Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 46 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

vor allem dazu bestimmt, die Seelsorgegeistlichkeit gegeniiber der Ordens-
und Stiftsgeistlichkeit zu unterscheiden, inre besonderen Aufgaben ehrend
hervorzuheben. Das Zusammengehorigkeitsgefithl bei dem Seelsorgeklerus
der damaligen Zeit war so stark, dal sich die Seelsorgegeistlichen geradezu
als Mitglieder des Petrinerordens bezeichneten, auch wenn es einen Petriner-
orden im kirchenrechtlichen Sinne nie gegeben hat '.

Johannes Ramackers

Rezensionen — Comptes rendus

Biographisches Worterbuch zur deutschen Geschichte. Von Hellmuth
Réssler und Gunther Franz unter Mitarbeit von Willy Hoppe. 1. u. 2. Lie-
ferung. xvLvin-224 S, — Minchen, Verlag R. Oldenburg, 1952. Preis pro
Lieferung 8 DM in Subskription.

Man konnte sich fragen, ob sich ein solches Nachschlagewerk wirklich
rechtfertigt ; denn an Lexika besteht im allgemeinen sicher kein Mangel.
Die Herausgeber sprechen sich uber i1thre Absichten, wie iblich, in ecinem
Vorwort aus. Sie bezeichnen ihr Worterbuch als einen Versuch und weisen
darauf hin, daB von den wichtigsten curopiischen Lindern einzig Deutsch-
land ohne ein entsprechendes Nachschlagewerk zur Geschichte sei. Das
1st nur insofern richtig, als die Allgemeine Deutsche Biographie ein aus-
gesprochenes Bibliothekswerk, die neue Ausgabe unter dem Titel : Neue
Deutsche Biographie erst in Angriff genommen worden ist und trotz starker
Einschrinkung immer noch sehr umfangreich werden wird. .

Im begrenzten Umfang, den die Herausgeber ihrem Werk geben wollen,
liegt also ein Vorzug, der iibrigens auch durch einen gedringten Satz
erreicht wird. Sicher wird es ein niitzliches Nachschlagewerk werden fiir
Studenten und Lehrer der Geschichte, fiir Journalisten und Politiker, die
auf rasche und handliche Beniitzung angewiesen sind. In Erginzung des
Biographischen Warterbuchs soll ibrigens ein Sachwoérterbuch als 2. eigener
Band folgen, dessen Manuskript bereits vorliegt. Auf ihn wird im 1. Band
verwiesen. Die Zweiteilung war nicht zu umgehen, sie ist iibrigens auch
zu begriiBen.

Zeitlich fiihrt uns das Worterbuch bis 1933, bis zum Beginn des
nazionalsozialistischen Regimes. Fiir den auslindischen Leser mag das
befremdend wirken. Er wird sich aber damit abfinden. Dal} sich eine
reinliche Scheidung auch fiir die Herausgeber nicht leicht finden lieB3,

! In Bayern wurden im 18. Jahrh. Petriner die Insassen von Priesterhdusern
genannt, «in denen die Neupriester gemeinsam lebten und ihre Anstellung ab-
warteten » (Jos. ScuMiTz, in BUcHBERGERS Lexikon fiir Theologie und Kirche 8,
1936, 128). Vgl. auch Max HrimMBUCHER, Die Orden und Kongregationen der
katholischen Kirche II3. Paderborn 1934. S. 598.

281



erhellt daraus, daB gemiB dem Zeitregister auch Hitler und Go&bbels zur
Weimarer Republik gerechnet werden. Die Herausgeber betonen, dafB
grundsitzlich nur verstorbene Historiker aufgenommen wurden, mit der
einzigen Ausnahme Fr. Meineckes (1v). Dieser Grundsatz scheint fiir andere
Gebiete durchbrochen, sind doch z. B. Hermann Hesse und Thomas Mann
einbezogen (vgl. XIX).

In die Arbeit teilten sich die Herausgeber wie folgt : W. Hoppe iiber-
nahm die Zeit der Vélkerwanderung und das Mittelalter bis 1440, G. Franz
die Reformationszeit (1440-1550) sowie das letzte Jahrhundert (1815-1933)
und H. Réssler die Epoche der « groen Personlichkeitskultur » (1550-1815),
wie sich die Herausgeber ausdriicken. Fiir Sondergebiete wurden insgesamt
neun Gelehrte herangezogen, die mit ihren Initialen zeichnen. In diesem Fall
leisteten also die Herausgeber wirklich die Hauptarbeit. Das Wagnis war
also umso groBer und auch manche Ungleichheiten lassen sich dadurch
leichter erklaren.

« Ein erster Wurf wie das vorliegende Werk ist natiirlich ein dankbares
Feld der Kritik », so dulern sich die Herausgeber. Trotzdem erlauben wir
uns einige Bemerkungen. Dall das Schwergewicht auf die politische Ge-
schichte gelegt wird, ist das gute Recht der Herausgeber. Hingegen wird
man sonst iiber die Auswahl gelegentlich verschiedener Meinung sein ; denn
die von den Herausgebern geltend gemachten Grundsitze sind kaum
zureichend. Vor allem muB3 man sich fragen, wie fiir die mittelalterliche
Geschichte die Zusammenhdnge gewahrt werden sollen — worauf die Her-
ausgeber besonderes Gewicht legen — wenn nur Deutsche nach heutigen
Begriffen Aufnahme finden. So fehlen beispielsweise Kolumban und Gallus,
wahrend Benedikt von Aniane beriicksichtigt ist.

Aus der mittelalterlichen Geschichte der Schweiz finden wir Adrian
von Bubenberg, nicht aber fiir die spitere Zeit — von Hans Waldmann
etwa abgesehen — die bedeutende Personlichkeit Kardinal Schiners. Ungern
vermifit man die beriihmte Familie der Amerbach. Wenn von der Familie
Blarer der Reformator Ambrosius und der Abt von Weingarten, Gerwig,
aufgefiihrt werden, hitte sich auch eine Erwdhnung des hervorragenden
Bischofs von Basel, Jakob Christoph v. Blarer u. E. aufgedringt. Fir das
17. Jahrhundert vermi3t man den immerhin bedeutenden Ziircher Antistes
Joh. Jak. Breitinger, den Basler Biirgermeister Joh. Rud. Wettstein, wihrend
bezeichnenderweise der in Deutschland weit bekanntere Georg Jenatsch
nicht fehlt. Nicht ganz begreifen konnen wir auch, da Joh. C. Lavater,
unter den Padagogen P. Gregor Girard, unter den Dichtern und Schrift-
stellern Jeremias Gotthelf iibergangen sind. DalB Phil. Ant. v. Segesser
fehlt, iiberrascht weniger. Gerne hitten wir dem protestantischen Kirchen-
historiker P. Wernle, neben Finke und Al. Schulte als dem « Dritten im
Bunde» auch G. Schniirer einen Platz gegénnt. Diese Feststellungen
machen wir auf Grund der Register ; die Herausgeber bieten namlich ein
Zeit-, Berufs- und Regionalregister, die den Beniitzer gut zu orientieren
vermoégen. Soll nun das Namenverzeichnis endgiiltig sein ?

Einzelne Versehen und Liicken mégen genannt sein. Der Briefwechsel
der Briider A. und Th. Blarer umfa8t 3, nicht 2 Bde. und erschien

282



1908-1912 (st. 1908-1910) ; zu Benedikt von Aniane ist die groBangelegte,
franz. Geschichte des Benediktinerordens von Phil. Schmitz (6 Bde. 2. Aufl.
1948-49, deutsche Ubersetzung bisher 2 Bde.) zu nennen; zu Fabri
vgl. L. Helbling (1941, Reformationsgesch. St. u. Texte 67/68). Den Ver-
weis von « Defensor pacis» auf Marsilius von Padua begreift man nicht.
Im Artikel iiber Nikolaus von Flue ist die Kanonisation von 1947 nicht
erwahnt. Der Artikel wird sachlich nicht jedermann befriedigen. Natiir-
lich heifit es bei Durrers Werk 1917-21 (st. 1927-1921). Auch die biblio-
graphischen Angaben bei J. C. Bluntschli kénnten mit gutem Grund er-
weitert werden. Aber manche Ungleichheiten in der Bibliographie wird
man hinnehmen miissen.

Wir lassen es bei diesen Bemerkungen. Auf die einzelnen, z. T. sehr
ausfithrlichen Artikel kénnen wir nicht ndher eingehen; da und dort
(vgl. 67 zu Berthold 1V. von Zahringen) werden sich wohl noch Korrekturen
ergeben. So sehr aber Mingel nicht zu iibersehen sind, auch gelegentlich
sachliche Vorbehalte angebracht sein diirften, so sehr gebiihrt den Heraus-
gebern fiir das Gebotene Dank ; denn als Ganzes ist das Werk eine Leistung,
die fir ein grofes Wissen zeugt.

0. Vasella.

Johann Andreas v. Sprecher: Kulturgeschichte der Drei Biinde. DBear-
beitet und neu herausgegeben mit Einfiihrung und Anhang von Rudolf Jenny.
— Verlag Bischofberger u. Co., Chur 1951. 1xxvrir-783 S. Fr. 27.70.

Die Geschichte der Republik der Drei Biinde im 18. Jahrhundert von
Joh. Andreas v. Sprecher erschien in zwei Banden 1873-75. Der erste
Band war der politischen, der zweite, umfangreichere der Kulturgeschichte
gewidmet. Das Werk nahm nicht nur innerhalb der biindnerischen Geschicht-
schreibung einen besonders hohen Rang ein, sondern es darf ohne Zweifel
auch zu den besten Darstellungen der Schweiz iiberhaupt zdhlen. Deshalb
war der Plan einer Neuausgabe der lingst vergriffenen Kulturgeschichte,
die ihren Eigenwert bis heute voll und ganz zu behaupten vermochte,
durchaus zu begriiBen. Das will ja nicht besagen, daf3 Sprechers politische
Geschichte heute etwa als vollig iliberholt gelten miilte, wohl aber liegt
der Hauptwert der Darstellung in seiner Kulturgeschichte, weil hier schon
thematisch der Bogen der Betrachtung so weit gespannt ist, wie vielleicht
kaum in einem anderen Werk der schweizerischen Historiographie. Die
Quellen, die Sprecher heranzog, vermittelten ihm iiberdies einen seltenen
Reichtum an unmittelbaren Anschauungen. Und nicht zu iibersehen ist
schlieBlich auch die Erzihlerkunst des Dichters.

Rudolf Jenny, Staatsarchivar Graubiindens, lieB mit Recht den Text
Sprechers im wesentlichen unverindert. IThm selbst verdanken wir eine
langere Einleitung, in der er die geistesgeschichtliche Stellung Sprechers
naher zu beleuchten versucht (xii-rii). Diese Einleitung vermag jedoch
nicht zu befriedigen. Man stutzt z. B., wenn man S. xvI1 feststellt, daB J.
den Dichter und Geschichtschreiber in eine Linie mit G. Keller, J. Gotthelf,
Ph. A. v. Segesser, Alfred Escher und Jak. Burckhardt riickt, schon gar,

283



wenn er auf der folgenden Seite Segesser geradezu einen iiberragenden
Vertreter des klassischen Liberalismus der 2. Hilfte des 19. Jahrhunderts
nennt (S. xvii). Der Raum erlaubt es uns nicht, die u. E. z. T. recht
widerspruchsvollen Gleichsetzungen ganz anders verwurzelter geistiger
Haltungen mit dem liberalen Ideal oder dem klassischen Liberalismus im
einzelnen aufzuzeigen. Leider ist eben diese Einfiihrung zu sehr das
Ergebnis zahlreicher Lesefriichte, die den Zusammenhang mit dem Thema
zu sehr vermissen lassen und trotz einzelner guter Ansitze nicht geniigend
durchdacht sind. Deshalb begegnen auch o6fters Wiederholungen, die
ermidend wirken (vgl. z. B. die trotz B. Croce reichlich vage Umschreibung
des liberalen Ideals: Qualitit, Tatigkeit und Geistigkeit, die der Leser
immer wieder vorgesetzt erhalt : S. xvi, XXI1I, XXVII, XXX, XXXII ; vgl. auch
xxvI und XXXI).

Diese kritischen Bemerkungen diirfen jedoch das groBe Verdienst des
Herausgebers nicht iibersehen lassen. Was J. zur Textgestaltung sagt,
kann nur volle Billigung finden. Anerkennung verdient auch die Unter-
suchung tber die Quellen zu Sprechers Werk. In einem umfangreichen
Anhang von beinahe 200 Seiten steuert J. eine Fiille von biographischen
Hinweisen und sachlichen Angaben bei. Man wird J. fiir diese miihsame
und weitliufige Arbeit aufrichtigen Dank wissen. Allerdings diirfte mancher
Leser finden, es sei dabei gelegentlich des Guten zuviel geschehen und
auch die Bewertung der zitierten Literatur nicht immer differenziert genug,
indem J. mit dem Lob eher zu freigebig, mit der Kritik dagegen eher zu
sparsam umgeht. Trotz solcher Vorbehalte wird jedoch niemand den Wert
des Gebotenen leugnen wollen. Der Anhang bietet als Ganzes eine thema-
tisch geordnete Einfiihrung in die biindnerische Geschichtsliteratur nicht
nur zum 18. Jahrhundert. Die Leser dieser Zeitschrift seien etwa auf
den Kommentar zu den Kapiteln iiber das Volksleben, die Sitten und
Briuche, dann auch iiber den Volkscharakter und die Volksmoral (606-616)
verwiesen, ferner auf die Ausfiihrungen iiber die Hexenprozesse (622-
626), besonders aber iiber die Geschichte der evangelisch-ritischen Lan-
deskirche, iiber Kirchengesang, Liturgie, Gottesdienst der evangelischen
Kirche, den Studien- und Bildungsgang der evangelischen Pfarrer, ihre
okonomische Stellung, das religiose Leben des reformierten Biindnervolkes,
iiber die Herrnhuterfrage, das Verhaltnis zwischen den Konfessionen, die
katholische Geistlichkeit und Kirche (626-644) und manches andere mehr.
Das alles mag den reichen kirchengeschichtlichen Inhalt des Werkes
v. Sprechers wenigstens andeuten.

So stellt das vorliegende Buch eine hochst begriilenswerte Bereicherung
des historischen Schrifttums dar. Dem entsprechend ist auch das Verdienst
des Herausgebers zu wiirdigen. Druck und Ausstattung sind iibrigens
vom Verlag in rihmenswerter Weise betreut worden.

0. Vasella.

284



La fondation du cardinal Jean de Brogny a Genéve (1406) et le nom
de la chapelle des Macchabées, par Paul-E. Martin et Paul Rousset, extrait
du Bulletin de la Société d’Histoive et d’ Avchéologie de Genéve, 51 pages.
Geneve 1952.

On admire, contigué a la cathédrale de St-Pierre a Geneéve, la chapelle
dite des Macchabées. Construite, en 1405-1406, par le cardinal Jean de
Brogny, qui s’y fit inhumer, elle ¢tait dédiée a la Vierge ; puis, a partir du
milieu du X Ve siécle, on 'appelle régulierement « chapelle des Macchabées »,
dénomination qu’elle a conservée jusqu’a nos jours.

On a de ce changement de nom proposé plusieurs explications. Peut-
étre les prétres chargés de la desservir avaient-ils obtenu, au cours de la
premiére moiti¢ du XVe siecle, des reliques des Ireres Macchabées. Ou
bien, comme le 1¢r aofit, féte de saint Pierre aux Liens, on fait mémoire
de ces martyrs, aura-t-on tenu a dédier a ces derniers, dans la cathédrale
méme, un sanctuaire secondaire, afin que, a l'exemple de ce qui s’était
fait a Rome a I'église de St-Pierre-aux-Liens, fussent groupés dans le méme
¢difice religieux ceux que la liturgie associait en un méme jour. A cette
hypothese on peut toutefois objecter le fait que, contrairement a ce qu’on
attendrait si elle était fondée, le nom des Macchabées n’est jamais précédé
de V'épithete sancti. M. I.. Dufour-Vernes a, d’autre part, fait remarquer
que, dans divers actes de notaire du XVIe siccle, le terme de Macchabée
est synonyme de chapelain : les douze prétres, présidés par un archidiacre,
que le cardinal de Brogny avait prévus dans sa fondation pour desservir
sa chapelle, sont appelés « capellani Machabel » ou « domini Machabei »
et en francais, au XVIe siécle, « macabious » ou « macabieulx » et la cha-
pellenie elle-méme : « Machabita ». M. Louis Blondel a souligné par ailleurs
que des textes de la fin du XVe siecle désignent, sous le terme de « Macha-
beria », une chapelle funéraire ou un mausolée de famille.

MM. Martin et Rousset analysent de leur co6té longuement une fon-
dation faite, en 1390, par Antoine de Louvier, évéque de Maguelonne, en
faveur d’une chapelle dite des Macchabées, construite vers le XIIIe siecle
dans le cloitre adjacent a la cathédrale de Vienne en Dauphiné (dont les
titulaires primitifs étaient également les Sept I'réres Macchabées). Le
fondateur, qui l'avait restaurée et décorée, s’y était fait enterrer (1405).
Or, de la fondation de ce dernier, le cardinal de Brogny semble s’étre inspiré :
il y a, en effet, dans les deux actes, de nombreux points communs, des iden-
tités textuelles frappantes, que nos deux auteurs ont bien mis en valeur
en les juxtaposant. L’imitation n’est cependant « ni générale ni complete,
et la fondation de Jean de Brogny conserve son caractére particulier »
(p. 36). MM. Martin et Rousset estiment dés lors que, dans cette similitude
d’appellation, il y a pure coincidence, qu’il ne faut, en d’autres termes,
pas chercher & expliquer la nouvelle désignation de la chapelle genevoise
par celle de Vienne, d’autant plus que cette derniére, dés le XVe siécle, est
appelée généralement chapelle de Maguelonne ou de St-Maurice-le-Vieux.

Nos auteurs concluent que c’est encore 'hypothese de la réception
de reliques des Fréres Macchabées qui demeure l'explication la plus vrai-

285



semblable de la dénomination dont ils s’occupent. Ils avaient déclaré,
des la premiere page, qu'ils n’étaient pas assurés de pouvoir proposer une
solution définitive, et précisé que leur but était simplement de « réunir
les données et d’indiquer les conclusions auxquelles elles peuvent conduire ».
Leur étude est, de fait, la mise au point la plus compléte d'une question
que personne ne songera a reprendre tant qu’on n’aura pas signalé un
texte nouveau ou un élément jusqu’ici inconnu, qui permette de donner
une solution définitive au petit probléme auquel ils ont consacré leur minu-
tieuse et exhaustive enquéte. L. Waeber.

Karl Kraus-Mannestatter : Heitersheim, die Malteserstadt. — Heiters-
heim, 1952. 95 pp., 8 ill.

Etant donné les relations étroites qui ont existé jadis entre une grande
partie des établissements suisses de 1'Ordre de St-Jean et le siége admi-
nistratif de sa Langue d’Allemagne, nous croyons utile de signaler la publi-
cation d'une brochure qui, si elle ne répond pas exactement aux désirs
de I'historien de I’Ordre, renferme néanmoins des renseignements intéressants.

Ecrivant surtout pour intéresser la jeunesse au passé de sa petite
ville, I'auteur s’est borné presque entiérement a utiliser deux devanciers
locaux qu’il a mis a jour. Il n’a pas tenu compte du fait que I'union person-
nelle entre plusieurs commanderies suisses et le siege du grand-prieuré
a Heitersheim (nous pensons particuliérement a Bubikon) aurait rendu
souhaitable sinon nécessaire la consultation de publications suisses. La
remarque vaut aussi en ce qui concerne les noms exacts de certains grands-
prieurs, pour lesquels la liste donnée par le Soleurois Karl Falkenstein
(si malencontreusement copi¢e par Hans Lehmann) n'est vraiment plus
utilisable. L’'auteur s’occupant d’histoire locale, l’enchevétrement supra-
national d’'un organisme religieux, ainsi que ses relations lointaines, lui
ont souvent échappé.

Nous aurions aimé trouver quelques précisions sur la date exacte
de I'érection de Heitersheim en principauté du St-Empire (1546 ou 1548 ?)
comme sur le sort des archives et de tant d’objets si honteusement dis-
persés au siécle dernier par V'administration de Carlsruhe. Notons ici qu’une
bonne partie des tableaux fut acquise par le bailliage protestant de Brande-
bourg qui en revendit I’'un ou l'autre (en Suisse ?) apres la premiére guerre
mondiale ; la seconde les fit perdre définitivement. L.a destruction partielle
des batiments du chateau est a peine mentionnée. Un plan, sinon de la ville,
du moins du chateau a 1'époque des grands-prieurs, aurait eu son intérét,
surtout pour le lecteur étranger.

Apreés avoir formulé ces quelques critiques qui concernent surtout
la période de la domination de I’Ordre de St-Jean (pourquoi l'auteur insiste-
t-il sur « Malte » ? I'Ordre s'était établi a Heitersheim bien avant le
XVlIe siécle !), reconnaissons que nous avons lu avec intérét I'histoire d’une
petite ville qui a di et su s’adapter aux circonstances si cemplétement
changées depuis 1'époque ou ses seigneurs jouaient un réle dans l'histoire
européenne. H. C. de Zeininger.

286



Hermann Specker : Die Reformationswirren im Berner Oberland 1528.
Thre Geschichte und ihre Folgen. Beiheft 9 der « Zeitschrift fiir Schweize-
rische Kirchengeschichte ». Freiburg i.d. Schweiz 1951. 112 Seiten und
1 Karte.

Die zogernde Haltung Berns in den Kappelerkriegen hat in der histo-
rischen Darstellungeverschiedene Deutung gefunden. Seitdem Leonhard von
Muralt in der Zeitschrift « Zwingliana » (4, 1928) dafiur die Westpolitik der
Aarestadt verantwortlich gemacht hat, folgte die fiihrende schweizer-
geschichtliche Literatur dieser Auffassung. Selbstindiger ist E. Feuz in
seiner « Schweizer Geschichte » (Ziirich 1940) den Ursachen nachgegangen.
Seine Ausfiihrungen decken sich im Kern mit den Ergebnissen, zu denen
Specker in seiner Dissertation gekommen ist.

Specker sieht das Schwergewicht in der Innenpolitik, in den Schwierig-
keiten, die Bern bei der Durchfiihrung der Reformation vor allem im Berner
Oberland erwuchsen. Die wachsame Nachbarschaft der katholischen Ur-
schweiz stirkte den Widerstand gegen die gewalttitige Abschaffung des alten
Glaubens. Nachdem Bern vom eidlichen Versprechen, das es den katho-
lischen Boten am Pfingstmontag 1526 gegeben hatte, abgewichen war, unter-
stiitzten die katholischen Orte das Selbstbestimmungsrecht der Gemeinden,
um die Reformation aufzuhalten, ein Vorgehen, das Ziirich zugunsten der
Glaubensneuerung in den Gemeinen Vogteien gefordert hatte. Mit unerbitt-
licher Folgerichtigkeit ging die Berner Regierung ihres Weges. Entscheidend
fiir die Weiterentwicklung war das Reformationsmandat von 1528. Darin
machte die Regierung gewisse Zugestindnisse fiir die Anderung des Gottes-
dienstes (Messe !) und die Beseitigung der Bilder. Sie waren nur taktischer
Art. Schon die Abstimmung iiber das Reformationsmandat — sie geschah
unter Druck — lieB erkennen, dal3 die Berner Regierung nicht auf halbem
Wege stehenbleiben wollte. Specker hat sich eingehend mit den Motiven
beschiftigt, die das Ja oder Nein zum Reformationsmandat beeinflullten.
Wo die materiellen Verhiltnisse ungiinstiger waren, wie in den Gemeinden
der Gotteshausleute von Interlaken, neigten die Untertanen eher zur An-
nahme des Reformationsmandates. Fiir die Unruhen, die nun im Berner
Oberland der Abstimmung iiber die Reformation folgten, trigt die zwie-
spaltige Haltung der Regierung die Verantwortung. Zwei Dinge prallten
hart aufeinander, ein saftiges Staatskirchentum und das durch die Reforma-
tion gestachelte Freiheitsgefiihl der Untertanen. Wie anderswo glitt der
religiose Umsturz auch hier zur sozialen Revolution iiber. Die enttiuschten
Hoffnungen der Untertanen gefihrdeten wiederum das Werk der Reforma-
tion. Die Berner Regierung suchte deshalb politischen und militarischen
Riickhalt im Burgrecht mit Zirich (25. Juni 1528). Die bedringten Alt-
gliubigen appellierten an die Hilfsbereitschaft der katholischen Orte. Es
ist ein Hauptverdienst Speckers, das verwickelte Gewebe der Wechsel-
wirkungen zwischen machtbewuBter Landeshoheit, bodenstindiger Frei-
heitsliebe, zihen Lebensinteressen und tiefverwurzelter Glaubenstreue (das
Wort « Glaubensfanatismus » S. 42 ist ungliicklich gewihlt) klargelegt zu
haben. Dabei tastet der Verfasser nicht nur an der Oberfliche der Ereig-

287



nisse hin, sondern bohrt auch in die Tiefe der problemtrichtigen Hinter-
griinde. Der Einmischung der katholischen Orte in die Reformationswirren
des Berner Oberlandes stellte sich die Forderung des Stanser Vorkommnisses
entgegen, « ob yeman unnder unns die sinen widerwarttig sin woltten oder
ungehorsamm wurden, dteselben sollent wir ein anndern mit guotten triiwen
fiirderlich helffen iren herren wider gehorsamm machen nach lut und durch
krafft unnser geswornen pundtbriefen ». Unterwalden, die treibende Kraft
fiir eine handfeste Unterstiitzung der Altgliubigen in der bernischen Nach-
barschaft, berief sich fiir sein Vorgehen mit Recht auf ein Schlagwort der
Neugldubigen, der Glaube beriihre die Biinde nicht und gehe ihnen vor.
Die Briicke von der Reformation in Bern zur Politik der Aarestadt

in den Kappelerkriegen schlug die Erhebung des Berner Oberlandes im
Herbst 1528. Die bewaffnete Hilfe der Unterwaldner verquickte den lokalen
Streit mit gesamteidgendssischen Spannungen. Bernische Fliichtlinge schiir-
ten gegen die Heimatregierung. Bedeutsam war die Haltung Ziirichs, das
den Span zwischen Bern und Unterwalden zur Abrechnung mit den katho-
lischen Orten festkeilen wollte. Gegeniiber der scharfmachenden Politik der
Limmatstadt neigte Bern, besonders nach dem vorliufigen Ausgleich mit
Unterwalden vom Méarz 1529, zu zuriickhaltender Vorsicht. Es ist dem Ver-
fasser gelungen, die verbindenden Linien zwischen den Unruhen im Berner
Oberland und den Kappelerkriegen liickenlos herzustellen. Die Unter-
suchungen Speckers zeigen erneut, daB eine griindliche Uberarbeitung des
Quellenmaterials auch dort neue Ergebnisse zeitigen kann, wo die fithrende
Geschichtsschreibung schon festgefahren zu sein scheint. Speckers Disser-
tation verdient es, dal3 sie in neuen Darstellungen der Berner Reformation
und ihren Auswirkungen auf die Kappelerkriege gebiihrend beriicksichtigt
werde. Theophil Graf.

Franz Grass, Pfarrei und Gemeinde im Spiegel der Weistiimer Tirols.
—— Innsbruck, Kommissionsverlag Tyrolia-Verlag 1950. 208 S., kart. Fr.5. 20.

Diese kirchenrechtsgeschichtlichen Studien des Innsbrucker Privat-
dozenten verdienen auch in der Schweiz Beachtung. F.G. geht vorerst
von der Idee der Ubereinstimmung der Pfarrei- und Gerichtsbezirke aus,
urspriinglich auch der Markgenossenschaft. Otto Stolz folgend vertritt er
auch die Auffassung, daB3 die Aufsplitterung in kleinere Landgerichte der
Aufteilung in kleinere Pfarrverbande folgte. Ob die 1dentitit von Gerichts-
und Pfarrbezirken in jedem einzelnen Fall so eindeutig ist, mag dahin-
gestellt bleiben (vgl. S. 29 ff., s. auch Jahresber. d. hist. antiquar. Gesell-
schaft Graubiindens 1940, 201, 214 ff.). Sicher ist jedenfalls, daB die Ver-
héltnisse der alpinen Gebiete sich von denen des Flachlandes erheblich
unterscheiden und man in vielen Beziehungen, entgegen zu weitgehenden
Verallgemeinerungen, an der singuldren Entwicklung der Landschaften fest-
halten muf3. Das Verdienst dieses Buches ist es nun zweifellos, die beson-
deren Verhiltnisse Tirols auf Grund eng umgrenzter Rechtsquellen, eben
der Weistiimer, und einer Anzahl von Urkunden zu untersuchen, wobei
die einschlagige Literatur in reichem, manchmal in fast iiberreichem Mal

288



herangezogen wird. Der mit der zerstreuten kirchenrechtsgeschichilichen
Literatur weniger vertraute Leser wird hieraus manche Anregung schoépfen
konnen, wie er auch fir die Hinweise auf die in vieler Beziechung weit
vorgeschrittenen IForschungen der Tiroler Historiker dankbar sein wird.
Es geniige, etwa den Namen Hermann Wopfners in Erinnerung zu rufen.

Finf Themen behandelt dann Gr. aufeinanderfolgend. Es sind : Die
Pfarraufsicht der Gemeinde; Der Gesellpriester; Der Mesner und die
Glocken ; Der Kirchpropst; Das religiose Leben der Gemeinde. Nehmen
wir es vorweg : das wichtigste Anliegen des Verfassers ist es, die rechtlich
dominierende Stellung der Gemeinde gegeniiber dem Pfarrer und beson-
ders auch gegeniuber dem Gesellpriester, iiberhaupt in Angelegenheiten der
Pfarrei herauszuheben. Nun sind wir weit davon entfernt, etwa die Tat-
sache der steigenden EinfluBnahme der Gemeinde auf die Seelsorge und
namentlich auch auf die Verwaltung des Ortskirchenvermoégens in Zweifel
zu ziehen, bietet doch gerade die Schweiz in ihren verschiedensten Land-
schaften fiir solche Entwicklungen Beispiele genug, die denen Tirols an
Eindriicklichkeit kaum nachstehen diirften. Aber — und hier setzen manche
unserer Bedenken gegeniiber den anregenden Ausfiihrungen von Gr. ein —
der Verfasser neigt dazu, fiir manche Fragen die Schlulfolgerungen zu
sehr auszuweiten. Die Quellen, die ihm in erster Linie zur Verfiigung
stehen, die Weistiimer, bieten Normen. Sie ermdéglichen es zu systemati-
sieren, aber sie verleiten dazu, die entwicklungsgeschichtlichen Linien zu
sehr zu verwischen. Vielfach sind sie namlich undatiert, datierte liegen
zeitlich zu weit auseinander, und obgleich Gr. im Vorwort betont, die Arbeit
schliefle durchgehends mit dem beginnenden 18. Jahrh., greift er doch nicht
selten liber diese zeitliche Grenze hinaus, nicht nur in den Erliuterungen.
Die Vermengung mittelaiterlicher Tatbestinde mit jenen neuzeitlicher Ent-
wicklungen macht sich daher u. E. o6fters nachteilig geltend (so auch
S.87). Wenn Gr. z. B. anfiihrt, da8 die Tiroler Bauern 1525 sogar die
freie Pfarrerwahl durch die Gemeinden forderten, so ist das einzig und
allein aus reformatorischen Ideen erklarbar; denn zuvor ist man kaum
von der Forderung auf Mitwirkung bei der Wahl zu jener absolut seib-
stindiger Wahl iibergegangen (vgl. S. 48 {.).

Das vielleicht bemerkenswerteste Kapitel, von jenem iiber den Kir-
chenpropst abgesehen, bezieht sich auf den Gesellpriester. Der entsprechende
lateinische Begriff lautet nach Gr. socius. Er unterscheidet mit Recht den
Gesellpriester vom Altaristen und einfachen Benefiziaten. Aber, so fragen
wir uns trotzdem, was umfaBt der Begriff Gesellpriester ? Entspricht der
Begriff der bischoflich-kurialen Sprache, oder eher der Volkssprache ? Mit
dem Begriff socius wird man im spiteren Mittelalter kaum mehr aus-
kommen (60). In den wenigen uns erhaltenen verwaltungsgeschichtlichen
Quellen der Kurie zu Chur, welcher immerhin eine Anzahl der von Gr.
in die Untersuchung einbezogenen Pfarreien unterstellt war, begegnet der
Begriff kaum. Bezeichnenderweise findet er sich aber im Subsidienregister
fiir den Vintschgau von 1492 (s. diese Zeitschrift 1944, 281), das uns leider
nur in einer deutschgeschriebenen Kopie des 17. Jahrhunderts iiberliefert
ist. Daraus geht auch die ungleiche Verbreitung der Gesellpriester in den

19 289



Pfarreien hervor. Wie aber reiht der bischéfliche Siegler den Gesellpriester
ein ? Dieser zihlt ohne Zweifel zu den « Vicarii seu provisores et inoffi-
ciatores arrendati et non arrendati », wie sich der Siegler ausdriickt (vgl. diese
Zeitschr. 1. c. 270). Rechtlich war also die Annahme der Gesellpriester bezw.
der Hilfsgeistlichen durch den Pfarrer oder die Gemeinde durch Dienst-
vertrag von der Kurie durchaus anerkannt, wie auch Gr. richtig betont
(vgl. 58, 86). Aber es ist nicht so, daB3 die Gesellpriester jeglicher Kontrolle
durch die bischofliche Kurie entzogen gewesen wiren, welchen Eindruck
man bei Gr. fast gewinnen koénnte (57 ff., wo dem Begriff der absoluten
Ordination u. E. zu groBe Bedeutung zugemessen wird, s. auch 81). Schon
allein die Verpflichtung auch der Gesellpriester zur Leistung aller Abgaben
an die Kurie zwang ja zur Kontrolle. Und wie diese etwa im Bistum
Chur gehandhabt wurde, zeigen manche Beispiele (vgl. Mitt. des Instituts
fiir o6sterr. Geschichtsforschung 58, 1950, 444 ff.).

In ahnlicher Weise lieBen sich fiir das Kapitel iiber den Kirchen-
propst Fragen aufwerfen. In der Hauptsache wird man Gr. ohne weiteres
zustimmen. DaB der Kirchenpropst innerhalb seiner Gemeinde verschiedene,
auch auBerkirchliche Aufgaben erfiillte, ist nicht so auffallend wie Gr. zu
glauben scheint (134). Besonders gilt dies von kleineren Landgemeinden,
wo die Vereinigung mehrerer Amter natiirlicherweise gegeben war. Im all-
gemeinen gilt hier die Beobachtung, dall manches zu sehr im Licht eines
Gegensatzes zwischen Kirche und Gemeinde gesehen wird, wihrend die
Kirche manche Entwicklungen ermoglicht oder erleichtert hat (vgl. zu
S.105 auch diese Zeitschrift 1940, 89; zu S. 63, 70, 91 ff.), was bei Gr.
vielfach zu wenig hervorgehoben wird.

Wenn Gr. von der Aufsicht der Gemeinde iiber die Ehe spricht (45 f.),
hitte u. E. in diesem Zusammenhang unbedingt die klandestine Ehe erwihnt
werden miissen ; denn sie spielt gerade in alpinen Gebieten eine auffallend
groBe Rolle. Sie trug u.a. auch bei zur Opposition gegen die geistliche
Gerichtsbarkeit (s. die bemerkenswerten Feststellungen von Gr. S. 47). Ver-
einzelte kritische Bemerkungen moégen noch hinzugefiigt werden. S. 68,
Anm. 57 scheint der zitierte Text nicht ganz richtig wiedergegeben zu sein,
ebda. stimmt Anm. 58 nicht zum Text. Einzelne Wiederholungen hitten
sich einschrinken lassen (58, 66, 72, 86, 88). Gelegentlich hitten Aus-
driicke erklirt werden diirfen (so z. B. 199, Anm. « peunt»). Nichtbeach-
tung der Zecitenfolge wirkt ab und zu stérend (158, 166). Zu oft ist die
Rede von uralt, Urgemeindeverband, Urpfarrbezirk usw. (34-36), was wohl
zeigt, wie wenig wir iiber die Urspriinge der Institutionen eigentlich wissen.

Wie bereits betont, bietet das Buch eine Fiille von Anregungen. Es
laBt manche Fragen offen und verweist nicht selten auch auf die wissen-
schaftliche Diskussion der Probleme, was zu begriien ist. Mancher Freund
der schweizerischen Kirchengeschichte, besonders auch der Pfarrgeschichte,
kann aus ihm reichen Gewinn ziehen, im Abschnitt iiber den Mesner und
die Glocken, auch was die religiose Volkskunde betriftt.

0. Vasella.

290



E. de Moreau S. J. : Histoire de 1’Eglise en Belgique. T. V. : L’Eglise
des Pays-Bas. 1559-1633 (Museum Lessianum, Sect. hist. N¢ 15). — Bruxelles,
I'Edition universelle, 1952, 542 pages et xxviir pl. Fr. belges 325.—

Le cinquiéme tome de I'Histoire de 1’Eglise en Belgique du Pere de
Moreau ralentit I’allure antérieure de la collection. Il ne couvre que soixante-
quinze années. Mais quelles années: 1559-1633 ! Quatre séries d'événements
de premiere importance font de cette période le plus grave moment de
toute l'histoire de 1I’Eglise en cette région.

C’est, pour débuter, en 1559-1633, une réorganisation générale des
dioceses, souhaitée depuis le XIVe siccle, voulue et préparée par Charles-
Quint, négociée avec ténacité par Philippe 11 et obtenue du Pape Paul 1V,
finalement appliquée sur le sol et dans les institutions jusque dans les détails
par la main rigourcuse du duc d’Albe. Elle constitue une Eglise nouvelle,
I'Eglise des Pays-Bas, qui durera en droit jusqu’en 1648, avec ses dix-neuf
évéchés répartis entre trois provinces, avec a leur téte Malines. Les dix-
sept provinces civiles de Charles-Quint ne dépendent plus sur le plan reli-
gieux des métropoles ¢étrangéres de Cologne, Tréves et Reims. L'unité
linguistique des évéchés et la correspondance des diétes civiles et ecclé-
siastiques sont largement ameéliorées. Des prélats, choisis avec conscience,
vont pouvoir s’occuper d’appliquer dans leurs diocéses les décrets du Concile
de Trente, que la gouvernante Marguerite de Parme publie, non sans res-
trictions, en 1565. C'est le point de départ d’une réforme des abbayes,
monastéres et chapitres, et surtout du clergé séculier grice a 'organisation
des séminaires.

L’an d’apres éclate aux Pays-Bas la deuxieme péripétie dramatique :
de violents troubles iconoclastes et une révolution de la noblesse et des
villes contre la politique espagnole de Philippe II. Cette révolte prend tout
de suite une couleur religieuse, sous l'influence des calvinistes dont la mino-
rité est alors en pleine offensive guerriére, la comme en Ecosse, comme en
France, et s’efforce de dominer les événements pour en tirer tout le profit.
Cependant, dans les provinces du sud, les catholiques se ressaisissent et,
tout en continuant a lutter contre le nouveau régime espagnol, cherchent
a se réconcilier avec le roi. Avant d’y parvenir par la Confédération d’Arras,
elles passent par de trés durs moments : brutalité de la répression d’Albe,
oppression des catholiques par les régimes calvinistes instaurés a Anvers,
a Gand et ailleurs, meurtres d’ecclésiastiques, pillages et destructions
d’églises et d’abbayes, ambiguités de la pacification de Gand et de la Paix
de religion de 1578, perplexité des consciences en face des serments exigés
tour a tour.

La reconquéte des villes par Farnése, cependant, ouvre a partir de
1578 la quatrieme période, frayant la voie au gouvernement des archiducs
Albert et Isabelle (1595-1633). Les Pays-Bas retrouvent un systéme adapté
a leurs traditions, des princes résidents qu'’ils aiment, leur religion tradi-
tionnelle. Alors commence une ére de renaissance et d’expansion telle qu’on
n’en reverra plus avant 1830. En tous les domaines la vie religieuse se
réforme et refleurit, spécialement animée par l’activité des nouveaux évéchés,

291



des séminaires, des établissements des Jésuites et des Capucins. Si la vie
spirituelle reste largement tributaire de livres venus de l'étranger, l'art
baroque, introduit des le début du XVIIe siecle, connait un magnifique
épanouissement autochtone. Pierre-Paul Rubens, Frangois Duquesnoy et
Pierre Huyssens créent le style baroque flamand. La protection des archiducs,
aussi bien que les profondes destructions des iconoclastes et des soldats,
permettent ce renouvellement sensationnel du vétement d’art de I'Eglise.

L’étude de ce dernier objet est I’ceuvre du professeur Jacques Lavalleye.
Pour I’ensemble du volume, le Pére de Moreau a mis a profit une trés vaste
littérature : peu de périodes ont été aussi étudiées que celle-ci dans I'histoire
de Belgique. Sur I'épanouissement du catholicisme au temps des archiducs,
il disposait, par exemple, de l'excellente synthése de A. Pasture (1925).
Mais il n’a pas négligé de travailler lui-méme sur les sources ecclésiastiques,
particuliérement abondantes a partir du XVIIe si¢cle. Il a pu de la sorte
rédiger nombre de chapitres inédits et multiplier les précisions nouvelles :
ainsi ’enquéte sur les prétres massacrés par les Gueux, les données sta-
tistiques qui terminent le chapitre sur les évéchés, les notices sur les activités
des Jésuites et des Capucins. On posséde finalement, grace a lui, des tableaux
équilibrés et remplis de détails sur I'Eglise des Pays-Bas aux quatre moments
si contrastés de sa bréve existence.

L’avantage de tels tableaux ne va pas sans contreparties. Pour suivre
les lignes particuliéres d’évolution — l’application des décrets du Concile
de Trente, la pénétration du calvinisme, la reconquéte des diocéses —,
il faut isoler les événements et briser les synchronismes ; il en résulte parfois
une incertitude chronologique. On nous parle de l'action du nonce Bonhomi
(que les lecteurs suisses seront heureux de retrouver) avant de nous parler
des entreprises et révoltes calvinistes. Egmont et Requesens continuent
d’agir aprés qu’on nous a dit leur mort, etc... D’autre part, il est parfois
difficile de suivre les retentissements religieux de la guerre des Gueux dont
on ne nous parle guere que par allusion. Petites génes pour qui n’est pas
suffisamment familier de 1'histoire de Belgique. Une difficulté plus grave
résulte du découpage artificiel imposé¢ par le titre : en limitant I'étude aux
provinces actuellement belges des Pays-Bas, on voile quelque peu l'intelli-
gibilité d’événements qui eurent pour siége le pays tout entier. Mais c’est
la défaut commun de toute histoire religieuse a laquelle on impose le cadre
d’une circonscription politique ultérieure.

Le tome V est sans doute 'un des meilleurs de cette Histoire de 1'Eglise
en Belgique. Il fait honneur a l'ceuvre entreprise naguere par le Pere de
Moreau, qui n’aura pas la joie de la voir achevée. Espérons que la disparition
prématurée de l'historien n’empéchera pas l'ocuvre de continuer sa route,
dans I'élan méme qu’elle a regu de lui!

M. H. Vicaive O. P.

292



Ernst Walter Zeeden : Martin Luther und die Reformation im Urteil
des deutschen Luthertums. Studien zum Selbstverstindnis des Lutherischen
Protestantismus von Luthers Tode bis zum Beginn der Goethe-Zeit. T. I.,
—— Herder, Fribourg-en-Brisgau, 1950. In-8, 402 pages DM 14.—.

Luther n’est pas seulement un personnage de l’histoire. Il est aussi
aux yeux des luthériens le porteur d’un certain message. Les textes que les
écrivains luthériens, aux divers moments de ['histoire, consacrent a la
personne de Luther et a son interprétation comportent donc une prise de
position religieuse et constituent par conséquent un témoignage du luthé-
ranisme sur lui-méme. 1l est possible, grace a eux, de démeéler les éléments
divers qui, alternativement soulignés par les siecles, intégrent l'essence
de cette orientation religieuse. C’est ce qui fait le prix de la vaste enquéte
entreprise par le DT Walter Zeeden, professeur d’histoire moderne a Fribourg-
en-Brisgau, sur le témoignage du luthéranisme allemand sur Martin Luther
et sur la Réforme. Le présent ouvrage, que doit accompagner une collection
de notes, de textes originaux et de traductions, n’est que la premiere partie
de l'enquéte, qu’'un autre livre doit compléter, relatif aux historiens du
XIXe siecle. 11 s’étend aux quatre périodes de 1'établissement du luthé-
ranisme, de l'orthodoxie au XVIIe siecle, du piétisme et de la philosophie
des lumieres au XVIIIe.

Mélanchton, Mathésius, Matthias Flaccus illyricus et quelques autres
représentent la premiere période. Au terme du XVIe siecle, alors que se
sont estompés déja les traits humains de Luther, le réformateur fait figure
de personnage mythique, Pére de 1'Eglise, fondateur religieux, messager
dont on ne doit & aucun prix abandonner la doctrine a laquelle on reconnait
une autorité comparable a celle de la Bible. Cette interprétation domine
le XVIle siecle, ou le luthéranisme apparait essentiellement comme une
orthodoxie : celle de la créance de Luther, la justification par la foi. A la
fin du XVIIe siécle, un Seckendorf prend un tournant. S’il reste encore
fidéle a l'orthodoxie, il la mine déja par son universalisme plus décidé.
Bientdt le piétisme d’un Spencer ou d’un Arnold réduit toutes les valeurs
chrétiennes a la moralité et a la ferveur individuelle. Luther apparait alors
sous les traits d'un champion de l'intériorité et de la liberté de conscience.
Alors commencent a se dessiner dans le luthéranisme les deux orientations
fondamentales que les XIXe et XXe siecles ne cesseront de développer :
une orthodoxie, qui défend tenacement les positions des siécles antérieurs,
un « libéralisme », qui ne s’intéresse plus aux dogmes, insiste sur la liberté
de la foi, taxe d’antichrétiennes les orthodoxies comme telles et pense que
la tolérance est une exigence essentielle du christianisme véritable. Le
piétisme ayant ouvert la voie au rationalisme de la philosophie des lumiéres
et a l'individualisme religieux, les conceptions d’'un Semler, d’un lLessing,
d’un Herder scandent des étapes nouvelles dans le second type d’interpré-
tation du luthéranisme. On assiste a sa rationalisation critique et a sa sécu-
larisation progressive. Considéré désormais comme une évolution de I’Eglise
toujours a reprendre, apprécié avant tout pour son ceuvre d’amélioration
morale sur la terre, il s’aligne dans la perspective du progreés chére au

293



XVIIIe siécle. L’universalisme chrétien se mue en cosmopolitisme. Le
christianisme, en découverte de soi-méme, affirmation de l'individu et de
la nation. Luther, dans ce contexte, est le libérateur de la conscience et de
la pensée, celui qui a brisé 1’Eglise de 'autorité et délivré I’Etat. Les posi-
tions du XIXe et méme du XXe siécle sont contenues déja dans ces orien-
tations du siécle des lumiéres.

La synthése on le voit est trés vaste. Pour placer dans leur contexte
véritable les interprétations si variées de Luther, Zeeden a été conduit 4
élargir considérablement son sujet. C’est par moment I'histoire entiére de
la pensée religieuse en terre luthérienne qu’il est amené a décrire. Peut-étre
est-ce nécessité. Mais peut-on dominer tant de choses ? Il ne faut pas oublier
cependant que ce volume d’analyse n'est qu'une premiere partie et ne doit
pas étre séparé, non plus, du volume de textes et de notes sur lequel il
s’appuie. Disons finalement qu’il fait preuve d’une belle audace et force
de synthese, en réduisant & quelques lignes simples une littérature d’une
grande richesse. Tout se résume finalement a l'alternance dans 1’histoire
des deux visages de Luther, inspirateurs de deux luthéranismes qui semblent
difficilement conciliables : 'homme de la liberté qui se révolte contre
I'ancienne Eglise ; I'homme de la vérité, qui proclame la doctrine pure.

M. H. Vicaire.

Othmar Perler : Weisheit und Liebe nach Texte aus den Werken des
hl. Augustinus. — Verlag Walter, Olten 1952 ; 147 S.

C’est un florilége de pensées de saint Augustin que nous donne, dans
la collection « Kleine Biicher Christlicher Weisheit aus zwei Jahrtausenden,
Kurzbiographien, Texte, Darstellungen», M. le DT Perler, professeur d’archéo-
logie chrétienne et de patrologie a 1'Université de Fribourg. Il les a réparties
en sept chapitres : la concupiscence, I'amour, la grice, 1’Eglise, I'initiation
chrétienne (baptéme et eucharistie), la Sainte Trinité et son habitation
dans le cceur des justes et enfin la Paix dans la Cité de Dieu. On se rend
compte immédiatement que c’est un contact personnel et direct avec I'ceuvre
du grand docteur qui a déterminé le choix des passages que M. Perler traduit
en allemand et met sous les yeux du lecteur. Il les a empruntés aux Con-
fessions, aux traités théologiques de saint Augustin, & sa correspondance
et enfin & ses sermons, y compris naturellement ceux qu’a publiés Dom
Morin. Le tout vise & faire ressortir les idées dominantes et la personnalité
du saint docteur, a compléter les pages qui, au début du volume, sont
consacrées a résumer sa vie, et a souligner les principes directeurs que le
grand évéque, aprés les avoir vécus lui-méme, désirait voir guider ses audi-
teurs, ses lecteurs et — c’est le souhait de M. Perler et le veeu qui lui a dicté
cette plaquette — les chrétiens de tous les temps.

L. Waeber.

294



Perl (Carl Johann) : Aurelius Augustinus : Der Gottesstaat. — I. Bd.
(Buch I-VII); II. Bd. (Buch VIII-XV). Otto Miiller Verlag, Salzburg.
1951/2, 18 x 11, 446 et 494 pp.

La Cité de Dieu est parmi les ccuvres de saint Augustin celle ot le con-
traste entre les valeurs permanentes et les circonstances transitoires se
montre de la fagon la plus nette. Pour cette raison, la plupart des traducteurs
de la Cité de Dieu se sont bornés a des morceaux choisis. On doit dés lors
admirer l'initiative de M. C. J. Perl de nous en donner une traduction com-
plete. Il évite de la sorte de présenter un saint Augustin détaché de son
siecle, ou en d’autres mots d’'en fausser I'image historique.

Cette traduction comprendra en tout trois petits volumes. Les deux
premiers viennent de paraitre. L’édition et la traduction sont excellentes.
Sans trahir le texte original, le traducteur a su garder un style alerte. La
lecture ne fatigue pas comme c’est le cas pour tant d’ouvrages qui négligent
trop le style. La traduction elle-méme est précédée d’une introduction
d'une trentaine de pages et elle est suivie d’un registre (comprenant presque
exclusivement des noms propres). L’introduction et le registre ont pour
but de remplacer les notes au bas des pages ; on peut toutefois se demander
si le but a été atteint. L’introduction traite du contenu, de l’origine (le paga-
nisme au temps de saint Augustin) et de I'intérét actuel de la Cité de Dieu.
L’auteur s'arréte un peu plus longuement a la « philosophie théologique »
de I'évéque d'Hippone et a la philosophie de I'histoire en général. Malgré
tout, une introduction aussi succincte ne pourra jamais rendre justice d’une
pensée aussi nuancée que celle de saint Augustin. M. Perl court le risque
de la présenter dans une lumiére trop subjective. La théologie de saint
Augustin est complétement passée sous silence ! Nous plagant sur le terrain
philosophique, nous ne souscrivons pas a cette affirmation que la définition
du mal serait une formule propre a saint Augustin (p. 19), ni a cette autre
que toute une vie fut nécessaire au Docteur de 1’Eglise pour qu'’il se rendit
compte que la transition du bien fini au bien infini n’était pas quelque chose
de continu (p. 21). Sa définition du mal ne différe pas essentiellement, nous
semble-t-il, de celle des Néoplatoniciens ; et 'autre assertion n’est-elle pas
démentie par le fait que saint Augustin s’est rendu compte, aux environs
de 'année 391, que la béatitude et la vision de Dieu étaient irréalisables
durant la vie terrestre ? Nous hésiterions aussi a appeler la Cité de Dieu
un poéme chantant la beauté du monde (p. 30). Regrettons enfin que
Tertullien soit désigné comme « Premier Pére de I'Eglise » (p. 432). On
pourrait encore contester d’autres points de détail, mais nous ne voulons
pas oublier qu’il s’agit en premier lieu d'une traduction, qui, en elle-méme
— comme nous le disions — est bonne. C’est pourquoi, cet ouvrage mérite
bien d’avoir sa place dans la bibliothéque d’un historien.

T. van Bavel, O. E. S. A.

295



Archiv fiir Reformationsgeschichte. Internationale Zeitschrift zur Er-
forschung der Reformation und ihrer Weltwirkungen. Hrg. von Gerh. Ritter,
Harold J. Grimm, Roland H. Bainton, Heinr. Bornkamm. — Jahrgang 42,
1951. C. Bertelsmann Verlag Giitersloh i. Westf.

Diese angesehene Zeitschrift hatte, wie alle deutschen Zeitschriften,
wechselvolle Schicksale. Die Fiihrung in der Leitung der Zeitschrift iiber-
nahm, nach dem Tode ihres Begriinders, W. Friedensburg, Gerhard Ritter.
Er gab ihr bereits 1938 eine neue Gestalt und entwickelte damals ein neues
Programm. Im wesentlichen handelte es sich um die Erfiillung zweier
Ziele : Ausweitung der Forschung und Geschichtschreibung auf aufBer-
deutsche Linder im Sinne der « Weltwirkung » der Reformation, damit aber
auch Verlegung des Schwergewichts von reinen Quellenversffentlichungen-
die nebenbei bemerkt den fritheren Banden der Zeitschrift ihren besonderen
Wert erhalten werden-auf allgemeinere Untersuchungen und Fragestellungen.
Diesem Programm ist Ritter in der Folge treu geblieben, wofiir die nach-
mals erschienenen Bande Zeugnis ablegen. Nachdem 1943 zwangsliufig
ein Stillstand eingetreten war, gelang 1948, vor allem dank der rastlosen
Initiative Ritters, die Fertigstellung des neuen Bandes, der fir 1944
vorbereitet war.

Der uns vorliegende Band erdffnet abermals neue Perspektiven. Die
Zeitschrift wechselte inzwischen nicht allein den Verlag, sondern es ergab
sich, ohne Zweifel aus der neuen Zielsetzung, allmihlich auch die nun
auf feste Grundlagen gestellte Zusammenarbeit des Vereins fiir Reformations-
geschichte mit der « American Society for Reformation Research», die
iibrigens materiell die Fortfiilhrung der Zeitschrift erleichterte. Dem ent-
spricht auch die Zusammensetzung der Redaktion, von der je zwei Mit-
glieder Deutschland und Amerika angehéren. So triagt die Zeitschrift
fortan doppelsprachigen Charakter. Die daraus unter Umstinden erwach-
senden Schwierigkeiten suchen die Herausgeber wenigstens einzuschrianken,
indem sie den Aufsitzen eine Zusammenfassung der Hauptgedanken der
Aufsitze in deutscher bzw. in englischer Sprache folgen lassen. Ob das
ein hinreichender Ersatz ist, wird sich wohl zeigen. In der Zusammen-
arbeit beider Teile zeichnet sich jedenfalls der ungewohnliche Anteil ab,
den Amerika in steigendem MaB an der reformationsgeschichtlichen
Forschung nimmt.

Wir miissen es uns im Rahmen einer Anzeige leider versagen, auf die
zahlreichen Beitrage auch im bereits erschienenen 1. Heft des 43. Jahr-
gangs 1952 im einzelnen hinzuweisen. Es mag lediglich angemerkt werden,
daB hier, ganz entsprechend den fritheren Binden, sich Teilstudien zu
den bedeutendsten Reformatoren finden, dabei ein nicht unerheblicher
Anteil jedoch auch auf Studien zur Geschichte des nordischen Protestan-
tismus entfillt. Zwei Aufsitze : Erik Wolf, Theologie und Sozialordnung
bei Calvin, und Clemens Bauer; Melanchthons Naturrechtslehre zeigen
trefflich, wie das Programm der Zeitschrift fiir Grenzgebiete erfillt wird.

Allgemeine Beachtung, auch seitens der IFreunde schweizerischer Refor-
mationsgeschichte, verdienen besonders die Forschungsberichte und die

296



Buchbesprechungen. Es sei uns erlaubt, in diesem Zusammenhang den
frither (1940-41, 1943) erschienenen, ganz ausgezeichneten Forschungs-
bericht W. Kohlers iiber das Taufertum in der neueren kirchenhistorischen
Forschung in Erinnerung zu rufen. In dhnlicher Weise berichtet R. Stuppe-
rich in Miinster tiber Stand und Aufgabe der Buchforschung (42, 244 ff. ;
43, 106 ff. : Buceriana). Als Zeugnis der fruchtbaren Zusammenarbeit mit
amerikanischen Forschern ist die ungemein niitzliche Ubersicht iiber die
amerikanische Zeitschriftenliteratur wihrend der Jahre 1945-51 (43, 88 ff.)
herauszuheben.

Die uns vorliegenden Hefte beweisen zur Geniige, welche wertvollen
Dienste die Zeitschrift jedem an der Reformationsgeschichte Interessierten
zu bieten vermag, auch wie sehr der Blick des Landeshistorikers mit Vorteil
sich « universalhistorischen » Zeitschriften zuwendet.

0. Vasella.

Max Geiger : Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hoch-
orthodoxie. 439 Seiten und 10 ganzseitige Bilder. Evangelischer Verlag AG.
—— Zollikon-Ziirich 1952. Leinen Fr. 26.—, brosch. I'r. 23.40.

Die Zeit zwischen 1550 und 1750 pflegt die moderne Forschung —- soweit
sie nicht bewuf3t katholisch orientiert ist — seit Jahrzehnten entweder von
Reformation und Humanismus oder aber von Aufklirung und Revolution
aus aufzurollen und dementsprechend den Nachwirkungen der einen Zeiten-
wende nachzuspiiren und umgekehrt nach den Ansatzpunkten und Weg-
bereitern des andern epochalen Ereignisses Ausschau zu halten. Diese
Einsteilung hat zweifellos zu einer Reihe richtiger oder mindestens frucht-
barer Einsichten und Erkenntnisse gefiihrt, die einzeln anzufiihren sich hier
eriibrigt. Noch bleibt aber der letzte, entscheidende Schritt zum eigent-
lichen historischen Verstehen zu tun, die Erfassung des Gegenstandes um
seiner selbst willen, d. h. in unserem Falle also der Versuch, zwei bisher
eher vernachlassigte, ja mediatisierte Jahrhunderte in ihrer epochalen
« Unmittelbarkeit zu Gott » — um ein bekanntes Rankewort zu variieren —
endlich ernstzunehmen. Jeder VorstoB in dieser Richtung verdient also
unsere Aufmerksamkeit. In diesem Zusammenhang mochten wir auf die
Erstlingsschrift eines evangelischen Theologen hinweisen, die in iiberzeu-
gender Weise sich um die Aufhellung des unbekannten 17. Jahrhunderts
bemiiht, primadr zwar nur auf die evangelische Eidgenossenschaft gerichtet
ist, indirekt aber auch fir den katholischen Raum zu mancherlei Fragen
anregt.

Wie seinerzeit Paul Wernle durch den Stoff gezwungen worden war, die
Entwicklung des schweizerischen Protestantismus riickwirts zu verfolgen
und anstelle des 19. Jahrhunderts schlielich das 18. Jahrhundert in einer
monumentalen Darstellung zu wiirdigen, so wurde auch Max Geiger, der
Verfasser des vorliegenden Werks, seiner urspriinglichen Absicht, die dem
Basler Reprisentanten der sog. vernunftigen Orthodoxie Samuel Werenfels
(1657-1740) galt, recht bald untreu, weil ihn die Frage nach deren Grund-
lagen, eben nach dem Wesen der eigentlichen Orthodoxie selbst, immer

297



stirker in ihren Bann zu ziehen begann. So kam er schlieSlich dazu, die
gesamte geistige und kirchliche Entwicklung Basels vom Tode Oekolampads
bis zur Annahme der Formula Consensus (1675) unter dem Gesichtswinkel
der entstehenden Orthodoxie neu zu visieren und in ihren entscheidenden
Etappen darzustellen. Vorarbeiten dazu gab es recht wenig in den letzten
Jahrzehnten, wenn man von einigen Spezialstudien der beiden theologischen
Lehrer Geigers, Karl Barth und Ernst Staehelin, absieht. Umso iiber-
zeugender wirken die Ergebnisse, zu denen Geiger nunmehr gelangt ist und
die er auch in stilistisch packender Form darzubieten weil3.

In zwei Teile zerfillt der mit zehn Illustrationen ausgestattete Band.
Der « kirchlich-theologischen Entwicklung Basels von der Reformation bis
in die Mitte des 17. Jahrhunderts» ist der erste Teil unter der recht
geschickt gewiéhlten Etikettierung «Basilea reformata» gewidmet. Auf
knapp 50 Seiten wird ein Jahrhundert Baslerischer Geistesgeschichte gegeben,
natiirlich zwar nur in skizzenhaften Umrissen, aber doch immer mit einem
sichern Blick fiir die entscheidenden Wendepunkte und Personlichkeiten,
welche die Verantwortung fiir die reformierte Basler Kirche tragen, so etwa
fiir den Antistes Sulzer mit seinem Hang zum Luthertum, dann fiir Antistes
J. J. Grynaeus, der einen radikalen Kurswechsel zum Calvinismus vollzog,
oder gar fiir einen so originalen Theologen, wie es der zugewanderte Amandus
Polanus war. Mit Recht wird auf die zihe Lebenskraft des erasmianisch-
humanistischen Geistes hingewiesen, der das spezifische Klima der Stadt
trotz Reformation und Orthodoxie noch immer bestimmte. Dabei faBt
Geiger nicht nur die bisherigen Forschungsergebnisse zusammen, sondern
versucht methodisch neue Wege zu gehen, so etwa in der Auswertung der
fiir die Buchdruckerstadt Basel symptomatischen Verlagsprogramme.

Unter dem denkwiirdigen Antistitium des Theodor Zwinger (1629-54)
setzt sich auch in Basel eine neue Lebensform durch. Die Basler Kirche
wird namlich — um mit Geiger (S. 49) zu sprechen — «im vollen Sinn
orthodox : geschlossen in ihrer Lehre, eifrig in der theologischen Arbeit,
unermiidlich in der Auseinandersetzung mit Luthertum und Papsttum,
selbstverstindlich und innerlich unangefochten iiberzeugt von der unbe-
dingten Richtigkeit und Wahrheit ihrer theologischen Siatze, festgelegt in
ihrer Ordnung und in ihrem ganzen kirchlichen Leben. Es sind die Jahre,
da auch die Theologen der Basler Kirche sich in weitem Mafe sicher fiihlen,
da sie Zeit haben und sich Zeit nehmen, ihre Positionen durchzudenken und
sich gegen andersartiges — lutherisches, katholisches oder arminianisches —
Denken abzugrenzen. Hauptgegner bleiben im allgemeinen Lutheraner und
Katholiken. In sich selber ist die reformierte Lehre noch weithin unan-
gefochten, wenn es auch an Vorboten nicht fehlt, die das Ende dieser Zeit
der inneren Geschlossenheit und Sicherheit ankiindigen und den Ubergang
von der Orthodoxie in die unruhigere Phase der Hochorthodoxie vor-
bereiten ». Mag man auch gegen diese recht eigenwillige Verwendung des
Terminus Hoch-Orthodoxie (ganz im Gegensatz etwa zur iiblichen Sinngebung
bei Hoch-Scholastik oder Hochklassik) gewichtige Bedenken anzumelden
haben, so wird man Geiger gleichwohl mit Interesse und Gewinn in den
Bereich folgen, den er uns unter dieser Bezeichnung recht anschaulich,

298



gelegentlich etwas breit, aber immer packend aufzuzeigen versteht. Auch
duBerlich mit seinen 300 Seiten weitaus den gréBeren Teil des Buches
ausfiillend, ist er selbst um die beiden bedeutendsten Persénlichkeiten der
Basilea orthodoxa gruppiert, die selber zueinander in einer geistesgeschicht-
lich auBerordentlich aufschluBreichen polaren Spannung stehen. Der eine
ist Lukas Gernler, Antistes von 1655 bis 1675, weniger Theoretiker als Mann
der Praxis, jahrzehntelang der « verantwortliche kirchliche Leiter zu Stadt
und Land », ja direkt « die Seele hochorthodoxen Kirchentums in Basel »,
wie ihn Geiger nennt, im Zusammenhang seiner scharf profilierenden Charak-
teristik (S. 73 ff.). Weniger leicht falbar ist — trotz den verhaltnismiBig
zahlreichen Briefzeugnissen — sein mehr im Stillen wirkender Gegenspieler
Johann Rudolf Wettstein, Professor der Theologie an der Universitat
von 1654 bis 1684, des groen Biirgermeisters altester Sohn, ein universal
gebildeter und ubrigens auch mit der patristischen Tradition wohl vertrauter
Gelehrter eigener Prigung, als Mensch von einer aullergewohnlichen Sensi-
bilitit und Gewissenhaftigkeit. Wie kein andrer ist er deshalb auch dazu
geeignet, um gegeniiber seinen nach weiterer lehramtlicher I'ixierung drin-
genden Zeitgenossen die Rolle des kritisch zuriickhaltenden Mahners zu
spielen. Es fehlt hier der Raum, um auf diese jahrelange Anseinandersetzung
zwischen den beiden Minnern, wie sie uns Geiger in direkt dramatischer
Zuspitzung vorfithrt, nidher einzugehen. Jedenfalls vermag die prazise
Darstellung dieser intern protestantischen, ja intern reformierten Schul-
streitigkeiten den Leser in steigendem Malle zu fesseln und vielleicht auch
dazu anzuregen, aus katholischer Sicht die theologischen Probleme zu durch-
denken, die seinerzeit den reformierten Theologen des 17. Jahrhunderts so
viel zu schafien gemacht haben : etwa die Lehre vom « Descensus Christi
ad inferos» (S. 259 ff.), die Diskussion iliber die oboedientia activa und
passiva Christi (270 ft.) die Lehre vom « Foedus operum » (313 ff.), um von
Pridestination und Schriftinspiration ganz zu schweigen.

AuBerlich gesehen hat sich bekanntlich Gernlers Standpunkt mit der
Annahme der Consensusformel durch die reformierten Schweizerstadte 1675
gegeniiber den Bedenken und Einwanden Wettsteins offiziell durchgesetzt.
Mit Interesse liest man Geigers ausfiihrliche Darstellung der Umstéinde, die
sie begleitet haben, sowie seinen nicht weniger aufschluf8reichen theologischen
Kommentar der einzelnen neuen Artikel, die aufgestellt wurden, um den
von der theologischen Schule von Saumur ausgehenden gefihrlichen Neue-
rungen ein fiir allemal zu begegnen und zu wehren. Daf3 der Formel in
Wirklichkeit aber hochstens ein Augenblickserfolg zuteil wurde und daB
Wettsteins eigenstes theologisches Anliegen damit noch keineswegs erledigt
war, ja im Gegenteil die Zukunft fiir sich hatte, dies ist die wesentliche
Folgerung, zu der Geigers Ausfiihrungen schlieBlich gelangen.

Um den realen Fortschritt an historischer Erkenntnis, den die Forschung
dem Geigerschen Werk zu verdanken hat, im einzelnen zu ermessen, miil3te
man es natiirlich etwa mit den seit 100 Jahren durch Alexander Schweizer
gelegten Grundlagen der Forschung vergleichen. Soweit wir es beurteilen
kénnen, ist hier ein tiichtiges Stiick Arbeit geleistet worden. Vor allem die
reichen — und noch lange nicht ausgeschépften — handschriftlichen Bestdnde

299



der Basler Universitdtsbibliothek und des Basler Staatsarchivs sind ausgiebig
und recht geschickt herangezogen worden. Entsprechend den beiden Haupt-
polen — Gernler und Wettstein — geschah dies unter zwei Gesichtspunkten :
des theologischen Denkens Wettsteins, das weniger in eigenen gréBeren
Publikationen als im Universitatsbetrieb und vor allem im eifrig gepflegten
Briefwechsel mit in- und auslandischen Freunden und Gesinnungsgenossen
seinen Niederschlag fand, und anderseits der kirchenamtlichen Tatigkeit des
Antistes Gernler, die dieser iibrigens selbst in seinen eigenen erhaltenen und
gedruckten Predigten am eindrucksvollsten interpretiert. Ja, man darf
wohl sagen, daBl auf Grund dieses Materials der Verfasser ein sehr anschau-
liches Bild der reformierten Stadt Basel im 17. Jahrhundert zu geben versteht.
DafB dabei auch die mehr oder weniger mit Spannung geladenen Beziehungen
zwischen der damaligen Kirche und der staatlichen Obrigkeit — gerade
solange eine so starke Personlichkeit wie der Biirgermeister Wettstein an
ithrer Spitze stand — zu beriicksichtigen waren, ist bei einer Zeit, deren
autoritidr-absolutistische Grundtendenzen sich ebensosehr in der Kirche wie
im Staat geltend machten, nur natiirlich.

So sorgfiltig Geiger in seiner, allgemeine Kulturgeschichte gliicklich mit
spezieller Theologiegeschichte verkniipfenden Darstellung auch den lokal-
baslerischen Ausprigungen dieses reformierten Kirchentums nachgeht, nie
vergi3t er aber dariiber die gréeren Zusammenhdnge, in die Basel hinein-
gestellt ist, also etwa die Frage nach den Wesensziigen der hochorthodoxen
Theologie tiberhaupt, die nach Geiger (73) ja « nicht nur bedrohte Theologie »,
sondern « in ebensolchem Mafle abwehrende und kampfende Theologie » ist.
Ganz besonders lebhaft empfindet man den Wunsch nach ebenso solid
gearbeiteten parallelen Untersuchungen iliber andere Schweizerstidte —
besonders fruchtbar diirfte eine moderne Studie iiber die reprdasentativen
Ziircher Theologen wie Breitinger, Ulrich, Hottinger und Stucki ausfallen.
Erst so ware die Voraussetzung vorhanden zu den nicht minder notwendigen
und interessanten Vergleichen und Gegeniiberstellungen. Nicht zuletzt
miiBte einmal auch im katholischen Raume ein dhnlicher Versuch unter-
nommen werden, Anregung zu weiteren Fragen ist nicht die geringste der
vielen Gaben, die wir Geigers Werk zu verdanken haben.

Alfred Steecklin.

Paul Kirn, Einfithrung in die Geschichtswissenschaft. — Sammlung
Goschen, Bd. 270. 2. Aufl. Berlin Walter de Gruyter & Co., 1952. 121 S.
DM 2.40.

Dieses Biichlein ist in erster Linie fir Anfinger und besonders fiir
Studenten bestimmt. Als Ganzes erdrtert es die wichtigeren Fragen der
historischen Methodenlehre in klarer, einfacher Sprache und unterbaut die
Erklirungen auch durch gut gewahlte Beispiele. Entsprechend der Zweck-
bestimmung seiner Darstellung verliert sich P. K. nicht zu sehr in erkennt-
nistheoretischen Problemen noch etwa in geschichtsphilosophischen Speku-
lationen. Indessen ist man dankbar fiir die knappen Hinweise auf die

300



moderneren Definitionen der Geschichtswissenschaft und auf altere Streit-
fragen (Verhaltnis der politischen und der Kulturgeschichte, vgl. S. 8 f.)
und begriiBt auch manche trefflichen Bemerkungen iiber den Positivismus
und den Historismus (78 ff.) sowie zur Frage der Objektivitit.

Schr beherzigenswert sind im allgemeinen die fiir Studenten der Ge-
schichte bestimmten Ratschlige (21-30, dazu auch 64) und die besondern
Winke fiir Doktoranden (95 ff.), von denen der 17. (97) auch fiir den Lehrer
gilt : « Es ist erwiinscht, daB der Doktorand seinem Professor von Zeit
zu Zeit iiber seine Arbeit berichtet. » Wir wiirden hinzufiigen : es soll auch
moglich sein! Mit vollem Recht legt K. groBen Wert auf die Form der
Darstellung (12, 29, 91) und er bietet erfreulicherweise auch einige biblio-
graphische Angaben zu Stilfragen (110).

Einige Wiinsche mégen angebracht sein. Etwas mehr hitten wir gerne
tiiber manche Wandlungen der Geschichtsauffassung gegeniiber dem 19. Jahr-
hundert gehort. Das so verhingnisvolle Argumentum ex silentio wird nur
einmal knapp in einem Beispiel angedeutet (15) und auch der Bedeutung
des Irrationalen in der Geschichte wird u. E. eher zu wenig Beachtung
geschenkt (67, wo der Ausdruck : Geschehenswirklichkeit unschén wirkt).
Im Zusammenhang mit der Erdrterung der Filschungen in der Geschichte
(16) ware der Unterschied zwischen l'dlschung und Verunechtung heraus-
zuheben gewesen, was wichtig wiare im Hinblick auf die Erwihnung « unge-
zihlter falscher Urkunden fir Kirchen und Klgster ». Die Vorstellung vom
« Abschreiben » im Mittelalter diirfte, so gut manche Bemerkungen auch
sind (62 f.), noch etwas besser aus der Zeitlage heraus erklirt werden
(Bedeutung des Gedichtnisses, Mangel an Verbreitungsméglichkeiten des
Geschriebenen u. da. m.).

Hinsichtlich der Hinweise auf Bibliographien hitten wir es gerne
gesehen, wenn die Angaben etwas genauer gefalt wiren (37 f., bes. hin-
sichtlich der Liicken in den Jahresber. d. deutschen Gesch.). Wir bedauern
auch, daB die Kirchengeschichte allzu knapp berithrt wird (51 f.) und nur
Hinweise auf protestantische Werke geboten werden, wie denn auch fir
die Papstgeschichte einzig auf Haller verwiesen wird (112, neben Voigts
alterer Biographie Pius II.). Noch einen Wunsch mdochten wir dulern.
Statt der etwas theoretischen Ausfiihrungen iiber die Weltgeschichte (103 ff.)
hitten wir es lieber gesehen, wenn K. eine Ubersicht iiber neuere « Welt-
geschichten » auch nichtdeutscher Provenienz gegeben hitte. Sehr schitzen
wird man die Ubersicht zur Geschichte einzelner Volker und Linder (115 :
zu Dierauver letzte Auflagen 1920-24, also 1887-1924 nicht 1919); 116:
Thomas Platters Lebensbeschreibung liegt in neuer Ausgabe von A. Hart-
mann (1944) vor.

0. Vasella.

301



Antiquus Liber Donationum Alteripe ou Ancien Livre des Donations
faites & I’Abbaye d’Hauterive, publié par Paul Clément. Fribourg 1952,
174 pages. En vente chez l'auteur, Fribourg, Grand’rue, 10. Fr. 10.—

Le Liber Donationum est un catalogue non pas des donations faites
par le couvent d’Hauterive, mais, ainsi que M. Clément le précise dans le
sous-titre francais, une liste des largesses dont ce monastére a été l'objet
depuis ses origines (1138) jusque vers 1220.

L’original, que Mgr de Lenzbourg, Abbé d’Hauterive et ensuite évéque
de Lausanne, avait encore sous les yeux vers le milieu du XVIIIe siécle,
passait pour perdu. Il en existait par contre plusieurs copies : une de 1478 ;
une autre, incompleéte, de 1748 ; une troisiéme de 1763, faite sur celle de 1478,
mais collationnée apres coup sur l'original par Mgr de Lenzbourg. Utilisant
ces diverses copies, M. 'abbé Jean Gremaud avait, en 1896, publié le Liber
Donationum dans le Tome VI des Archives de la Société d’Histoive du canton
de Fribourg. Puis le P. Gumy, capucin — le futur évéque des Seychelles —,
dans son Regeste de I’Abbaye d’Hauterive, avait résumé, ou plus exactement
traduit en frangais toutes les piéces de notre Liber ; elles constituent méme
presque exclusivement les 360 premiers numéros de son volumineux regeste.

Or, dans une vente publique, a Cheltenham, le Liber Donationum,
qui était devenu, on ne sait ni quand ni comment, la propriété d’un biblio-
phile anglais, fut mis aux enchéres et acheté par la Preussische Bibliothek
de Berlin. Du précieux document, la Bibliothéque cantonale et univer-
sitaire de Fribourg fit faire une photo-copie (que le P. Gumy a utilisée).
C’est le texte que publie aujourd’hui M. Paul Clément. Il ne I’a pas imprimé,
mais tapé a la machine et polycopié. Le volume, en grand format, se pré-
sente fort bien ; la disposition est claire, le texte trés lisible ; les fautes de
frappe sont trés rares et de méme les erreurs de lecture. On pourra tout au plus
discuter la transcription de certains noms propres. Le manuscrit, qui semble
bien étre du XIIe siécle, est au surplus facile a lire. Il faut en dire autant
de 35 autres donations environ inscrites sur les deux feuilles de garde d’une
Bible du XIIe siécle ayant appartenu a Hauterive, mais qui se trouve
aujourd’hui a la Bibliothéque cantonale de Fribourg et que M. Clément,
imitant en cela M. Gremaud, a accueillies en supplément dans son édition.
11 a fait de méme pour une quarantaine d’autres pieces, du XIIe siecle comme
les précédentes, que M. Gremaud avait trouvées dans un recueil sur lequel
on n’a, pour l'instant, pas réussi a mettre la main.

Une comparaison de 1'édition de M. Clément avec celle de M. Gremaud
permet de constater que cette derniére était bonne. Tout au plus l'auteur
aurait-il aujourd’hui accepté dans le texte certaines lectures qu’il a reléguées
en note, comme étant celles d’'un autre manuscrit que celui de 1478 qui lui
servait de base. Parfois deux numéros distincts chez lui sont réunis en un
seul dans la nouvelle édition ; mais 'inverse est plus fréquent : elle décompose
en 2, 3, 4 ou méme 5 actes un seul document de l'édition Gremaud.

Le grand nombre des pieces du Liber Donationum ne portent pas
de date. Mgr de Lenzbourg s’était efforcé de leur en donner une, trés approxi-
mativement. Le P. Nicolas Radlé avait repris le méme probléeme dans

302



Urkunden und Register (UR). M. Gremaud avait adopté en général les
conclusions de ce dernier, et Mgr Gumy en fit autant. M. Clément reproduit
a son tour ces mémes dates, mais il supprime les parentheses dont celui-ci
les avait souvent enveloppées, pour signifier qu’elles étaient, en pareil
cas, approximatives. Cette omission pourrait induire le lecteur en erreur,
en lui faisant considérer comme précise et sire une date qui ne l'est pas,
et qui, plus d’une fois, est méme contestable, ainsi que M. Pierre de Zurich
en particulier I'a fait remarquer dans son étude sur les origines de Fribourg
(Mém. et Doc., T. XII).

Pour une raison qu’on ne connait pas, la copie de 1478 — et par con-
séquent également celle de Gremaud — fait commencer le Liber par le No 51
(Mgr de Lenzbourg avait cependant indiqué en marge de la copie de 1763
la pagination du manuscrit original, ce qui aurait di permettre de rétablir
sa véritable physionomie). La conséquence est qu’il y a divergence compleéte
dans la numérotation entre les trois éditions, et il faut savoir gré a M. Clément
d’avoir, au moyen d'une triple table de concordance, permis au lecteur de
s’y retrouver. Il y a ajouté enfin un volumineux index des noms propres
avec quelques renseignements biographiques ou historiques sur les person-
nages ou les lieux qu’il y énumecre. On le remerciera d’'avoir donné une
édition d’un manuscrit qui est I’'un des plus anciens a nous renseigner sur
nombre de famille seigneuriales et de personnages ecclésiastiques de notre
canton de Fribourg, ainsi que de la Suisse occidentale.

L. Weaeber.

Maria Veronika Rubatscher, Lino von Parma : Ein Leben der Liebe.
Rex-Verlag Luzern, 1952. 168 S.

Le Rex-Verlag nous a envoyé cette vie du P. Lino de Parme, présentée
en vingt-quatre petits chapitres, soit autant de tableaux, par la plume
poétique et vibrante de Marie Véronique Rubatscher.

Alpinolo Maupas, en religion le Pere Lino (1866-1924), d'une famille
d’origine frangaise, était né a Split. Sa mere avait été cantatrice ; son oncle
était archevéque de Zara. Aprés étre entré, en Dalmatie, chez les Freres
Mineurs, il était ressorti de son couvent, avait obtenu sa sécularisation,
puis réussit a rentrer dans la méme congrégation, mais dans une province
d’Italie, qui devint ainsi sa seconde patrie. Sa vie s’est dés lors déroulée
a Parme, ou il fut successivement chapelain puis curé, mais surtout
aumonier de la grande prison de San Francesco ainsi que de la maison de
correction pour jeunes gens établie dans l’ancienne chartreuse de la ville.

C’était le vrai fils de saint Franc¢ois. Son amour des petits, des
orphelins, des malades, son dévouement sans borne pour tous les déshérités
de la vie, I'intérét qu’il portait & tous ceux qui avaient été mis au ban de
la société, la bienveillance avec laquelle il s’occupait d’eux, prenant leur
défense, intervenant en leur faveur, lui avaient gagné tous les cceurs, et avaient
fait de lui 'homme le plus populaire de Parme, celui qui seul, alors que
les pouvoirs publics se reconnaissaient impuissants, parvenait a empécher
une émeute, a arréter le bras de la populace rouge sur le point de mettre

303



le feu & une église ou de saccager les immeubles de ceux qu’elle considérait
comme ses adversaires.

Touchant est en particulier le chapitre ou est racontée 1’excursion
-— on dirait une grande promenade de college — qu’il fit avec les deux
cents jeunes gens de la « generala », ses « certosini » comme il les appelait,
au village natal de Verdi ainsi qu’aux différents endroits témoins de la
carriere du grand musicien, dont le souvenir lui tenait & cceur parce qu’il
songeait que, naguere, sa mere avait tenu un réle dans tel ou tel de ses
opéras.

Plus émouvante encore est la scéne poignante qui se déroula lors du
déces du P. Lino. 11 était mort presque subitement, dans la demeure d’un
industriel, alors que, a bout de forces et sentant sa fin prochaine, il avait
néanmoins tenu a faire, une fois de plus, une démarche en faveur de l'un
de ses protégés. Désolés de n’avoir pas la possibilité de le revoir une derniére
fois, les prisonniers de San Francesco employérent le pécule qui servait
a leur procurer quelques cigarettes, & confectionner un double cercueil
et v ménagérent une petite ouverture qui devait permettre de contempler
encore les traits du défunt. Ils suppliérent ensuite le directeur de les faire
conduire au couvent ou était déposée la dépouille mortelle. Le directeur
prit alors sur lui de faire conduire a la prison, de nuit, le défunt dans sa
double biere, et les cinq cents détenus défilerent aupres du cercueil, déposant,
les larmes dans les yeux et des sanglots dans la gorge, un baiser sur la petite
vitre qui recouvrait le visage de leur cher aumoénier. Ce fut ensuite une
veillée de priéres, groupant dans un méme ¢lan non plus des condamnés,
mais les membres d’une grande famille, les fils d’'un méme pére et tét le
matin, au cours de la messe de requiem qui fut célébrée praesente corpore,
ils regurent presque tous la sainte communion. On songe tout naturellement
a la scéne analogue qui s’était produite & Assise, a la mort de saint
Frangois, lorsque Frére Elie ordonna au cortége funébre — en réalité,
plutdét une marche triomphale — qui conduisait, de la Portioncule a Saint-
Georges (aujourd’hui Sainte-Claire) le corps du Poverello, de faire un détour,
de passer par Saint-Damien, la demeure alors des Clarisses, et y fit intro-
duire, par l'ouverture ou celles-ci venaient communier, le corps de leur
fondateur, afin de leur fournir 'occasion de le contempler une derniére fois.

On ne saurait trop recommander la lecture de ce livre & ceux qui ont
a s’occuper de maisons de reléevement ou de correction, de prisons de détenus.
Ils y verront, par un exemple de notre époque, abondamment documenté
et présenté d’'une manieére singulierement évocatrice et vivante 1'histoire
d’'un grand cceur. Elle les invitera a imiter son exemple, leur rappelant
qu’on ne fait pas en vain appel a ce qui reste de sensibilité au fond de tout
homme, ft-1l dénaturé ou perverti, et leur montrant 1’écho que peuvent
susciter dans des dmes en apparence fermées a tout sentiment affectueux,
les marques témoignées a leur égard d’une générosité et d’'un dévouement
vraiment chrétiens.

L. Waeber.

304



Paul Joachimsen: Die Reformation als Epoche der deutschen Geschichte.
In vollstindiger Fassung erstmals aus dem NachlaB3 hrg. von Otto Schotten-
loher. - Miinchen, Verlag Chr. Kaiser und Verlag R. Oldenbourg 1951.
xx1v-312 S. DM 15.60.

Paul Joachimsen, ehem. Professor an der Universitit Miinchen, bekannt
durch seine Studien zur Historiographie und zur Geschichte des Humanis-
mus, starb 1930, ehe der 5. Band der Propylien-Weltgeschichte erschien,
in welchem er die Darstellung der Reformation bot. Es ergab sich dabei
aus der Anlage des Gesamt-Werkes eine starke Verkiirzung des von J.
eingegebenen Textes. Nun hat es O. Schottenloher unternommen, auf
Grund der urspriinglichen, bis auf wenige Seiten erhaltenen Fassung cine
Neuausgabe zu veranstalten, die jeder freudig begriiBen wird, der die
Darstellungskunst J.s kennt.

Der Herausgeber selbst erginzt das Buch durch eine Einfithrung
mit einer klug abgewogenen, lehrreichen Wiirdigung des Reformations-
historikers, die vor allem in einem Vergleich mit der Geschichtsauffassung
Rankes wurzelt. Dall auch an Joachimsen der Einbruch des Kriegs-
erlebnisses in das Kulturideal des 19. Jahrhunderts mit seinem Fortschritts-
glauben nicht spurlos abgleiten konnte, ist umso begreiflicher, als er selbst
sehr stark von der Problematik des deutschen Staates als Nation erfiillt
war. Das deutet der Titel des Buches an. Von hier aus ergibt sich fiir J.
auch die Problematik der Reformation, deren Ausgang ihn unbefriedigt
laBt. In diesem Zusammenhang zitiert Schottenloher die ausgezeichneten
Formulierungen J.s (xvii) : « Die Reformation beginnt mit der Forderung
einer Erneuerung der Religion auf Grundlage der Selbstbestimmung des
einzelnen und tiithrt, zumal nach der Spaltung des Protestantismus selbst,
zur gesteigerten Betonung dogmatischer Unterschiede. » — « Die Reforma-
tion scheint sich organisieren zu wollen als Gemeindekirche auf nationaler
Grundlage und endet in den landeskirchlichen Organisationen der Territorial-
gewalten. » — « Die Reformation erscheint in ihren Anfangen als Zusammen-
fassung religioser, politischer und sozialer Reformforderungen und endet
als rein religiése Neubildung. » Damit sind fiir J. die wichtigsten Elemente
der widerspruchsvollen Entwicklung der Reformation festgehalten und,
fiigen wir hinzu, wie in vielem andern auch fruchtbare Ansitze zu einem
Vergleich mit der schweizerischen Entwicklung gegeben.

Am SchluB bietet Sch. noch ein iiberaus anziehendes Lebensbild dieser
vornehmen Personlichkeit, das in manchen Ziigen ergreifend wirkt. Hinzu-
kommt ein dankenswertes Verzeichnis der Verdffentlichung J.s.

Die Darstellung selbst bietet ein klassisches Geschichtsbild, dessen
entscheidende Vorziige aus der Propylden-Weltgeschichte bekannt sind :
Pragnanz und Schénheit der Form und gedankliche Tiefe. Auch insofern
ist das Werk klassisch, als J. aus einer reichen geschichtlichen Erfahrung
heraus gestaltet. Uberall verspiirt der Leser den lebendigen Hauch der Quel-
len, die Joachimsen in Fiille heranzieht und glinzend beherrscht. Schade
ist es nur, daB3 die Quellennachweise allzu knapp ausfallen muBten.

Wir miissen es uns leider versagen, auf Einzelhejten einzugehen. Wer

20 305



die Darstellung durchgeht, ist immer wieder von ihrer Schénheit iiber-
rascht. Die Lektiire ist ein geistiger GenuB von seltener Tiefe. Das Buch
bietet eine lichtvolle, gerechte Wiirdigung der umstrittenen Epoche, bewegt
sich jenseits aller Polemik und ist gerade in dieser Hinsicht vorbildlich
auch fiir die Schweiz, wo die Anschauungen oft noch zu sehr in problem-
loser Voreingenommenheit erstarrt erscheinen. Dem Herausgeber und den
beiden Verlagen gebiihrt aufrichtiger Dank fiir diese bedeutende Gabe.

0. Vasella.

Synopsis Historiae Societatis Jesu. — Lovanii, typis ad sancti Alphonsi
1950, col. 820.

Dieses Werk stellt ein sehr niitzliches Hilfsmittel zur Geschichte und
Statistik der Gesellschaft Jesu dar. Es muB als solches gewertet werden.
Mégen ihm vereinzelt auch Liicken und Schwichen anhaften, was bei so
umfassenden Tabellen und Daten kaum jemals zu vermeiden sein wird,
so muB doch die Anerkennung fiir das Gebotene vorangestellt werden.

Nach einer kurzen Ubersicht iiber den Aufbau des Ordens folgt der
Hauptteil (col. 8-607). Dieser bietet die Zeittafeln zur Entwicklung des
Ordens und umfaft drei Abschnitte: 1. die Zeit von der Griindung bis
zur Aufhebung (1540-1773), 2. jene von der Aufhebung bis zur Restitution
(1773-1814), 3. die neuere Entwicklung bis 1940. Drei Teile (3-5) bieten
Ubersichten iiber die Ordensobern (608-705), iiber die Provinzen im Orden
vor und nach der Aufhebung, einschlieBlich der neueren Missionsgebiete
(706-709), endlich auch iiber den Mitgliederbestand zu Beginn des
Jahres 1940. Eine Statistik der Niederlassungen selbst zu bieten war
unmoglich, verstindlicherweise angesichts der tiefgreifenden Wandlungen
zufolge des Krieges und aller damit zusammenhiangenden Ereignisse.

In einem 6. Teil finden wir ein Verzeichnis der Heiligen, Seligen und
Martyrer, in einem 7. Teil eine Zusammenstellung der auf den verschiedenen
Gebieten der Seelsorge und der Wissenschaftspflege verdienten Ordens-
mitglieder. Fiir diese vermittelt das Werk jeweils die wichtigsten Lebens-
daten.

Zeitlich reicht die Synopsis bis 1940. Sie ist das Ergebnis der Arbeit
einer Reihe von inzwischen verstorbenen Ordensmitgliedern, so daB die
Herausgabe erst nach manchen Jahren der Verzégerung und nach wieder-
holten Verbesserungen mdoglich wurde.

Die Zeittafeln mogen kurz erliutert werden. In Kolonnen angeordnet
werden die wichtigsten Ereignisse der Zeitgeschichte geboten, hernach
folgen die auf den Orden sich beziehenden papstlichen Schreiben und
Erlasse, die Namen und Schreiben der Ordensgenerile, dann die Begeben-
heiten in den verschiedenen Provinzen, von denen jeweilen zwei zusammen-
gestellt werden (Italien und Frankreich, Spanien und Portugal, Deutschland
und Belgien, England und Polen, endlich gesondert auch die Missionen).

Der Vorzug des Werkes ist damit angedeutet. Es ermdglicht eine
rasche Orientierung iiber alles Wesentliche der Ordensgeschichte in allen

306



Liandern. Der Nachteil liegt u. E. im Verzicht auf jegliche Quellenangaben,
von der Tatsache abgesehen, daB gemall Vorwort in erster Linie die Ordens-
archive ausgewertet wurden. Zwangsliufig gegeben ist auch eine Auswahl
der Daten. Doch hieraus darf nicht ohne weiteres eine Kritik abgeleitet
werden. Die Fiille der notwendigen Arbeit ist unverkennbar. Immerhin
hitte man da und dort gerne Hinweise entgegengenommen. Auf Kol. 237
wird z. B. ein schwerer Konflikt zwischen der Kirche und dem Rat in
Freiburg von 1677 erwihnt, in welchem die Patres beim Nuntius ver-
mittelten. Quelle wird keine genannt, obgleich hiefiir der Raum nicht
gefehlt hidtte. Ein dhnliches Beispiel findet sich auf Kol. 125, wo das
Verbot des Besuchs auch auswirtiger Jesuitenschulen fiir das Veltlin
seitens der protestantischen Hiupter der Drei Biinde erwihnt wird. Ein
Datum fehlt. Es kann nur aus der Reihenfolge auf Ende des 16. Jahr-
hunderts geschlossen werden. Man wird das bedauern. Diesen Mangel
empfindet man z. T. auch bei den Biographien. Freilich finden sich darin
bekannteste Personlichkeiten, zu deren Lebensgeschichte und Werk es
eine Unsumme von Schriften gibt. Es sind darunter aber auch weniger
bekannte Namen. So will uns scheinen, daB die biographischen Daten
zuweilen hitten besser abgestimmt werden koénnen auf das, was bereits
als sehr bekannt oder als weniger leicht feststellbar vorausgesetzt werden
kann. Ubrigens werden auf Kol. 773 ff. die Geschichtschreiber des Ordens
aufgezdahlt. Zu ihren Werken fehlen oft die Erscheinungsjahre. Auch hier
kann nicht eigentlich Vollstandigkeit vorausgesetzt werden. Der findige
Beniitzer wird sich aber oft mit den bekannten Handbiichern und Nach-
schlagewerken zu helfen wissen (Sommervogel, Heimbucher, Duhr, Jesuiten-
lexikon).

Auch fiir die schweizerische Kirchengeschichte bietet das Werk manche
bemerkenswerte Daten. Angesichts der riesigen Arbeit und der Schwierig-
keiten eines solchen Unternehmens wird man schlieBSlich nicht zu klein-
lich sein wollen, sondern fiir das Gebotene aufrichtigen Dank wissen.

0. Vasella.

307



	Rezensionen = Comptes rendus

