
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 46 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vor allem dazu bestimmt, die Seelsorgegeistlichkeit gegenüber der Ordensund

Stiftsgeistlichkeit zu unterscheiden, ihre besonderen Aufgaben ehrend
hervorzuheben. Das Zusammengehörigkeitsgefühl bei dem Seelsorgeklcrus
der damaligen Zeit war so stark, daß sich die Seelsorgcgeistlichen geradezu
als Mitglieder des Petrinerordens bezeichneten, auch wenn es einen Petriner-
orden im kirchenrechtlichen Sinne nie gegeben hat '.

Johannes Ramackers

Rezensionen — Comptes rendus

Biographisches Wörterbuch zur deutschen Geschichte. Von Hellmuth
Rössler und Günther Franz unter Mitarbeit von Willy Hoppe. 1. u. 2.

Lieferung. XLViii-224 S. — München, Verlag R. Oldenburg. 1952. Preis pro
Lieferung 8 DM in Subskription.

Man könnte sich fragen, ob sich ein solches Nachschlagewerk wirklich
rechtfertigt ; denn an Lexika besteht im allgemeinen sicher kein Mangel.
Die Herausgeber sprechen sich über ihre Absichten, wie üblich, in einem
Vorwort aus. Sie bezeichnen ihr Wörterbuch als einen Versuch und weisen
darauf hin, daß von den wichtigsten europäischen Ländern einzig Deutschland

ohne ein entsprechendes Nachschlagewerk zur Geschichte sei. Das
ist nur insofern richtig, als die Allgemeine Deutsche Biographie em
ausgesprochenes Bibliothekswerk, die neue Ausgabe unter dem Titel : Neue
Deutsche Biographie erst in Angriff genommen worden ist und trotz starker
Einschränkung immer noch sehr umfangreich werden wird.

Im begrenzten Umfang, den die Herausgeber ihrem Werk geben wollen,
liegt also ein Vorzug, der übrigens auch durch einen gedrängten Satz
erreicht wird. Sicher wird es ein nützliches Nachschlagewerk werden für
Studenten und Lehrer der Geschichte, für Journalisten und Politiker, die
auf rasche und handliche Benützung angewiesen sind. In Ergänzung des

Biographischen Wörterbuchs soll übrigens ein Sachwörterbuch als 2. eigener
Band folgen, dessen Manuskript bereits vorliegt. Auf ihn wird im 1. Band
verwiesen. Die Zweiteilung war nicht zu umgehen, sie ist übrigens auch
zu begrüßen.

Zeitlich führt uns das Wörterbuch bis 1933. bis zum Beginn des
nazionalsozialistischen Regimes. Für den ausländischen Leser mag das
befremdend wirken. Er wird sich aber damit abfinden. Daß sich eine
reinliche Scheidung auch für die Herausgeber nicht leicht finden ließ,

1 In Bayern wurden im 18. Jahrh. Petriner die Insassen von Priesterhäusern
genannt, < in denen die Neupriester gemeinsam lebten und ihre Anstellung
abwarteten i (Jos. Schmitz, in Buchbergers Lexikon für Theologie und Kirche 8,

1936, 128). Vgl. auch Max Heimbucher, Die Orden und Kongregationen der
katholischen Kirche II3. Paderborn 1934. S. 598.

281



erhellt daraus, daß gemäß dem Zeitregister auch Hitler und Göbbels zur
Weimarer Republik gerechnet werden. Die Herausgeber betonen, daß

grundsätzlich nur verstorbene Historiker aufgenommen wurden, mit der
einzigen Ausnahme Fr. Meineckes (iv). Dieser Grundsatz scheint für andere
Gebiete durchbrochen, sind doch z. B. Hermann Hesse und Thomas Mann
einbezogen (vgl. xix).

In die Arbeit teilten sich die Herausgeber wie folgt : W. Hoppe
übernahm die Zeit der Völkerwanderung und das Mittelalter bis 1440, G. Franz
die Reformationszeit (1440-1550) sowie das letzte Jahrhundert (1815-1933)
und H. Rössler die Epoche der « großen Persönlichkeitskultur » (1550-1815),
wie sich die Herausgeber ausdrücken. Für Sondergebiete wurden insgesamt
neun Gelehrte herangezogen, die mit ihren Initialen zeichnen. In diesem Fall
leisteten also die Herausgeber wirklich die Hauptarbeit. Das Wagnis war
also umso größer und auch manche Ungleichheiten lassen sich dadurch
leichter erklären.

« Ein erster Wurf wie das vorliegende Werk ist natürlich ein dankbares
Feld der Kritik », so äußern sich die Herausgeber. Trotzdem erlauben wir
uns einige Bemerkungen. Daß das Schwergewicht auf die politische
Geschichte gelegt wird, ist das gute Recht der Herausgeber. Hingegen wird
man sonst über die Auswahl gelegentlich verschiedener Meinung sein ; denn
die von den Herausgebern geltend gemachten Grundsätze sind kaum
zureichend. Vor allem muß man sich fragen, wie für die mittelalterliche
Geschichte die Zusammenhänge gewahrt werden sollen — worauf die
Herausgeber besonderes Gewicht legen — wenn nur Deutsche nach heutigen
Begriffen Aufnahme finden. So fehlen beispielsweise Kolumban und Gallus,
während Benedikt von Aniane berücksichtigt ist.

Aus der mittelalterlichen Geschichte der Schweiz finden war Adrian
von Bubanberg, nicht aber für die spätere Zeit — von Hans Waldmann
etwa abgesehen — die bedeutende Persönlichkeit Kardinal Schiners. Ungern
vermißt man die berühmte Familie der Amerbach. Wenn von der Familie
Blarer der Reformator Ambrosius und der Abt von Weingarten, Gerwig,
aufgeführt werden, hätte sich auch eine Erwähnung des hervorragenden
Bischofs von Basel, Jakob Christoph v. Blarer u. E. aufgedrängt. Für das
17. Jahrhundert vermißt man den immerhin bedeutenden Zürcher Antistes
Joh. Jak. Breitinger, den Basler Bürgermeister Joh. Rud. Wettstein, während
bezeichnenderweise der in Deutschland weit bekanntere Georg Jenatsch
nicht fehlt. Nicht ganz begreifen können wir auch, daß Joh. C. Lavater,
unter den Pädagogen P. Gregor Girard, unter den Dichtern und Schriftstellern

Jeremias Gotthelf übergangen sind. Daß Phil. Ant. v. Segesser
fehlt, überrascht weniger. Gerne hätten wir dem protestantischen
Kirchenhistoriker P. Wernle, neben Finke und AI. Schulte als dem « Dritten im
Bunde » auch G. Schnürer einen Platz gegönnt. Diese Feststellungen
machen wir auf Grund der Register ; die Herausgeber bieten nämlich ein
Zeit-, Berufs- und Regionalregister, die den Benutzer gut zu orientieren
vermögen. Soll nun das Namenverzeichnis endgültig sein

Einzelne Versehen und Lücken mögen genannt sein. Der Briefwechsel
der Brüder A. und Th. Blarer umfaßt 3, nicht 2 Bde. und erschien

282



1908-1912 (st. 1908-1910) ; zu Benedikt von Aniane ist die großangelegte,
franz. Geschichte des Benediktinerordens von Phil. Schmitz (6 Bde. 2. Aufl.
1948-49, deutsche Übersetzung bisher 2 Bde.) zu nennen ; zu Fabri
vgl. L. Helbling (1941, Reformationsgesch. St. u. Texte 67/68). Den
Verweis von « Defensor pacis » auf Marsilius von Padua begreift man nicht.
Im Artikel über Nikolaus von Flue ist die Kanonisation von 1947 nicht
erwähnt. Der Artikel wird sachlich nicht jedermann befriedigen. Natürlich

heißt es bei Durrers Werk 1917-21 (st. 1927-1921). Auch die
bibliographischen Angaben bei J. C. Bluntschli könnten mit gutem Grund
erweitert werden. Aber manche Ungleichheiten in der Bibliographie wird
man hinnehmen müssen.

Wir lassen es bei diesen Bemerkungen. Auf die einzelnen, z. T. sehr
ausführlichen Artikel können wir nicht näher eingehen ; da und dort
(vgl. 67 zu Berthold IV. von Zähringen) werden sich wohl noch Korrekturen
ergeben. So sehr aber Mängel nicht zu übersehen sind, auch gelegentlich
sachliche Vorbehalte angebracht sein dürften, so sehr gebührt den Herausgebern

für das Gebotene Dank ; denn als Ganzes ist das Werk eine Leistung,
die für ein großes Wissen zeugt.

O. Vasella.

Johann Andreas v. Sprecher: Kulturgeschichte der Drei Bünde.
Bearbeitet und neu herausgegeben mit Einführung und Anhang von Rudolf Jenny.

-Verlag Bischofberger u. Co., Chur 1951. i.xxvu-783 S. Fr. 27.70.

Die Geschichte der Republik der Drei Bünde im 18. Jahrhundert von
Joh. Andreas v. Sprecher erschien in zwei Bänden 1873-75. Der erste
Band war der politischen, der zweite, umfangreichere der Kulturgeschichte
gewidmet. Das Werk nahm nicht nur innerhalb der bündnerischen
Geschichtschreibung einen besonders hohen Rang ein, sondern es darf ohne Zweifel
auch zu den besten Darstellungen der Schweiz überhaupt zählen. Deshalb

war der Plan einer Neuausgabe der längst vergriffenen Kulturgeschichte,
die ihren Eigenwert bis heute voll und ganz zu behaupten vermochte,
durchaus zu begrüßen. Das will ja nicht besagen, daß Sprechers politische
Geschichte heute etwa als völlig überholt gelten müßte, wohl aber liegt
der Hauptwert der Darstellung in seiner Kulturgeschichte, weil hier schon
thematisch der Bogen der Betrachtung so weit gespannt ist, wie vielleicht
kaum in einem anderen Werk der schweizerischen Historiographie. Die
Quellen, die Sprecher heranzog, vermittelten ihm überdies einen seltenen
Reichtum an unmittelbaren Anschauungen. Und nicht zu übersehen ist
schließlich auch die Erzählerkunst des Dichters.

Rudolf Jenny, Staatsarchivar Graubündens, ließ mit Recht den Text
Sprechers im wesentlichen unverändert. Ihm selbst verdanken wir eine

längere Einleitung, in der er die geistesgeschichtliche Stellung Sprechers
näher zu beleuchten versucht (xiii-lii). Diese Einleitung vermag jedoch
nicht zu befriedigen. Man stutzt z. B., wenn man S. xvi feststellt, daß J.
den Dichter und Geschichtschreiber in eine Linie mit G. Keller, J. Gotthelf,
Ph. A. v. Segesser, Alfred Escher und Jak. Burckhardt rückt, schon gar,

283



wenn er auf der folgenden Seite Segesser geradezu einen überragenden
Vertreter des klassischen Liberalismus der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts
nennt (S. xvui). Der Raum erlaubt es uns nicht, die u. E. z. T. recht
widerspruchsvollen Gleichsetzungen ganz anders verwurzelter geistiger
Haltungen mit dem liberalen Ideal oder dem klassischen Liberalismus im
einzelnen aufzuzeigen. Leider ist eben diese Einführung zu sehr das

Ergebnis zahlreicher Lesefrüchte, die den Zusammenhang mit dem Thema
zu sehr vermissen lassen und trotz einzelner guter Ansätze nicht genügend
durchdacht sind. Deshalb begegnen auch öfters Wiederholungen, die
ermüdend wirken (vgl. z. B. die trotz B. Croce reichlich vage Umschreibung
des liberalen Ideals : Qualität, Tätigkeit und Geistigkeit, die der Leser
immer wieder vorgesetzt erhält : S. xvi, xxii, xxvir, xxx, xxxn ; vgl. auch
xxvi und xxxr).

Diese kritischen Bemerkungen dürfen jedoch das große Verdienst des

Herausgebers nicht übersehen lassen. Was J. zur Textgestaltung sagt,
kann nur volle Billigung finden. Anerkennung verdient auch die
Untersuchung über die Quellen zu Sprechers Werk. In einem umfangreichen
Anhang von beinahe 200 Seiten steuert J. eine Fülle von biographischen
Hinweisen und sachlichen Angaben bei. Man wird J. für diese mühsame
und weitläufige Arbeit aufrichtigen Dank wissen. Allerdings dürfte mancher
Leser finden, es sei dabei gelegentlich des Guten zuviel geschehen und
auch die Bewertung der zitierten Literatur nicht immer differenziert genug,
indem J. mit dem Lob eher zu freigebig, mit der Kritik dagegen eher zu

sparsam umgeht. Trotz solcher Vorbehalte wird jedoch niemand den Wert
des Gebotenen leugnen wollen. Der Anhang bietet als Ganzes eine thematisch

geordnete Einführung in die bündnerische Geschichtsliteratur nicht
nur zum 18. Jahrhundert. Die Leser dieser Zeitschrift seien etwa auf
den Kommentar zu den Kapiteln über das Volksleben, die Sitten und
Bräuche, dann auch über den Volkscharakter und die Volksmoral (606-616)
verwiesen, ferner auf die Ausführungen über die Hexenprozesse (622-
626), besonders aber über die Geschichte der evangelisch-rätischen
Landeskirche, über Kirchengesang, Liturgie, Gottesdienst der evangelischen
Kirche, den Studien- und Bildungsgang der evangelischen Pfarrer, ihre
ökonomische Stellung, das religiöse Leben des reformierten Bündnervolkes,
über die Herrnhuterfrage, das Verhältnis zwischen den Konfessionen, die
katholische Geistlichkeit und Kirche (626-644) und manches andere mehr.
Das alles mag den reichen kirchengeschichtlichen Inhalt des Werkes
v. Sprechers wenigstens andeuten.

So stellt das vorliegende Buch eine höchst begrüßenswerte Bereicherung
des historischen Schrifttums dar. Dem entsprechend ist auch das Verdienst
des Herausgebers zu würdigen. Druck und Ausstattung sind übrigens
vom Verlag in rühmenswerter Weise betreut worden.

O. Vasella.

284



La fondation du cardinal Jean de Brogny à Genève (1406) et le nom
de la chapelle des Macchabées, par Paul-E. Martin ct Paul Rousset, extrait
du Bulletin de la Société d'Histoire et d'Archéologie de Genève, 51 pages.
Genève 1952.

On admire, contigue à la cathédrale de St-Pierre à Genève, la chapelle
dite des Macchabées. Construite, en 1405-1406, par le cardinal Jean de

Brogny, qui s'y fit inhumer, elle était dédiée à la Vierge ; puis, à partir du
milieu du XVe siècle, on l'appelle régulièrement « chapelle des Macchabées »,

dénomination qu'elle a conservée jusqu'à nos jours.
On a de ce changement de nom proposé plusieurs explications. Peut-

être les prêtres chargés de la desservir avaient-ils obtenu, au cours de la
première moitié du XVe siècle, des reliques des Frères Macchabées. Ou
bien, comme le 1er août, fête de saint Pierre aux Liens, on fait mémoire
de ces martyrs, aura-t-on tenu à dédier à ces derniers, dans la cathédrale
même, un sanctuaire secondaire, afin que, à l'exemple de ce qui s'était
fait à Rome à l'église de St-Pierre-aux-Liens, fussent groupés dans le même
édifice religieux ceux que la liturgie associait en un même jour. A cette
hypothèse on peut toutefois objecter le fait que, contrairement à ce qu'on
attendrait si elle était fondée, le nom des Macchabées n'est jamais précédé
de l'épithète sancti. M. L. Dufour-Vernes a, d'autre part, fait remarquer
que, dans divers actes de notaire du XVIe siècle, le terme de Macchabée
est synonyme de chapelain : les douze prêtres, présidés par un archidiacre,
que le cardinal de Brogny avait prévus dans sa fondation pour desservir
sa chapelle, sont appelés « capellani Machabei », ou « domini Machabei »

et en français, au XVIe siècle, « macabious » ou » macabieulx », et la
chapellenie elle-même : « Machabita ». M. Louis Blondel a souligné par ailleurs
que des textes de la fin du XVe siècle désignent, sous le terme de « Macha-
beria », une chapelle funéraire ou un mausolée de famille.

MM. Martin et Rousset analysent de leur côté longuement une
fondation faite, en 1390, par Antoine de Louvier, évêque de Maguelonne, en
faveur d'une chapelle dite des Macchabées, construite vers le XIIIe siècle
dans le cloître adjacent à la cathédrale de Vienne en Dauphiné (dont les
titulaires primitifs étaient également les Sept Frères Macchabées). Le
fondateur, qui l'avait restaurée et décorée, s'y était fait enterrer (1405).
Or, de la fondation de ce dernier, le cardinal de Brogny semble s'être inspiré :

il y a, en effet, dans les deux actes, de nombreux points communs, des identités

textuelles frappantes, que nos deux auteurs ont bien mis en valeur
en les juxtaposant. L'imitation n'est cependant « ni générale ni complète,
et la fondation de Jean de Brogny conserve son caractère particulier »

(p. 36). MM. Martin et Rousset estiment dès lors que, dans cette similitude
d'appellation, il y a pure coïncidence, qu'il ne faut, en d'autres termes,
pas chercher à expliquer la nouvelle désignation de la chapelle genevoise

par celle de Vienne, d'autant plus que cette dernière, dès le XVe siècle, est

appelée généralement chapelle de Maguelonne ou de St-Maurice-le-Vieux.
Nos auteurs concluent que c'est encore l'hypothèse de la réception

de reliques des Frères Macchabées qui demeure l'explication la plus vrai-

285



semblable de la dénomination dont ils s'occupent. Ils avaient déclaré,
dès la première page, qu'ils n'étaient pas assurés de pouvoir proposer une
solution définitive, et précisé que leur but était simplement de « réunir
les données et d'indiquer les conclusions auxquelles elles peuvent conduire ».

Leur étude est, de fait, la mise au point la plus complète d'une question
que personne ne songera à reprendre tant qu'on n'aura pas signalé un
texte nouveau ou un élément jusqu'ici inconnu, qui permette de donner
une solution définitive au petit problème auquel ils ont consacré leur minutieuse

et exhaustive enquête. L. Waeber.

Karl Kraus-Mannestätter : Heitersheim, die Malteserstadt. — Heitersheim,

1952. 95 pp., 8 ill.

Etant donné les relations étroites qui ont existé jadis entre une grande
partie des établissements suisses de l'Ordre de St-Jean et le siège
administratif de sa Langue d'Allemagne, nous croyons utile de signaler la
publication d'une brochure qui, si elle ne répond pas exactement aux désirs
de l'historien de l'Ordre, renferme néanmoins des renseignements intéressants.

Ecrivant surtout pour intéresser la jeunesse au passé de sa petite
ville, l'auteur s'est borné presque entièrement à utiliser deux devanciers
locaux qu'il a mis à jour. Il n'a pas tenu compte du fait que l'union personnelle

entre plusieurs commanderies suisses et le siège du grand-prieuré
à Heitersheim (nous pensons particulièrement à Bubikon) aurait rendu
souhaitable sinon nécessaire la consultation de publications suisses. La
remarque vaut aussi en ce qui concerne les noms exacts de certains grands-
prieurs, pour lesquels la liste donnée par le Soleurois Karl Falkenstein
(si malencontreusement copiée par Hans Lehmann) n'est vraiment plus
utilisable. L'auteur s'occupant d'histoire locale, l'enchevêtrement
supranational d'un organisme religieux, ainsi que ses relations lointaines, lui
ont souvent échappé.

Nous aurions aimé trouver quelques précisions sur la date exacte
de l'érection de Heitersheim en principauté du St-Empire (1546 ou 1548

comme sur le sort des archives et de tant d'objets si honteusement
dispersés au siècle dernier par l'administration de Carlsruhe. Notons ici qu'une
bonne partie des tableaux fut acquise par le bailliage protestant de Brandebourg

qui en revendit l'un ou l'autre (en Suisse après la première guerre
mondiale ; la seconde les fit perdre définitivement. La destruction partielle
des bâtiments du château est à peine mentionnée. Un plan, sinon de la ville,
du moins du château à l'époque des grands-prieurs, aurait eu son intérêt,
surtout pour le lecteur étranger.

Après avoir formulé ces quelques critiques qui concernent surtout
la période de la domination de l'Ordre de St-Jean (pourquoi l'auteur insiste-
t-il sur « Malte » l'Ordre s'était établi à Heitersheim bien avant le
XVIe siècle reconnaissons que nous avons lu avec intérêt l'histoire d'une
petite ville qui a dû et su s'adapter aux circonstances si complètement
changées depuis l'époque où ses seigneurs jouaient un rôle dans l'histoire
européenne. H. C. de Zeininger.

286



Hermann Specker : Die Reformationswirren im Berner Oberland 1528.
Ihre Geschichte und ihre Folgen. Beiheft 9 der « Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte ». Freiburg i. d. Schweiz 1951. 112 Seiten und
1 Karte.

Die zögernde Haltung Berns in den Kappelerkriegen hat in der
historischen Darstellung«verschiedene Deutung gefunden. Seitdem Leonhard von
Muralt in der Zeitschrift « Zwingliana» (4, 1928) dafür die Westpolitik der
Aarestadt verantwortlich gemacht hat, folgte die führende
schweizergeschichtliche Literatur dieser Auffassung. Selbständiger ist E. Feuz in
seiner « Schweizer Geschichte » (Zürich 1940) den Ursachen nachgegangen.
Seine Ausführungen decken sich im Kern mit den Ergebnissen, zu denen
Specker in seiner Dissertation gekommen ist.

Specker sieht das Schwergewicht in der Innenpolitik, in den Schwierigkeiten,

die Bern bei der Durchführung der Reformation vor allem im Berner
Oberland erwuchsen. Die wachsame Nachbarschaft der katholischen
Ursehweiz stärkte den Widerstand gegen die gewalttätige Abschaffung des alten
Glaubens. Nachdem Bern vom eidlichen Versprechen, das es den
katholischen Boten am Pfingstmontag 1526 gegeben hatte, abgewichen war,
unterstützten die katholischen Orte das Selbstbestimmungsrecht der Gemeinden,
um die Reformation aufzuhalten, ein Vorgehen, das Zürich zugunsten der
Glaubensneuerung in den Gemeinen Vogteien gefordert hatte. Mit unerbittlicher

Folgerichtigkeit ging die Berner Regierung ihres Weges. Entscheidend
für die Weiterentwicklung war das Reformationsmandat von 1528. Darin
machte die Regierung gewisse Zugeständnisse für die Änderung des
Gottesdienstes (Messe und die Beseitigung der Bilder. Sie waren nur taktischer
Art. Schon die Abstimmung über das Reformationsmandat — sie geschah
unter Druck — ließ erkennen, daß die Berner Regierung nicht auf halbem
Wege stehenbleiben wollte. Specker hat sich eingehend mit den Motiven
beschäftigt, die das Ja oder Nein zum Reformationsmandat beeinflußten.
Wo die materiellen Verhältnisse ungünstiger waren, wie in den Gemeinden
der Gotteshausleute von Interlaken, neigten die Untertanen eher zur
Annahme des Reformationsmandates. Für die Unruhen, die nun im Berner
Oberland der Abstimmung über die Reformation folgten, trägt die
zwiespältige Haltung der Regierung die Verantwortung. Zwei Dinge prallten
hart aufeinander, ein saftiges Staatskirchentum und das durch die Reformation

gestachelte Freiheitsgefühl der Untertanen. Wie anderswo glitt der
religiöse Umsturz auch hier zur sozialen Revolution über. Die enttäuschten
Hoffnungen der Untertanen gefährdeten wiederum das Werk der Reformation.

Die Berner Regierung suchte deshalb politischen und militärischen
Rückhalt im Burgrecht mit Zürich (25. Juni 1528). Die bedrängten
Altgläubigen appellierten an die Hilfsbereitschaft der katholischen Orte. Es
ist ein Hauptverdienst Speckers, das verwickelte Gewebe der
Wechselwirkungen zwäschen machtbewußter Landeshoheit, bodenständiger Frei-
heitsliebe, zähen Lebensinteressen und tiefverwurzelter Glaubenstreue (das
Wort « Glaubensfanatismus » S. 42 ist unglücklich gewählt) klargelegt zu
haben. Dabei tastet der Verfasser nicht nur an der Oberfläche der Ereig-

287



nisse hin, sondern bohrt auch in die Tiefe der problemträchtigen Hintergründe.

Der Einmischung der katholischen Orte in die Reformationswirren
des Berner Oberlandes stellte sich die Forderung des Stanser Vorkommnisses
entgegen, « ob yeman unnder unns die sinen widerwärttig sin woltten oder
ungehorsamm wurden, dieselben sollent wir ein anndern mit guotten trüwen
fürderlich helffen iren herren wider gehorsamm machen nach lut und durch
krafft unnser geswornen pundtbriefen ». Unterwaiden, die treibende Kraft
für eine handfeste Unterstützung der Altgläubigen in der bernischen
Nachbarschaft, berief sich für sein Vorgehen mit Recht auf ein Schlagwort der
Neugläubigen, der Glaube berühre die Bünde nicht und gehe ihnen vor.

Die Brücke von der Reformation in Bern zur Politik der Aarestadt
in den Kappelerkriegen schlug die Erhebung des Berner Oberlandes im
Herbst 1528. Die bewaffnete Hilfe der Unterwaldner verquickte den lokalen
Streit mit gesamteidgenössischen Spannungen. Bernische Flüchtlinge schürten

gegen die Heimatregierung. Bedeutsam war die Haltung Zürichs, das
den Span zwischen Bern und Untervvalden zur Abrechnung mit den
katholischen Orten festkeilen wollte. Gegenüber der scharfmachenden Politik der
Limmatstadt neigte Bern, besonders nach dem vorläufigen Ausgleich mit
Unterwaiden vom März 1529, zu zurückhaltender Vorsicht. Es ist dem
Verfasser gelungen, die verbindenden Linien zwischen den Unruhen im Berner
Oberland und den Kappelerkriegen lückenlos herzustellen. Die
Untersuchungen Speckers zeigen erneut, daß eine gründliche Überarbeitung des

Quellenmaterials auch dort neue Ergebnisse zeitigen kann, wo die führende
Geschichtsschreibung schon festgefahren zu sein scheint. Speckers Dissertation

verdient es, daß sie in neuen Darstellungen der Berner Reformation
und ihren Auswirkungen auf die Kappelerkriege gebührend berücksichtigt
werde. Theophil Graf.

Franz Grass, Pfarrei und Gemeinde im Spiegel der Weistümer Tirols.
— Innsbruck, KommissionsverlagTyrolia-Verlag 1950. 208 S., kart. Fr.5.20.

Diese kirchenrechtsgeschichtlichen Studien des Innsbrucker
Privatdozenten verdienen auch in der Schweiz Beachtung. F. G. geht vorerst
von der Idee der Übereinstimmung der Pfarrei- und Gerichtsbezirke aus,
ursprünglich auch der Markgenossenschaft. Otto Stolz folgend vertritt er
auch die Auffassung, daß die Aufsplitterung in kleinere Landgerichte der
Aufteilung in kleinere Pfarrverbände folgte. Ob die Identität von Gerichtsund

Pfarrbezirken in jedem einzelnen Fall so eindeutig ist, mag
dahingestellt bleiben (vgl. S. 29 ff., s. auch Jahresber. d. hist, antiquar. Gesellschaft

Graubündens 1940, 201, 214 ff.). Sicher ist jedenfalls, daß die
Verhältnisse der alpinen Gebiete sich von denen des Flachlandes erheblich
unterscheiden und man in vielen Beziehungen, entgegen zu weitgehenden
Verallgemeinerungen, an der singulären Entwicklung der Landschaften
festhalten muß. Das Verdienst dieses Buches ist es nun zweifellos, die besonderen

Verhältnisse Tirols auf Grund eng umgrenzter Rechtsquellen, eben
der Weistümer, und einer Anzahl von Urkunden zu untersuchen, wobei
die einschlägige Literatur in reichem, manchmal in fast überreichem Maß

288



herangezogen wird. Der mit der zerstreuten kirchenrechtsgeschichtlichen
Literatur weniger vertraute Leser wird hieraus manche Anregung schöpfen
können, wie er auch für die Hinweise auf die in vieler Beziehung weit
vorgeschrittenen Forschungen der Tiroler Historiker dankbar sein wird.
Es genüge, etwa den Namen Hermann Wopfners in Erinnerung zu rufen.

Fünf Themen behandelt dann Gr. aufeinanderfolgend. Es sind : Die
Pfarraufsicht der Gemeinde ; Der Gesellpriester ; Der Mesner und die
Glocken ; Der Kirchpropst ; Das religiöse Leben der Gemeinde. Nehmen
wir es vorweg : das wichtigste Anliegen des Verfassers ist es, die rechtlich
dominierende Stellung der Gemeinde gegenüber dem Pfarrer und besonders

auch gegenüber dem Gesellpriester, überhaupt in Angelegenheiten der
Pfarrei herauszuheben. Nun sind wir weit davon entfernt, etwa die
Tatsache der steigenden Einflußnahme der Gemeinde auf die Seelsorge und
namentlich auch auf dio Verwaltung des Ortskirchenvermögens in Zweifel
zu ziehen, bietet doch gerade die Schweiz in ihren verschiedensten
Landschaften für solche Entwicklungen Beispiele genug, die denen Tirols an
Eindrücklichkeit kaum nachstehen dürften. Aber — und hier setzen manche
unserer Bedenken gegenüber den anregenden Ausführungen von Gr. ein —
der Verfasser neigt dazu, für manche Fragen die Schlußfolgerungen zu
sehr auszuweiten. Die Quellen, die ihm in erster Linie zur Verfügung
stehen, die Weistümer, bieten Normen. Sie ermöglichen es zu systematisieren,

aber sie verleiten dazu, die entwicklungsgeschichtlichen Linien zu
sehr zu verwischen. Vielfach sind sie nämlich undatiert, datierte liegen
zeitlich zu weit auseinander, und obgleich Gr. im Vorwort betont, die Arbeit
schließe durchgehends mit dem beginnenden 18. Jahrh., greift er doch nicht
selten über diese zeitliche Grenze hinaus, nicht nur in den Erläuterungen.
Die Vermengung mittelalterlicher Tatbestände mit jenen neuzeitlicher
Entwicklungen macht sich daher u. E. öfters nachteilig geltend (so auch
S. 87). Wenn Gr. z.B. anführt, daß die Tiroler Bauern 1525 sogar die
freie Pfarrerwahl durch die Gemeinden forderten, so ist das einzig und
allein aus reformatorischen Ideen erklärbar ; denn zuvor ist man kaum
von der Forderung auf Mitwirkung bei der Wahl zu jener absolut
selbständiger Wahl übergegangen (vgl. S. 48 f.).

Das vielleicht bemerkenswerteste Kapitel, von jenem über den
Kirchenpropst abgesehen, bezieht sich auf den Gesellpriester. Der entsprechende
lateinische Begriff lautet nach Gr. socius. Er unterscheidet mit Recht den
Gesellpriester vom Altaristen und einfachen Benefiziaten. Aber, so fragen
wir uns trotzdem, was umfaßt der Begriff Gesellpriester Entspricht der
Begriff der bischöflich-kurialen Sprache, oder eher der Volkssprache Mit
dem Begriff socius wird man im späteren Mittelalter kaum mehr
auskommen (60). In den wenigen uns erhaltenen verwaltungsgeschichtlichen
Quellen der Kurie zu Chur, welcher immerhin eine Anzahl der von Gr.
in die Untersuchung einbezogenen Pfarreien unterstellt war, begegnet der
Begriff kaum. Bezeichnenderweise findet er sich aber im Subsidienregister
für den Vintschgau von 1492 (s. diese Zeitschrift 1944, 281), das uns leider
nur in einer deutschgeschriebenen Kopie des 17. Jahrhunderts überliefert
ist. Daraus geht auch die ungleiche Verbreitung der Gesellpriester in den

19 289



Pfarreien hervor. Wie aber reiht der bischöfliche Siegler den Gesellpriester
ein Dieser zählt ohne Zweifel zu den « Vicarii seu provisores et inoffi-
ciatores arrendati et non arrendati », wie sich der Siegler ausdrückt (vgl. diese
Zeitschr. 1. c. 270). Rechtlich war also die Annahme der Gesellpriester bezw.
der Hilfsgeistlichen durch den Pfarrer oder die Gemeinde durch
Dienstvertrag von der Kurie durchaus anerkannt, wie auch Gr. richtig betont
(vgl. 58, 86). Aber es ist nicht so, daß die Gesellpriester jeglicher Kontrolle
durch die bischöfliche Kurie entzogen gewesen wären, welchen Eindruck
man bei Gr. fast gewinnen könnte (57 ff., wo dem Begriff der absoluten
Ordination u. E. zu große Bedeutung zugemessen wird, s. auch 81). Schon
allein die Verpflichtung auch der Gesellpriester zur Leistung aller Abgaben
an die Kurie zwang ja zur Kontrolle. Und wie diese etwa im Bistum
Chur gehandhabt wurde, zeigen manche Beispiele (vgl. Mitt. des Instituts
für österr. Geschichtsforschung 58, 1950, 444 ff.).

In ähnlicher Weise ließen sich für das Kapitel über den Kirchenpropst

Fragen aufwerfen. In der Hauptsache wird man Gr. ohne weiteres
zustimmen. Daß der Kirchenpropst innerhalb seiner Gemeinde verschiedene,
auch außerkirchliche Aufgaben erfüllte, ist nicht so auffallend wie Gr. zu
glauben scheint (134). Besonders gilt dies von kleineren Landgemeinden,
wo die Vereinigung mehrerer Ämter natürlicherweise gegeben war. Im
allgemeinen gilt hier die Beobachtung, daß manches zu sehr im Licht eines
Gegensatzes zwischen Kirche und Gemeinde gesehen wird, während die
Kirche manche Entwicklungen ermöglicht oder erleichtert hat (vgl. zu
S. 105 auch diese Zeitschrift 1940, 89 ; zu S. 63, 70, 91 ff.), was bei Gr.
vielfach zu wenig hervorgehoben wird.

Wenn Gr. von der Aufsicht der Gemeinde über die Ehe spricht (45 f.),
hätte u. E. in diesem Zusammenhang unbedingt die klandestine Ehe erwähnt
werden müssen ; denn sie spielt gerade in alpinen Gebieten eine auffallend
große Rolle. Sie trug u. a. auch bei zur Opposition gegen die geistliche
Gerichtsbarkeit (s. die bemerkenswerten Feststellungen von Gr. S. 47).
Vereinzelte kritische Bemerkungen mögen noch hinzugefügt werden. S. 68,
Anm. 57 scheint der zitierte Text nicht ganz richtig wiedergegeben zu sein,
ebda, stimmt Anm. 58 nicht zum Text. Einzelne Wiederholungen hätten
sich einschränken lassen (58, 66, 72, 86, 88). Gelegentlich hätten
Ausdrücke erklärt werden dürfen (so z.B. 199, Anm. «peunt»). Nichtbeachtung

der Zeitenfolge wirkt ab und zu störend (158, 1C6). Zu oft ist die
Rede von uralt, Urgemeindeverband, Urpfarrbezirk usw. (34-36), was wohl
zeigt, wie wenig wir über die Ursprünge der Institutionen eigentlich wissen.

Wie bereits betont, bietet das Buch eine Fülle von Anregungen. Es
läßt manche Fragen offen und verweist nicht selten auch auf die
wissenschaftliche Diskussion der Probleme, was zu begrüßen ist. Mancher Freund
der schweizerischen Kirchengeschichte, besonders auch der Pfarrgeschichte,
kann aus ihm reichen Gewinn ziehen, im Abschnitt über den Mesner und
die Glocken, auch was die religiöse Volkskunde betrifft.

0. Vasella.

290



E. de Moreau S. J. : Histoire de l'Eglise en Belgique. T. V. : L'Eglise
des Pays-Bas. 1559-1633 (Museum Lessianum, Sect. hist. N° 15). — Bruxelles,
l'Edition universelle, 1952, 542 pages et xxvin pl. Fr. belges 325.—

Le cinquième tome de l'Histoire de l'Eglise en Belgique du Père de

Moreau ralentit l'allure antérieure de la collection. Il ne couvre que soixante-
quinze années. Mais quelles années : 1559-1633 Quatre séries d'événements
de première importance font de cette période le plus grave moment de
toute l'histoire de l'Eglise en cette région.

C'est, pour débuter, en 1559-1633, une réorganisation générale des

diocèses, souhaitée depuis le XIVe siècle, voulue et préparée par Charles-
Quint, négociée avec ténacité par Philippe il et obtenue du Pape Paul IV,
finalement appliquée sur le sol et dans les institutions jusque dans les détails
par la main rigoureuse du duc d'Albe. Elle constitue une Eglise nouvelle,
l'Eglise des Pays-Bas, qui durera en droit jusqu'en 1648, avec ses dix-neuf
évêchés répartis entre trois provinces, avec à leur tête Malines. Les dix-
sept provinces civiles de Charles-Quint ne dépendent plus sur le plan
religieux des métropoles étrangères de Cologne, Trêves et Reims. L'unité
linguistique des évêchés et la correspondance des diètes civiles et
ecclésiastiques sont largement améliorées. Des prélats, choisis avec conscience,
vont pouvoir s'occuper d'appliquer dans leurs diocèses les décrets du Concile
de Trente, que la gouvernante Marguerite de Parme publie, non sans
restrictions, en 1565. C'est le point de départ d'une réforme des abbayes,
monastères et chapitres, et surtout du clergé séculier grâce à l'organisation
des séminaires.

L'an d'après éclate aux Pays-Bas la deuxième péripétie dramatique :

de violents troubles iconoclastes et une révolution de la noblesse et des
villes contre la politique espagnole de Philippe II. Cette révolte prend tout
dc suite une couleur religieuse, sous l'influence des calvinistes dont la minorité

est alors en pleine offensive guerrière, là comme en Ecosse, comme en
France, et s'efforce de dominer les événements pour en tirer tout le profit.
Cependant, dans les provinces du sud, les catholiques se ressaisissent et,
tout en continuant à lutter contre le nouveau régime espagnol, cherchent
à se réconcilier avec le roi. Avant d'y parvenir par la Confédération d'Arras,
elles passent par de très durs moments : brutalité de la répression d'Albe,
oppression des catholiques par les régimes calvinistes instaurés à Anvers,
à Gand et ailleurs, meurtres d'ecclésiastiques, pillages et destructions
d'églises et d'abbayes, ambiguïtés de la pacification de Gand et de la Paix
de religion de 1578, perplexité des consciences en face des serments exigés
tour à tour.

La reconquête des villes par Farnese, cependant, ouvre à partir de
1578 la quatrième période, frayant la voie au gouvernement des archiducs
Albert et Isabelle (1595-1633). Les Pays-Bas retrouvent un système adapté
à leurs traditions, des princes résidents qu'ils aiment, leur religion
traditionnelle. Alors commence une ère de renaissance et d'expansion telle qu'on
n'en reverra plus avant 1830. En tous les domaines la vie religieuse se
réforme et refleurit, spécialement animée par l'activité des nouveaux évêchés,

291



des séminaires, des établissements des Jésuites et des Capucins. Si la vie
spirituelle reste largement tributaire de livres venus de l'étranger, l'art
baroque, introduit dès le début du XVIIe siècle, connaît un magnifique
épanouissement autochtone. Pierre-Paul Rubens, François Duquesnoy et
Pierre Huyssens créent le style baroque flamand. La protection des archiducs,
aussi bien que les profondes destructions des iconoclastes et des soldats,
permettent ce renouvellement sensationnel du vêtement d'art de l'Eglise.

L'étude de ce dernier objet est l'œuvre du professeur Jacques Lavalleye.
Pour l'ensemble du volume, le Père de Moreau a mis à profit une très vaste
littérature : peu de périodes ont été aussi étudiées que celle-ci dans l'histoire
de Belgique. Sur l'épanouissement du catholicisme au temps des archiducs,
il disposait, par exemple, de l'excellente synthèse de A. Pasture (1925).
Mais il n'a pas négligé de travailler lui-même sur les sources ecclésiastiques,
particulièrement abondantes à partir du XVIIe siècle. Il a pu de la sorte
rédiger nombre de chapitres inédits et multiplier les précisions nouvelles :

ainsi l'enquête sur les prêtres massacrés par les Gueux, les données
statistiques qui terminent le chapitre sur les évêchés, les notices sur les activités
des Jésuites et des Capucins. On possède finalement, grâce à lui, des tableaux
équilibrés et remplis de détails sur l'Eglise des Pays-Bas aux quatre moments
si contrastés de sa brève existence.

L'avantage de tels tableaux ne va pas sans contreparties. Pour suivre
les lignes particulières d'évolution — l'application des décrets du Concile
de Trente, la pénétration du calvinisme, la reconquête des diocèses —,
il faut isoler les événements et briser les synchronismes ; il en résulte parfois
une incertitude chronologique. On nous parle de l'action du nonce Bonhomi
(que les lecteurs suisses seront heureux de retrouver) avant de nous parler
des entreprises et révoltes calvinistes. Egmont et Requesens continuent
d'agir après qu'on nous a dit leur mort, etc. D'autre part, il est parfois
difficile de suivre les retentissements religieux de la guerre des Gueux dont
on ne nous parle guère que par allusion. Petites gênes pour qui n'est pas
suffisamment familier de l'histoire de Belgique. Une difficulté plus grave
résulte du découpage artificiel imposé par le titre : en limitant l'étude aux
provinces actuellement belges des Pays-Bas, on voile quelque peu l'intelligibilité

d'événements qui eurent pour siège le pays tout entier. Mais c'est
là défaut commun de toute histoire religieuse à laquelle on impose le cadre
d'une circonscription politique ultérieure.

Le tome V est sans doute l'un des meilleurs de cette Histoire de l'Eglise
en Belgique. Il fait honneur à l'œuvre entreprise naguère par le Père de
Moreau, qui n'aura pas la joie de la voir achevée. Espérons que la disparition
prématurée de l'historien n'empêchera pas l'œuvre de continuer sa route,
dans l'élan même qu'elle a reçu de lui

M. H. Vicaire O. P.

292



Ernst Walter Zeeden : Martin Luther und die Reformation im Urteil
des deutschen Luthertums. Studien zum Selbstverständnis des Lutherischen
Protestantismus von Luthers Tode bis zum Beginn der Goethe-Zeit. T. L,
— Herder, Fribourg-en-Brisgau, 1950. In-8, 402 pages DM 14.—.

Luther n'est pas seulement un personnage de l'histoire. Il est aussi

aux yeux des luthériens le porteur d'un certain message. Les textes que les
écrivains luthériens, aux divers moments de l'histoire, consacrent à la

personne de Luther et à son interprétation comportent donc une prise de

position religieuse et constituent par conséquent un témoignage du
luthéranisme sur lui-même. Il est possible, grâce à eux, de démêler les éléments
divers qui, alternativement soulignés par les siècles, intègrent l'essence
de cette orientation religieuse. C'est ce qui fait le prix de la vaste enquête
entreprise par le Dr Walter Zeeden, professeur d'histoire moderne à Fribourg-
en-Brisgau, sur lc témoignage du luthéranisme allemand sur Martin Luther
et sur la Réforme. Le présent ouvrage, que doit accompagner une collection
de notes, de textes originaux et dc traductions, n'est que la première partie
de l'enquête, qu'un autre livre doit compléter, relatif aux historiens du
XIXe siècle. Il s'étend aux quatre périodes de l'établissement du
luthéranisme, de l'orthodoxie au XVIIe siècle, du piétisme et de la philosophie
des lumières au XVIIIe.

Melanchton, Mathésius, Matthias Flaccus illyricus et quelques autres
représentent la première période. Au terme du XVIe siècle, alors que se

sont estompés déjà les traits humains de Luther, le réformateur fait figure
de personnage mythique, Père de l'Eglise, fondateur religieux, messager
dont on ne doit à aucun prix abandonner la doctrine à laquelle on reconnaît
une autorité comparable à celle de la Bible. Cette interprétation domine
le XVIIe siècle, où le luthéranisme apparaît essentiellement comme une
orthodoxie : celle de la créance de Luther, la justification par la foi. A la
fin du XVIIe siècle, un Seckendorf prend un tournant. S'il reste encore
fidèle à l'orthodoxie, il la mine déjà par son universalisme plus décidé.
Bientôt le piétisme d'un Spencer ou d'un Arnold réduit toutes les valeurs
chrétiennes à la moralité et à la ferveur individuelle. Luther apparaît alors
sous les traits d'un champion de l'intériorité et de la liberté de conscience.
Alors commencent à se dessiner dans le luthéranisme les deux orientations
fondamentales que les XIXe et XXe siècles ne cesseront de développer :

une orthodoxie, qui défend tenacement les positions des siècles antérieurs,
un « libéralisme », qui ne s'intéresse plus aux dogmes, insiste sur la liberté
de la foi, taxe d'antichrétiennes les orthodoxies comme telles et pense que
la tolérance est une exigence essentielle du christianisme véritable. Le
piétisme ayant ouvert la voie au rationalisme de la philosophie des lumières
et à l'individualisme religieux, les conceptions d'un Semler, d'un Lessing,
d'un Herder scandent des étapes nouvelles dans le second type d'interprétation

du luthéranisme. On assiste à sa rationalisation critique et à sa
sécularisation progressive. Considéré désormais comme une évolution de l'Eglise
toujours à reprendre, apprécié avant tout pour son œuvre d'amélioration
morale sur la terre, il s'aligne dans la perspective du progrès chère au

293



XVIIIe siècle. L'universalisme chrétien se mue en cosmopolitisme. Le
christianisme, en découverte de soi-même, affirmation de l'individu et de
la nation. Luther, dans ce contexte, est le libérateur de la conscience et de
la pensée, celui qui a brisé l'Eglise de l'autorité et délivré l'Etat. Les
positions du XIXe et même du XXe siècle sont contenues déjà dans ces
orientations du siècle des lumières.

La synthèse on le voit est très vaste. Pour placer dans leur contexte
véritable les interprétations si variées de Luther, Zeeden a été conduit à

élargir considérablement son sujet. C'est par moment l'histoire entière de
la pensée religieuse en terre luthérienne qu'il est amené à décrire. Peut-être
est-ce nécessité. Mais peut-on dominer tant de choses Il ne faut pas oublier
cependant que ce volume d'analyse n'est qu'une première partie et ne doit
pas être séparé, non plus, du volume de textes et de notes sur lequel il
s'appuie. Disons finalement qu'il fait preuve d'une belle audace et force
de synthèse, en réduisant à quelques lignes simples une littérature d'une
grande richesse. Tout se résume finalement à l'alternance dans l'histoire
des deux visages de Luther, inspirateurs de deux luthéranismes qui semblent
difficilement conciliables : l'homme de la liberté qui se révolte contre
l'ancienne Eglise ; l'homme de la vérité, qui proclame la doctrine pure.

M. H. Vicaire.

Othmar Perler : Weisheit und Liebe nach Texte aus den Werken des

hl. Augustinus. — Verlag Walter, Ölten 1952 ; 147 S.

C'est un florilège de pensées de saint Augustin que nous donne, dans
la collection « Kleine Bücher Christlicher Weisheit aus zwei Jahrtausenden,
Kurzbiographien, Texte, Darstellungen », M. le Dr Perler, professeur d'archéologie

chrétienne et de patrologie à l'Université de Fribourg. Il les a réparties
en sept chapitres : la concupiscence, l'amour, la grâce, l'Eglise, l'initiation
chrétienne (baptême et eucharistie), la Sainte Trinité et son habitation
dans le cœur des justes et enfin la Paix dans la Cité de Dieu. On se rend
compte immédiatement que c'est un contact personnel et direct avec l'œuvre
du grand docteur qui a déterminé le choix des passages que M. Perler traduit
en allemand et met sous les yeux du lecteur. U les a empruntés aux
Confessions, aux traités théologiques de saint Augustin, à sa correspondance
et enfin à ses sermons, y compris naturellement ceux qu'a publiés Dom
Morin. Le tout vise à faire ressortir les idées dominantes et la personnalité
du saint docteur, à compléter les pages qui, au début du volume, sont
consacrées à résumer sa vie, et à souligner les principes directeurs que le
grand évêque, après les avoir vécus lui-même, désirait voir guider ses

auditeurs, ses lecteurs et — c'est le souhait de M. Perler et le vœu qui lui a dicté
cette plaquette — les chrétiens de tous les temps.

L. Waeber.

294



Perl (Carl Johann) : Aurelius Augustinus : Der Gottesstaat. — I. Bd.
(Buch I-VII) ; II. Bd. (Buch VIII-XV). Otto Müller Verlag, Salzburg.
1951/2, 18x11, 446 et 494 pp.

La Cité de Dieu est parmi les œuvres de saint Augustin celle où le
contraste entre les valeurs permanentes et les circonstances transitoires se

montre de la façon la plus nette. Pour cette raison, la plupart des traducteurs
de la Cité de Dieu se sont bornés à des morceaux choisis. On doit dès lors
admirer l'initiative de M. C. J. Perl de nous en donner une traduction
complète. Il évite de la sorte de présenter un saint Augustin détaché de son
siècle, ou en d'autres mots d'en fausser l'image historique.

Cette traduction comprendra en tout trois petits volumes. Les deux
premiers viennent de paraître. L'édition et la traduction sont excellentes.
Sans trahir le texte original, le traducteur a su garder un style alerte. La
lecture ne fatigue pas comme c'est le cas pour tant d'ouvrages qui négligent
trop le style. La traduction elle-même est précédée d'une introduction
d'une trentaine de pages et elle est suivie d'un registre (comprenant presque
exclusivement des noms propres). L'introduction et le registre ont pour
but de remplacer les notes au bas des pages ; on peut toutefois se demander
si le but a été atteint. L'introduction traite du contenu, de l'origine (le
paganisme au temps de saint Augustin) et de l'intérêt actuel de la Cité de Dieu.
L'auteur s'arrête un peu plus longuement à la « philosophie théologique »

de l'évêque d'Hippone et à la philosophie de l'histoire en général. Malgré
tout, une introduction aussi succincte ne pourra jamais rendre justice d'une
pensée aussi nuancée que celle de saint Augustin. M. Perl court le risque
de la présenter dans une lumière trop subjective. La théologie de saint
Augustin est complètement passée sous silence Nous plaçant sur le terrain
philosophique, nous ne souscrivons pas à cette affirmation que la définition
du mal serait une formule propre à saint Augustin (p. 19), ni à cette autre
que toute une vie fut nécessaire au Docteur de l'Eglise pour qu'il se rendît
compte que la transition du bien fini au bien infini n'était pas quelque chose
de continu (p. 21). Sa définition du mal ne diffère pas essentiellement, nous
scmble-t-il, de celle des Néoplatoniciens ; et l'autre assertion n'est-elle pas
démentie par le fait que saint Augustin s'est rendu compte, aux environs
de l'année 391, que la béatitude et la vision de Dieu étaient irréalisables
durant la vie terrestre Nous hésiterions aussi à appeler la Cité de Dieu
un poème chantant la beauté du monde (p. 30). Regrettons enfin que
Tertullien soit désigné comme « Premier Père de l'Eglise » (p. 432). On
pourrait encore contester d'autres points de détail, mais nous ne voulons
pas oublier qu'il s'agit en premier lieu d'une traduction, qui, en elle-même
— comme nous le disions — est bonne. C'est pourquoi, cet ouvrage mérite
bien d'avoir sa place dans la bibliothèque d'un historien.

T. van Bavel, O. E. S. A.

295



Archiv für Reformationsgeschichte. Internationale Zeitschrift zur
Erforschung der Reformation und ihrer Weltwirkungen. Hrg. von Gerh. Ritter,
Harold J. Grimm, Roland H. Bainton, Heinr. Bornkamm. — Jahrgang 42,
1951. C. Bertelsmann Verlag Gütersloh i. Westf.

Diese angesehene Zeitschrift hatte, wie alle deutschen Zeitschriften,
wechselvolle Schicksale. Die Führung in der Leitung der Zeitschrift
übernahm, nach dem Tode ihres Begründers, W. Friedensburg, Gerhard Ritter.
Er gab ihr bereits 1938 eine neue Gestalt und entwickelte damals ein neues
Programm. Im wesentlichen handelte es sich um die Erfüllung zweier
Ziele : Ausweitung der Forschung und Geschichtschreibung auf
außerdeutsche Länder im Sinne der « Weltwirkung » der Reformation, damit aber
auch Verlegung des Schwergewichts von reinen Quellenveröffentlichungen-
die nebenbei bemerkt den früheren Bänden der Zeitschrift ihren besonderen
Wert erhalten werden-auf allgemeinere Untersuchungen und Fragestellungen.
Diesem Programm ist Ritter in der Folge treu geblieben, wofür die nachmals

erschienenen Bände Zeugnis ablegen. Nachdem 1943 zwangsläufig
ein Stillstand eingetreten war, gelang 1948, vor allem dank der rastlosen
Initiative Ritters, die Fertigstellung des neuen Bandes, der für 1944
vorbereitet war.

Der uns vorliegende Band eröffnet abermals neue Perspektiven. Die
Zeitschrift wechselte inzwischen nicht allein den Verlag, sondern es ergab
sich, ohne Zweifel aus der neuen Zielsetzung, allmählich auch die nun
auf feste Grundlagen gestellte Zusammenarbeit des Vereins für Reformationsgeschichte

mit der « American Society for Reformation Research », die
übrigens materiell die Fortführung der Zeitschrift erleichterte. Dem
entspricht auch die Zusammensetzung der Redaktion, von der je zwei
Mitglieder Deutschland und Amerika angehören. So trägt die Zeitschrift
fortan doppelsprachigen Charakter. Die daraus unter Umständen erwachsenden

Schwierigkeiten suchen die Herausgeber wenigstens einzuschränken,
indem sie den Aufsätzen eine Zusammenfassung der Hauptgedanken der
Aufsätze in deutscher bzw. in englischer Sprache folgen lassen. Ob das
ein hinreichender Ersatz ist, wird sich wohl zeigen. In der Zusammenarbeit

beider Teile zeichnet sich jedenfalls der ungewöhnliche Anteil ab,
den Amerika in steigendem Maß an der reformationsgeschichtlichen
Forschung nimmt.

Wir müssen es uns im Rahmen einer Anzeige leider versagen, auf die
zahlreichen Beiträge auch im bereits erschienenen 1. Heft des 43.

Jahrgangs 1952 im einzelnen hinzuweisen. Es mag lediglich angemerkt werden,
daß hier, ganz entsprechend den früheren Bänden, sich Teilstudien zu
den bedeutendsten Reformatoren finden, dabei ein nicht unerheblicher
Anteil jedoch auch auf Studien zur Geschichte des nordischen Protestantismus

entfällt. Zwei Aufsätze : Erik Wolf, Theologie und Sozialordnung
bei Calvin, und Clemens Bauer ; Melanchthons Naturrechtslehre zeigen
trefflich, wie das Programm der Zeitschrift für Grenzgebiete erfüllt wird.

Allgemeine Beachtung, auch seitens der Freunde schweizerischer
Reformationsgeschichte, verdienen besonders die Forschungsberichte und die

296



Buchbesprechungen. Es sei uns erlaubt, in diesem Zusammenhang den
früher (1940-41, 1943) erschienenen, ganz ausgezeichneten Forschungs-
bericbt W. Köhlers über das Täufertum in der neueren kirchenhistorischen
Forschung in Erinnerung zu rufen. In ähnlicher Weise berichtet R. Stuppe-
rich in Münster über Stand und Aufgabe der Buchforschung (42, 244 ff. ;

43, 106 ff. : Buceriana). Als Zeugnis der fruchtbaren Zusammenarbeit mit
amerikanischen Forschern ist die ungemein nützliche Übersicht über die
amerikanische Zeitschriftenliteratur während der Jahre 1945-51 (43, 88 ff.)
herauszuheben.

Die uns vorliegenden Hefte beweisen zur Genüge, welche wertvollen
Dienste die Zeitschrift jedem an der Reformationsgeschichte Interessierten
zu bieten vermag, auch wäe sehr der Blick des Landeshistorikers mit Vorteil
sich « universalhistorischen » Zeitschriften zuwendet.

O. Vasella.

Max Geiger : Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der
Hochorthodoxie. 439 Seiten und 10 ganzseitige Bilder. Evangelischer Verlag AG.
- Zollikon-Zünch 1952. Leinen Fr. 26.—, brosch. Fr. 23.40.

Die Zeit zwischen 1550 und 1750 pflegt die moderne Forschung — soweit
sie nicht bewußt katholisch orientiert ist — seit Jahrzehnten entweder von
Reformation und Humanismus oder aber von Aufklärung und Revolution
aus aufzurollen und dementsprechend den Nachwirkungen der einen Zeitenwende

nachzuspüren und umgekehrt nach den Ansatzpunkten und
Wegbereitern des andern epochalen Ereignisses Ausschau zu halten. Diese

Einsteilung hat zweifellos zu emei Reihe richtiger oder mindestens fruchtbarer

Einsichten und Erkenntnisse geführt, die einzeln anzuführen sich hiei
erübrigt. Noch bleibt aber der letzte, entscheidende Schritt zum eigentlichen

historischen Verstehen zu tun, die Erfassung des Gegenstandes um
seiner selbst wällen, d. h. in unserem Falle also der Versuch, zwei bisher
eher vernachlässigte, ja mediatisierte Jahrhunderte in ihrer epochalen
« Unmittelbarkeit zu Gott — um ein bekanntes Rankewort zu variieren —
endlich ernstzunehmen. Jeder Vorstoß in dieser Richtung verdient also
unsere Aufmerksamkeit. In diesem Zusammenhang möchten wir auf die
Erstlingsschrift eines evangelischen Theologen hinweisen, die in überzeugender

Weise sich um die Aufhellung des unbekannten 17. Jahrhunderts
bemüht, primär zwar nur auf die evangelische Eidgenossenschaft gerichtet
ist, indirekt aber auch für den katholischen Raum zu mancherlei Fragen
anregt.

Wie seinerzeit Paul Wernle durch den Stoff gezwungen worden war, die
Entwicklung des schweizerischen Protestantismus rückwärts zu verfolgen
und anstelle des 19. Jahrhunderts schließlich das 18. Jahrhundert in einer
monumentalen Darstellung zu würdigen, so wurde auch Max Geiger, der
Verfasser des vorliegenden Werks, seiner ursprünglichen Absicht, die dem
Basler Repräsentanten der sog. vernünftigen Orthodoxie Samuel Werenfels
(1657-1740) galt, recht bald untreu, weil ihn die Frage nach deren Grundlagen,

eben nach dem Wesen der eigentlichen Orthodoxie selbst, immer

297



stärker in ihren Bann zu ziehen begann. So kam er schließlich dazu, die
gesamte geistige und kirchliche Entwicklung Basels vom Tode Oekolampads
bis zur Annahme der Formula Consensus (1675) unter dem Gesichtswinkel
der entstehenden Orthodoxie neu zu visieren und in ihren entscheidenden
Etappen darzustellen. Vorarbeiten dazu gab es recht wenig in den letzten
Jahrzehnten, wenn man von einigen Spezialstudien der beiden theologischen
Lehrer Geigers, Karl Barth und Ernst Staehelin, absieht. Umso
überzeugender wirken die Ergebnisse, zu denen Geiger nunmehr gelangt ist und
die er auch in stilistisch packender Form darzubieten weiß.

In zwei Teile zerfällt der mit zehn Illustrationen ausgestattete Band.
Der « kirchlich-theologischen Entwicklung Basels von der Reformation bis
in die Mitte des 17. Jahrhunderts» ist der erste Teil unter der recht
geschickt gewählten Etikettierung « Basilea reformata » gew idmet. Auf
knapp 50 Seiten wird ein Jahrhundert Baslerischer Geistesgeschichte gegeben,
natürlich zwar nur in skizzenhaften Umrissen, aber doch immer mit einem
sichern Blick für die entscheidenden Wendepunkte und Persönlichkeiten,
welche die Verantwortung für die reformierte Basler Kirche tragen, so etwa
für den Antistes Sulzer mit seinem Hang zum Luthertum, dann für Antistes
J. J. Grynaeus, der einen radikalen Kurswechsel zum Calvinismus vollzog,
oder gar für einen so originalen Theologen, wie es der zugewanderte Amandus
Polanus war. Mit Recht wird auf die zähe Lebenskraft des erasmianisch-
humanistischen Geistes hingewiesen, der das spezifische Klima der Stadt
trotz Reformation und Orthodoxie noch immer bestimmte. Dabei faßt
Geiger nicht nur die bisherigen Forschungsergebnisse zusammen, sondern
versucht methodisch neue Wege zu gehen, so etwa in der Auswertung der
für die Buchdruckerstadt Basel symptomatischen Verlagsprogramme.

Unter dem denkwürdigen Antistitium des Theodor Zwinger (1629-54)
setzt sich auch in Basel eine neue Lebensform durch. Die Basler Kirche
wird nämlich — um mit Geiger (S. 49) zu sprechen — « im vollen Sinn
orthodox : geschlossen in ihrer Lehre, eifrig in der theologischen Arbeit,
unermüdlich in der Auseinandersetzung mit Luthertum und Papsttum,
selbstverständlich und innerlich unangefochten überzeugt von der
unbedingten Richtigkeit und Wahrheit ihrer theologischen Sätze, festgelegt in
ihrer Ordnung und in ihrem ganzen kirchlichen Leben. Es sind die Jahre,
da auch die Theologen der Basler Kirche sich in weitem Maße sicher fühlen,
da sie Zeit haben und sich Zeit nehmen, ihre Positionen durchzudenken und
sich gegen andersartiges — lutherisches, katholisches oder arminianisches —
Denken abzugrenzen. Hauptgegner bleiben im allgemeinen Lutheraner und
Katholiken. In sich selber ist die reformierte Lehre noch weithin
unangefochten, wenn es auch an Vorboten nicht fehlt, die das Ende dieser Zeit
der inneren Geschlossenheit und Sicherheit ankündigen und den Übergang
von der Orthodoxie in die unruhigere Phase der Hochorthodoxie
vorbereiten ». Mag man auch gegen diese recht eigenwillige Verwendung des

Terminus Hoch-Orthodoxie (ganz im Gegensatz etwa zur üblichen Sinngebung
bei Hoch-Scholastik oder Hochklassik) gewichtige Bedenken anzumelden
haben, so wird man Geiger gleichwohl mit Interesse und Gewann in den
Bereich folgen, den er uns unter dieser Bezeichnung recht anschaulich,

298



gelegentlich etwas breit, aber immer packend aufzuzeigen versteht. Auch
äußerlich mit seinen 300 Seiten weitaus den größeren Teil des Buches
ausfüllend, ist er selbst um die beiden bedeutendsten Persönlichkeiten der
Basilea orthodoxa gruppiert, die selber zueinander in einer geistesgeschichtlich

außerordentlich aufschlußreichen polaren Spannung stehen. Der eine
ist Lukas Gender, Antistes von 1655 bis 1675, weniger Theoretiker als Mann
der Praxis, jahrzehntelang der « verantwortliche kirchliche Leiter zu Stadt
und Land », ja direkt « die Seele hochorthodoxen Kirchentums in Basel »,

wie ihn Geiger nennt, im Zusammenhang seiner scharf profilierenden Charakteristik

(S. 73 ff.). Weniger leicht faßbar ist — trotz den verhältnismäßig
zahlreichen Briefzeugnissen — sein mehr im Stillen wirkender Gegenspieler
Johann Rudolf Wettstein, Professor der Theologie an der Universität
von 1654 bis 1684, des großen Bürgermeisters ältester Sohn, ein universal
gebildeter und übrigens auch mit der patristischen Tradition wohl vertrauter
Gelehrter eigener Prägung, als Mensch von einer außergewöhnlichen
Sensibilität und Gewissenhaftigkeit. Wie kein andrer ist er deshalb auch dazu

geeignet, um gegenüber seinen nach weiterer lehramtlicher Fixierung
drängenden Zeitgenossen die Rolle des kritisch zurückhaltenden Mahners zu

spielen. Es fehlt hier der Raum, um auf diese jahrelange Auseinandersetzung
zwischen den beiden Männern, wie sie uns Geiger in direkt dramatischer
Zuspitzung vorführt, näher einzugehen. Jedenfalls vermag die präzise
Darstellung dieser intern protestantischen, ja intern reformierten
Schulstreitigkeiten den Leser in steigendem Maße zu fesseln und vielleicht auch
dazu anzuregen, aus katholischer Sicht die theologischen Probleme zu
durchdenken, die seinerzeit den reformierten Theologen des 17. Jahrhunderts so

viel zu schaffen gemacht haben : etwa die Lehre vom « Descensus Christi
ad inferos» (S. 259 ff.), die Diskussion über die oboedientia activa und
passiva Christi (270 ff.) die Lehre vom « Foedus operum » (313 ff.), um von
Prädestination und Schriftinspiration ganz zu schweigen.

Äußerlich gesehen hat sich bekanntlich Gernlers Standpunkt mit der
Annahme der Consensusformel durch die reformierten Schweizerstädte 1675

gegenüber den Bedenken und Einwänden Wettsteins offiziell durchgesetzt.
Mit Interesse liest man Geigers ausführliche Darstellung der Umstände, die
sie begleitet haben, sowie seinen nicht weniger aufschlußreichen theologischen
Kommentar der einzelnen neuen Artikel, die aufgestellt wurden, um den

von der theologischen Schule von Saumur ausgehenden gefährlichen
Neuerungen ein für allemal zu begegnen und zu wehren. Daß der Formel in
Wirklichkeit aber höchstens ein Augenblickserfolg zuteil wurde und daß
Wettsteins eigenstes theologisches Anliegen damit noch keineswegs erledigt
war, ja im Gegenteil die Zukunft für sich hatte, dies ist die wesentliche
Folgerung, zu der Geigers Ausführungen schließlich gelangen.

Um den realen Fortschritt an historischer Erkenntnis, den die Forschung
dem Geigerschen Werk zu verdanken hat, im einzelnen zu ermessen, müßte
man es natürlich etwa mit den seit 100 Jahren durch Alexander Schweizer

gelegten Grundlagen der Forschung vergleichen. Soweit wir es beurteilen
können, ist hier ein tüchtiges Stück Arbeit geleistet worden. Vor allem die
reichen — und noch lange nicht ausgeschöpften — handschriftlichen Bestände

299



der Basler Universitätsbibliothek und des Basler Staatsarchivs sind ausgiebig
und recht geschickt herangezogen worden. Entsprechend den beiden Hauptpolen

— Gernler und Wettstein — geschah dies unter zwei Gesichtspunkten :

des theologischen Denkens Wettsteins, das weniger in eigenen größeren
Publikationen als im Universitätsbetrieb und vor allem im eifrig gepflegten
Briefwechsel mit in- und ausländischen Freunden und Gesinnungsgenossen
seinen Niederschlag fand, und anderseits der kirchenamtlichen Tätigkeit des

Antistes Gernler, die dieser übrigens selbst in seinen eigenen erhaltenen und
gedruckten Predigten am eindrucksvollsten interpretiert. Ja, man darf
wohl sagen, daß auf Grund dieses Materials der Verfasser ein sehr anschauliches

Bild der reformierten Stadt Basel im 17. Jahrhundert zu geben versteht.
Daß dabei auch die mehr oder weniger mit Spannung geladenen Beziehungen
zwischen der damaligen Kirche und der staatlichen Obrigkeit — gerade
solange eine so starke Persönlichkeit wie der Bürgermeister Wettstein an
ihrer Spitze stand — zu berücksichtigen waren, ist bei einer Zeit, deren
autoritär-absolutistische Grundtendenzen sich ebensosehr in der Kirche wie
im Staat geltend machten, nur natürlich.

So sorgfältig Geiger in seiner, allgemeine Kulturgeschichte glücklich mit
spezieller Theologiegeschichte verknüpfenden Darstellung auch den lokal-
baslerischen Ausprägungen dieses reformierten Kirchentums nachgeht, nie
vergißt er aber darüber die größeren Zusammenhänge, in die Basel
hineingestellt ist, also etwa die Frage nach den Wesenszügen der hochorthodoxen
Theologie überhaupt, die nach Geiger (73) ja « nicht nur bedrohte Theologie »,

sondern « in ebensolchem Maße abwehrende und kämpfende Theologie » ist.
Ganz besonders lebhaft empfindet man den Wunsch nach ebenso solid
gearbeiteten parallelen Untersuchungen über andere Schweizerstädte —
besonders fruchtbar dürfte eine moderne Studie über die repräsentativen
Zürcher Theologen wie Breitinger, Ulrich, Hottinger und Stucki ausfallen.
Erst so wäre die Voraussetzung vorhanden zu den nicht minder notwendigen
und interessanten Vergleichen und Gegenüberstellungen. Nicht zuletzt
müßte einmal auch im katholischen Räume ein ähnlicher Versuch
unternommen werden, Anregung zu weiteren Fragen ist nicht die geringste der
vielen Gaben, die wir Geigers Werk zu verdanken haben.

Alfred Stœcklin.

Paul Kirn, Einführung in die Geschichtswissenschaft. — Sammlung
Göschen, Bd. 270. 2. Aufl. Berlin Walter de Gruyter & Co., 1952. 121 S.

DM 2.40.

Dieses Büchlein ist in erster Linie für Anfänger und besonders für
Studenten bestimmt. Als Ganzes erörtert es die wichtigeren Fragen der
historischen Methodenlehre in klarer, einfacher Sprache und unterbaut die
Erklärungen auch durch gut gewählte Beispiele. Entsprechend der
Zweckbestimmung seiner Darstellung verliert sich P. K. nicht zu sehr in
erkenntnistheoretischen Problemen noch etwa in geschichtsphilosophischen
Spekulationen. Indessen ist man dankbar für die knappen Hinweise auf die

300



moderneren Definitionen der Geschichtswissenschaft und auf ältere Streitfragen

(Verhältnis der politischen und der Kulturgeschichte, vgl. S. 8 f.)
und begrüßt auch manche trefflichen Bemerkungen über den Positivismus
und den Historismus (78 ff.) sowie zur Frage der Objektivität.

Sehr beherzigenswert sind im allgemeinen die für Studenten der
Geschichte bestimmten Ratschläge (21-30, dazu auch 64) und die besondern
Winke für Doktoranden (95 ff.), von denen der 17. (97) auch für den Lehrer
gilt : « Es ist erwünscht, daß der Doktorand seinem Professor von Zeit
zu Zeit über seine Arbeit berichtet. » Wir würden hinzufügen : es soll auch
möglich sein Mit vollem Recht legt K. großen Wert auf die Form der
Darstellung (12, 29, 91) und er bietet erfreulicherweise auch einige
bibliographische Angaben zu Stilfragen (110).

Einige Wünsche mögen angebracht sein. Etwas mehr hätten wir gerne
über manche Wandlungen der Geschichtsauffassung gegenüber dem 19.
Jahrhundert gehört. Das so verhängnisvolle Argumentum ex silentio wird nur
einmal knapp in einem Beispiel angedeutet (15) und auch der Bedeutung
des Irrationalen in der Geschichte wird u. E. eher zu wenig Beachtung
geschenkt (67, wo der Ausdruck: Geschehenswirklichkeit unschön wirkt).
Im Zusammenhang mit der Erörterung der Fälschungen in der Geschichte
(16) wäre der Unterschied zwischen Fälschung und Verunechtung
herauszuheben gewesen, was wichtig wäre im Hinblick auf die Erwähnung i

ungezählter falscher Urkunden für Kirchen und Klöster ». Die Vorstellung vom
« Abschreiben » im Mittelalter dürfte, so gut manche Bemerkungen auch
sind (62 f.), noch etwas besser aus der Zeitlage heraus erklärt werden
(Bedeutung des Gedächtnisses, Mangel an Verbreitungsmöglichkeiten des
Geschriebenen u. ä. m.).

Hinsichtlich der Hinweise auf Bibliographien hätten w-ir es gerne
gesehen, wenn die Angaben etwas genauer gefaßt wären (37 f., bes.
hinsichtlich der Lücken in den Jahresber. d. deutschen Gesch.). Wir bedauern
auch, daß die Kirchengeschichte allzu knapp berührt wird (51 f.) und nur
Hinweise auf protestantische Werke geboten werden, wäe denn auch für
die Papstgeschichte einzig auf Haller verwiesen wird (112, neben Voigts
älterer Biographie Pius IL). Noch einen Wunsch möchten wir äußern.
Statt der etwas theoretischen Ausführungen über die Weltgeschichte (103 ff.)
hätten wir es lieber gesehen, wenn K. eine Übersicht über neuere «

Weltgeschichten » auch nichtdeutscher Provenienz gegeben hätte. Sehr schätzen
wird man die Übersicht zur Geschichte einzelner Völker und Länder (115 :

zu Dierauer letzte Auflagen 1920-24, also 1887-1924 nicht 1919); 116:
Thomas Platters Lebensbeschreibung liegt in neuer Ausgabe von A.
Hartmann (1944) vor.

O. Vasella.

301



Antiquus Liber Donationum Alteripe ou Ancien Livre des Donations
faites à l'Abbaye d'Hauterive, publié par Paul Clément. Fribourg 1952,
174 pages. En vente chez l'auteur, Fribourg, Grand'rue, 10. Fr. 10.—

Le Liber Donationum est un catalogue non pas des donations faites
par le couvent d'Hauterive, mais, ainsi que M. Clément le précise dans le
sous-titre français, une liste des largesses dont ce monastère a été l'objet
depuis ses origines (1138) jusque vers 1220.

L'original, que Mgr de Lenzbourg, Abbé d'Hauterive et ensuite évêque
de Lausanne, avait encore sous les yeux vers le milieu du XVIIIe siècle,

passait pour perdu. Il en existait par contre plusieurs copies : une de 1478 ;

une autre, incomplète, de 1748 ; une troisième de 1763, faite sur celle de 1478,
mais collationnée après coup sur l'original par Mgr de Lenzbourg. Utilisant
ces diverses copies, M. l'abbé Jean Gremaud avait, en 1896, publié le Liber
Donationum dans le Tome VI des A rchives de la Société d'Histoire du canton
de Fribourg. Puis le P. Gumy, capucin — le futur évêque des Seychelles —,
dans son Regeste de l'Abbaye d'Hauterive, avait résumé, ou plus exactement
traduit en français toutes les pièces de notre Liber ; elles constituent même

presque exclusivement les 360 premiers numéros de son volumineux regeste.
Or, dans une vente publique, à Cheltenham, le Liber Donationum,

qui était devenu, on ne sait ni quand ni comment, la propriété d'un bibliophile

anglais, fut mis aux enchères et acheté par la Preussische Bibliothek
de Berlin. Du précieux document, la Bibliothèque cantonale et universitaire

de Fribourg fit faire une photo-copie (que le P. Gumy a utilisée).
C'est le texte que publie aujourd'hui M. Paul Clément. Il ne l'a pas imprimé,
mais tapé à la machine et polycopié. Le volume, en grand format, se

présente fort bien ; la disposition est claire, le texte très lisible ; les fautes de

frappe sont très rares et de même les erreurs de lecture. On pourra tout au plus
discuter la transcription de certains noms propres. Le manuscrit, qui semble
bien être du XIIe siècle, est au surplus facile à lire. Il faut en dire autant
de 35 autres donations environ inscrites sur les deux feuilles de garde d'une
Bible du XIIe siècle ayant appartenu à Hauterive, mais qui se trouve
aujourd'hui à la Bibliothèque cantonale de Fribourg et que M. Clément,
imitant en cela M. Gremaud, a accueillies en supplément dans son édition.
Il a fait de même pour une quarantaine d'autres pièces, du XIIe siècle comme
les précédentes, que M. Gremaud avait trouvées dans un recueil sur lequel
on n'a, pour l'instant, pas réussi à mettre la main.

Une comparaison de l'édition de M. Clément avec celle de M. Gremaud
permet de constater que cette dernière était bonne. Tout au plus l'auteur
aurait-il aujourd'hui accepté dans le texte certaines lectures qu'il a reléguées
en note, comme étant celles d'un autre manuscrit que celui de 1478 qui lui
servait de base. Parfois deux numéros distincts chez lui sont réunis en un
seul dans la nouvelle édition ; mais l'inverse est plus fréquent : elle décompose
en 2, 3, 4 ou même 5 actes un seul document de l'édition Gremaud.

Le grand nombre des pièces du Liber Donationum ne portent pas
de date. Mgr de Lenzbourg s'était efforcé de leur en donner une, très
approximativement. Le P. Nicolas Raedlé avait repris le même problème dans

302



Urkunden und Register (UR). M. Gremaud avait adopté en général les
conclusions de ce dernier, et Mgr Gumy en fit autant. M. Clément reproduit
à son tour ces mêmes dates, mais il supprime les parenthèses dont celui-ci
les avait souvent enveloppées, pour signifier qu'elles étaient, en pareil
cas, approximatives. Cette omission pourrait induire le lecteur en erreur,
en lui faisant considérer comme précise et sûre une date qui ne l'est pas,
et qui, plus d'une fois, est même contestable, ainsi que M. Pierre de Zurich
en particulier l'a fait remarquer dans son étude sur les origines de Fribourg
(Mém. et Doc. T. XII).

Pour une raison qu'on ne connaît pas, la copie de 1478 — et par
conséquent également celle de Gremaud — fait commencer le Liber par le N° 51

(Mgr de Lenzbourg avait cependant indiqué en marge de la copie de 1763
la pagination du manuscrit original, ce qui aurait dû permettre de rétablir
sa véritable physionomie). La conséquence est qu'il y a divergence complète
dans la numérotation entre les trois éditions, et il faut savoir gré à M. Clément
d'avoir, au moyen d'une triple table de concordance, permis au lecteur de

s'y retrouver. Il y a ajouté enfin un volumineux index des noms propres
avec quelques renseignements biographiques ou historiques sur les personnages

ou les lieux qu'il y énumère. On le remerciera d'avoir donné une
édition d'un manuscrit qui est l'un des plus anciens à nous renseigner sur
nombre de famille seigneuriales et de personnages ecclésiastiques de notre
canton de Fribourg, ainsi que de la Suisse occidentale.

L. Wseber.

Maria Veronika Rubatscher, Lino von Parma : Ein Leben der Liebe.
Rex-Verlag Luzern, 1952. 168 S.

Le Rex-Verlag nous a envoyé cette vie du P. Lino de Parme, présentée
en vingt-quatre petits chapitres, soit autant de tableaux, par la plume
poétique et vibrante de Marie Véronique Rubatscher.

Alpinolo Maupas, en religion le Père Lino (1866-1924), d'une famille
d'origine française, était né à Split. Sa mère avait été cantatrice ; son oncle
était archevêque de Zara. Après être entré, en Dalmatie, chez les Frères
Mineurs, il était ressorti de son couvent, avait obtenu sa sécularisation,
puis réussit à rentrer dans la même congrégation, mais dans une province
d'Italie, qui devint ainsi sa seconde patrie. Sa vie s'est dès lors déroulée
à Parme, où il fut successivement chapelain puis curé, mais surtout
aumônier de la grande prison de San Francesco ainsi que de la maison de

correction pour jeunes gens établie dans l'ancienne chartreuse de la ville.
C'était le vrai fils de saint François. Son amour des petits, des

orphelins, des malades, son dévouement sans borne pour tous les déshérités
de la vie, l'intérêt qu'il portait à tous ceux qui avaient été mis au ban de
la société, la bienveillance avec laquelle il s'occupait d'eux, prenant leur
défense, intervenant en leur faveur, lui avaient gagné tous les cœurs, et avaient
fait de lui l'homme le plus populaire de Parme, celui qui seul, alors que
les pouvoirs publics se reconnaissaient impuissants, parvenait à empêcher
une émeute, à arrêter le bras de la populace rouge sur le point de mettre

303



le feu à une église ou de saccager les immeubles de ceux qu'elle considérait
comme ses adversaires.

Touchant est en particulier le chapitre où est racontée l'excursion
— on dirait une grande promenade de collège — qu'il fit avec les deux
cents jeunes gens de la « generala », ses « certosini » comme il les appelait,
au village natal de Verdi ainsi qu'aux différents endroits témoins de la
carrière du grand musicien, dont le souvenir lui tenait à cœur parce qu'il
songeait que, naguère, sa mère avait tenu un rôle dans tel ou tel de ses

opéras.
Plus émouvante encore est la scène poignante qui se déroula lors du

décès du P. Lino. Il était mort presque subitement, dans la demeure d'un
industriel, alors que, à bout de forces et sentant sa fin prochaine, il avait
néanmoins tenu à faire, une fois de plus, une démarche en faveur de l'un
de ses protégés. Désolés de n'avoir pas la possibilité de le revoir une dernière
fois, les prisonniers de San Francesco employèrent le pécule qui servait
à leur procurer quelques cigarettes, à confectionner un double cercueil
et y ménagèrent une petite ouverture qui devait permettre de contempler
encore les traits du défunt. Ils supplièrent ensuite le directeur de les faire
conduire au couvent où était déposée la dépouille mortelle. Le directeur
prit alors sur lui de faire conduire à la prison, de nuit, le défunt dans sa
double bière, et les cinq cents détenus défilèrent auprès du cercueil, déposant,
les larmes dans les yeux et des sanglots dans la gorge, un baiser sur la petite
vitre qui recouvrait le visage de leur cher aumônier. Ce fut ensuite une
veillée de prières, groupant dans un même élan non plus des condamnés,
mais les membres d'une grande famille, les fils d'un même père et tôt le
matin, au cours de la messe de requiem qui fut célébrée praesentc corpore,
ils reçurent presque tous la sainte communion. On songe tout naturellement
à la scène analogue qui s'était produite à Assise, à la mort de saint
François, lorsque Frère Elie ordonna au cortège funèbre — en réalité,
plutôt une marche triomphale — qui conduisait, de la Portioncule à Saint-
Georges (aujourd'hui Sainte-Claire) le corps du Poverello, de faire un détour,
de passer par Saint-Damien, la demeure alors des Clarisses, et y fit
introduire, par l'ouverture où celles-ci venaient communier, le corps de leur
fondateur, afin de leur fournir l'occasion de le contempler une dernière fois.

On ne saurait trop recommander la lecture de ce livre à ceux qui ont
à s'occuper de maisons de relèvement ou de correction, de prisons de détenus.
Ils y verront, par un exemple de notre époque, abondamment documenté
et présenté d'une manière singulièrement evocatrice et vivante l'histoire
d'un grand cœur. Elle les invitera à imiter son exemple, leur rappelant
qu'on ne fait pas en vain appel à ce qui reste de sensibilité au fond de tout
homme, fût-il dénaturé ou perverti, et leur montrant l'écho que peuvent
susciter dans des âmes en apparence fermées à tout sentiment affectueux,
les marques témoignées à leur égard d'une générosité et d'un dévouement
vraiment chrétiens.

L. Waeber.

304



Paul Joachimsen: Die Reformation als Epoche der deutschen Geschichte.

In vollständiger Fassung erstmals aus dem Nachlaß hrg. von Otto Schotten-
loher. München, Verlag Chr. Kaiser und Verlag R. Oldenbourg 1951.

xxiv-312 S. DM 15.60.

Paul Joachimsen, ehem. Professor an der Universität München, bekannt
durch seine Studien zur Historiographie und zur Geschichte des Humanismus,

starb 1930, ehe der 5. Band der Propyläen-Weltgeschichte erschien,
in welchem er die Darstellung der Reformation bot. Es ergab sich dabei
aus der Anlage des Gesamt-Werkes eine starke Verkürzung des von J.
eingegebenen Textes. Nun hat es O. Schottenloher unternommen, auf
Grund der ursprünglichen, bis auf wenige Seiten erhaltenen Fassung eine

Neuausgabe zu veranstalten, die jeder freudig begrüßen wird, der die
Darstellungskunst J.s kennt.

Der Herausgeber selbst ergänzt das Buch durch eine Einführung
mit einer klug abgewogenen, lehrreichen Würdigung des Reformationshistorikers,

die vor allem in einem Vergleich mit der Geschichtsauffassung
Rankes wurzelt. Daß auch an Joachimsen der Einbruch des Kriegs-
erlebnisses in das Kulturideal des 19. Jahrhunderts mit seinem Fortschrittsglauben

nicht spurlos abgleiten konnte, ist umso begreiflicher, als er selbst
sehr stark von der Problematik des deutschen Staates als Nation erfüllt
war. Das deutet der Titel des Buches an. Von hier aus ergibt sich für J.
auch die Problematik der Reformation, deren Ausgang ihn unbefriedigt
läßt. In diesem Zusammenhang zitiert Schottenloher die ausgezeichneten
Formulierungen J.s (xvn) : « Die Reformation beginnt mit der Forderung
einer Erneuerung der Religion auf Grundlage der Selbstbestimmung des

einzelnen und führt, zumal nach der Spaltung des Protestantismus selbst,
zur gesteigerten Betonung dogmatischer Unterschiede. » — « Die Reformation

scheint sich organisieren zu wollen als Gemeindekirche auf nationaler
Grundlage und endet in den landeskirchlichen Organisationen der Territorialgewalten.

» — « Die Reformation erscheint in ihren Anfängen als Zusammenfassung

religiöser, politischer und sozialer Reformforderungen und endet
als rein religiöse Neubildung. » Damit sind für J. die wichtigsten Elemente
der widerspruchsvollen Entwicklung der Reformation festgehalten und,
fügen wir hinzu, wie in vielem andern auch fruchtbare Ansätze zu einem
Vergleich mit der schweizerischen Entwicklung gegeben.

Am Schluß bietet Sch. noch ein überaus anziehendes Lebensbild dieser
vornehmen Persönlichkeit, das in manchen Zügen ergreifend wirkt.
Hinzukommt ein dankenswertes Verzeichnis der Veröffentlichung J.s.

Die Darstellung selbst bietet ein klassisches Geschichtsbild, dessen
entscheidende Vorzüge aus der Propyläen-Weltgeschichte bekannt sind :

Prägnanz und Schönheit der Form und gedankliche Tiefe. Auch insofern
ist das Werk klassisch, als J. aus einer reichen geschichtlichen Erfahrung
heraus gestaltet. Überall verspürt der Leser den lebendigen Hauch der Quellen,

die Joachimsen in Fülle heranzieht und glänzend beherrscht. Schade
ist es nur, daß die Quellennachweise allzu knapp ausfallen mußten.

Wir müssen es uns leider versagen, auf Einzelheiten einzugehen. Wer

20 305



die Darstellung durchgeht, ist immer wieder von ihrer Schönheit
überrascht. Die Lektüre ist ein geistiger Genuß von seltener Tiefe. Das Buch
bietet eine lichtvolle, gerechte Würdigung der umstrittenen Epoche, bewegt
sich jenseits aller Polemik und ist gerade in dieser Hinsicht vorbildlich
auch für die Schweiz, wo die Anschauungen oft noch zu sehr in problemloser

Voreingenommenheit erstarrt erscheinen. Dem Herausgeber und den
beiden Verlagen gebührt aufrichtiger Dank für diese bedeutende Gabe.

O. Vasella.

Synopsis Historiae Societatis Jesu. — Lovanii, typis ad sancti Alphonsi
1950, col. 820.

Dieses Werk stellt ein sehr nützliches Hilfsmittel zur Geschichte und
Statistik der Gesellschaft Jesu dar. Es muß als solches gewertet werden.
Mögen ihm vereinzelt auch Lücken und Schwächen anhaften, was bei so
umfassenden Tabellen und Daten kaum jemals zu vermeiden sein wird,
so muß doch die Anerkennung für das Gebotene, vorangestellt werden.

Nach einer kurzen Übersicht über den Aufbau des Ordens folgt der
Hauptteil (col. 8-607). Dieser bietet die Zeittafeln zur Entwicklung des

Ordens und umfaßt drei Abschnitte : 1. die Zeit von der Gründung bis
zur Aufhebung (1540-1773), 2. jene von der Aufhebung bis zur Restitution
(1773-1814), 3. die neuere Entwicklung bis 1940. Drei Teile (3-5) bieten
Übersichten über die Ordensobern (608-705), über die Provinzen im Orden
vor und nach der Aufhebung, einschließlich der neueren Missionsgebiete
(706-709), endlich auch über den Mitgliederbestand zu Beginn des

Jahres 1940. Eine Statistik der Niederlassungen selbst zu bieten war
unmöglich, verständlicherweise angesichts der tiefgreifenden Wandlungen
zufolge des Krieges und aller damit zusammenhängenden Ereignisse.

In einem 6. Teil finden wir ein Verzeichnis der Heiligen, Seligen und
Märtyrer, in einem 7. Teil eine Zusammenstellung der auf den verschiedenen
Gebieten der Seelsorge und der Wissenschaftspflege verdienten
Ordensmitglieder. Für diese vermittelt das Werk jeweils die wichtigsten Lebensdaten.

Zeitlich reicht die Synopsis bis 1940. Sie ist das Ergebnis der Arbeit
einer Reihe von inzwischen verstorbenen Ordensmitgliedern, so daß die
Herausgabe erst nach manchen Jahren der Verzögerung und nach wiederholten

Verbesserungen möglich wurde.
Die Zeittafeln mögen kurz erläutert werden. In Kolonnen angeordnet

werden die wichtigsten Ereignisse der Zeitgeschichte geboten, hernach
folgen die auf den Orden sich beziehenden päpstlichen Schreiben und
Erlasse, die Namen und Schreiben der Ordensgeneräle, dann die Begebenheiten

in den verschiedenen Provinzen, von denen jeweilen zwei zusammengestellt

werden (Italien und Frankreich, Spanien und Portugal, Deutschland
und Belgien, England und Polen, endlich gesondert auch die Missionen).

Der Vorzug des Werkes ist damit angedeutet. Es ermöglicht eine
rasche Orientierung über alles Wesentliche der Ordensgeschichte in allen

306



Ländern. Der Nachteil liegt u. E. im Verzicht auf jegliche Quellenangaben,
von der Tatsache abgesehen, daß gemäß Vorwort in erster Linie die Ordensarchive

ausgewertet wurden. Zwangsläufig gegeben ist auch eine Auswahl
der Daten. Doch hieraus darf nicht ohne weiteres eine Kritik abgeleitet
werden. Die Fülle der notwendigen Arbeit ist unverkennbar. Immerhin
hätte man da und dort gerne Hinweise entgegengenommen. Auf Kol. 237

wird z. B. ein schwerer Konflikt zwischen der Kirche und dem Rat in
Freiburg von 1677 erwähnt, in welchem die Patres beim Nuntius
vermittelten. Quelle wird keine genannt, obgleich hiefür der Raum nicht
gefehlt hätte. Ein ähnliches Beispiel findet sich auf Kol. 125, wo das
Verbot des Besuchs auch auswärtiger Jesuitenschulen für das Veltlin
seitens der protestantischen Häupter der Drei Bünde erwähnt wird. Ein
Datum fehlt. Es kann nur aus der Reihenfolge auf Ende des 16.
Jahrhunderts geschlossen werden. Man wird das bedauern. Diesen Mangel
empfindet man z. T. auch bei den Biographien. Freilich finden sich darin
bekannteste Persönlichkeiten, zu deren Lebensgeschichte und Werk es
eine Unsumme von Schriften gibt. Es sind darunter aber auch weniger
bekannte Namen. So will uns scheinen, daß die biographischen Daten
zuweilen hätten besser abgestimmt werden können auf das, was bereits
als sehr bekannt oder als weniger leicht feststellbar vorausgesetzt werden
kann. Übrigens werden auf Kol. 773 ff. die Geschichtschreiber des Ordens
aufgezählt. Zu ihren Werken fehlen oft die Erscheinungsjahre. Auch hier
kann nicht eigentlich Vollständigkeit vorausgesetzt werden. Der findige
Benutzer wird sich aber oft mit den bekannten Handbüchern und
Nachschlagewerken zu helfen wissen (Sommervogel, Heimbucher. Duhr, Jesuiten-
lcxikon).

Auch für die schweizerische Kirchengeschichte bietet das Werk manche
bemerkenswerte Daten. Angesichts der riesigen Arbeit und der Schwierigkeiten

eines solchen Unternehmens wird man schließlich nicht zu kleinlich

sein wollen, sondern für das Gebotene aufrichtigen Dank wissen.

O. Vasella.

307


	Rezensionen = Comptes rendus

