Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 46 (1952)

Artikel: Die Passio S. Placidi (ca. 1200)
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-127829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-127829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Passio S. Placidi (ca. 1200)

Von P. ISO MULLER

( Fortsetzung und Schiuf)

6. Mittellateinische Eigentiimlichkeiten

Als notwendige Erginzung zu den klassischen Elementen der Passio
mub sich die Darstellung der mittellateinischen Bestinde gesellen. Das
Latein entwickelte sich als Schrift- und Schulsprache im Mittelalter
zu dem eigenartigen Mittellatein, das weder als tote noch als lebende
Sprache gelten kann, sondern als Traditionssprache angesehen werden
muB. Es weist seine eigenen Formen und auch Qualititen auf, die
heute erst recht erkannt werden 1.

Durchgehen wir die Lektionen unter diesem Gerichtspunkte :

Lektion I, in turbas, d. h. beim Volke. Das Mittellatein scheidet bei
Praepositionen nicht genau zwischen Akkusativ und Ablativ. Vgl. in
terga = im Riicken. E. Habel, Mittellateinisches Glossar 1931, Sp. 187.

Lektion II; cur praelibavimus. Im Mittellateinischen steht selbst bei
indirekten Fragesitzen manchmal der Indikativ. K. Strecker, Einfiihrung
in das Mittellatein 1929. S. 26 ; pro sui asperitate. Wo das Klassische
das Reflexivpronomen iiberhaupt weglit, da setzt es das Spédtlatein wie
dann besonders die romanischen Sprachen. B. Linderbauer, S. Benedicti
Regula monachorum 1922, S. 119; Strecker, S. 24. Ferner wiirde die
Formel pro sua asperitate lauten miissen. Das Mittellatein liebt gerne die
Partizipien, die hier durch relinquens und moratus vertreten sind. Linder-
bauer, S. 133. Beachtung verdient der Passus: Sigiberto, tamquam bonus
operarius, ut augeret messem divinam, assumpto. Die zwei adverbialen
Bestimmungen des Vergleichs und der Absicht, die in den Ablativus abso-
lutus eingebaut sind, sprengen doch eigentlich den Zusammenhang. Diese
Art des Hyperbatons, welche die zusammengehorigen Glieder nur allzu-
kithn trennt, ist typisch fiir das Spitlatein und das Mittellatein, Linder-

1 Liber Floridus, S.1-9 (Uberblick).

17 257



bauer, S.120. Colores, S. 79. Ferner fillt in dieser Lesung auch heremi
auf, das eigentlich etymologisch nur eremi lauten sollte. Strecker, S. 23.

Lektion III. In diesem Abschnitt fillt nur allgemein die Bevorzugung
des Partizips auf (desiderans, inveniens), dann auch die iiberhaupt im
ganzen Texte vorhandene Symmetrie, die sich in den vielen parallelen
Satzteilen zeigt z. B. in den vielen Atributen zu locum, dann wieder in
der Endstellung des Praedikates, was mit den Pradikatsreimen zusammen-
hiangt.

Lektion IV. Die gleichen Beobachtungen wie bei der Lektion III.
Siehe factus, congaudentes, studens agere. cum afferebant fillt doch auf,
da hier eigentlich zur Bezeichnung des Gegensatzes eher der Conjunktiv
stehen sollte.

Lektion V. Bekanntlich setzte das Mittelalter oft die Aspiration, wo
sie nicht sein sollte, wofiir hier honera statt onera Beleg ist. Vgl. oben
heremi Strecker, S.23. Das altlateinische und mittelalterliche Adjektiv
enormis 1st nicht so selten. E. Habel, Mittellateinisches Glossar 1931,
Sp. 130. Fiir den bekannten Wechsel vom e und i spricht extimplo statt
extemplo.

Lektion VI. Cum affligis ist durch das cum modale indicativum
bemerkenswert, das an sich klassisch auch richtig ist, aber doch fiir die
Neigung zum Indikativ, die wir schon oben (Lekt. II. und IV.) beobachtet
haben, bezeichnend sein diirfte. Auf die Vorliebe fiir die Partizipien (indu-
tus usw.) sei nochmals aufmerksam gemacht.

Lektion VII. Bemerkenswert sind die Partizipien wie insequentes,
comprehendentes, extat dedicata. Der Konjunctiv: ut bene ageret sagt
nicht viel, da er ein Zitat aus der Heilige Schrift darstellt. Gleich nachher
wendet der Verf. wieder den klaren und iibrigens auch rein klassischen
Indikativ bei Temporalsitzen an (ut cognovit). In keiner ILektion ist
iibrigens der so einfache, ja fast simplizistische parallele Satzbau so klar
und leicht zu erkennen wie gerade in unserem Abschnitt (Noluit intelle-
gere usw.). Bei actenus fehlt das etymologische h. Beachtenswert ist
ferner viridicus fiir veridicus. Im Gegensatz zu dem extimplo der
Lektion V. steht hier i fiir e in unbetonter Stellung.

Lektion VIII. Auffallend sind die sechsmaligen Partizipien, ange-
fangen von refulgens bis orans, die typisch mittellateinisch klingen. Fiir
diesen Stil legt auch das durch fiinf Worter getrennte Hyperbaton quan-
dam... feminam Zeugnis ab. Was den Modus betrifft, so verdient der
Ausdruck : comprobavit, quod viveret genannt zu werden. Man fragt sich,
ob hier nur der subjective Potentialis hervorgehoben werden oder ob der
Konjunktiv nur den cursus velox ermoglichen sollte (viveret comporbavit).

Lektion 1X. AuBer den beiden Partizipien arguens und pertimescens
gibt der Text keine besonderen Anhaltspunkte.

258



Lektion X. bietet keine mittellateinischen Formen ; im Gegenteil, es
fallt der klassische Gebrauch des ut consecutivum (ut ducerent et con-
fluerent) auf.

Lektion XI. Das Bezeichnendste ist der Ausdruck infra muros, was
klassisch unterhalb der Mauern heillen wiirde, aber im Mittellatein schlank-
weg fiir intra muros, innerhalb oder zwischen den Mauern gebraucht wird.
E. Habel, Mittellateinisches Glossas 1931, Sp. 196. K. Strecker, Einfiih-
rung in das Mittellatein 1929, S. 25. Typisch ist ferner in mane statt des
bloBen Ablativus temporis: mane. Daneben sind noch die Partizipien
transiens und inveniens zu erwahnen, dazu die umstiandliche Wendung :
ad inquirendum de loco, wo man statt des Gerundiums die Gerundiv-
konstruktion erwartet (ad inquirendum locum).

Lektion XII. Keine nennenswerten Eigentiimlichkeiten.

Unsere Ubersicht ergibt, daB neben den klassischen Nachwirkun-
gen auch die mittellateinischen nicht fehlen, allein die letzteren {iber-
wiegen keineswegs und verwischen den allgemein guten Eindruck der
Iateinischen Sprachgebung nicht.

7. Zweck, Datierung, Verfasser

Zunichst hatte die Passio S. Placidi einen liturgischen Zweck,
indem sie ja fiir das Brevier bestimmt war. Das ergibt sich daraus,
daB der Text gerade in 12 Lektionen, wie das fiir groBe Feste mit
drei Nokturnen der Brauch war, eingeteilt ist. Bei einem Abschnitt
bringt die Rheinauer Handschrift noch die Ordnungszahl: VII, was
auf die siebente Lektion hindeutet. Merkwiirdig aber ist nur, daB die
Passio als einheitliche Erzihlung mit der Doxologie in der achten
Lesung schlieBt : per infinita secula seculorum. Amen. Darauf folgt
in der dritten Nokturn die Erzidhlung tiber das wunderbare Nachwirken
der Heiligen und iiber das Schicksal ihrer Reliquien, um wiederum
mit einer Doxologie (secula seculorum) zu schlieBen. Die Deutung dieses
Bestandes vermittelte uns der Engelberger Liturgiker P. Dr. Ephrem
Omnlin mit folgenden Hinweisen : « Anfinglich verwendete man zur
Mette sehr lange Lektionen. Abt Johann von Gorze (1 962) las ein-
mal in der 3. Lektion das ganze Buch Daniel !. Da die Cluniazenser
fiir ihre Psalmi familiares (ausgedehnte Zusiatze zum Officium) viel Zeit
brauchten, begannen sie die Lektionen des Hauptoffiziums mit der Zeit
stark zu kiirzen. In einem vom Stablo beeinfluBten St. Galler Brevier

1 S, BAumMmER, Geschichte des Breviers 1895, S. 273, Anm. 7.

259



des 11. Jahrhunderts sind sie nur noch 15-20 Zeilen lang; in dem
von St. Blasien befruchteten Engelberger Brevier (Cod. 42 von ca. 1200)
umfassen sie bloB noch 4-5 Zeilen. Auch das Disentiser Brevier des
12. Jahrhunderts bietet dhnlich kurze Lesungen!. Da nun die Disen-
tiser Passio verhiltnismaBig kurze Lesungen hat (ca. 10 Zeilen), darf
man mit der Datierung des verlorenen Originals kaum tber 1100 hin-
auf gehen. »

«Die Lesungen der Passio haben bis zum Brevier Pius V. (1568)
immer auch die erste Nokturn umfaB8t. Im Cod. Engelbergensis 42
stehen sie durchwegs in der 1. und 2. Nokturn (offenbar St. Blasianer
Brauch) ; die dritte Nokturn hatte die Homilie zum Tagesevangelium.
Der iltere Brauch bestand darin, daB die Passio iiber alle 12 Lesungen
ging oder doch iiber 11, wobei die letzte de Evangelio war. Da die
Disentiser Passio nach der 2. und 3. Nokturn mit Amen schlieBt, konnte
die 3. Nokturn an sich ein spiterer Nachtrag sein, ist aber eher fiir
Kirchen verfaBt, welche die Passio immer noch auf alle 3 Nokturnen
ausdehnten. -Das wire ein Fingerzeig, daB die Placidus-Passion eigens
fiir die Verbreitung des Placiduskultes hergestellt wurde und zwar so,
daB sie fiir alle Eventualititen palBte.»

Zuerst sei kurz die Frage gestreift, ob die Lesungen der dritten
Nokturn, die also sicher ein Anhang waren, vom gleichen Verfasser
stammen. Weder bei der Reimprosa noch bei dem cursus haben wir
deutliche Zeichen fiir einen neuen Verfasser erkennen kénnen. Das
Gleiche ist fir die klassischen und mittellateinischen Eigenheiten zu
sagen. Jedoch ist klar, daB der Hohepunkt der ganzen Passio eben
in der 6-8. Lektion besteht, worauf sich {iberhaupt die formale Linie
wieder senkt, schon weil nicht mehr bewegte Themata zu erzihlen,
sondern nur der historische Verlauf der Entwicklung darzulegen war.
Vermutlich wird also der gleiche Autor auch die Lesestiicke der dritten
Nokturn verfaBt haben. Und wenn es ein anderer war, so schloB er
sich moglichst an den Stil des Vorgingers an. Wir betrachten also
die Passio als ein Ganzes.

Wie aber P. Ephrem Omlin sagt, sollte eben diese doppelte Adap-
tierung fir 8 und 12 Lesungen die Verehrung der beiden Heiligen
noch mehr férdern. Tatsichlich fillt ja der rednerische und predigt-
hafte Stil der Passio auf. Besonders das Exordium der ersten Lektion,
das den typischen é&lteren Invokationen anderer Werke nachgebildet

! Cod. Sang. 403. I. MULLER, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 81.

260



erscheint 1. Heiligenleben beginnen oft mit chronologischen oder genea-
logischen oder personlichen Einleitungen?. Viten von solch rheto-
rischer Art sind nicht so zahlreich. Dazu die anfingliche Bemerkung,
daB3 die Passio s. Placidi ad instructionem fidelium verfalBBt sei, also
nicht so sehr fiir den Brevierbeter. FFerner nimmt sich der Ausdruck :
in manu illius (domini) nos et sermones nostri fast wie ein Stiick
eines wirklichen Sermo aus. Weiter fallen auf die verschiedenen Bemer-
kungen tber die Schicksale der Reliquien und des Klosters, sodal
man wirklich in der Passio auch propagandistische Zwecke vermuten
mufB. Sie macht den Eindruck einer gut vorbereiteten Predigt vor
Klerikern und Scholaren und Rittern etwa am Feste des hl. Placidus.
Man bedenke, daB damals noch das Latein die hohere Umgangssprache
der gebildeten Welt war?® Auch vergesse man nicht, daBl die rito-
romanische Volkssprache mit dem Latein noch eng verwandt erschien
und dal jener Monch, der im gleichen 12. Jahrhundert eine alte latei-
nische Predigt ins Ritoromanische iibersetzen wollte, immer wieder in
die Sprache Latiums zuriicksank und seinen Versuch nach wenigen
Zeilen aufgab*.

Hier miissen wir auf die Datierungsfrage eingehen. Schon P. Ephrem
Omlin hat aus den kurzen Lesungen geschlossen, daB das Ganze nicht
ilter als um ca. 1100 datiert werden diirfe. In der Tat kdnnen wir
ja auch deshalb nicht ins 11. Jahrhundert gehen, weil der Verfasser
die genaueren Namen und den eigentlichen Verlauf der Klosterrestau-
ration des 10. Jahrhundert nicht anzugeben weil. Er kennt weder
richtig die Barbaren, die das Kloster zerstért, noch sicher den Konig,
durch dessen Miihen die Abtei wieder hergestellt wurde. Die Ein-
beziehung des hl. Kolumban in die Disentiser Geschichte, die zur Zeit
Ekkeharts IV. (1 ca. 1060) stattfand oder schon stattgefunden hatte,
gibt ebenfalls einen Fingerzeig. Auffillig ist, daB auch das Disentiser
Brevier des 12. Jahrhunderts, welches das ganze Placidus-Offizium in
extenso aufweist, keine Passio oder etwas dhnliches bietet, sondern

1 L. ArBusow, Colores Rhetorici 1948, S. 97. E. R. Curtius, Europdische
Literatur und lateinisches Mittelalter 1948, S. 93 f. bes. 237, 244.

2 MGH Script. rer. merov. 3 (1896 354 (Fridolin), 396 (Leonhard). A. REINLE,
Die hl. Verena 1948, S. 49. St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 1, 95 usw.

* Liber floridus. Festgabe Paul Lehmann 1950, S. 2-6.

* GROBER-TRAURBE, Das dlteste ratoromanische Sprachdenkmal. Sitzungs-
berichte der Akademie der Wissenschaften, Miinchen, Jahrg. 1907, S. 71-96. Dazu
nun G. JEcker, Die Heimat des hl. Pirmin 1927, S. 23-26.

261



nur allgemeine Lesungen®. Vielleicht entstand eben unser Text eher
noch in der spiteren Zeit des 12. Jahrhunderts. Fiir die erste Hilfte
des 13. Jahrhundert haben wir bereits die Rheinauer Handschrift. Und
Goffredo da Bussero (ca. 1220-1290) spricht in seinem Liber notitiae
Sanctorum Mediolani ausdriicklich davon, daB in Disentis das Leben
der beiden Heiligen gelesen werden konne (ibi potest legi uita eorum) 2.
Man wird daher summarisch auf ca. 1200 datieren dirfen.

Wer war der Verfasser ? Ohne Zweifel ein Mdnch von Disentis
wie sich aus dem Inhalte, der Beniitzung der Dialoge Gregors d. Gr.,
der Sequenzen und Hymnen auf die hl. Placidus und Sigisbert ergibt.
Und zwar war der Verfasser wirklich ein Theologe, wie die vielen Schrift-
zitate belegen. Besonders ist ja auch die Einleitung, die das Wirken
der Heiligen nur als Ausstrahlung der gottlichen Weisheit betrachtet,
bezeichnend, ferner die genaue Unterscheidung, daf3 die Kirchen zuerst
Gott und dann erst den Heiligen gewidmet sind (ecclesiam ad honorem
Dei construxisse Lekt. I. in honorem Dei et beate Marie construxit
oratorium Lekt. III). Doch erweist sich anderseits der Verfasser doch
nicht von der Philosophie und Theologie der Vorscholastik beriithrt, wie
das im 12. Jahrhundert sonst deutlich spiirbar ist 8. Unser Hagiograph
gehort noch zum Zeitalter der frithmittelalterlichen Bibeltheologie.
Seine ganze Vita koénnte ebenso gut im 10./11. Jahrhundert und noch
frither verfaBt worden sein. Ja, seine hagiographischen Ausdriicke sind
ja fast alle der ilteren Literatur entlehnt, den Stil der Martyrologien,
der Viten der hl. Kolumban usw. Dadurch erhielt die ganze Erzih-
lung gewollt den Eindruck einer dlteren frithmittelalterlichen Passio,
die ihrerseits wieder in Zusammenhang mit den frithchristlichen Marty-
rerakten stehen will. Etwas dhnliches gilt ja auch von der Vita Gre-
gorii VII. des 11. Jahrhunderts. Hier wie dort sind Ausdriicke wie bea-
tissimus papa und vir Dei charakteristisch . Dazu kommen in unserem
Texte die Bezeichnungen Passio (Titel) und gesta sanctorum (Lekt. I1.)
sowie martyr Domini (Lekt. VIIL).

Was nun die hisforischen Kenntnisse anbelangt, so ergibt sich klar,
daB unser Verfasser weder das Tellotestament von 765 noch die Otto-
nenurkunden von 960, 976 und 993 irgendwie durchgelesen hat. Er

I. MiiLLER, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 80, 107-108.
MAGISTRETTI-VILLARD, Liber notitiae Sanctorum Mediolani 1917, col. 310.
Liber Floridus, S. 303-304. Vgl. auch J. pE GHELLINCK, Littérature latine
au moyen-ige 2 (1939) 150 iiber die Tugendkataloge der Hagiographen.

4 Liber Floridus, S.125-126, dazu S. 128 zum Begriff Passio.

(I &I

262



berichtet einfach treuherzig die miindliche Klostertradition, die indes
durch die liturgisch-kirchlichen Quellen stets gestiitzt und gespeist
wurde (Sequenzen, Necrologium, Mirakelbuch usw.). Daher der un-
glickliche Anachronismus, dall er einerseits Praeses Victor als Vater
Tellos (765), anderseits wieder als Zeitgenossen Kolumbans (1 615)
ansieht. Unheilvoll ist die Vermengung der Klostergriindung des hei-
ligen Ursizin im 8. Jahrhundert mit der Klosterrestauration durch
Abt Victor nach dem Barbareneinfall von ca. 940. Aber die sach-
lichen Nachrichten sind im allgemeinen vertrauenerregend. Besonders
wundergliubig ist der Verfasser iibrigens nicht. Zwar nimmt er die
Kephalophorenlegende ohne weiteres an, indes doch nicht jene Szene,
in welcher der hl. Placidus von einer Frau das Kopftuch zum Ein-
wickeln des Hauptes verlangt haben soll. Ebenso macht er durch
sein fertur Vorbehalte an der Tradition, wonach der hl. Kolumban in
Ursern eine Kirche gebaut habe. Das erweckt Vertrauen zum ganzen
Berichte. Wir diirfen weder in einem allgemeinen Skeptizismus alles
einfach ablehnen, noch in naiver Leichtgliubigkeit alles schlechthin
verwerfen. Auch geht es nicht an, die ganze Passio rundweg als legen-
darischen Bericht abzulehnen, denn was legendenhaft ist, macht nur
einen sehr geringen Teil aus (Kephalophorenlegende). Legendarische
und hagiographische Quellen sind oft miteinander vereinigt, nicht aber
identisch und daher so genau als moglich zu scheiden.

War der Verfasser Rdtoromane, d. h. ein riatoromanischer Mdnch
des sonst stark germanisierten Klosters 7 Wir méchten es vermuten,
sichere Belege stehen aber nicht dafiir ein. Am meisten scheint jener
Gegensatz fiir einen Rétoromanen zu sprechen, der zwischen der Land-
schaft Ursern und Disentis und besonders zwischen den Leuten beider
Talschaften in der Passio mit aller Deutlichkeit hervorgehoben wird.
Wahrscheinlich spielt hier das bereits walserisch gewordene und daher
auch unabhingigere Ursern eine Rolle.

Durchgehen wir noch das Wortmaterial der Passio. Wenn sie
jeweils Sigibert statt Sigisbert schreibt, so beweist das gar nichts, denn
gerade diese Form findet sich im ganzen mitteleuropiischen Gebiete,
im Territorium von Orléans und Paris, Mainz und Lorsch, St. Gallen
und Verona!. Die klosterlichen liturgischen Quellen verwenden im
10.-11. Jahrhundert beide Formen, Sigibert wie Sigisbert 2. Die Passio

1 E. FOrsSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 1900, Sp. 1320-21.
2 Klostergeschichte, S. 255, 257, 258, 261. Die Anfinge von Disentis 1931,

263



erwihnt weiter Reciarum montana (Lektion II.) Vielleicht moéchte
man darin eine Erinnerung daran sehen, da8 das Biindner Oberland,
sicher urkundlich seit dem 14. Jahrhundert, Montana bezw. Miintinen
hieB*. Aber erstens handelt es sich hier wohl um ganz Ritien, wie
das Attribut Reciarum besagt. Dann kommt das Wort auch sonst
in den mittelalterlichen Dokumenten allgemein vor 2. Das verdankt
der Ausdruck nicht zuletzt dem Umstande, daBl montana nicht weniger
als 25 mal in der Heiligen Schrift selbst steht (vgl. bes. Luc. 1, 39
und 65) 3. Mithin finden wir lexikographisch keinen Anhaltspunkt
fiir die rdtoromanische Herkunft des Verfassers.

Wenn man schlieBlich iiber unsern Hagiographen noch eine Hypo-
these aufstellen will, so wird man seine geistige Heimat mehr nach
Chur-St. Gallen verlegen, und zwar deshalb, weil er die Ungarn als die
Horden ansieht, die das Kloster Disentis zerstorten. Das erinnert doch
stark an das ostschweizerische und siiddeutsche Gebiet, wo die Ungarn
wirklich die Reichenau bedrohten und St. Gallen heimsuchten (926).
Spater schlug sie Otto I. 955 auf dem Lechfelde® Die Klosterge-
schichte und Klostertradition von St. Gallen mag irgendwie auch den
Disentiser Ménch beeinflul3t haben.

8. Die kolumbanische Tradition

Die Passio beginnt mit dem hl. Kolumban, der zur Zeit des Papstes
Gregor (590-604) und des Konigs Agilulf (590-616) seine irische Heimat
verlieB und den Kontinent durch sein Beispiel erhellte. Man kann den
Satz so interpretieren, als ob der hl. Kolumban zur Zeit Gregors und
Agilulfs bereits in unseren Gegenden gewirkt hitte und diirfte dann
mit P. E. Martin einen Anachronismus annehmen, da der Heilige erst

S. 112, Acta Murensia, ed. M. Kiem, S. 57 (= Quellen zur Schweizer Geschichte
111, 1883).

1 A, KUBLER, Die romanischen und deutschen Ortlichkeitsnamen des Kantons
Graubiinden 1926, nr. 1166. J. C. MuorH, Amterbiicher des Bistums Chur 1897
Register.

2 MGH Scriptores rer. merow. IV (1902) 261, 478 Viten des 8./9. Jh.
(Emmeran und Gallus). Dazu DucanNcg, Glossarium V (1885) 512. E. HABEL,
Mittellateinisches Glossar 1931, Sp. 246 und MEYER-LUBKE W., Romanisches
etymologisches Worterbuch 1935, nr. 5666-5667. KUBLER, nr. 1166.

3 In diesem Sinne J. EgLi, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. 1909,
S.109.

4 Ekkeharti Casus S. Galli, cap. 51 ff.,, ed. MEvEr v. KnoNaU. St. Galler
Mitteilungen 15./16 (1877) 193 ff. Vgl. auch den Wiborada-Hymnus in Zeitschrift
fiir Schweiz. Kirchengeschichte 1951, S.109{.

264



610-612 in Bregenz und iiberhaupt in unseren Landen war!. Indes
muB man das keineswegs so deuten, denn die Passio betont den chrono-
logischen Ansatz zundchst ja nur fiir das Verlassen seiner Heimat
(Columbanus relinquens), wofiir das Datum 590 stimmen diirfte. 591
befand sich der groBe Ire in den Vogesen 2. Weiter 148t die Passio
den nordischen Missiondr in Rétien wirken (Reciarum montana) und
in Zusammenhang damit nach Ursern gehen, dall ein Teil von Rétien
darstellt. Nun gehorten aber der Ziirichgau und die Innerschweiz nie zu
Ritien, da der Arboner Forst bzw. Pfyn (= ad fines) und die March
(= Marca Raeciae) die Grenze bildete ®. Es scheint also, daB unser
Hagiograph entweder eine irrige Vorstellung vom alten Ritien hatte
oder dann wirklich damit den Aufenthalt in Bregenz und alles, was
dazu gehort, im Auge hat. Bregenz gehorte bekanntlich zu Ritien,
genauer zur siidlichen Raetia prima. Wahrscheinlich aber meint der
Verfasser der Passio doch nur Ziirichgau und Innerschweiz und laBt
daher wohl von dorther Kolumban, Gallus und Sigisbert nach Ursern
gehen und wieder zuriick iiber Uri und dann nach Schwaben ziehen,
worunter sichtlich Bregenz gemeint ist. Im Itinerar des Heiligen bedeu-
tet diese Fahrt eine Extratour. Man bedenke, dafl der Weg iiber den
Vierwaldstittersee nach Uri fithrte, das noch 731/732 « fast das Ende
der Welt » bedeutet, in welches der Reichenauer Abt Eddo verbannt
wird . Dann hitte St. Kolumban den wenig begangenen Weg iiber den
Bizberg benutzt und wire dann ausgerechnet wieder tiber den gleichen
Berg und das Tal der Rheul3 zuriickgegangen. Jedermann frigt sich,
warum denn gerade dieser Abstecher zu diesem Hochtal in den zen-
tralen Alpen ? Den offenbaren Anhaltspunkt dieser Missionsreise bot
der Passio die Kolumbanskirche in Ursern, welche der Verfasser erwihnt,
deren personliche Griindung durch den irischen Abt unser Hagiograph
aber doch in Frage zieht (ecclesiam ad honorem Dei construxisse fertur).
Der Verfasser lehnt den volkstiimlichen Schlul vom Patrozinium auf
die Anwesenheit des Heiligen ab® Schon bedeutend plausibler wire

1 Mélanges F. Lot 1925, S.522. MGH Script. rer. merv. 4 (1902) 11-12.

2 MGH Script. rer. merv. 4 (1902) 3. Ausfuhrlicher dariiber J. ]J. Laux,
Der hl. Kolumban 1919, S. 26, 273.

3 HowaLD-MEYER, Die rOomische Schweiz 1940, S. 363-364. F. STAHELIN,
Die Schweiz in romischer Zeit 1948, S. 113-114.

% Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft. Urkunden I,
1933, nr. 4.

¥ Niheres Disentiser Klostergeschichte I (1942) 43, 55. Der Kult des hei-

ligen Kolumban kam vom Frankenreiche her auch in pirminische Kléster. Mélanges
Colombaniens 1951, S .260 ff.

265



es, wenn ein Genosse Kolumbans diesen in dem Augenblicke verlassen
hitte, als er seine Schritte den Alpen zu wandte, um nach der
Lombardei zu gehen (Bobbio). Chronologisch- und geographisch stiinde
da dem Wege Sigisberts iiber Chur-Ilanz nichts im Wege !.

Neuerdings hat man wieder auf die Verbriiderung zwischen Disen-
tis und Bobbio von 846 hingewiesen, und das als Beleg fiir die « kolum-
banische Tradition » vorgeschlagen 2. Es handelt sich aber hier nicht
einzig um diese zwel Kloster, sondern um eine Confraternitit, die in
erster Linie St. Gallen als Initiant mit Bobbio schloB. Sie stellte iibri-
gens nur die Erweiterung der fritheren dhnlichen Verbriiderung zwischen
St. Gallen und Reichenau (800) dar 3. Der Hauptachse St. Gallen-Bobbio
schlossen sich auch zwei andere Kldster an, Disentis und Schienen
(bei Radolfszell). Disentis war der gegebene geographische Stiitzpunkt
zwischen St. Gallen und Bobbio. Dies umso mehr, als zwischen Disentis
und Bobbio wiederum Bischof Amalrich von Como (843, 848), ein
Monch von Bobbio, die Verbindung stdrkte und erleichterte*. Von
Como ging es iiber Mailand und Piacenza nach Bobbio. Schienen war
um 800 gegriindet worden, verbriiderte sich aber erst jetzt mit der
Reichenau, unter welche es schon um 900 endgiiltig kam ® Grund-
sitzlich kénnen wir aus den Verbriiderungen keine gemeinsame Filia-
tionen konstruieren, sonst kimen wir ja zu ganz merkwiirdigen Schliissen
und Anachronismen. So miite man ja auch Schienen mit Bobbio ver-
binden usw. Der langobardische EinfluB in den Stukkaturen von Disen-
tis erklart sich durch die LukamnierstraBe, an der so viele Kloster-
und Priesterkapitel lagen, geniigend ®.

Die ganze Verbindung Sigisberts mit St. Kolumban ist aus ver-
schiedenen gewichtigen Griinden zweifelhaft. Die ausfithrliche Vita
S. Columbani des Jonas im 7. Jahrhundert und die verschiedenen Gallus-

1 So schon MARTIN, in Mélanges Lot 1925, S.522. D. Germain Morin
schlug fir den Weg Kolumbans das Etschtal vor. Klostergeschichte, S. 41. Der
dort angegebene Synchronismus mit Gregor d. Gr. (f 604) ist ein Irrtum, wie
D. Morin selbst nocht bemerkte.

2 E. PoescHiL, Kunstdenkmiler von Graubinden 5 (1943) 26.

3 MGH Libri Confraternitatum 1884, S. 142.

4 Crrorira C., Codic diplomatico di Bobbio 1, (1918) 28, 146, 160. Amalrich
hatte auch als Abt von Bobbio Beziehungen zu St. Gallen bzw. Wangs. Schiel3
Tr., Urk. zur Entstehung der Eidgenossenschaft 1 (1933) 10-11, nr. 11 zu 844 (?)
Dazu CiporLra S. 159-161.

5 Kultur der Abtei Reichenau 1925, S. 66-67, 112. A. Hauck, Kirchen-
geschichte Deutschlands 1912, S. 583.

¢ Klostergeschichte, S. 56 ff.

266



viten des 8./9. Jahrhundert berichten gar nichts davon. Ebenso wenig
die alten liturgischen Quellen iiber St. Placidus und Sigisbert, nimlich
die zweil Sequenzen aus dem 10. Jahrhundert und die vier Hymnen
aus dem 10./11. Jahrhundert. Auch die Disentiser Liturgie des 12. Jahr-
hundert im Cod. Sang. 403 14Bt gar keinen ndheren Zusammenhang mit
dem hl. Kolumban zu. Erst Ekkehard IV. (} ca. 1060) fing in einer
seiner Dichtungen an, die beiden Disentiser Heiligen zu den Schiilern
Kolumbans zu zihlen. Dazu kommt noch, dal der Name Sigisbert
offensichtlich als frinkisch und nicht als irisch angesehen werden muB.
SchlieBlich kann man auch leicht erkliren, warum der Disentiser Hei-
lige zu der Jiingerschaft Kolumbans kam. Da er vom EinfluBkreis
eines frinkischen Kolumbanklosters beriihrt war, ergab sich von selbst,
dall man ihn von einem indirekten zu einem direkten Schiiler des
groflen Asketen machte. Etwa 25 Heilige sind so irrigerweise zu engeren
Nachfolgern Kolumbans und Soéhnen Irlands gestempelt worden .

Ein eigenes Argument in dieser Hinsicht bildet auch Praeses Victor
der um 720 lebte und als Mdrder des hl. Placidus gelten darf, womit
wiederum die kolumbanische Tradition erledigt wird. Das Bild, das
die Passio von Victor entwirft, pat gut zu dem, was die Sequenzen
und Hymnen des 10./11. Jahrhundert von ihm berichten, und auch
zu dem Uberfall, den er nach der Vita S. Galli des 9. Jahrhundert auf
St. Gallen machte. Einen andern Victor kennen wir nicht 2. Unsere
Passio betont ja auch, daB Bischof Tello just der Sohn dieses morderi-
schen Victors gewesen sei (Lekt.IX.). Der Hagiograph nennt zwar
Victor nicht ausdriicklich praeses, immerhin aber mit der identischen
Bezeichnung iudex (Lex.V. mit Bibelzitat und Lekt. VII.). Ahnlich
wie nun die alemanischen Quellen den ritischen praeses in den ihnen
bekannteren comes umwandelten, so formte die Passio den praeses in
den noch allgemeineren Titel eines Richters um. Tatsichlich gab es
ja auch im frithen Ritien einen iudex provincialis, der mit dem rector
provinciae gleichwertig war 3. Die Passio wollte einfach mit iudex den

1 1. Gougaup, Revue Bénédictine 1931, S. 296-302.

2 E. PoescHEL, Die Kunstdenkmailer von Graubiinden 5 (1943) 6 betrachtet
den Stammbaum der Victoriden im 7. Jh. als «nicht gesichert». Er mdéchte
irgend einen andern dieses Geschlechts als Gegner des hl. Placidus annehmen,
wogegen schon die Passio spricht. Der clarissimus proavus gehért jedenfalls ins
6. Jh. hinein, auch wenn wir das Jahrzehnt nicht genau angeben kénnen und
natiirlich noch weniger dessen Vornamen. Siehe Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte
1939, S. 338-342 und E. MEYER-MARTHALER, Ritien im frithen Mittelalter 1948,

S. 23, 25, 28, 33-34.
3 MEYER-MARTHALER, l.c., S. 30, 48-50.



hochsten Machthaber bezeichnen, wie ja auch der beigegebene Aus-
druck tyrannus nahelegt.

Neuerdings hat man einen Zwiespalt darin sehen wollen, daB Victor
einerseits im Verbriidderungsbuch von Reichenau (col. 465, 27) und
Pfiffers (col. 9, 5) «unter die groBten Wohltiter » gezdhlt wird, ja sogar
die Hauptmasse der im Testamente Tellos gennannten Giiter geschenkt
habe, anderseits aber doch in den liturgischen Quellen des 10./11. Jahr-
hunderts als « gottloser und nichtswiirdiger Tyrann » bezeichnet wird *.
Dagegen ist zu beachten, daBl Victor in den Libri Confraternitatum
immer nur mit Tello, also als Vater Tellos und daher erst spiter
erscheint. Nie finden wir beide getrennt, sodall man auf eine person-
liche Tat Victors schlieBen miilte, die dieser allein und zu seinen Leb-
zeiten vollzogen hitte. Dall aber Tello im Reichenauer Verbriiderungs-
buche steht, begreift sich ganz aus seiner Vermittlung zwischen St. Gal-
len und Konstanz, wo Sidonius, Abt von Reichenau, Bischof war 2.
In den Listen von Pfifers versteht sich der Eintrag umso mehr, als
dieses Kloster unmittelbar bei Chur lag und auch dem Bistum Chur
unterstand. Wir sehen hier ganz ab von eventuellen Schenkungen
Tellos an das Kloster Pfifers, die keineswegs negiert werden sollen.
Man darf {ibrigens die Nennung in den Verbriiderungslisten nicht iiber-
werten, stand doch mancher dort, der sonst wenig oder gar nichts fiir
das betreffende Kloster leistete. Die regierenden Dynasten wurden
einfach ad captandam benevolentiam eingeschrieben. Oft stand dahinter
nur eine Bitte um Gebet oder eine bescheidene Gabe oder ein Besuch ®.
Aber auch wenn Victor ein groBer Wohltiter der Reichenau oder von
Pfiafers gewesen wire, so wiirde das nicht viel dagegen sprechen. In
Reichenau fehlte auch Herzog Theobald im Verbriiderungsbuche nicht,
obwohl er 731 oder 732 Abt Eddo nach Uri verbannte *. Hier heiBt
es eben nicht « entweder-oder » sondern « sowohl-als-auch ».

Das beargwihnte « Zwielicht » ist geradezu ein gutes Zeichen fir
frithmittelalterliche Herkunft. Der michtige elsissische Herzog Eticho
lieB den hl. Abt Germanus von Granfelden, der sich fiir die Bauern
einsetzte, umbringen (7. Jahrh.). Und doch zeigte sich dieser zornige
und anmaBende Herzog wieder fiir groBe Impulse offen, weshalb er
zur Sithne die Kloster Ebersheimmiinster und Hohenburg stiftete. Seit

1 E. PoEscHEL, 1. c. 5 (1943) 6.

2 Zs. f. Schweizerische Geschichte 1939, S. 359-360.

3 Kultur der Abtei Reichenau 1925, S. 293, 1114.

i1 c. S. 58, Zs. . Schweiz. Geschichte, 1947, S. 153.

268



dem 12. Jahrhundert wird er als Heiliger bezeichnet. Seine Tochter die
hl. Odilia, errichtete zwei Kloster, sein Sohn Adalbert griindete Sankt
Stephan in Stralburg und stattete Honau reich aus!'. Das Thema
« Verbrecher und Heiliger » ist besonders interessant beim Konig Sigis-
mund (T 524), der seinen Sohn Sigrich téten liel und dafiir zur Sithne
das Kloster St. Maurice reich begabte. Von seinen Gegnern schlieBlich
ertrinkt, hinterlieB Sigismund den Ruf der Heiligkeit 2.

Praeses Victor erscheint eigentlich schon von Anfang an in der
Vita S. Galli des 9. Jahrhunderts als ein Mann mit Licht und Schatten.
Dort wird er uns einerseits als derjenige geschildert, an dessen Hof
der hl. Otmar herangebildet wird, anderseits aber als derjenige, der
St. Gallens Ruhm durch Entfithrung der Reliquien schmilern wollte.
Ubrigens berichtet ja auch die genannte Quelle selbst bei der Schil-
derung des sanktgallischen Uberfalls gar nicht so negative . Ahnlich
ist ja nun auch das Bild, das die Disentiser Quellen entwerfen. Einer-
seits gilt er als Morder des hl. Sigisbert, anderseits stiftete er selbst
und durch seinen Sohn Tello wieder sein Erbe fiir die klosterliche
Siedlung Sigisberts *. Objectiv war durch die FFamilienschenkung die
Schuld wieder gesithnt. Wenn die liturgischen Quellen einseitig nur
das Schlimme festhalten, so liegt das in der Natur der Sache. Sie
wollten einzig den Martyrer Placidus schildern, wozu ihnen Praeses
Victor nur als Antithese und Mérder diente. Aber das war eben nicht
der ganze Victor !

Die negative Seite war fiir die damalige Zeit wohl gar nicht so
belastend, weil dahinter politische Motive verborgen waren. Horen wir
H. Biittner : « Bei dem Vorgehen des Praeses Victor gegen St. Gallen
und gegen St. Placidus scheint mir eine offenkundige zeitliche und sach-
liche Parallele vorzuliegen mit dem Verhalten des alemannischen Her-
zogs gegeniiber Reichenau und Pirmin. Das Vordringen der Herrschafts-
anspriiche der frankischen Hausmeier, die Intensivierung dieses fran-

L' F. KieNer, Le Duc Etochon et les Etichonides. Etudes Alsatiques
1 (1946) 57-64. J. M. B. Crauss, Die Heiligen des ElsaB 1935, S. 36-37, 68-70.

* Lexikon f. Theologie und Kirche 9 (1937) 549-550.

3 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 74 : « Itaque comes correptus et domum
a famulis reportatus per multa tempora nimiis doloribus est agitatus, ut intelle-
geret saltim ex poena, quam superbe id cogitaverit, quod suis viribus effici
potuisse credebat.» Wire das Ende des Victor schlimm gewesen so wie die
Passio mitteilt, so hitte das ja dem Verfasser der Gallus-Vita ausgezeichnet in
seine Erzihlung gepaBt.

* Bindner Urkundenbuch I, S.21: quod ipse praecepit... patris mei
praecepta. Dariiber Schweiz. Zs. f. Geschichte 1952.

269



kischen Eingreifens in den Gebieten, die bis in die erste Hilfte des
8. Jahrhunderts in ganz loser Abhingigkeit vom Merowingerreiche gestan-
den hatten, stieB auf den Widerstand der ortlich fithrenden Gewalten.
DaBB gerade die Kloster davon betroffen waren, wie Reichenau oder
auch St. Gallen, ist keine Feindschaft gegen das Christentum, sondern
eine Abneigung dagegen, daB eine andere politische Kraft, eben die
karolingischen Hausmeier, sich iiber diese neuen Kl&ster geltend machte.
Daher das Vorgehen des Alemannenherzogs gegen Reichenau, daher
das Eingreifen Victors in St. Gallen, das er durch Transferierung in
seinen Machtbereich eingliedern wollte, daher Victors Vorgehen gegen
Placidus und den mit ihm in Verbindung stehenden Sigisbert. Und
man geht wohl nicht fehl, wenn man das Verhalten Victors nur als
einen Ausschnitt aus dem Gesamtgeschehen betrachtet, wie es sich in
gleicher Richtung auch bei dem bairischen Herzogtum zeigt, das in
Ablehnung der frinkischen Anspriiche eine Stiitze in Italien und beim
Papsttum sucht. Ritien hielt sich im 8. Jahrhundert offenbar noch
ziemlich vom frinkischen EinfluB frei und erst mit der Divisio setzt
der groBe Einbruch der frinkischen Staatsgewalt im Berg- und Strafen-
land Ritien ein und im AnschluB daran auch seine Offnung fiir Ein-
fliisse aus dem alemannisch-frinkischen Gebiet. »!

9. Die Kephalophorenlegende und der Heiligengrab

DaB} es sich hier nur um eine Legende, nicht um eine geschicht-
liche Tatsache handelt, dariiber sind sich alle Forscher einig?. Aus-
gangspunkt ist fiir Disentis wie wohl fuir alle anderen derartigen Erzih-
lungen die Vita der Pariser Heiligen Dionysius, Rusticus und Eleu-
therius. Das legt uns schon die Disentiser Allerheiligenlitanei nahe,
die im 12. Jahrhundert unmittelbar nach dem hl. Placidus gleich Sancte
Dionisi cum sociis eius anrief ®. Die erste Vita der Pariser Heiligen
aus dem 6./7. Jahrhundert sagt nur : amputatis capitibus adhuc puta-

1 Brief vom 24. Februar 1948. Dazu seine Darstellung in Zeitschrift fiir
Schweiz. Kirchengeschichte 1949, S. 25-26. Ahnlich BEYERLE im Jahresbericht
der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 1948, S. 28-29.

2 H. GUNTHER, Legenden-Studien 1906, S. 85, 97-105. Ders., Psychologie
der Legende 1949, S. 122-123. Giunther kannte offenbar die Passio nicht, sonst
hitte er nicht von einem Leintuch gesprochen, statt von einer Kopfbedeckung.
Vgl. weiter I. MULLER, Die Anfinge von Disentis 1931, S. 116-117 und Biindner
Monatsblatt 1940, S. 52-55 und weitere neuere Literatur bei C. MOHLBERG in
Zeitschrift fiir Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 5 (1943) 42.

8 Cod. Sang. 403, S. 178, dazu S. 610.

270



batur lingua palpitans domino confiteri. FFerner erwihnt sie eine Matrona
Catulla, welche die Leichen barg!. Schon niher dem Berichte unserer
Passio (Lektion VIII.) kommt die Vita der Heiligen, die Abt Hilduin
um 830 schrieb, deren Text vielfach wortlich oder sachlich dem Disen-
tiser Texte gleicht (Schiefdruck bedeutet etymologisch gleiche Worte)
Ad declaranda sancti martyrts et Galliarum primi sacerdotis merita
gloriosa, ut ... ipsius pateret trzumphus, maximus cunctos honor assi-
stens invasit ac lux ineffabilis cunctis resplenduit, et beatissimi Dionysii
se cadaver erexit sanctaque manu caput a corpore dolabra lictoris
truncatum angelico ductu gressum regente et luce coelesti dircumful-
gente pendulis coepit brachiis vectitare. Et facta est comes multitudo
coelestis exercitus exanimi eius corpori caput proprium ab ispo monte,
ubi fuerat decollatus, per duo fere millia deportanti usque ad locum,
In quo nunc... requiescit. ... novum, prius et inauditum miraculum,
exanime corpus viventis currere more, ... recto gressi incedere ...
angelico ministerio in modum wviventis ambulare. Darauf erkldrt sich
eine Larcia als Christin und wird ebenfalls Martyrin. Catulla aber rettet
die Uberbleibsel der Heiligen . Diese Erzihlung war dann der Aus-
gangspunkt fiir die Zircher Legende, die in der 2. Hilfte des 9. Jahr-
hunderts besonders die Hilfe der Engel ausfihrt : « Et ecce vox psallen-
tium angelorum et sanctorum audita est dicentium: in paradisum
deducant vos et cum gloria suscipiant vos martyres; et acceperunt
beatissima corpora eorum sua capita in manibus eorum... portantes
eam contra montem illum destros XL.» Wichtig ist hier die vermehrte
Erzihlung von den Ingeln, die an die Beerdigungsliturgie wortlich
ankniipft, und die Angabe der genauen Entfernung, auf welcher die
Heiligen ihr Haupt trugen 2.

Obwohl P. Rousset zwischen dem Ziircher Texte und der Passio
keine wortliche Verwandtschaft konstatieren kann, was in gewissem
Sinne richtig ist, finden sich doch sachliche Ubereinstimmungen . Wért-
lich geht unser Bericht freilich eher mit der Vita von Hilduin gleich.
Dadurch daB nun um 940 die Disentiser Heiligen nach Ziirich gefliichtet
wurden, und liturgische Beziehungen zwischen dem ritischen Kloster

1 MGH Auctores antiquissimi 4 (1885) 104.

2 PL 106, col. 47. Auch die St. Alban-Legende geht auf diesen Text zuriick :
corpus truncum, caput in manus suscipiens, angelico ductu in locum, ubi nunc
placide quiescit, deportavit. PL 124, col. 180.

3 1. MULLER, Die Anfinge von Disentis 1931, S.116. E. EGLOFF, im
Diaspora Kalender 1948, S. 62, 67.

4 Zeitschrift fiilr Schweiz. Geschichte 1938, S. 263.

271



und der Limmatstadt entstanden, wirkte die Ziircher Hagiographie und
durch sie wohl die Pariser Legende ein. Das wird aber erst im Ver-
laufe des 11./12. Jahrhunderts so gekommen sein. Die Sequenzen und
Hymnen des 10./11. Jahrhunderts wissen von der Kopftrigerlegende
noch gar nichts. Erst unsere Passio schildert sie ausfithrlich !.

Eine Einzelheit soll noch niher beleuchtet werden, das velamen,
welches die I'rau dem hl. Placidus gibt. Schon Rousset hat darauf
hingewiesen, daB im ganzen Mittelalter eine gewisse weibliche Kopf-
bedeckung in Ubung war?2 In Biinden war das weiBe Kopftiichlein
noch bis ins 19. Jahrhundert Brauch. Belege aus fritherer Zeit sehen
wir auch auf dem Schutzmantelbild des 15. Jahrhunderts in der Agatha-
kapelle bei Disentis und ferner auf den Bildern von St. Georg zu Rhi-
ziins aus dem 14. Jahrhundert®. Auf den Fresken von Miinster aus
karolingischer Zeit finden wir das Weib von Thekoa, das bei David
tiir Absalon um Gnade bittet, mit einem « weil verschleierten Kopf »*.
E. Poeschel, der darauf aufmerksam machte, mochte aber das Bild nicht
ohne weiteres fiir die heimisch-ritische Kostiimgeschichte verwerten, da
man immer auch mit typischen Vorbildern (exempla) rechnen muB.

Und nun zuriick zur Passio. In ihr fallen die Ausdriicke auf,
die sie fur die Reliquien der Heiligen verwendet. Sie spricht von der
memoria beati martyris, die Tello reich beschenkte, dann vom tumulus
martyris, in welchem Sigisbert Aufnahme fand (Lekt. IX.). Die Wun-
der geschehen ad sepulchrum beati martyris bzw. ad sepulchrum S. Pla-
cidi (Lekt. X.). Fiir sepulchrum in der Bedeutung Schrein haben wir
aber allgemein erst Belege des 15./16. Jahrhunderts. Also handelt es
sich hier um eine A7t Grab. Darum gebraucht ja auch der Bericht
nie die sonst fiir Reliquiare bezeichnenden Ausdriicke wie arca, scri-
nium, cista, sarcophagus, capsa usw.®. Wo war nun das Grab der
Klosterheiligen ? Zuerst erhielten sie sicher ein Bodengrab, dann wur-
den ihre Reliquien in der merowingischen Krypta in einem Reliquien-

1 Den Sarkophag des 9. Jh. méchte man bei der Erklirung der Kephalo-
phorenlegende nicht mehr einbeziehen, seitdem man zweifeln kann, ob iiberhaupt
hier St. Placidus dargestellt ist. Viele Griinde sprechen dafiir, daB es sich um
eine Szene aus dem Leben des hl. Martin handelt. Siehe IscHI, 1946, S. 84-85.

2 Zs. f. Schweiz. Geschichte 1938, S. 261.

8 P. N. CurTl, in Anzeiger f. Schweizerische Altertumskunde 1917, S. 122-140
und IscHi, 1921, S. 48-59.

4 ZEmpP-DURRER, Das Kloster St. Johann zu Miinster 1906-1910, S. 32 und
Taf. XXXI.

5 JoserH BrauN, Die Reliquiare 1940, S. 31-43,

272



schreine aufbewahrt. Als man um 800 die neue groBe Martinskirche
baute, kam die Krypta unter die neue Kirche, wurde indes mit dem
Schiffe in Verbindung gebracht und das « Grab» durch einen Uber-
bau kenntlich gemacht?!. Doch verbarg man im 11. Jahrhundert, wie
es scheint, den Sarkophag, indem man ihn entweder in den alten
Seitenstollen oder in den Gang vor dem runden Sakralbau versteckte.
Man furchtete, das Bistum Brixen, dem Disentis unterstellt wurde (1020),
konnte die Reliquien rauben. Immerhin blieb doch vielleicht die ganze
Anlage. Sicher wufite man damals immer noch genau, dall hier das
« Grab » der Heiligen war.

Daher sagt das Disentiser Brevier des 12. Jahrhunderts, daB3 in der
Klosterkirche die hl. Placidus und Sigisbert ruhen (qui in presenti
requiescunt ecclesia) *. Darum spricht die Passio immer von tumulus
und sepulchrum des hl. Placidus, worunter sie offensichtlich eine Art
Ehrengrab verstand. Ferner betont sie, dal die Leiber der Heiligen
(corpora) nach dem Ricktransport aus Ziirich in einem venusto locello
verwahrt worden seien (recondidit). Obwohl sonst seit dem 12. Jahr-
hundert locellus die Bedeutung eines Reliquienbehilters haben kann,
diirfte man hier aus dem Attribut venusto eher auf ein Grab schlieBen 3.

Unser Hagiograph erzihlt auch, daB3 der hl. Sigisbert den hl. Pla-
cidus iuxta oraculum beati Martini begraben habe (Lekt. VIII.). Offen-
sichtlich meint unsere Quelle damit die damalige Klosterkirche St. Mar-
tin II. (ca. 800/1685). Iuxta kann hier verschiedene Bedeutungen
haben : dicht neben oder unmittelbar an der Seite. Damit kénnte die
Nordseite der Martinskirche (also in oder vor der Peterskirche) gemeint
sein, aber auch die Siidseite, wo jedoch das offene Terrain begann,
und schlieBlich auch die Westseite. Diese letztere Richtung hat der
Verfasser im Auge, denn gerade hier war ja das « Grab » des hl. Placidus.
Unser Hagiograph betrachtete einfach die merowingische Krypta (bzw.
die erste Martinskirche) als eine Art Grabmonument, was sie auch

Bl

wirklich war.

1 So nach RaunN auch E. PoescHEL, Kunstdenkmaler des Kt. Graubiinden
5 (1943) 15-16.

2 Cod. Sang. 403, S.152. Dazu ein Hymnus des 10./11. Jh.: quorum hic
acceptissimas amplectimur reliquias. Disentiser Klostergeschichte I, S. 256, 258.

3 BrRAUN, S. 36.

18 273



10. Die Landschaftsschilderungen der Passio

Das Bezeichnendste der ritischen Lande und der Disentiser Umge-
bung sind die schneebedeckten alpinen Majestiten (Retiarum montana,
montibus circumdatum). Die Berge gehoren zwar von jeher zu den
literarischen Landschaftsschilderungen, angefangen von den Metamor-
phosen des Appuleius bis zum Rolandsliede des 12. Jahrhunderts!.
Hier jedoch drangte sich deren Erwihnung von selbst auf. Etwa um
die gleiche Zeit lieB man in der Abtei Engelberg auf dem groBen
Kreuze (um 1200) eine heimatliche Bergkette mit dem Titlis als Hinter-
grund fiir die symbolische Darstellung der Erde plastisch einzeichnen 2.

In seiner Landschaftsmalerei trigt aber unser Disentiser Ménch
die stirksten Farben auf, sobald er die Einsamkeit des Tales hervor-
hebt. Er kann fast nicht genug betonen, daB die Landschaft wirklich
ein desertum, eine Eindde, darstellt (Alpium deserta, vastae solitudinis
locum, infecundi pene deserti). Offensichtlich bewundert er den hl. Sigis-
bert, der sich soweit in diesen heremus vorgewagt hat (heremi amator).
Der Verfasser ging hier wie bei Ursern etymologisch vor und leitete
Desertina von desertum ab, was ganz richtig ist. Aber ein locus
desertus oder ein heremus bedeutet nicht immer eine Einode, sondern
oft bloB ein abgeschiedenes Land 3. Bei diesen Schilderungen der
Hagiographen wirkten eben auch Erinnerungen an die ersten Mdnchs-
viter der Wiiste und die frithesten Kloster mit*. Von Anfang an
diirfte die Disentiser Gegend wenigstens im Sommer nicht ganz unbe-
siedelt gewesen sein. Aber abgeschieden und siedlungsarm war diese
oberste Stufe des Rheines sicher, hebt dies doch schon ein St. Galler
Moénch des 9. Jahrhunderts hervor (Monasterium Desertinense a vici-
nitate Alpium vocabulum deserti trahens) .

Die Abgeschiedenheit muB aber doch nicht so groB gewesen
sein und so belastend gewirkt haben, denn unser Hagiograph ist fir

1 Colores 116.

* Hess Ienaz, Die Kunst im Kloster Engelberg 1946, S. 41. Ebenso freundl.
Mitt. P. Dr. EpHrEM OwmLIN. Die montes excelsi auch in der Vita S. Galli.
St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 15.

3 Klostergeschichte, S. 13, 40.

1 Man vergleiche Cassiodors Lob iiber Vivarium : secreta suavia... sunt
enim remota et invitantia eremi loca. PL 70, col. 1144. Ferner EUCHERIUS aus
Lyon, De laude heremi PL 50, col. 701, 703. Dazu die Viten der hl. Kolumban
und Gallus MGH Script. rer. merov. 4 (1902) 76, 83, 262, 319. Ebenso Marty-
rologium Notkeri PL 131, col. 1150 u. 1160 fiir Felix und Regula sowic Gallus.

5 MGH Libri Confraternitatum 1884, S. 142.

274



seine klosterliche Landschaft ganz begeistert. Auch hier geht das
Gemilde, das unser Monch entwirft, in Form und Farbe auf antike
Vorbilder zuriick, allein der AnlaB dazu lag sehr nahe. Der Begriff
des locus amoenus findet sich schon bei Homer und Theokrit, bei
Vergil und Ovid. Ihn fithrten dann im 11. Jahrhundert Ekkehard IV.
von St. Gallen und Sigisbert von Gembloux weiter. Im 12./13. Jahr-
hundert entwickelte sich dann die Beschreibung der «lieblichen Land-
schaft » zu eigentlichen neuplatonischen naturphilosophischen Betrach-
tungen, die schlieBlich auch auf Dante anregend wirkte®.

Zweifellos ist unser Verfasser von dieser hochgeistigen Richtung
nicht berithrt. Er schlieBt sich mehr der fritheren beschreibenden Art
an und zidhlt recht viele Naturschonheiten auf, so die umgebenden
Berge, die angenehme Ebene, die schattigen Wilder, die frischen Quellen
und den rauschenden Rhein. Es fehlen vom {iiberlieferten gewohnlichen
Paradigma nur noch die Blumen und Girten, Krauter und Bdume, der
sanfte Lufthauch und die liebliche Vogelstimme. Aber wir diirfen hier
keine erschopfende Beschreibung erwarten, weil das Thema ein hagio-
graphisches war. Und dann bot ja auch die hochalpine Gegend nicht
alle Naturreize in gleichem Mafle, man denke nur an die frither wohl
weniger zahlreichen Fruchtbiume. Als ergdnzendes Gegenstiick zu
unserem Texte mag die Naturschilderung des Engelberger Abtes Frowin
(t 1178) genannt sein, der zwar nicht in einem so milden Klima und
in einem so nach Siiden gedffneten Tale lebte, aber sein philosophisches
Thema gestattete es thm, mehr auf die Wilder mit ihren Linden,
Buchen und Eichen einzugehen und seine betrachtende Seele in die
Alpenflora und den Bergfrithling zu versenken 2.

Und nun zu den einzelnen Farben des Disentiser Bildes! Wohl
scheinen die Biindner Berge mehr den Charakter des Gewaltigen zu
haben, allein das ideale Landschaftsbild wird durch das Gegengewicht
der angenehmen Sallaplauna wieder hergestellt (montibus circumdatum,
sed aliquanta planicie gratum). Schon die antiken Darstellungen von
Plinius und Orosius, dann wieder die mittelalterlichen Schilderungen
von Wetti von St. Gallen im 9. Jahrhundert, Otto v. Freising und des
Rolandsliedes zu Beginn des 12. Jahrhunderts erwihnen immer wieder
die planities conspicua (latissima, libera, desiderabilis) die einfachhin

1 Colores 111-116 E. R. Curtius, Europaische Literatur und lateinisches
Mittelalter 1948, S. 189-206. Dazu G. Manz, Ausdrucksformen der lateinischen
Liturgiesprache bis ins 11. Jh. 1941, S. 63, nr. 43.

? Angelomontana 1914, S. 486.



neben Berg oder Wald zur schénen Gegend gehort!. Unsere Ebene
war, wie schon die Etymologie des Namens sagt (Silva plana), bewaldet.
Sie zdhlte zu dem groBen Disentiser Forst, der sich bis hinein ins
Tavetsch erstreckte und frither die Hohe von iiber 2150 m erklomm 2,
So ist es begreiflich, daB3 unser Ménch des 12. Jahrhunderts die Land-
schaft als dichtbewaldet und daher schattenreich bezeichnet (silvarum
opacitate condensum). Noch der Chronist Bundi (} 1614) erwdhnt die
« finsteren Wilder » 3. Obwohl auch das ein beliebter Topos war, so
iibernahm man doch in St. Gallen wie in Disentis und spiter in Ein-
siedeln diese Begriffe nicht ohne Grund. Entlehnt ist nur das lite-
rarische Gewand, nicht das Thema selbst 4.

Zur Ideal-Landschaft gehort auch seit Homer und Horaz eine erfri-
schende Quelle >. Was die Dichter des heien Siidens oft nur ertrium-
ten und ersehnten, das bot die Disentiser Landschaft in reicher Fiille
(fontibus amoenum), und damit machte sie iberhaupt erst das ILeben
in diesem Tale fiir Eremiten und Moénche moglich. Der Verfasser der
Passio dachte wohl an die wunderbare Quelle von Disla, dann aber
auch an die 6stlich und westlich des Klosters gelegenen Wasserbrunnen.
Auch Bundi (1 1614) bemerkte wieder, daB Disentis wohl eine « Ein-
ode » sei, aber «doch mit gueten Brunnen » % Ohne daB man damals
durch chemische Analysen den mineralischen und radioaktiven Gehalt
der Quellen feststellen konnte, wuBte man doch bereits die Qualititen
des Disentiser Wassers zu schitzen. Die Quellen ersetzen oft einen
FluB. Der hl. Gallus ergétzte sich an der Steinach und deren Reich-
tum an Fischen?. Ebenso erfreute sich unser Ménch am jungen wild-
frischen Rhein, der ja geradezu als ein Ruhmestitel fiir Gegend und
Kloster angesehen wird (Reni fluminis decursu preclarum). Ohne
Zweifel darum, weil er damals schon lange die Herzader des deut-
schen Reiches und dessen mittelalterlicher Kultur war. Seitdem Loth-
ringen unter Konig Heinrich 1. (} 936) endgiiltig zum Reiche gekom-
men war, bildeten die Rheinlande das Riickgrat des deutschen Kaiser-
tums. Hier lagen die politisch michtigen Stidte Mainz und Koln,

Colores 72-73, 113, 116. CurTIuUs, 203, St. Galler Mitteilungen 12 (1879) 18.
Klostergeschichte 12.
C. Decurtins, Die Klosterchronik des Abtes Bundi 1888, S. 23.
Colores 112 ff. CurTius 191 ff., St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 18. O. RiNG-
Horz, Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 653, 689 silva tenebrosa = Finsterwald.
5 CurTIius, 191 f.
6 C. DrcurTins, Die Klosterchronik des Abtes Bundi 1888, S. 23.
7 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 15.

=W =

276



Speyer und Worms. Die herrlichen romanischen Dome mit den kaiser-
lichen Grabstiitten fanden sich ebenfalls in diesen Stidten. Erst nach
dem Tode Friedrichs I. (+ 1190) wandten sich die Staufer in einsei-
tiger Weise Siiditalien zu'. Was unser Monch in seiner Passio sagen
wollte, das schrieb nach 6 Jahrhunderten Charles de Montalembert :
Durch das Kloster Disentis « war an seiner Quelle erobert und gesegnet
jener Rheinstrom, dessen Wasser nach und nach die Mauern so vieler
berithmter Heiligtiimer besptlten » 2.

Letztlich zieht unser unbekannter Benediktiner von Disentis den
Schlufl aus seiner Schilderung, indem er betont: «an diesem Orte
fand er die Erfillung seiner heiligen (Sehnsucht und) Liebe » (sanc-
tissimum sui amoris inveniens effectum). Der Verfasser schreibt dem
hl. Sigisbert jene Herzensgefithle zu, die er selbst hegte: in der ein-
samen Berglandschaft fand er sein Landschaftsideal. Papst Pius 1X.,
der als Bibliothekar von Mailand einst Disentis besuchte, driickte spiiter
bei einer vatikanischen Audienz in deutscher Sprache den gleichen
Gedanken aus: « Disentis ist eine monastische Gegend. »?

Die Begeisterung, die der Verfasser der Passio fiir seine Heimat
dullert, versteht sich erst recht, wenn man die Schilderung von Ursern
daneben hilt. Richtig zihlt unser Hagiograph dieses Hochtal zu Ritien
(in earum parte d.h. Reciarum), da es zur Disentiser Klosterherr-
schaft und mithin kirchlich und politisch zu Churritien gehérte. Unser
Dokument erwihnt erstmals in der Geschichte den Namen Ursaria.
Wir finden ihn nachher wieder 1203 und ferner 1234 in der gleichen
Form*. Albert von Stade bemerkt 1236-49, Ursare sei der lombar-
dische Name fiir den Elvelinus mons = St. Gotthard ®>. Unser Text
ist durchaus nicht dieser Ansicht und beweist, dal man zum min-
desten in Ritien und im Kloster, unter welchem Ursern stand, schlecht-
hin von Ursaria sprach.

Wie unser Hagiograph Disertina von desertum ableitet, so Ursaria
von ursus. Das widerspricht nicht der modernen Ansicht, die den
Namen Ursern aus einem vorrémischen, gallischen Namen Bitz, roma-
nisch Ursa, verkleinert Ursella, ableitet und darunter eine dimonische

1 Schon 804 kannte man das « heilige Koln» = sancta Agrippinensis urbs.
Revue d’'Histoire Ecclésiastique 29 (1933) 270.

2 Les moines d’Occident 2 (1860) 582.

3 6. Sept. 1929. Freundl. Mitt. P. Beat Winterhalter, Disentis.

4 Blitter aus der Walliser Geschichte 1950, S. 402, 409. Urner Neujahrs-
blatt 1925, S. 5, 9.

5 Tr. ScHiEss, Urkunden zur Entstehung der Eidgenossenschaft 1(1933), nr. 381.

277



Biarin verstand, die als Gottheit in der ReuB hauste!. Unser Theo-
loge des 12. Jahrhunderts sah eben nicht mehr den Umweg, auf dem
der Name, der offenbar frither noch heidnische Elemente in sich barg,
entstanden war. Und Biren gab es ja seit alter Zeit. Fiir Ende des
15. Jahrhunderts sind solche fiir Ursern nachgewiesen 2. Aber wenn
solche schon zu Zeiten des hl. Gallus in der Ostschweiz waren, wieviel
mehr im abgelegenen Ursern®. Von den Biren schlieSt aber unser
Moénch weiter auf das noch rauhe Klima (quae pro sui asperitate
Ursaria dicitur). Auch das ist belegt, sagt doch eine Urkunde von
1484 : «an soOlch wild stette »*. Unser Benediktiner betont iibrigens
gerade die asperitas Ursariae in bewuBtem Gegensatz zum locus amoe-
nus Desertinae. Es handelt sich um eine Kontrastschilderung, eine
Schwarz-WeiBB-Malerei, in welcher der Tadel Urserns das Lob von Di-
sentis bedeutet. Das ergibt sich besonders noch daraus, da3 unser Ménch
in offensichtlicher Entriistung die Ursener als feroces incolae, als wilde
(trotzige) Bewohner zu schelten wagt. Darin mag man die hochfeudale
Einstellung des Verfassers erblicken. Aber viel verstindlicher wire die
Bemerkung, wenn wir sie auf die Walser, die von der Furka her gekom-
men waren, beziehen diirfen. Die Antithese zwischen beiden entwickelte
sich bekanntlich sehr scharf ®. Die nationalen Gegensitze begannen all-
gemein im Abendland schon im 9./10. Jahrhundert, wenn auch nicht in
der iiberbetonten Art des nationalistischen 19. und 20. Jahrhundert é.

Wie dem auch sein mag, fiir unseren Hagiographen war die Ober-
alp nicht nur eine geographische, sondern mehr noch vélkisch-kulturelle
Scheide, welche die gesitteten Bewohner der bezaubernd schénen Disen-
tiser Landschaft von den barbarischen Menschen des wilden und kalten
Urserntales trennte. 7

1 J. U. HuBscuHMIED, Bezeichnungen von Gottern und Didmonen als FluB3-
namen 1947, S. 19-20.

? R. HoPPELER, im Jahrbuch fir Schweizer Geschichte 1905, S. 6.

3 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 16-17.

4 A. DEnier, Urkunden aus Uri 4 (1889), nr. 360.

5 Dariiber Zeitschrift fiir Schweiz. Geschichte 1936, S. 421-427. Dazu erginze,
daB Bifrun in seinem Neuen Testamente 1560 bei der Erklirung von Apostel-
geschichte 28, 2 Barbari mit gualzers = Walser identifiziert.

8 H. ZatscHEK, Das VolksbewuBtsein im Spiegel der Geschichtsschreibung
1937, S.12-18. Im Lichte dieser Zeugnisse nehmen sich verschiedene Bemer-
kungen der Vita S. Galli doch mehr national betont aus, so z. B. der Ausruf der
Alemannen : Isti Romani ingenuosi sunt oder die Betonung der gens nostra.
St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 53, 72 usw.

? Uber die in der Passio genannten Kirchen von Disentis wie von Ursern
siehe Schweiz. Zs. f. Geschichte 1952.

278



	Die Passio S. Placidi (ca. 1200)

