
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 46 (1952)

Artikel: Die Passio S. Placidi (ca. 1200)

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Passio S. Placidi (ca. 1200)

Von P. ISO MÜLLER

(Fortsetzung und Schluß)

6. Mittellateinische Eigentümlichkeiten

Als notwendige Ergänzung zu den klassischen Elementen der Passio

muß sich die Darstellung der mittellateinischen Bestände gesellen. Das

Latein entwickelte sich als Schrift- und Schulsprache im Mittelalter
zu dem eigenartigen Mittellatein, das weder als tote noch als lebende

Sprache gelten kann, sondern als Traditionssprache angesehen werden
muß. Es weist seine eigenen Formen und auch Qualitäten auf, die
heute erst recht erkannt werden 1.

Durchgehen wir die Lektionen unter diesem Gerichtspunkte :

Lektion I ; in turbas, d. h. beim Volke. Das Mittellatein scheidet bei

Praepositionen nicht genau zwischen Akkusativ und Ablativ. Vgl. in
terga — im Rücken. E. Habel, Mittellateinisches Glossar 1931, Sp. 187.

Lektion II ; cur praelibavimus. Im Mittellateinischen steht selbst bei
indirekten Fragesätzen manchmal der Indikativ. K. Strecker, Einführung
in das Mittellatein 1929. S. 26 ; pro sui asperitate. Wo das Klassische
das Reflexivpronomen überhaupt wegläßt, da setzt es das Spätlatein wie
dann besonders die romanischen Sprachen. B. Linderbauer, S. Benedicti
Regula monachorum 1922, S. 119 ; Strecker, S. 24. Ferner würde die
Formel pro sua asperitate lauten müssen. Das Mittellatein liebt gerne die

Partizipien, die hier durch relinquens und moratus vertreten sind. Linderbauer,

S. 133. Beachtung verdient der Passus : Sigiberto, tamquam bonus
operarius, ut augeret messem divinam, assumpto. Die zwei adverbialen
Bestimmungen des Vergleichs und der Absicht, die in den Ablativus absolutus

eingebaut sind, sprengen doch eigentlich den Zusammenhang. Diese

Art des Hyperbatons, welche die zusammengehörigen Glieder nur allzukühn

trennt, ist typisch für das Spätlatein und das Mittellatein. Linder-

1 Liber Floridus, S. 1-9 (Überblick).

» 257



bauer, S. 120. Colores, S. 79. Ferner fällt in dieser Lesung auch heremi
auf, das eigentlich etymologisch nur eremi lauten sollte. Strecker, S. 23.

Lektion III. In diesem Abschnitt fällt nur allgemein die Bevorzugung
des Partizips auf (desiderans, inveniens), dann auch die überhaupt im
ganzen Texte vorhandene Symmetrie, die sich in den vielen parallelen
Satzteilen zeigt z. B. in den vielen Atributen zu locum, dann wieder in
der Endstellung des Praedikates, was mit den Prädikatsreimen zusammenhängt.

Lektion IV. Die gleichen Beobachtungen wie bei der Lektion III.
Siehe factus, congaudentes, studens agere. cum afferebant fällt doch auf,
da hier eigentlich zur Bezeichnung des Gegensatzes eher der Conjunktiv
stehen sollte.

Lektion V. Bekanntlich setzte das Mittelalter oft die Aspiration, wo
sie nicht sein sollte, wofür hier honera statt onera Beleg ist. Vgl. oben
heremi Strecker, S. 23. Das altlateinische und mittelalterliche Adjektiv
enormis ist nicht so selten. E. Habel, Mittellateinisches Glossar 1931,
Sp. 130. Für den bekannten Wechsel vom e und i spricht extimplo statt
extemplo.

Lektion VI. Cum affligis ist durch das cum modale indicativum
bemerkenswert, das an sich klassisch auch richtig ist, aber doch für die
Neigung zum Indikativ, die wir schon oben (Lekt. II. und IV.) beobachtet
haben, bezeichnend sein dürfte. Auf die Vorliebe für die Partizipien (indu-
tus usw.) sei nochmals aufmerksam gemacht.

Lektion VII. Bemerkenswert sind die Partizipien wie insequentes,
comprehendentes, extat dedicata. Der Konjunctiv : ut bene ageret sagt
nicht viel, da er ein Zitat aus der Heilige Schrift darstellt. Gleich nachher
wendet der Verf. wieder den klaren und übrigens auch rein klassischen
Indikativ bei Temporalsätzen an (ut cognovit). In keiner Lektion ist
übrigens der so einfache, ja fast simplizistische parallele Satzbau so klar
und leicht zu erkennen wie gerade in unserem Abschnitt (Noluit intellegere

usw.). Bei actenus fehlt das etymologische h. Beachtenswert ist
ferner viridicus für veridicus. Im Gegensatz zu dem extimplo der
Lektion V. steht hier i für e in unbetonter Stellung.

Lektion VIII. Auffallend sind die sechsmaligen Partizipien,
angefangen von refulgens bis orans, die typisch mittellateinisch klingen. Für
diesen Stil legt auch das durch fünf Wörter getrennte Hyperbaton quan-
dam... feminam Zeugnis ab. Was den Modus betrifft, so verdient der
Ausdruck : comprobavit, quod viveret genannt zu werden. Man fragt sich,
ob hier nur der subjective Potentialis hervorgehoben werden oder ob der
Konjunktiv nur den cursus velox ermöglichen sollte (viveret comporbavit).

Lektion IX. Außer den beiden Partizipien arguens und pertimescens
gibt der Text keine besonderen Anhaltspunkte.

258



Lektion X. bietet keine mittellateinischen Formen ; im Gegenteil, es

fällt der klassische Gebrauch des ut consecutivum (ut ducerent et
confluèrent) auf.

Lektion XI. Das Bezeichnendste ist der Ausdruck infra muros, was
klassisch unterhalb der Mauern heißen würde, aber im Mittellatein schlankweg

für intra muros, innerhalb oder zwischen den Mauern gebraucht wird.
E. Habel, Mittellateinisches Glossas 1931, Sp. 196. K. Strecker, Einführung

in das Mittellatein 1929, S. 25. Typisch ist ferner in mane statt des

bloßen Ablativus temporis : mane. Daneben sind noch die Partizipien
transiens und inveniens zu erwähnen, dazu die umständliche Wendung :

ad inquirendum de loco, wo man statt des Gerundiums die
Gerundivkonstruktion erwartet (ad inquirendum locum).

Lektion XII. Keine nennenswerten Eigentümlichkeiten.

Unsere Übersicht ergibt, daß neben den klassischen Nachwirkungen

auch die mittellateinischen nicht fehlen, allein die letzteren
überwiegen keineswegs und verwischen den allgemein guten Eindruck der
lateinischen Sprachgebung nicht.

7. Zweck, Datierung, Verfasser

Zunächst hatte die Passio S. Placidi einen liturgischen Zweck,
indem sie ja für das Brevier bestimmt war. Das ergibt sich daraus,
daß der Text gerade in 12 Lektionen, wie das für große Feste mit
drei Nokturnen der Brauch war, eingeteilt ist. Bei einem Abschnitt
bringt die Rheinauer Handschrift noch die Ordnungszahl : VII, was
auf die siebente Lektion hindeutet. Merkwürdig aber ist nur, daß die

Passio als einheitliche Erzählung mit der Doxologie in der achten

Lesung schließt : per infinita secula seculorum. Amen. Darauf folgt
in der dritten Nokturn die Erzählung über das wunderbare Nachwirken
der Heiligen und über das Schicksal ihrer Reliquien, um wiederum

mit einer Doxologie (secula seculorum) zu schließen. Die Deutung dieses

Bestandes vermittelte uns der Engelberger Liturgiker P. Dr. Ephrem
Omnlin mit folgenden Hinweisen : « Anfänglich verwendete man zur
Mette sehr lange Lektionen. Abt Johann von Gorze (f 962) las
einmal in der 3. Lektion das ganze Buch Daniel1. Da die CluniazenseF

für ihre Psalmi familiäres (ausgedehnte Zusätze zum Officium) viel Zeit
brauchten, begannen sie die Lektionen des Hauptoffiziums mit der Zeit
stark zu kürzen. In einem vom Stabio beeinflußten St. Galler Brevier

1 S. Bäumer, Geschichte des Breviers 1895, S. 273, Anm. 7.

259



des 11. Jahrhunderts sind sie nur noch 15-20 Zeilen lang ; in dem

von St. Blasien befruchteten Engelberger Brevier (Cod. 42 von ca. 1200)

umfassen sie bloß noch 4-5 Zeilen. Auch das Disentiser Brevier des

12. Jahrhunderts bietet ähnlich kurze Lesungen 1. Da nun die Disentiser

Passio verhältnismäßig kurze Lesungen hat (ca. 10 Zeilen), darf
man mit der Datierung des verlorenen Originals kaum über 1100 hinauf

gehen.»
« Die Lesungen der Passio haben bis zum Brevier Pius V. (1568)

immer auch die erste Nokturn umfaßt. Im Cod. Engelbergensis 42

stehen sie durchwegs in der 1. und 2. Nokturn (offenbar St. Blasianer

Brauch) ; die dritte Nokturn hatte die Homilie zum Tagesevangelium.
Der ältere Brauch bestand darin, daß die Passio über alle 12 Lesungen

ging oder doch über 11, wobei die letzte de Evangelio war. Da die

Disentiser Passio nach der 2. und 3. Nokturn mit Amen schließt, könnte
die 3. Nokturn an sich ein späterer Nachtrag sein, ist aber eher für
Kirchen verfaßt, welche die Passio immer noch auf alle 3 Nokturnen
ausdehnten. Das wäre ein Fingerzeig, daß die Placidus-Passion eigens

für die Verbreitung des Placiduskultes hergestellt wurde und zwar so,
daß sie für alle Eventualitäten paßte. »

Zuerst sei kurz die Frage gestreift, ob die Lesungen der dritten
Nokturn, die also sicher ein Anhang waren, vom gleichen Verfasser

stammen. Weder bei der Reimprosa noch bei dem cursus haben wir
deutliche Zeichen für einen neuen Verfasser erkennen können. Das
Gleiche ist für die klassischen und mittellateinischen Eigenheiten zu

sagen. Jedoch ist klar, daß der Höhepunkt der ganzen Passio eben

in der 6-8. Lektion besteht, worauf sich überhaupt die formale Linie
wieder senkt, schon weil nicht mehr bewegte Themata zu erzählen,
sondern nur der historische Verlauf der Entwicklung darzulegen war.
Vermutlich wird also der gleiche Autor auch die Lesestücke der dritten
Nokturn verfaßt haben. Und wenn es ein anderer war, so schloß er
sich möglichst an den Stil des Vorgängers an. Wir betrachten also

die Passio als ein Ganzes.

Wie aber P. Ephrem Omlin sagt, sollte eben diese doppelte
Adaptierung für 8 und 12 Lesungen die Verehrung der beiden Heiligen
noch mehr fördern. Tatsächlich fällt ja der rednerische und predigthafte

Stil der Passio auf. Besonders das Exordium der ersten Lektion,
das den typischen älteren Invokationen anderer Werke nachgebildet

1 Cod. Sang. 403. I. Müller, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 81.

260



erscheint1. Heiligenleben beginnen oft mit chronologischen oder

genealogischen oder persönlichen Einleitungen2. Viten von solch
rhetorischer Art sind nicht so zahlreich. Dazu die anfängliche Bemerkung,
daß die Passio s. Placidi ad instructionem fidelium verfaßt sei, also

nicht so sehr für den Brevierbeter. Ferner nimmt sich der Ausdruck :

in manu illius (domini) nos et sermones nostri fast wie ein Stück
eines wirklichen Sermo aus. Weiter fallen auf die verschiedenen

Bemerkungen über die Schicksale der Reliquien und des Klosters, sodaß

man wirklich in der Passio auch propagandistische Zwecke vermuten
muß. Sie macht den Eindruck einer gut vorbereiteten Predigt vor
Klerikern und Scholaren und Rittern etwa am Feste des hl. Placidus.

Man bedenke, daß damals noch das Latein die höhere Umgangssprache
der gebildeten Welt war3. Auch vergesse man nicht, daß die
rätoromanische Volkssprache mit dem Latein noch eng verwandt erschien

und daß jener Mönch, der im gleichen 12. Jahrhundert eine alte
lateinische Predigt ins Rätoromanische übersetzen wollte, immer wieder in
die Sprache Latiums zurücksank und seinen Versuch nach wenigen
Zeilen aufgab *.

Hier müssen wir auf die Datierungsfrage eingehen. Schon P. Ephrem
Omlin hat aus den kurzen Lesungen geschlossen, daß das Ganze nicht
älter als um ca. 1100 datiert werden dürfe. In der Tat können wir
ja auch deshalb nicht ins 11. Jahrhundert gehen, weil der Verfasser

die genaueren Namen und den eigentlichen Verlauf der Klosterrestauration

des 10. Jahrhundert nicht anzugeben weiß. Er kennt weder

richtig die Barbaren, die das Kloster zerstört, noch sicher den König,
durch dessen Mühen die Abtei wieder hergestellt wurde. Die

Einbeziehung des hl. Kolumban in die Disentiser Geschichte, die zur Zeit
Ekkeharts IV. (j ca. 1060) stattfand oder schon stattgefunden hatte,
gibt ebenfalls einen Fingerzeig. Auffällig ist, daß auch das Disentiser
Brevier des 12. Jahrhunderts, welches das ganze Placidus-Offizium in
extenso aufweist, keine Passio oder etwas ähnliches bietet, sondern

1 L. Arbusow, Colores Rhetorici 1948, S. 97. E. R. Curtius, Europäische
Literatur und lateinisches Mittelalter 1948, S. 93 f. bes. 237, 244.

- MGH Script, rer. merov. 3 (1896 354 (Fridolin), 396 (Leonhard). A. Reinle,
Die hl. Verena 1948, S. 49. St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 1, 95 usw.

3 Liber floridus. Festgabe Paul Lehmann 1950, S. 2-6.
1 Gröber-Traube, Das älteste rätoromanische Sprachdenkmal. Sitzungsberichte

der Akademie der Wissenschaften, München, Jahrg. 1907, S. 71-96. Dazu
nun G. Jecker. Die Heimat des hl. Pirmin 1927, S. 23-26.

261



nur allgemeine Lesungen1. Vielleicht entstand eben unser Text eher
noch in der späteren Zeit des 12. Jahrhunderts. Für die erste Hälfte
des 13. Jahrhundert haben wir bereits die Rheinauer Handschrift. Und
Goffredo da Bussero (ca. 1220-1290) spricht in seinem Liber notitiae
Sanctorum Mediolani ausdrücklich davon, daß in Disentis das Leben
der beiden Heiligen gelesen werden könne (ibi potest legi uita eorum) 2.

Man wird daher summarisch auf ca. 1200 datieren dürfen.
Wer war der Verfasser Ohne Zweifel ein Mönch von Disentis

wie sich aus dem Inhalte, der Benützung der Dialoge Gregors d. Gr.,
der Sequenzen und Hymnen auf die hl. Placidus und Sigisbert ergibt.
Und zwar war der Verfasser wirklich ein Theologe, wie die vielen Schriftzitate

belegen. Besonders ist ja auch die Einleitung, die das Wirken
der Heiligen nur als Ausstrahlung der göttlichen Weisheit betrachtet,
bezeichnend, ferner die genaue Unterscheidung, daß die Kirchen zuerst
Gott und dann erst den Heiligen gewidmet sind (ecclesiam ad honorem
Dei construxisse Lekt. I. in honorem Dei et beate Marie construxit
Oratorium Lekt. III). Doch erweist sich anderseits der Verfasser doch
nicht von der Philosophie und Theologie der Vorscholastik berührt, wie
das im 12. Jahrhundert sonst deutlich spürbar ist 3. Unser Hagiograph
gehört noch zum Zeitalter der frühmittelalterlichen Bibeltheologie.
Seine ganze Vita könnte ebenso gut im 10./11. Jahrhundert und noch

früher verfaßt worden sein. Ja, seine hagiographischen Ausdrücke sind

ja fast alle der älteren Literatur entlehnt, den Stil der Martyrologien,
der Viten der hl. Kolumban usw. Dadurch erhielt die ganze Erzählung

gewollt den Eindruck einer älteren frühmittelalterlichen Passio,
die ihrerseits wieder in Zusammenhang mit den frühchristlichen Marty-
rerakten stehen will. Etwas ähnliches gilt ja auch von der Vita
Gregorii VII. des 11. Jahrhunderts. Hier wie dort sind Ausdrücke wie bea-

tissimus papa und vir Dei charakteristisch 4. Dazu kommen in unserem
Texte die Bezeichnungen Passio (Titel) und gesta sanctorum (Lekt. II.)
sowie martyr Domini (Lekt. VIII.).

Was nun die historischen Kenntnisse anbelangt, so ergibt sich klar,
daß unser Verfasser weder das Tellotestament von 765 noch die Otto-
nenurkunden von 960, 976 und 993 irgendwie durchgelesen hat. Er

1 I. Müller, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 80, 107-108.
2 Magistretti-Villard, Liber notitiae Sanctorum Mediolani 1917, col. 310.
3 Liber Floridus, S. 303-304. Vgl. auch J. de Ghellinck, Littérature latine

au moyen-âge 2 (1939) 150 über die Tugendkataloge der Hagiographen.
4 Liber Floridus, S. 125-126. dazu S. 128 zum Begriff Passio.

262



berichtet einfach treuherzig die mündliche Klostertradition, die indes

durch die liturgisch-kirchlichen Quellen stets gestützt und gespeist
wurde (Sequenzen, Necrologium, Mirakelbuch usw.). Daher der

unglückliche Anachronismus, daß er einerseits Praeses Victor als Vater
Tellos (765), anderseits wieder als Zeitgenossen Kolumbans (f 615)

ansieht. Unheilvoll ist die Vermengung der Klostergründung des

heiligen Ursizin im 8. Jahrhundert mit der Klosterrestauration durch
Abt Victor nach dem Barbareneinfall von ca. 940. Aber die
sachlichen Nachrichten sind im allgemeinen vertrauenerregend. Besonders

wundergläubig ist der Verfasser übrigens nicht. Zwar nimmt er die

Kephalophorenlegende ohne weiteres an, indes doch nicht jene Szene,

in welcher der hl. Placidus von einer Frau das Kopftuch zum
Einwickeln des Hauptes verlangt haben soll. Ebenso macht er durch
sein fertur Vorbehalte an der Tradition, wonach der hl. Kolumban in
Ursern eine Kirche gebaut habe. Das erweckt Vertrauen zum ganzen
Berichte. Wir dürfen weder in einem aligemeinen Skeptizismus alles

einfach ablehnen, noch in naiver Leichtgläubigkeit alles schlechthin
verwerfen. Auch geht es nicht an, die ganze Passio rundweg als
legendarischen Bericht abzulehnen, denn was legendenhaft ist, macht nur
einen sehr geringen Teil aus (Kephalophorenlegende). Legendarische
und hagiographische Quellen sind oft miteinander vereinigt, nicht aber
identisch und daher so genau als möglich zu scheiden.

War der Verfasser Rätoromane, d. h. ein rätoromanischer Mönch
des sonst stark germanisierten Klosters Wir möchten es vermuten,
sichere Belege stehen aber nicht dafür ein. Am meisten scheint jener
Gegensatz für einen Rätoromanen zu sprechen, der zwischen der
Landschaft Ursern und Disentis und besonders zwischen den Leuten beider
Talschaften in der Passio mit aller Deutlichkeit hervorgehoben wird.
Wahrscheinlich spielt hier das bereits walserisch gewordene und daher

auch unabhängigere Ursern eine Rolle.

Durchgehen wir noch das Wortmaterial der Passio. Wenn sie

jeweils Sigibert statt Sigisbert schreibt, so beweist das gar nichts, denn

gerade diese Form findet sich im ganzen mitteleuropäischen Gebiete,

im Territorium von Orleans und Paris, Mainz und Lorsch, St. Gallen

und Verona]. Die klösterlichen liturgischen Quellen verwenden im
10.-11. Jahrhundert beide Formen, Sigibert wie Sigisbert2. Die Passio

1 E. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch 1900, Sp. 1320-21.
2 Klostergeschichte, S. 255, 257, 258, 261. Die Anfänge von Disentis 1931,

263



erwähnt weiter Reciarum montana (Lektion II.) Vielleicht möchte
man darin eine Erinnerung daran sehen, daß das Bündner Oberland,
sicher urkundlich seit dem 14. Jahrhundert, Montana bezw. Müntinen
hieß 1. Aber erstens handelt es sich hier wohl um ganz Rätien, wie
das Attribut Reciarum besagt. Dann kommt das Wort auch sonst
in den mittelalterlichen Dokumenten allgemein vor2. Das verdankt
der Ausdruck nicht zuletzt dem Umstände, daß montana nicht weniger
als 25 mal in der Heiligen Schrift selbst steht (vgl. bes. Luc. 1, 39

und 65) 3. Mithin finden wir lexikographisch keinen Anhaltspunkt
für die rätoromanische Herkunft des Verfassers.

Wenn man schließlich über unsern Hagiographen noch eine Hypothese

aufstellen will, so wird man seine geistige Heimat mehr nach
Chur-St. Gallen verlegen, und zwar deshalb, weil er die Ungarn als die
Horden ansieht, die das Kloster Disentis zerstörten. Das erinnert doch
stark an das ostschweizerische und süddeutsche Gebiet, wo die Ungarn
wirklich die Reichenau bedrohten und St. Gallen heimsuchten (926).

Später schlug sie Otto I. 955 auf dem Lechfelde4. Die Klostergeschichte

und Klostertradition von St. Gallen mag irgendwie auch den

Disentiser Mönch beeinflußt haben.

8. Die kolumbanische Tradition

Die Passio beginnt mit dem hl. Kolumban, der zur Zeit des Papstes
Gregor (590-604) und des Königs Agilulf (590-616) seine irische Heimat
verließ und den Kontinent durch sein Beispiel erhellte. Man kann den
Satz so interpretieren, als ob der hl. Kolumban zur Zeit Gregors und
Agüulfs bereits in unseren Gegenden gewirkt hätte und dürfte dann
mit P. E. Martin einen Anachronismus annehmen, da der Heilige erst

S. 112. Acta Murensia, ed. M. Kiem, S. 57 Quellen zur Schweizer Geschichte
III, 1883).

1 A. Kübler, Die romanischen und deutschen Örtlichkeitsnamen des Kantons
Graubünden 1926, nr. 1166. J. C Muoth, Ämterbücher des Bistums Chur 1897
Register.

2 MGH Scriptores rer. raerow. IV (1902) 261, 478 Viten des 8./9. Jh.
(Emmeran und Gallus). Dazu Ducange, Glossarium V (1885) 512. E. Habel,
Mittellateinisches Glossar 1931, Sp. 246 und Meyer-Lübke W., Romanisches
etymologisches Wörterbuch 1935, nr. 5666-5667. Kübler, nr. 1166.

3 In diesem Sinne J. Egli, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. 1909,
S. 19.

4 Ekkeharti Casus S. Galli, cap. 51 ff., ed. Meyer v. Knonau. St. Galler
Mitteilungen 15./16 (1877) 193 ff. Vgl. auch den Wiborada-Hymnus in Zeitschrift
für Schweiz. Kirchengeschichte 1951, S. 109 f.

264



610-612 in Bregenz und überhaupt in unseren Landen war1. Indes
muß man das keineswegs so deuten, denn die Passio betont den

chronologischen Ansatz zunächst ja nur für das Verlassen seiner Heimat
(Columbanus relinquens), wofür das Datum 590 stimmen dürfte. 591

befand sich der große Ire in den Vogesen 2. Weiter läßt die Passio

den nordischen Missionär in Rätien wirken (Reciarum montana) und
in Zusammenhang damit nach Ursern gehen, daß ein Teil von Rätien
darstellt. Nun gehörten aber der Zürichgau und die Innerschweiz nie zu
Rätien, da der Arboner Forst bzw. Pfyn ad fines) und die March

Marca Raeciae) die Grenze bildete3. Es scheint also, daß unser

Hagiograph entweder eine irrige Vorstellung vom alten Rätien hatte
oder dann wirklich damit den Aufenthalt in Bregenz und alles, was
dazu gehört, im Auge hat. Bregenz gehörte bekanntlich zu Rätien,

genauer zur südlichen Raetia prima. Wahrscheinlich aber meint der

Verfasser der Passio doch nur Zürichgau und Innerschweiz und läßt
daher wohl von dorther Kolumban, Gallus und Sigisbert nach Ursern

gehen und wieder zurück über Uri und dann nach Schwaben ziehen,

worunter sichtlich Bregenz gemeint ist. Im Itinerar des Heiligen bedeutet

diese Fahrt eine Extratour. Man bedenke, daß der Weg über den

Vierwaldstättersee nach Uri führte, das noch 731/732 « fast das Ende
der Welt » bedeutet, in welches der Reichenauer Abt Eddo verbannt
wird 4. Dann hätte St. Kolumban den wenig begangenen Weg über den

Bäzberg benutzt und wäre dann ausgerechnet wieder über den gleichen

Berg und das Tal der Rheuß zurückgegangen. Jedermann fragt sich,

warum denn gerade dieser Abstecher zu diesem Hochtal in den
zentralen Alpen Den offenbaren Anhaltspunkt dieser Missionsreise bot
der Passio die Kolumbanskirche in Ursern, welche der Verfasser erwähnt,
deren persönliche Gründung durch den irischen Abt unser Hagiograph
aber doch in Frage zieht (ecclesiam ad honorem Dei construxisse fertur).
Der Verfasser lehnt den volkstümlichen Schluß vom Patrozinium auf
die Anwesenheit des Heiligen ab 5. Schon bedeutend plausibler wäre

1 Mélanges F. Lot 1925, S. 522. MGH Script, rer. merv. 4(1902)11-12.
2 MGH Script, rer. merv. 4 (1902) 3. Ausführlicher darüber J. J. Laux.

Der hl. Kolumban 1919, S. 26. 273.
3 Howald-Meyer, Die römische Schweiz 1940, S. 363-36V F. Stähelin,

Die Schweiz in römischer Zeit 1948, S. 113-114.
4 Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft. Urkunden 1,

1933, nr. 4.

' Näheres Disentiser Klostergeschichte I (1942) 43, 55. Der Kult des

heiligen Kolumban kam vom Frankenreiche her auch in pirminische Klöster. Mélanges
Colombaniens 1951, S .260 ff.

265



es, wenn ein Genosse Kolumbans diesen in dem Augenblicke verlassen

hätte, als er seine Schritte den Alpen zu wandte, um nach der
Lombardei zu gehen (Bobbio). Chronologisch- und geographisch stünde
da dem Wege Sigisberts über Chur-Ilanz nichts im Wege l.

Neuerdings hat man wieder auf die Verbrüderung zwischen Disentis

und Bobbio von 846 hingewiesen, und das als Beleg für die « kolum-
banische Tradition » vorgeschlagen 2. Es handelt sich aber hier nicht
einzig um diese zwei Klöster, sondern um eine Confraternität, die in
erster Linie St. Gallen als Initiant mit Bobbio schloß. Sie stellte übrigens

nur die Erweiterung der früheren ähnlichen Verbrüderung zwischen
St. Gallen und Reichenau (800) dar 3. Der Hauptachse St. Gallen-Bobbio
schlössen sich auch zwei andere Klöster an, Disentis und Schienen

(bei Radolfszell). Disentis war der gegebene geographische Stützpunkt
zwischen St. Gallen und Bobbio. Dies umso mehr, als zwischen Disentis
und Bobbio wiederum Bischof Amalrich von Como (843, 848), ein
Mönch von Bobbio, die Verbindung stärkte und erleichterte4. Von
Como ging es über Mailand und Piacenza nach Bobbio. Schienen war
um 800 gegründet worden, verbrüderte sich aber erst jetzt mit der

Reichenau, unter welche es schon um 900 endgültig kam 5.

Grundsätzlich können wir aus den Verbrüderungen keine gemeinsame Filia-
tionen konstruieren, sonst kämen wir ja zu ganz merkwürdigen Schlüssen

und Anachronismen. So müßte man ja auch Schienen mit Bobbio
verbinden usw. Der langobardische Einfluß in den Stukkaturen von Disentis

erklärt sich durch die Lukamnierstraße, an der so viele Klöster-
und Priesterkapitel lagen, genügend 6.

Die ganze Verbindung Sigisberts mit St. Kolumban ist aus
verschiedenen gewichtigen Gründen zweifelhaft. Die ausführliche Vita
S. Columbani des Jonas im 7. Jahrhundert und die verschiedenen Gallus-

1 So schon Martin, in Mélanges Lot 1925, S. 522. D. Germain Morin
schlug für den Weg Kolumbans das Etschtal vor. Klostergeschichte, S. 41. Der
dort angegebene Synchronismus mit Gregor d. Gr. (| 004) ist ein Irrtum, wie
D. Morin selbst nocht bemerkte.

2 E. Poeschel, Kunstdenkmäler von Graubünden 5 (1943) 26.
3 MGH Libri Confraternitatum 1884, S. 142.
4 CitollaC, Codic diplomatico di Bobbio 1, (1918) 28, 146, 160. Amalrich

hatte auch als Abt von Bobbio Beziehungen zu St. Gallen bzw. Wangs. Schieß
Tr., Urk. zur Entstehung der Eidgenossenschaft 1 (1933) 10-11, nr. 11 zu 844
Dazu Cipolla S. 159-161.

6 Kultur der Abtei Reichenau 1925, S. 66-67, 112. A. Hauck,
Kirchengeschichte Deutschlands 1912, S. 583.

6 Klostergeschichte, S. 56 ff.

266



viten des 8./9. Jahrhundert berichten gar nichts davon. Ebenso wenig
die alten liturgischen Quellen über St. Placidus und Sigisbert, nämlich
die zwei Sequenzen aus dem 10. Jahrhundert und die vier Hymnen
aus dem 10./11. Jahrhundert. Auch die Disentiser Liturgie des 12.

Jahrhundert im Cod. Sang. 403 läßt gar keinen näheren Zusammenhang mit
dem hl. Kolumban zu. Erst Ekkehard IV. (f ca. 1060) fing in einer
seiner Dichtungen an, die beiden Disentiser Heiligen zu den Schülern
Kolumbans zu zählen. Dazu kommt noch, daß der Name Sigisbert
offensichtlich als fränkisch und nicht als irisch angesehen werden muß.
Schließlich kann man auch leicht erklären, warum der Disentiser Heilige

zu der Jüngerschaft Kolumbans kam. Da er vom Einflußkreis
eines fränkischen Kolumbanklosters berührt war, ergab sich von selbst,
daß man ihn von einem indirekten zu einem direkten Schüler des

großen Asketen machte. Etwa 25 Heilige sind so irrigerweise zu engeren
Nachfolgern Kolumbans und Söhnen Irlands gestempelt worden1.

Ein eigenes x'Vrgument in dieser Hinsicht bildet auch Praeses Victor
der um 720 lebte und als Mörder des hl. Placidus gelten darf, womit
wiederum die kolumbanische Tradition erledigt wird. Das Bild, das

die Passio von Victor entwirft, paßt gut zu dem, was die Sequenzen
und Hymnen des 10./11. Jahrhundert von ihm berichten, und auch

zu dem Überfall, den er nach der Vita S. Galli des 9. Jahrhundert auf
St. Gallen machte. Einen andern Victor kennen wir nicht2. Unsere

Passio betont ja auch, daß Bischof Tello just der Sohn dieses mörderischen

Victors gewesen sei (Lekt. IX.). Der Hagiograph nennt zwar
Victor nicht ausdrücklich praeses, immerhin aber mit der identischen

Bezeichnung iudex (Lex. V. mit Bibelzitat und Lekt. VIL). Ähnlich
wie nun die alemanischen Quellen den rätischen praeses in den ihnen
bekannteren comes umwandelten, so formte die Passio den praeses in
den noch allgemeineren Titel eines Richters um. Tatsächlich gab es

ja auch im frühen Rätien einen iudex provincialis, der mit dem rector
provinciae gleichwertig war 3. Die Passio wollte einfach mit iudex den

1 L. Gougaud, Revue Bénédictine 1931, S. 296-302.
2 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler von Graubünden 5 (1943) 6 betrachtet

den Stammbaum der Victoriden im 7. Jh. als « nicht gesichert ». Er möchte
irgend einen andern dieses Geschlechts als Gegner des hl. Placidus annehmen,
wogegen schon die Passio spricht. Der clarissimus proavus gehört jedenfalls ins
6. Jh. hinein, auch wenn wir das Jahrzehnt nicht genau angeben können und
natürlich noch weniger dessen Vornamen. Siehe Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte
1939, S. 338-342 und E. Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter 1948,
S. 23, 25, 28, 33-34.

3 Meyer-Marthaler, 1. c, S. 30, 48-50.

267



höchsten Machthaber bezeichnen, wie ja auch der beigegebene
Ausdruck tyrannus nahelegt.

Neuerdings hat man einen Zwiespalt darin sehen wollen, daß Victor
einerseits im Verbrüderungsbuch von Reichenau (col. 465,27) und
Pfäffers (col. 9, 5) «unter die größten Wohltäter» gezählt wird, ja sogar
die Hauptmasse der im Testamente Tellos gennannten Güter geschenkt
habe, anderseits aber doch in den liturgischen Quellen des 10./11.
Jahrhunderts als «gottloser und nichtswürdiger Tyrann » bezeichnet wird l.
Dagegen ist zu beachten, daß Victor in den Libri Confraternitatum
immer nur mit Tello, also als Vater Tellos und daher erst später
erscheint. Nie finden wir beide getrennt, sodaß man auf eine persönliche

Tat Victors schließen müßte, die dieser allein und zu seinen
Lebzeiten vollzogen hätte. Daß aber Tello im Reichenauer Verbrüderungsbuche

steht, begreift sich ganz aus seiner Vermittlung zwischen St. Gallen

und Konstanz, wo Sidonius, Abt von Reichenau, Bischof war2.
In den Listen von Pfäfers versteht sich der Eintrag umso mehr, als
dieses Kloster unmittelbar bei Chur lag und auch dem Bistum Chur
unterstand. Wir sehen hier ganz ab von eventuellen Schenkungen
Tellos an das Kloster Pfäfers, die keineswegs negiert werden sollen.
Man darf übrigens die Nennung in den Verbrüderungslisten nicht
überwerten, stand doch mancher dort, der sonst wenig oder gar nichts für
das betreffende Kloster leistete. Die regierenden Dynasten wurden
einfach ad captandam benevolentiam eingeschrieben. Oft stand dahinter
nur eine Bitte um Gebet oder eine bescheidene Gabe oder ein Besuch :i.

Aber auch wenn Victor ein großer Wohltäter der Reichenau oder von
Pfäfers gewesen wäre, so würde das nicht viel dagegen sprechen. In
Reichenau fehlte auch Herzog Theobald im Verbrüderungsbuche nicht,
obwohl er 731 oder 732 Abt Eddo nach Uri verbannte 4. Hier heißt
es eben nicht « entweder-oder » sondern « sowohl-als-auch ».

Das beargwöhnte « Zwielicht » ist geradezu ein gutes Zeichen für
frühmittelalterliche Herkunft. Der mächtige elsässische Herzog Eticho
ließ den hl. Abt Germanus von Granfelden, der sich für die Bauern
einsetzte, umbringen (7. Jahrh.). Und doch zeigte sich dieser zornige
und anmaßende Herzog wieder für große Impulse offen, weshalb er

zur Sühne die Klöster Ebersheimmünster und Hohenburg stiftete. Seit

1 E. Poeschel, 1. c. 5 (1943) 6.
2 Zs. f. Schweizerische Geschichte 1939, S. 359-360.
3 Kultur der Abtei Reichenau 1925, S. 295, 1114.
4 1. c. S. 58. Zs. f. Schweiz. Geschichte, 1947, S. 153.

268



dem 12. Jahrhundert wird er als Heiliger bezeichnet. Seine Tochter die

hl. Odilia, errichtete zwei Klöster, sein Sohn Adalbert gründete Sankt
Stephan in Straßburg und stattete Honau reich aus1. Das Thema
« Verbrecher und Heiliger » ist besonders interessant beim König
Sigismund (- 524), der seinen Sohn Sigrich töten ließ und dafür zur Sühne

das Kloster St. Maurice reich begabte. Von seinen Gegnern schließlich

ertränkt, hinterließ Sigismund den Ruf der Heiligkeit2.
Praeses Victor erscheint eigentlich schon von Anfang an in der

Vita S. Galli des 9. Jahrhunderts als ein Mann mit Licht und Schatten.

Dort wird er uns einerseits als derjenige geschildert, an dessen Hof
der hl. Otmar herangebildet wird, anderseits aber als derjenige, der
St. Gallens Ruhm durch Entführung der Reliquien schmälern wollte.
Übrigens berichtet ja auch die genannte Quelle selbst bei der
Schilderung des sanktgallischen Überfalls gar nicht so negative 3. Ähnlich
ist ja nun auch das Bild, das die Disentiser Quellen entwerfen. Einerseits

gilt er als Mörder des hl. Sigisbert, anderseits stiftete er selbst

und durch seinen Sohn Tello wieder sein Erbe für die klösterliche

Siedlung Sigisberts 4. Objectiv war durch die Familienschenkung die

Schuld wieder gesühnt. Wenn die liturgischen Quellen einseitig nur
das Schlimme festhalten, so liegt das in der Natur der Sache. Sie

wollten einzig den Märtyrer Placidus schildern, wozu ihnen Praeses

Victor nur als Antithese und Mörder diente. Aber das war eben nicht
der ganze Victor

Die negative Seite war für die damalige Zeit wohl gar nicht so

belastend, weil dahinter politische Motive verborgen waren. Hören wir
H. Büttner : « Bei dem Vorgehen des Praeses Victor gegen St. Gallen
und gegen St. Placidus scheint mir eine offenkundige zeitliche und sachliche

Parallele vorzuliegen mit dem Verhalten des alemannischen Herzogs

gegenüber Reichenau und Pirmin. Das Vordringen der Herrschaftsansprüche

der fränkischen Hausmeier, die Intensivierung dieses frän-

1 F. Kiener, Le Duc Etochon et les Etichonides. Etudes Alsatiques
1(1946)57-64. J. M. B. Clauss, Die Heiligen des Elsaß 1935, S. 36-37, 68-70.

2 Lexikon f. Theologie und Kirche 9 (1937) 549-550.
3 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 74 : « Itaque comes correptus et domum

a famulis reportatus per multa tempora nimiis doloribus est agitatus, ut intelle-
geret saltim ex poena, quam superbe id cogitaverit, quod suis viribus effici
potuisse crodebat. » Wäre das Ende des Victor schlimm gewesen so wie die
Passio mitteilt, so hätte das ja dem Verfasser der Gallus-Vita ausgezeichnet in
seine Erzählung gepaßt.

4 Bündner Urkundenbuch I, S. 21 : quod ipse praeeepit. patris mei
praeeepta. Darüber Schweiz. Zs. f. Geschichte 1952.

269



kischen Eingreifens in den Gebieten, die bis in die erste Hälfte des
8. Jahrhunderts in ganz loser Abhängigkeit vom Merowingerreiche gestanden

hatten, stieß auf den Widerstand der örtlich führenden Gewalten.
Daß gerade die Klöster davon betroffen waren, wie Reichenau oder
auch St. Gallen, ist keine Feindschaft gegen das Christentum, sondern
eine Abneigung dagegen, daß eine andere politische Kraft, eben die
karolingischen Hausmeier, sich über diese neuen Klöster geltend machte.
Daher das Vorgehen des Alemannenherzogs gegen Reichenau, daher
das Eingreifen Victors in St. Gallen, das er durch Transferierung in
seinen Machtbereich eingliedern wollte, daher Victors Vorgehen gegen
Placidus und den mit ihm in Verbindung stehenden Sigisbert. Und
man geht wohl nicht fehl, wenn man das Verhalten Victors nur als
einen Ausschnitt aus dem Gesamtgeschehen betrachtet, wie es sich in
gleicher Richtung auch bei dem bairischen Herzogtum zeigt, das in

Ablehnung der fränkischen Ansprüche eine Stütze in Italien und beim

Papsttum sucht. Rätien hielt sich im 8. Jahrhundert offenbar noch
ziemlich vom fränkischen Einfluß frei und erst mit der Divisio setzt
der große Einbruch der fränkischen Staatsgewalt im Berg- und Straßenland

Rätien ein und im Anschluß daran auch seine Öffnung für
Einflüsse aus dem alemannisch-fränkischen Gebiet. »*

9. Die Kephalophorenlegende und der Heiligengrab

Daß es sich hier nur um eine Legende, nicht um eine geschichtliche

Tatsache handelt, darüber sind sich alle Forscher einig 2.

Ausgangspunkt ist für Disentis wie wohl für alle anderen derartigen Erzählungen

die Vita der Pariser Heiligen Dionysius, Rusticus und Eleu-
therius. Das legt uns schon die Disentiser Allerheiligenlitanei nahe,
die im 12. Jahrhundert unmittelbar nach dem hl. Placidus gleich Sancte
Dionisi cum sociis eius anrief3. Die erste Vita der Pariser Heiligen
aus dem 6./7. Jahrhundert sagt nur : amputatis capitibus adhuc puta-

1 Brief vom 24. Februar 1948. Dazu seine Darstellung in Zeitschrift für
Schweiz. Kirchengeschichte 1949, S. 25-26. Ahnlich Beyerle im Jahresbericht
der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 1948, S. 28-29.

2 H. Günther, Legenden-Studien 1906, S. 85, 97-105. Ders., Psychologie
der Legende 1949, S. 122-123. Günther kannte offenbar die Passio nicht, sonst
hätte er nicht von einem Leintuch gesprochen, statt von einer Kopfbedeckung.
Vgl. weiter I. Müller, Die Anfänge von Disentis 1931, S. 116-117 und Bündner
Monatsblatt 1940, S. 52-55 und weitere neuere Literatur bei C. Mohlberg in
Zeitschrift für Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 5 (1943) 42.

3 Cod. Sang. 403, S. 178, dazu S. 610.

270



batur lingua palpitans domino confiteri. Ferner erwähnt sie eine Matrona

Catulla, welche die Leichen barg1. Schon näher dem Berichte unserer
Passio (Lektion VIII.) kommt die Vita der Heiligen, die Abt Hilduin
um 830 schrieb, deren Text vielfach wörtlich oder sachlich dem Disentiser

Texte gleicht (Schiefdruck bedeutet etymologisch gleiche Worte)
Ad declaranda sancti martyris et Galliarum primi sacerdotis merita

gloriosa, ut ipsius pateret triumphus, maximus cunctos honor
assistens invasit ac lux ineffabilis eunetis resplenduit, et beatissimi Dionysii
se cadaver erexit sanetaque manu caput a corpore dolabra lictoris
truncatum angelico duetu gressum regente et luce codesti dircum/w/-
gente pendulis coepit brachiis vectitare. Et facta est comes multitudo
coelestis exercitus exanimi eius corpori caput proprium ab ispo monte,
ubi fuerat decollatus, per duo fere millia deportanti usque ad locum,

in quo nunc. requiescit. novum, prius et inauditum miraculum,
exanime corpus viventis currere more, recto gressu incedere

angelico ministerio in modum viventis ambulare. Darauf erklärt sich

eine Larcia als Christin und wird ebenfalls Märtyrin. Catulla aber rettet
die Überbleibsel der Heiligen 2. Diese Erzählung war dann der

Ausgangspunkt für die Zürcher Legende, die in der 2. Hälfte des 9.

Jahrhunderts besonders die Hilfe der Engel ausführt : « Et ecce vox psallentium

angelorum et sanctorum audita est dicentium : in paradisum
deducant vos et cum gloria suseipiant vos martyres ; et acceperunt
beatissima corpora eorum sua capita in manibus eorum. portantes
eam contra montem illum destros XL. » Wichtig ist hier die vermehrte

Erzählung von den Engeln, die an die Beerdigungsliturgie wörtlich
anknüpft, und die Angabe der genauen Entfernung, auf welcher die

Heiligen ihr Haupt trugen 3.

Obwohl P. Rousset zwischen dem Zürcher Texte und der Passio

keine wörtliche Verwandtschaft konstatieren kann, was in gewissem
Sinne richtig ist, finden sich doch sachliche Übereinstimmungen 4. Wörtlich

geht unser Bericht freilich eher mit der Vita von Hilduin gleich.
Dadurch daß nun um 940 die Disentiser Heiligen nach Zürich geflüchtet
wurden, und liturgische Beziehungen zwischen dem rätischen Kloster

1 MGH Auetores antiquissimi 4 (1885) 104.
2 PL 106, col. 47. Auch die St. Alban-Legende geht auf diesen Text zurück :

corpus truneum, caput in manus suscipiens, angelico duetu in locum, ubi nunc
placide quiescit, deportavit. PL 124, col. 180.

3 I. Müller, Die Anfänge von Disentis 1931, S. 116. E. Egloff, im
Diaspora Kalender 1948, S. 62, 67.

4 Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 1938, S. 263.

271



und der Limmatstadt entstanden, wirkte die Zürcher Hagiographie und
durch sie wohl die Pariser Legende ein. Das wird aber erst im
Verlaufe des 11./12. Jahrhunderts so gekommen sein. Die Sequenzen und
Hymnen des 10./11. Jahrhunderts wissen von der Kopfträgerlegende
noch gar nichts. Erst unsere Passio schildert sie ausführlich 1.

Eine Einzelheit soll noch näher beleuchtet werden, das velamen,
welches die Frau dem hl. Placidus gibt. Schon Rousset hat darauf
hingewiesen, daß im ganzen Mittelalter eine gewisse weibliche
Kopfbedeckung in Übung war 2. In Bünden war das weiße Kopftüchlein
noch bis ins 19. Jahrhundert Brauch. Belege aus früherer Zeit sehen

wir auch auf dem Schutzmantelbild des 15. Jahrhunderts in der Agathakapelle

bei Disentis und ferner auf den Bildern von St. Georg zu Rhäzüns

aus dem 14. Jahrhundert3. Auf den Fresken von Münster aus

karolingischer Zeit finden wir das Weib von Thekoa, das bei David
für Absalon um Gnade bittet, mit einem « weiß verschleierten Kopf » 4.

E. Poeschel, der darauf aufmerksam machte, möchte aber das Bild nicht
ohne weiteres für die heimisch-rätische Kostümgeschichte verwerten, da

man immer auch mit typischen Vorbildern (exempla) rechnen muß.
Und nun zurück zur Passio. In ihr fallen die Ausdrücke auf,

die sie für die Reliquien der Heiligen verwendet. Sie spricht von der
memoria beati martyris, die Tello reich beschenkte, dann vom tumulus
martyris, in welchem Sigisbert Aufnahme fand (Lekt. IX.). Die Wunder

geschehen ad sepulchrum beati martyris bzw. ad sepulchrum S. Placidi

(Lekt. X.). Für sepulchrum in der Bedeutung Schrein haben wir
aber allgemein erst Belege des 15./16. Jahrhunderts. Also handelt es

sich hier um eine Art Grab. Darum gebraucht ja auch der Bericht
nie die sonst für Reliquiare bezeichnenden Ausdrücke wie arca, scri-
nium, cista, sarcophagus, capsa usw. 5. Wo war nun das Grab der

Klosterheiligen Zuerst erhielten sie sicher ein Bodengrab, dann wurden

ihre Reliquien in der merowingischen Krypta in einem Reliquien-

1 Den Sarkophag des 9. Jh. möchte man bei der Erklärung der
Kephalophorenlegende nicht mehr einbeziehen, seitdem man zweifeln kann, ob überhaupt
hier St. Placidus dargestellt ist. Viele Gründe sprechen dafür, daß es sich um
eine Szene aus dem Leben des hl. Martin handelt. Siehe Ischi, 1946, S. 84-85.

2 Zs. f. Schweiz. Geschichte 1938, S. 261.
3 P. N. Curti, in Anzeiger f. Schweizerische Altertumskunde 1917, S. 122-140

und Ischi, 1921, S. 48-59.
4 Zemp-Durrer, Das Kloster St. Johann zu Münster 1906-1910, S. 32 und

Taf. XXXI.
5 Joseph Braun, Die Reliquiare 1940, S. 31-43.

272



schreine aufbewahrt. Als man um 800 die neue große Martinskirche
baute, kam die Krypta unter die neue Kirche, wurde indes mit dem

Schiffe in Verbindung gebracht und das « Grab » durch einen Überbau

kenntlich gemacht1. Doch verbarg man im 11. Jahrhundert, wie

es scheint, den Sarkophag, indem man ihn entweder in den alten
Seitenstollen oder in den Gang vor dem runden Sakralbau versteckte.
Man fürchtete, das Bistum Brixen, dem Disentis unterstellt wurde (1020),

könnte die Reliquien rauben. Immerhin blieb doch vielleicht die ganze

Anlage. Sicher wußte man damals immer noch genau, daß hier das

« Grab » der Heiligen war.
Daher sagt das Disentiser Brevier des 12. Jahrhunderts, daß in der

Klosterkirche die hl. Placidus und Sigisbert ruhen (qui in presenti
requiescunt ecclesia) 2. Darum spricht die Passio immer von tumulus
und sepulchrum des hl. Placidus, worunter sie offensichtlich eine Art
Ehrengrab verstand. Ferner betont sie, daß die Leiber der Heiligen
(corpora) nach dem Rücktransport aus Zürich in einem venusto locello

verwahrt worden seien (recondidit). Obwohl sonst seit dem 12.

Jahrhundert locellus die Bedeutung eines Reliquienbehälters haben kann,
dürfte man hier aus dem Attribut venusto eher auf ein Grab schließen 3.

Unser Hagiograph erzählt auch, daß der hl. Sigisbert den hl.
Placidus iuxta oraculum beati Martini begraben habe (Lekt. VIII.).
Offensichtlich meint unsere Quelle damit die damalige Klosterkirche St. Martin

II. (ca. 800/1685). Iuxta kann hier verschiedene Bedeutungen
haben : dicht neben oder unmittelbar an der Seite. Damit könnte die

Nordseite der Martinskirche (also in oder vor der Peterskirche) gemeint
sein, aber auch die Südseite, wo jedoch das offene Terrain begann,
und schließlich auch die Westseite. Diese letztere Richtung hat der

Verfasser im Auge, denn gerade hier war ja das « Grab » des hl. Placidus.
Unser Hagiograph betrachtete einfach die merowingische Krypta (bzw.
die erste Martinskirche) als eine Art Grabmonument, was sie auch

wirklich war.

1 So nach Rahn auch E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden
5 (1943) 15-16.

2 Cod. Sang. 403, S. 152. Dazu ein Hymnus des 10./11. Jh. : quorum hic
aeeeptissimas amplectimur reliquias. Disentiser Klostergeschichte I, S. 256, 258.

3 Braun, S. 36.

l- 273



10. Die Landschaftsschilderungen der Passio

Das Bezeichnendste der rätischen Lande und der Disentiser Umgebung

sind die schneebedeckten alpinen Majestäten (Retiarum montana,
montibus circumdatum). Die Berge gehören zwar von jeher zu den

literarischen Landschaftsschilderungen, angefangen von den Metamorphosen

des Appuleius bis zum Rolandsliede des ^.Jahrhunderts1.
Hier jedoch drängte sich deren Erwähnung von selbst auf. Etwa um
die gleiche Zeit Heß man in der Abtei Engelberg auf dem großen
Kreuze (um 1200) eine heimatliche Bergkette mit dem Titlis als Hintergrund

für die symbolische Darstellung der Erde plastisch einzeichnen 2.

In seiner Landschaftsmalerei trägt aber unser Disentiser Mönch
die stärksten Farben auf, sobald er die Einsamkeit des Tales hervorhebt.

Er kann fast nicht genug betonen, daß die Landschaft wirklich
ein desertum, eine Einöde, darstellt (Alpium deserta, vastae solitudinis
locum, infecundi pene deserti). Offensichtlich bewundert er den hl. Sigisbert,

der sich soweit in diesen heremus vorgewagt hat (heremi amator).
Der Verfasser ging hier wie bei Ursern etymologisch vor und leitete
Desertina von desertum ab, was ganz richtig ist. Aber ein locus
desertus oder ein heremus bedeutet nicht immer eine Einöde, sondern
oft bloß ein abgeschiedenes Land3. Bei diesen Schilderungen der

Hagiographen wirkten eben auch Erinnerungen an die ersten Mönchsväter

der Wüste und die frühesten Klöster mit4. Von Anfang an
dürfte die Disentiser Gegend wenigstens im Sommer nicht ganz unbe-
siedelt gewesen sein. Aber abgeschieden und siedlungsarm war diese

oberste Stufe des Rheines sicher, hebt dies doch schon ein St. Galler
Mönch des 9. Jahrhunderts hervor (Monasterium Desertinense a
vicinitate Alpium vocabulum deserti trahens) B.

Die Abgeschiedenheit muß aber doch nicht so groß gewesen
sein und so belastend gewirkt haben, denn unser Hagiograph ist für

1 Colores 116.
- Hess Ignaz, Die Kunst im Kloster Engelberg 1946, S. 41. Ebenso freundl.

Mitt. P. Dr. Ephrem Omlin. Die montes excelsi auch in der Vita S. Galli.
St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 15.

3 Klostergeschichte, S. 13, 40.
1 Man vergleiche Cassiodors Lob über Vivarium : secreta suavia. sunt

enim remota et invitantia eremi loca. PL 70, col. 1141. Ferner Eucherius aus
Lyon, De laude heremi PL 50, col. 701, 703. Dazu die Viten der hl. Kolumban
und Gallus MGH Script, rer. merov. 4 (1902) 76, 83, 262, 319. Ebenso
Martyrologium Notkeri PL 131 col. 1150 u. 1160 für Felix und Regula sowie Gallus.

5 MGH Libri Confraternitatum 1884, S. 142.

274



seine klösterliche Landschaft ganz begeistert. Auch hier geht das

Gemälde, das unser Mönch entwirft, in Form und Farbe auf antike
Vorbilder zurück, allein der Anlaß dazu lag sehr nahe. Der Begriff
des locus amoenus findet sich schon bei Homer und Theokrit, bei

Vergil und Ovid. Ihn führten dann im 11. Jahrhundert Ekkehard IV.
von St. Gallen und Sigisbert von Gembloux weiter. Im 12./13.
Jahrhundert entwickelte sich dann die Beschreibung der « lieblichen
Landschaft » zu eigentlichen neuplatonischen naturphilosophischen Betrachtungen,

die schließlich auch auf Dante anregend wirkte1.
Zweifellos ist unser Verfasser von dieser hochgeistigen Richtung

nicht berührt. Er schließt sich mehr der früheren beschreibenden Art
an und zählt, recht viele Naturschönheiten auf, so die umgebenden

Berge, die angenehme Ebene, die schattigen Wälder, die frischen Quellen
und den rauschenden Rhein. Es fehlen vom überlieferten gewöhnlichen

Paradigma nur noch die Blumen und Gärten, Kräuter und Bäume, der

sanfte Lufthauch und die liebliche Vogclstimme. Aber wir dürfen hier
keine erschöpfende Beschreibung erwarten, weil das Thema ein hagio-
graphisches war. Und dann bot ja auch die hochalpine Gegend nicht
alle Naturreize in gleichem Maße, man denke nur an die früher wohl

weniger zahlreichen Fruchtbäume. Als ergänzendes Gegenstück zu

unserem Texte mag die Naturschilderung des Engelberger Abtes Frowin

(j 1178) genannt sein, der zwar nicht in einem so milden Klima und
in einem so nach Süden geöffneten Tale lebte, aber sein philosophisches
Thema gestattete es ihm, mehr auf die Wälder mit ihren Linden,
Buchen und Eichen einzugehen und seine betrachtende Seele in die

Alpenflora und den Bergfrühimg zu versenken 2.

Und nun zu den einzelnen Farben des Disentiser Bildes Wohl
scheinen die Bündner Berge mehr den Charakter des Gewaltigen zu

haben, allein das ideale Landschaftsbild wird durch das Gegengewicht
der angenehmen Sallaplauna wieder hergestellt (montibus circumdatum,
sed aliquanta planicie gratum). Schon die antiken Darstellungen von
Plinius und Orosius, dann wieder die mittelalterlichen Schilderungen
von Wetti von St. Gallen im 9. Jahrhundert, Otto v. Freising und des

Rolandsliedes zu Beginn des 12. Jahrhunderts erwähnen immer wieder
die planifies conspicua (latissima, libera, desiderabilis) die einfachhin

1 Colores 111-116 E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches
Mittelalter 1918, S. 189-206. Dazu G. Manz, Ausdrucksformen der lateinischen
Liturgiesprache bis ins 11. Jh. 1941, S. 63, nr. 43.

2 Angelomontana 1914, S. 486.

275



neben Berg oder Wald zur schönen Gegend gehört1. Unsere Ebene

war, wie schon die Etymologie des Namens sagt (Silva plana), bewaldet.
Sie zählte zu dem großen Disentiser Forst, der sich bis hinein ins
Tavetsch erstreckte und früher die Höhe von über 2150 m erklomm 2.

So ist es begreiflich, daß unser Mönch des 12. Jahrhunderts die Landschaft

als dichtbewaldet und daher schattenreich bezeichnet (silvarum
opacitate condensum). Noch der Chronist Bundi (f 1614) erwähnt die
« finsteren Wälder »3. Obwohl auch das ein beliebter Topos war, so

übernahm man doch in St. Gallen wie in Disentis und später in
Einsiedeln diese Begriffe nicht ohne Grund. Entlehnt ist nur das
literarische Gewand, nicht das Thema selbst4.

Zur Ideal-Landschaft gehört auch seit Homer und Horaz eine
erfrischende Quelle 5. Was die Dichter des heißen Südens oft nur erträumten

und ersehnten, das bot die Disentiser Landschaft in reicher Fülle
(fontibus amoenum), und damit machte sie überhaupt erst das Leben
in diesem Tale für Eremiten und Mönche möglich. Der Verfasser der
Passio dachte wohl an die wunderbare Quelle von Disia, dann aber
auch an die östlich und westlich des Klosters gelegenen Wasserbrunnen.

Auch Bundi (f 1614) bemerkte wieder, daß Disentis wohl eine « Einöde

» sei, aber « doch mit gueten Brunnen »6. Ohne daß man damals
durch chemische Analysen den mineralischen und radioaktiven Gehalt
der Quellen feststellen konnte, wußte man doch bereits die Qualitäten
des Disentiser Wassers zu schätzen. Die Quellen ersetzen oft einen

Fluß. Der hl. Gallus ergötzte sich an der Steinach und deren Reichtum

an Fischen 7. Ebenso erfreute sich unser Mönch am jungen
wildfrischen Rhein, der ja geradezu als ein Ruhmestitel für Gegend und
Kloster angesehen wird (Reni fluminis decursu preclarum). Ohne

Zweifel darum, weil er damals schon lange die Herzader des

deutschen Reiches und dessen mittelalterlicher Kultur war. Seitdem
Lothringen unter König Heinrich I. (f 936) endgültig zum Reiche gekommen

war, bildeten die Rheinlande das Rückgrat des deutschen Kaisertums.

Hier lagen die politisch mächtigen Städte Mainz und Köln,

1 Colores 72-73, 113, 116. Curtius, 203, St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 18.
2 Klostergeschichte 12.
3 C Decurtins, Die Klostcrchronik des Abtes Bundi 1888, S. 23.
4 Colores 112 ff. Curtius 191 ff., St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 18. O. Ringholz,

Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 653, 689 Silva tenebrosa lunsterwald.
5 Curtius, 191 f.
6 C Decurtins, Die Klosterchronik des Abtes Bundi 1888, S. 23.
7 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 15.

276



Speyer und Worms. Die herrlichen romanischen Dome mit den kaiserlichen

Grabstätten fanden sich ebenfalls in diesen Städten. Erst nach

dem Tode Friedrichs I. (* 1190) wandten sich die Staufer in einseitiger

Weise Süditalien zu1. Was unser Mönch in seiner Passio sagen
wollte, das schrieb nach 6 Jahrhunderten Charles de Montalembert :

Durch das Kloster Disentis « war an seiner Quelle erobert und gesegnet

jener Rheinstrom, dessen Wasser nach und nach die Mauern so vieler
berühmter Heiligtümer bespülten o2.

Letztlich zieht unser unbekannter Benediktiner von Disentis den

Schluß aus seiner Schilderung, indem er betont : « an diesem Orte
fand er die Erfüllung seiner heiligen (Sehnsucht und) Liebe »

(sanctissimum sui amoris inveniens effectum). Der Verfasser schreibt dem

hl. Sigisbert jene Herzensgefühle zu. die er selbst hegte : in der
einsamen Berglandschaft fand er sein Landschaftsideal. Papst Pius IX.,
der als Bibliothekar von Mailand einst Disentis besuchte, drückte später
bei einer vatikanischen Audienz in deutscher Sprache den gleichen
Gedanken aus : « Disentis ist eine monastische Gegend. »3

Die Begeisterung, die der Verfasser der Passio für seine Heimat
äußert, versteht sich erst recht, wenn man die Schilderung von Ursem
daneben hält. Richtig zählt unser Hagiograph dieses Hochtal zu Rätien

(in earum parte d. h. Reciarum), da es zur Disentiser Klosterherrschaft

und mithin kirchlich und politisch zu Churrätien gehörte. Unser
Dokument erwähnt erstmals in der Geschichte den Namen Ursaria.
Wir finden ihn nachher wieder 1203 und ferner 1234 in der gleichen
Form 4. Albert von Stade bemerkt 1236-49, Ursare sei der lombardische

Name für den Elvelinus mons St. Gotthard 5. Unser Text
ist durchaus nicht dieser Ansicht und beweist, daß man zum
mindesten in Rätien und im Kloster, unter welchem Ursern stand, schlechthin

von Ursaria sprach.
Wie unser Hagiograph Disertina von desertum ableitet, so Ursaria

von ursus. Das widerspricht nicht der modernen Ansicht, die den

Namen Ursern aus einem vorrömischen, gallischen Namen Bätz, romanisch

Ursa, verkleinert Ursella, ableitet und darunter eine dämonische

1 Schon 801 kannte man das « heilige Köln > sancta Agrippinensis urbs.
Revue d'Histoire Ecclésiastique 29 (1933) 270.

2 Les moines d'Occident 2 (1860) 582.
3 6. Sept. 1929. Freundl. Mitt. P. Beat Winterhalter, Disentis.
4 Blätter aus der Walliser Geschichte 1950, S. 402, 409. Urner Neujahrsblatt

1925, S. 5, 9.
5 Tr. Schiess, Urkunden zur Entstehung der Eidgenossenschaft 1 (1933), nr. 381.

277



Bärin verstand, die als Gottheit in der Reuß hauste 1. Unser Theologe

des 12. Jahrhunderts sah eben nicht mehr den Umweg, auf dem
der Name, der offenbar früher noch heidnische Elemente in sich barg,
entstanden war. Und Bären gab es ja seit alter Zeit. Für Ende des

15. Jahrhunderts sind solche für Ursern nachgewiesen2. Aber wenn
solche schon zu Zeiten des hl. Gallus in der Ostschweiz waren, wieviel
mehr im abgelegenen Ursern3. Von den Bären schließt aber unser
Mönch weiter auf das noch rauhe Klima (quae pro sui asperitate
Ursaria dicitur). Auch das ist belegt, sagt doch eine Urkunde von
1484 : « an solch wild stette »4. Unser Benediktiner betont übrigens
gerade die asperitas Ursariae in bewußtem Gegensatz zum locus amoe-

nus Desertinae. Es handelt sich um eine Kontrastschilderung, eine

Schwarz-Weiß-Malerei, in welcher der Tadel Urserns das Lob von
Disentis bedeutet. Das ergibt sich besonders noch daraus, daß unser Mönch
in offensichtlicher Entrüstung die Ursener als féroces incolae, als wilde
(trotzige) Bewohner zu schelten wagt. Darin mag man die hochfeudale

Einstellung des Verfassers erblicken. Aber viel verständlicher wäre die

Bemerkung, wenn wir sie auf die Walser, die von der Furka her gekommen

waren, beziehen dürfen. Die Antithese zwischen beiden entwickelte
sich bekanntlich sehr scharf 5. Die nationalen Gegensätze begannen
allgemein im Abendland schon im 9./10. Jahrhundert, wenn auch nicht in
der überbetonten Art des nationalistischen 19. und 20. Jahrhundert 6.

Wie dem auch sein mag, für unseren Hagiographen war die Oberalp

nicht nur eine geographische, sondern mehr noch völkisch-kulturelle
Scheide, welche die gesitteten Bewohner der bezaubernd schönen Disentiser

Landschaft von den barbarischen Menschen des wilden und kalten
Urserntales trennte. 7

1 J. U. Hubschmied, Bezeichnungen von Göttern und Dämonen als
Flußnamen 1947, S. 19-20.

2 R. Hoppeler, im Jahrbuch für Schweizer Geschichte 1905, S. 6.
3 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 16-17.
4 A. Denier, Urkunden aus Uri 4 (1889), nr. 360.
6 Darüber Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 1936, S. 421-427. Dazu ergänze,

daß Bifrun in seinem Neuen Testamente 1560 bei der Erklärung von
Apostelgeschichte 28, 2 Barbari mit gualzers Walser identifiziert.

6 H. Zatschek, Das Volksbewußtsein im Spiegel der Geschichtsschreibung
1937, S. 12-18. Im Lichte dieser Zeugnisse nehmen sich verschiedene Bemerkungen

der Vita S. Galli doch mehr national betont aus, so z. B. der Ausruf der
Alemannen : Isti Romani ingenuosi sunt oder die Betonung der gens nostra.
St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 53, 72 usw.

7 Über die in der Passio genannten Kirchen von Disentis wie von Ursern
siehe Schweiz. Zs. f. Geschichte 1952.

278


	Die Passio S. Placidi (ca. 1200)

