Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 46 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hin und wieder Namen schweizerischer Besucher auf, einige Male von Patres
des Klosters Engelberg. Neben ihnen fanden sich in neuester Zeit auch
einige Biicherfreunde und Forscher ein, die nicht dem geistlichen Stande
angehoren. Gewi3 aber wiirde ihre Zahl gréBer sein, wenn allgemeiner
bekannt wire, dall die Stiftsbibliothek St. Paul den Gisten und Benutzern
aus der Schweiz wirklich etwas zu bieten vermag.

Dy. Adolf Trende.

Rezensionen — Comptes rendus

Eduard Eichmann : Weihe und Krénung des Papstes im Mittelalter.
Miinchener theolog. Studien. III. Kanonistische Abteilung. — 1. Band
aus dem NachlaB herausgegeben von Klaus Morsdorf. Karl Zink Verlag
Miinchen, 1951. 61 S.

C’est un travail posthume, laissé presque achevé par celui qui fut son
maitre et son prédécesseur, M. Edouard Eichmann (mort en 1946), que
publie M. Mérsdorf.

M. Eichmann avait fait une premiere étude sur le couronnement des
empereurs au moyen age, et la présente plaquette sur la consécration et le
couronnement des papes devait, dans sa pensée, en étre le pendant.

Il commence par rappeler que la consécration du souverain pontife
fut nécessaire jusqu’'au XIe siécle, c’est-a-dire aussi longtemps que demeura
en vigueur le principe interdisant le transfert d’'un siége épiscopal a un
autre. Le pape, qui était choisi dans le clergé romain, parmi les clercs ordonnés
par celui qui avait été son prédécesseur, ne devait, en d’autres termes, pas
encore étre revétu du caractére épiscopal. L’élection, contrairement a celle
d’un autre évéque, ne comportait ni scrutin (examen préalable de 1’élu)
ni serment ou promesse de sa part. Si elle avait eu lieu au Latran, le nouveau
pontife prenait immédiatement possession de son palais. Le dimanche
suivant, tot le matin (kora tertia, ’heure a laquelle le Saint-Esprit était
descendu sur les apotres) avait lieu, & Saint-Pierre, la consécration, précédée,
si I’élu n’était encore que diacre, de son ordination sacerdotale. 1l revétait
a la sacristie les ornements pontificaux ; puis la messe commengait. Il n'y
avait pas d’onction d’huile jusqu’au Xe siécle, date a laquelle elle fut intro-
duite sous l'influence de la Gaule, ou on l’employait, semble-t-il, pour la
consécration des rois francs, dés le début du IXe siécle. Puis venait I'impo-
sition des mains, suivie d’'une préface consécratoire et de la remise du
pallium, I'insigne pontifical par excellence (summi pontificatus infula) qui
avait été, la nuit précédente, déposé sur le tombeau de saint Pierre. Le pape
était ensuite conduit au trone, ou tous lui rendaient hommage (le baise-
ment de pied est d’origine orientale), puis la messe continuait, et le nouveau
pontife était finalement, aux acclamations de la foule, reconduit au Latran.

Au VIe siécle, le pape porte comme couvre-chef le camielaucuin, c’est-
a-dire la mitre, qui est I’embléme de son pouvoir spirituel, puis le frigium

234



ou regnum, tiare n’ayant a la base, pour l'instant, qu'une seule couronne.
De méme que le baton pastoral (sans volute, a terminaison toute droite),
cette tiare qui, contrairement a la mitre, est demeurée réservée au souverain
pontife, était '’embléme de son autorité temporelle. Elle n’apparait des
lors qu’apres le camelaucum. Elle avait été empruntée aux insignes impériaux.
Il en était de méme du manteau rouge (rubea cappa ou chlamys), usité
(immantatio) & partir du pontificat de saint Léon IX.

Le couronnement du pape apparait pour la premiére fois en 1058,
lorsque, a la grande indignation de Benzo, Hildebrand, alors archidiacre,
couronna Nicolas II. Cette nouvelle cérémonie était une imitation de celle
du couronnement des empereurs. La tiare qu’on mettait sur la téte du
pontife était encerclée maintenant de deux couronnes (la troisicme fut
ajoutée au début du XIVe siécle), et I’'on constate désormais trés nettement
que le pape ne porte la tiare que hors de I'église et que, dés qu’il l'enléve,
il la remplace — pour une cérémonie religieuse — par la mitre.

Dans la question du rituel qui fait 'objet de ses recherches, 'auteur
souligne l'influence exercée par la Gaule a partir du moment o1 Rome s’est
détachée de Byzance. Il s’applique surtout a faire ressortir I’évolution qui
s’est produite parallélement au développement des idées théocratiques. Le
couronnement des papes, pour lequel plusieurs particularités avaient été
empruntées a celui des empereurs, a ¢té dépouillé progressivement de cer-
tains traits qui non seulement faisaient de ce dernier le chef de tout le
monde occidental, mais qui semblaient lui conférer un caractére quasi-
sacerdotal, le pape étant réduit a remplir & ses c6tés un réle d’auxiliaire pour
les questions d’ordre ecclésiastique. C’et ainsi, pour signaler ce seul point,
que depuis que lI'on se fat mis, dans le rite du couronnement du pape, 2
oindre avec du Saint Chréme la téte de celui qui était considéré mainte-
nant comme étant a la fois le pontife et I’empereur supréme, on se contenta
de I'huile ordinaire de l'exorcisme pour le couronnement de l'empereur,
se bornant a pratiquer sur la personne de ce dernier une onction sur la
nuque et sur le bras.

Il est difficile ou méme impossible de ramener a 1’'unité des cérémonies
qui ont évolué et qui se sont enrichies au cours des siécles, et c’est pourquoi
M. Eichmann a estimé qu’il devait avant tout citer les textes essentiels qui,
sur l’espace d’un millier d’années, se rapportent a son sujet, sans prétendre
en dégager un tableau rigoureusement unifié. Il a essayé tout de méme,
comme doit le faire toute recherche scientifique, de déduire de son exposé
quelques considérations d’ordre plus général. Il a exagéré peut-étre en
prétendant que, a l'origine, le rite de la consécration du pape avait déteint
sur celui du couronnement des empereurs; par contre, il semble avoir
parfaitement raison en affirmant que celui-ci a réagi sur le couronnement
du souverain pontife. L’étude du cérémonial, autrement dit I’examen des
textes liturgiques vient ici corroborer les déductions que les historiens ont
tirées des écrits qui font 'objet de leurs recherches. La convergence des
résultats obtenus est significative et importante, et il nous plait par con-
séquent de l’enregistrer.

L. Weber.

235



Josef Ludwig : Der heilige Martyrerbischof Cyprian von Karthago. —
Karl Zink Verlag, Miinchen. 1951. v-68 SS.

Die kleine Monographie, welche der bekannte Patrologe B. Altaner
einfithrt, verdankt urspriinglich ihre Entstehung dem Schicksal und FleiB
eines von der Gestapo vertriebenen Seelsorgers. Sie wendet sich zwar
nicht an eine wissenschaftlich kritisch interessierte Leserschaft. Sie greift
indessen die seit langem umstrittene Frage der Stellung Cyprians zum
roémischen Primat wieder auf, wie sie sich besonders aus den zwei Rezen-
sionen des vierten Kapitels der Einheitsschrift (De unitate ecclesiae) ergibt.
Hierin liegt das wissenschaftliche Interesse der Untersuchung. Sie gibt
Gelegenheit, die Kontroverse der letzten Jahre kurz zu iiberblicken.

Hartel verweist in seiner Ausgabe im Wienercorpus die sogenannte
primatfreundliche Version A (« et primatus Petro datur ») als Interpolation
in die Anmerkungen. Er hilt den Textus receptus = B fiir den einzig
echten. J. Chapman hat dann zu Beginn des Jahrhunderts den Versuch
unternommen, beide Rezensionen als Eigentum Cyprians nachzuweisen
(Revue Bénédictine 1902/3). Text B wire zuerst und nur fiir afrikanische
Verhiltnisse geschrieben worden, Text A, kurz nachher bei Ausbruch des
novatianischen Schismas verfaf3t, wére fiir die rémische Gemeinde bestimmt
gewesen. Dieses Ergebnis erzwang sich weithin Anerkennung. H. Koch
hingegen stellte sich bis zum Ende seines Lebens an die Spitze der Gegner.

Eine neue Wendung nahm die Kontroverse 1933 durch den Franzis-
kaner D. van den Eynde (Revue d’Histoire Ecclésiastique). Dieser hielt,
was schon 1845 E. Havet vermutet hatte, Text A fiir die urspriingliche
Fassung. Text B wire eine Uberarbeitung aus der Zeit des Ketzertauf-
streites, der Cyprian mit Papst Stephan entzweite. Diese neue Datierung
blieb nicht unwidersprochen (J. Lebreton, B. Poschmann, H. Koch). Ich
hatte mich mit neuen Beweisen vor allem philologischer Natur fiir sie ein-
gesetzt (Romische Quartalschrift S. 1-44 1936). Diese Untersuchung fithrte
auBerdem zur Erkenntnis, daf3 auf Grund der duBeren und inneren Kritik
auch der Anfang des 5. Kapitels (Quam unitatem — corrumpat) zur Fassung
B gehoéren miisse. Damit war die neue Datierung erhirtet, weil der Anfang
des 5. Kapitels nicht auf die Verhidltnisse der ersten Abfassung (Friih-
jahr 251) paBlt, sondern auf jene des Ketzertaufstreites.

Zum wesentlich namlichen Ergebnis war gleichzeitig und unabhéngig,
aber auf breiterer Grundlage, d. h. nach Einsicht samtlicher Handschriften
der englische Jesuit M. Bévenot gekommen (Revue Bénédictine 1937 und
Analecta Gregoriana XI, 1938). Allein die in dieser Zeitschrift XXX (1936)
S. 49-57 behandelte Cyprianhandschrift des Stiftsarchives St. Niklaus zu
Freiburg (Schw.) war ihm unbekannt geblieben. Unser beider Schlu3 war,
daB einzig die aus der Zisterzienserabtei Morimond stammende Handschrift
Lat. 15282 der Bibliothéque Nationale in Paris den urspriinglichen Text A
unverfilscht bewahrt habe. Ungeldst blieb die entferntere Frage nach den
genauen Umstdnden und Hintergriinden der beiden Fassungen. Dieses neue
Ergebnis hat bis heute keinen ernsteren Widerspruch gefunden. Dom
Christopher Butler duBert sich in einer lingeren Besprechung der Unter-

236



suchung Bévenots dahin, daB dieser das Problem wchl endgiiltig gelost
habe (The Downside Review LLVI, 1938, S. 464). Auch B. Altaner (Patrologie,
2. Aufl. 1950, S. 145) hilt die neue Datierung fiir sehr wahrscheinlich. Das
Problem, das immerhin noch manche dunkle Seite aufwies, ruhte seitdem
oder es wurde wenigstens nicht mehr eingehender behandelt. Man ist im
Gegenteil erstaunt, daB die unleugbare Solidaritit des Anfanges des fiinften
Kapitels mit dem vierten Kapitel tiberhaupt nicht oder ungeniigend erfal3t
und beachtet wurde, weder von P. de Labriolle, der das Problem noch
am eingehendsten behandelt hatte (S. Cyprien, De 1'Unité de I’Eglise Catho-
lique = Unam Sanctam 9, Paris 1942), noch von G. Bardy (La théologie
de I’Eglise de saint Irénée au concile de Nicée = Unam Sanctam 14, Paris
1947), noch vom Verfasser der hier besprochenen Monographie (S. 33).
Und doch scheint gerade der Anfang des fiinften Kapitels, in dem sich
der Verfasser an Bischofe wendet (was fiir den ganzen iibrigen Traktat
nicht zutrifft), einen Hinweis auf die ndheren Umstinde der zweiten
Fassung zu enthalten. Ferner zitieren, vanden Eynde folgend, P.de Labriolle
und G. Bardy Text A mit einer Variante « Hanc et Pauli (statt ecclesiae)
unitatem », die aus eciner spiteren Vermischung der beiden Texte ent-
standen sein muB.

J. L. nimmt die neue Datierung der beiden Fassungen ebenfalls an.
Er hilt jedoch Cyprian fiir den Verfasser nur der ersten Rezension A.
Der Verdacht liege wenigstens nahe, daB Leute um ihn Urheber des
Textes B seien. Das gleiche sei der Fall fiir die Ubersetzung bzw. Inter-
polation des Briefes (ep. 75) Firmilians von Caesarea. Diese Lésung war
als Hypothese in der R&mischen Quartalschrift 1937 aufgestellt worden.
Nur eine eingehendere philologische Untersuchung vorab des DBriefes 75
kénnte allerdings gréBere Sicherheit gewidhren. In Wirklichkeit weist
Text B des vierten (u. fiinften) Kapitels der Einheitsschrift keinen Gedanken,
keinen Ausdruck, keinen Schrifttext auf, der nicht in den Briefen Cyprians
aus der Zeit des Ketzertaufstreites nachzuweisen wire. Die stilistischen
Unebenheiten, welche durch die Umgestaltung des Textes unvermeidlich
wurden, sind nicht solcher Art, dal man Cyprian selbst als Verfasser aus-
schlieBen miiBte. Doch diirften die gleichen Hintergriinde die Ubersetzung
des Briefes Firmilians und die neue Gestaltung des vierten bis fiinften
Kapitels veranlait haben. Wir ahnen hier eine eigentliche Tragddie, die
wir infolge Mangel an Quellen nicht hinreichend aufhellen kénnen. J. L. hat
das Verdienst von neuem auf das Problem hingewiesen zu haben.

Eine neue Deutung erhilt die beriihmte Primatstelle der epistula 59,
14 : Die Schismatiker von Karthago « navigare audent et ad Petri cathe-
dram adque ad ecclesiam principalem unde unitas sacerdotalis exorta est ».
Cyprian wiirde mit diesen Ehrenbezeugungen « Petri cathedra », « Ecclesia
principalis » Worte seiner schismatischen Gegner zitieren. Ich habe Miihe,
dem Bischof in einem Briefe an den Papst Kornelius eine solch unkluge,
undiplomatische Haltung zuzumuten. Es klinge ja wie Hohn. Es handelt
sich vielmehr um bekannte Ehrentitel, die Cyprian nicht hinderten, mit
ihnen seine eigene Auffassung vom romischen Primat zu verbinden. Welcher
Natur dieser ist, sagt der Nachsatz in aller Deutlichkeit: « Unde unitas

237



sacerdotalis exorta est. » Die romische Gemeinde ist wegen ihres Griinders
die zeitlich erste Bischofskirche.

DafBl ein Verbannter sich wihrend seinen unfreiwilligen MufBestunden
solcher Beschaftigung hingibt, ist sicher lobenswert. O. Perler.

Histoire de I’Eglise dirigée par Augustin Fliche et Eugéne Jarry.
T. XV. L’Eglise et la Renaissance (1449-1517), par Roger Aubenas et
Robert Ricard. — Paris, Bloud et Gay, 1951, 395 pages.

L’Eglise a 1’époque de la Renaissance : siécle qui eut des cotés
brillants & c6té de déplorables faiblesses, période qui a fait ’objet de mul-
tiples travaux, qui est donc trés connue et sur laquelle il est dés lors non
pas difficile, mais peut-étre délicat de se prononcer. M. Fliche avait confié
cette tAche & M. Roger Aubenas, professeur a la Faculté de Droit d’Aix-
en-Provence, qui a rédigé la plus grande partie — 34 chapitres — du
volume, tandis que quatre, relatifs a la péninsule ibérique, sont 1'ceuvre
de M. Robert Ricard, professeur a la Sorbonne.

Le livre s’ouvre sous le pontificat de Nicolas V, non pas toutefois a
ses débuts (1447), mais au moment de l’abdication de Félix V, et il se ter-
mine 4 ans avant la mort de Léon X. M. Aubenas utilise beaucoup Pastor
(il se sert de la traduction francaise, dont il ne dissimule pas les lacunes
et les déficiences, parce qu’elle est plus répandue, dans les pays de langue
frangaise, que l'édition originale), mais il cite aussi nombre d’autres his-
toriens, soit, pour ne signaler que ceux dont le nom revient plus souvent
au bas des pages : N. Valois, Dufourcq, Rodocanachi, /'Eglise et la civi-
lisation de G. Schniirer (« aux vues générales trés suggestives », p. 6), le
Quattrocento de Philippe Monnier et d’innombrables études de détail
frangaises, allemandes, italiennes, anglaises, hollandaises. On pourrait méme
lui reprocher une certaine prolixité. Ainsi, pour relever deux exemples
concernant la Suisse : au lieu du livre de M. Kupfer sur La vie ecclésiastique
& Movges avant la Réformation, et I'étude, parue ici méme (1944, p. 161)
de M. G. Beesch : Humanismus, Reformation, Barock in Sempach, il y aurait
eu a citer des travaux d’une portée moins localisée, du genre de ceux
— qui sont signalés — de M. Ehrenzeller sur Saint-Gall et de M. Vasella
sur le diocése de Coire. L’auteur porte une appréciation, du moins sur les
ouvrages les plus importants auxquels il se référe. Il trouve que « l'objec-
tivité de Pastor est médiocre » et lui reproche « son hostilité vraiment systé-
matique & 'égard de la politique frangaise », mais reconnait par contre qu’il
a courageusement stigmatisé, au besoin, les faiblesses, voire les tares de la
cour romaine de la Renaissance (p. 7). Il ne fait par contre aucune réserve
sur la thése, citée a plusieurs reprises, de M. Pfeffermann : Die Zusammen-
arbeit dev Renaissancepdpste mit den Tiivken (qui est un réquisitoire ten-
dancieux contre les papes de cette période; cf. cette Revue, 1947, 313).

On trouvera un peu court le paragraphe consacré a Innocent VIII
(6 pages seulement) et méme le chapitre qui parle de Jules II (16 pages),
d’autant plus que le volume ne comporte que 400 pages a peine, soit une
centaine de moins que les précédents.

Le titre des chapitres est heureusement choisi ; il en résume habilement

238



le contenu et met en relief le caractére de chaque pontificat. M. Aubenas
fait de judicieuses remarques sur la papauté a la mort d’Alexandre VI. Il
estime que ce dernier s'est prononcé sans raisons sérieuses pour la nullité
du mariage de Louis XII. Les pages sur Savonarole, pour lesquelles 'auteur
suit Pastor, qu’il trouve bien nuancé, nous semblent donner la note exacte.
I1 critique par contre assez vivement 1’historien des papes au sujet du concile
de Pise de 1511 et il lui reproche de chercher a justifier les guerres entreprises
par Jules IT, comme aussi de vniler trop son népotisme. (Il semble ignorer le
livre de M. Joseph Klotzner : « Kardinal Dominikus Jacobazzi und sein Kon-
zilswerk » paru a Rome, en 1948, comme 45¢ volume des A nalecta gregorviana.)
M. Aubenas déclare par contre que, avec les volumes déja anciens de Roscoe
(1816), c’est Pastor qui lui a servi de base pour le pontificat de Léon X, ne
faisant ici a son sujet qu’une seule réserve : celle de n’avoir pas réussi a faire
admettre la bonne volonté du pape en matiere de croisade; et il termine, cette
fois-ci pleinement d’accord avec l'historien des papes, par ces mots : « Le
mécénat de Léon X, si longtemps exalté au dela de toute mesure, sort un peu
diminué¢ d’une comparaison avec les vues grandioses de Jules 11 » (p. 197).

Le Livre II, soit la 2¢ moitié de l'ouvrage, est consacré a la vie reli-
gieuse dans le monde chrétien. M. Aubenas débute par des remarques
générales sur les rapports de la religion avec I’Humanisme et la Renaissance.
I1 évite d’établir une coupure trop nette entre le moyen age et cette derniére
« que l'on a trop représentée comme une explosion de laicisme et de
scepticisme » (p. 164), alors que les humanistes paiens n’ont été que quelques
isolés, peu suivis par leurs contemporains., 1.’auteur passe ensuite en revue
les différents pays d’Europe pour en présenter les principales figures dans
le monde des lettres et des arts. 1l trace un tableau d’ensemble de la vie
religieuse a 1'époque dont il s’occupe, se tenant a 1’écart de toute décla-
ration trop absolue. Janssen, nous dit-il, a exagéré la vitalité catholique
d’avant la Réforme ; Burckhardt a décrit trop belle la période de la Renais-
sance, tandis que Imbart de la Tour a, au contraire, peint cette époque
trop en noir.

M. Aubenas raconte ensuite les essais de réforme tentés par les religieux ;
il caractérise I'attitude du clergé séculier ; il décrit la religion populaire et
parle, pour terminer, de la piété et de ses déviations & la fin du moyen
age. La aussi une abondante bibliographie s’accumule dans les notes. Comme
étude d’'une portée plus générale, il aurait fallu signaler, a propos des péle-
rinages, le volume de Mgr Schreiber : « Wallfarht und Volkstum »
(Forschungen zur Volkskunde, 1934).

M. Aubenas a l'occasion, dans ces pages, de parler une fois ou l'autre
de la Suisse. Il avait déja, plus haut, a propos de Jules II, mentionné le
role joué par le cardinal Schiner (on pouvait omettre le livre de I’abbé Charles
de Reemy, et citer désormais l’adaptation en frangais des deux volumes de
M. Biichi que nous a donnée M. A. Donnet). Il dit, p. 341, quelques mots
de 'affaire Jetzer a Berne (par exception, sans donner de références), puis,
p- 357, de saint Nicolas de Flue (dont il admet, conformément a la thése
longtemps traditionnelle mais aujourd’hui définitivement abandonnée,
qu’il est sorti de son ermitage pour se rendre a la diéte de Stans).

239



On peut, a l'occasion de cette 2¢ partie du volume de M. Aubenas,
formuler quelques remarques d’ordre général. L’auteur, que plusieurs études
particuliéres, de nature juridique, signalées dans les notes, ont spécialement
préparé pour ce genre de considérations, a parfaitement raison d’insister
sur la vie intérieure de I’Eglise. Il faudrait toutefois, pour bien caractériser
chacun des problémes présentés et frapper vivement le lecteur, entrer dans
des détails, citer beaucoup de faits concrets. C’est naturellement impossible
dans une histoire générale de I’'Eglise, qui doit se borner & des vues générales,
a des synthéses qui demeurent nécessairement un peu vagues et risquent
dés lors de ne pas apprendre grand-chose.

Ensuite, il est parfois difficile de savoir dans quelle période il convient
de placer tel ou tel personnage. Les pages 248 a 250 sur Thomas More,
ainsi que 252 a 250 sur Lefévre d’Etaples, font en somme double emploi
avec ce qu’'a dit, au T. XVI, M. Janelle sur le premier et le P. de Moreau
sur le second. Des redites sont presque inévitables. M. Aubenas lui-méme
a placé dans la premiére partie de son volume, et non pas dans la seconde,
des considérations sur la vie intérieure de 1’Eglise a I'’époque de Pie 11 (p. 60).
Il n’est ensuite pas toujours aisé de préciser o commence la vie intime de
I’Eglise. Les considérations — trés bonnes d’ailleurs — émises, a propos
du pontificat de Léon X sur les indulgences auraient trouvé place tout
aussi bien dans 'histoire de la piété. On pourrait en dire autant des deux
premiers chapitres de M. Ricard, pages personnelles, trés fouillées, ou
l'auteur, avec raison, s’efforce d’expliquer, si ce n’est d’excuser les faits
qu’il doit rapporter. Ils appartiennent a leur maniére a la vie de 1'Eglise:
ils sont — ainsi l'illuminisme espagnol — des déviations, aussi bien que les
hérésies, la sorcellerie et la superstition dont s’occupe M. Aubenas au dernier
chapitre de sa seconde partie.

Enfin et surtout, dans une Histoire de I’Eglise dont chaque volume
n’embrasse qu’une période relativement courte — ici un peu plus d'un
demi-siécle — diverses questions sont abordées (qui, assez hétéroclites,
devraient en principe étre reprises, toutes plus ou moins, dans chacun
des volumes) : mais ici une petite tranche seulement en est placée sous les
yeux du lecteur ; on ne lui donnera donc nécessairement qu’une idée frag-
mentaire et parfois méme faussée d’'un probléeme dont il faudrait pouvoir
lui fournir toute I’évolution. C’est sans doute pour cette raison qu'un volume
entier, le T. XIII, a été, dans la méme collection, consacré a 1'étude des
doctrines philosophiques et théologiques a travers les six siécles du moyen
idge. On pourrait souhaiter qu'on en efit fait autant pour l'un ou l'autre
tout au moins des problémes qui sont examinés dans cette seconde partie
du T. XV,

Ceci n’est aucunement une critique a l'adresse de l'auteur, qui aura
vraisemblablement éprouvé le premier de ’embarras devant la tache qu’il
devait assumer. Nous voulions simplement souligner que cet aspect de
I'histoire ecclésiastique pose des problémes qu’il n’est pas aussi facile de
résoudre que se l'imaginent ceux qui, avec raison d’ailleurs, ont signalé
a ce propos des lacunes dans nos anciens manuels, abrégés ou développés,
d’histoire de 1’Eglise. L. Waeber.

240



	Rezensionen = Comptes rendus

