Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 46 (1952)

Artikel: Die Stellung der Schweiz in der hagiographischen und liturgischen
Tradition Irlands

Autor: Hennig, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-127826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-127826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung der Schweiz in der hagiogra-
phischen und liturgischen Tradition Irlands

Von JOHN HENNIG, Dublin

Fir die zweite Nokturn des Offiziums am 16. Oktober schreiben
die Proprien fiir die Diozesen Basel, Chur und St. Gallen Lektionen
vor, die die folgenden Worte enthalten :

Gallus Abbas, nobilibus apud Scotos natalibus ortus, in Hibernia

in monasterio Benchor ... studuit ... cum sociis in Alemannia ad
lacum Turicinum, deinde vero apud Brigantium oppidum ... con-
sedit ... apud Arbonam expiravit.

Ganz dhnliche, alle diese irischen und schweizerischen Ortsnamen ent-
haltende Lektionen werden am gleichen Tage in ganz Irland gelesen.
AuBerhalb Alemanniens und Irlands wird das Fest des hl. Gallus nicht
gefeiert. Die Liturgie dieses Festes ist ein einzigartiges Denkmal der
engen Beziehungen zwischen Irland und der Schweiz im frithen Mittel-
alter.

Die Ortsnamen in diesen Lektionen bildeten die Grundlage eines
MindestmaBes an konkreten Kenntnissen, die durch die Jahrhunderte
mittels der Liturgie von Irland der Schweiz und, so sollte man an-
nehmen, auch von der Schweiz Irland gegeben worden sind. In den
zahlreichen Studien der Tradition der irischen Glaubensboten ist diese
Tatsache jedoch kaum je beriicksichtigt worden. Ob es sich um irische
Heilige handelt, deren Existenz, historische Bestimmtheit und Ab-
stammung so klar sind wie bei Columban und seinen Gefihrten, oder
um solche, bei denen der eine oder andere dieser Punkte Zweifeln unter-
liegt, die liturgische Tradition dieser Heiligen ist jedenfalls ein wichtiger
Triger festlindischer Irlandkunde gewesen, wihrend Zeiten, in denen
das Festland sonst wenig Bestimmtes oder Historisches von Irland
wuBte. Mit institutioneller RegelmiBigkeit ist die Tradition der irischen
Heiligen durch die Lektionen des Offiziums oft in reichem historischen

204



Detail einer — jahrhundertelang der einzigen -— Schicht von Gebildeten
vermittelt worden. Dieser Umstand kann kaum iiberschitzt werden
in der Geschichte des Interesses, das das Festland an Irland, seiner
Geographie !, Geschichte 2 und Sprache® genommen hat, ganz zu
schweigen von der in jener Tradition niedergelegten Erinnerung an die
Beziehung von Lindern und Orten, die sonst kaum andere Beziehungen
mit Irland hatten, mit dem Heimatlande dieser als Patrone ver-
ehrten Heiligen.

Bis zum Ende des Mittelalters sind wir iiber die Ausbreitung des
Kultes der frithen Glaubensboten und anderer irischer Heiliger auf dem
Festlande durch Colgan und seine Mitarbeiter, die Bollandisten, und
neuerdings O’Hanlon *, Weale ® und Gougaud ¢ gut unterrichtet. Die
nachreformatorische Zeit dagegen ist kaum ernstlich der Erforschung
wiirdig erachtet worden. Die literarische Herkunft der gegenwiirtigen
historischen Lektionen ist weithin unbekannt, zumal die frither vielfach
in Lokalproprien gemachten Quellenangaben neuerdings durchwegs weg-
gelassen worden sind. Die bedeutenden Anderungen, die in vielen
dieser Lektionen im Laufe der letzten zwei Jahrhunderte unter dem
Einflu der Fortschritte der Geschichtswissenschaft vorgenommen wur-
den, sind nie systematisch untersucht worden. Die Auswirkung dieser
Lektionen auf die volkstiimliche Verbreitung der darin enthaltenen
Uberlieferung, in Predigt und devotionellem oder lokalgeschichtlichem
Schrifttum, i1st unerforscht. Gerade in der Schweiz hatte man aber
Gelegenheit festzustellen, daB bis heute Versuche, Interesse an Irland
zu wecken, erfolgreich an die gleichsam natiirliche Kenntnis der Uber-
lieferung der irischen Glaubensboten ankniipfen konnten.

1 Jonas Vita S. Columbani war das erste Werk mittelalterlicher Literatur,
das einen historischen irischen Ortsnamen (Bangor) erwahnt (siche meine dem-
nichst in Ulster Journal of Archaeology erscheinende Studie iiber frithe Ulster-
Ortsnamen in der hagiographischen Literatur des Festlandes).

2 Siehe z. B. die in das zweite Kapitel von JonNas eingeschobene versifizierte
Beschreibung Irlands.

3 Siehe z. B. die sich an die Etymologie des Namens Gallus anschlieBenden
Erliuterungen, vor allem die Genealogie des Heiligen (KENNEY, Sources for the
early history of Iveland i [New York 1929], no. 50, 1v; von KENNEY angefiihrte
Literaturangaben werden hier nicht wiederholt), oder die irischen Sitze in der
Vita S. Findan: (KENNEY no. 422).

4 J. O'HANLON, The lives of the Irish Saints (Dublin 1873 ff.), gerade noch
bis iiber den 16. Oktober hinausgehend.

5 W. H. J. WEALA, Analecta Liturgica (Brugge 1889).

8 L. GouGAUD, Les saints irlandais hors d’'Irlande (Lowen 1936), bes. 114 ff.
St. Gallus.

205



Den Beginn des modernen festlindischen Interesses an irischen
Heiligen stellt das deutsche Martyrologium (1562) des hl. Petrus Kani-
sius dar. Wie spiter Ferrari in seinem Cafalogus generalis sanctorum
qui in Martyrologio Romano non sunt (Venedig 1625) feststellte, fithrte
Kanisius eine groBe Zahl irischer Heiliger auf, die sonst unbekannt
sind. Die Quellen seines deutschen Martyrologiums sind nie untersucht
worden. Fiir den 16. Oktober hat sein Werk eine besonders lange
Eintragung, in der « Schweitzerland » als der Ort der Verehrung des
hl. «Gall, geborener Schott » bezeichnet wird. In Baronius Martyro-
logtium (Rom 1586) sind die Worte « Apud Arbonam in Germania,
sancti Galli Abbatis qui fuit discipulus beati Columbani» (wie bis heute
im Rémischen Martyrologium) die zweitletzte, und in der gleichzeitigen
Antwerpener Ausgabe die letzte Eintragung fiir den 16. Oktober. Das
erste in deutscher Sprache gedruckte, ausschlieBlich von einem irischen
Heiligen handelnde Buch war Kanisius ! Warhaffte Historie von dem
beriimbten Abbt S. Fridolino (Fribourg 1589), in der zweiten Auflage
mit dem Leben des hl. Beatus verbunden ; diese beiden Heiligen wurden
von Kanisius ausdriicklich der Schweiz als Nationalpatrone vorgestelit.
Kanisius hatte ebensowenig Zweifel daran, daB « Schottland (Hiberna
genannt) an Engelland gelegen, Fridolini Vatterland » war (p. 3 1.), so
wie auch das heutige Offizium fiir den 6. Mdrz in den Proprien von
Basel und Chur mit den Worten beginnt : « Fridolinus regio Hibernorum
sanguine procreatus. » Ganz im Sinne der Uberlieferung wies Kanisius
Zweifel an der irischen Abstammung des hl. Fridolin mit dem Hinweis
zuriick, daB « Schottland » auch andere Heilige gesandt habe wie Kilian
und Colman; des hl. Gallus gedachte er in diesem Zusammenhange
iiberraschenderweise nicht.

Das besondere Interesse, das der hl. Petrus Kanisius den irischen
Heiligen entgegenbrachte, hat vielleicht einen EinfluB auf seinen Neffen
Heinrich ausgeiibt, der in seinen Amntiquae lectiones (Ingolstadt 1603)
die ersten wissenschaftlichen Drucke von Cogitosus Leben der hl. Brigid
und der Passionen des hl. Kilian 2 bot. Er schuf damit die Grundlage
fiir die Arbeit Colgans, der Bollandisten und Mabillons hinsichtlich der
Koordination irischer und irisch-festlandischer Heiliger und der Samm-
lung ihrer Viten.

1 Siehe meinen Artikel « St. Peter Canisius and Ireland », in Irish Monthly,
LXXIV (1946), 129-135.
2 KENNEY, no. 147 und 317.

206



Die Entfaltung der irischen Hagiologie erfolgte, als im frithen
17. Jahrhundert irische Gelehrte auf dem Festlande ! Zuflucht suchten
und inmitten der Kriegsstiirme sich dort wohlwollende Beachtung zu
erkimpfen trachteten, indem sie darauf hinwiesen, was in fritheren
Zeiten Irland fir die Begriindung und Bewahrung der christlichen
Kultur auf dem Festlande getan hatte. In diesem Unternehmen wurden
die irischen Gelehrten engstens durch die erwachende spezifisch katho-
lische Geschichtsforschung auf dem Festlande unterstiitzt. Auch hier
war das Bestreben, die Grenzen des zu sammelnden Materials so weit
wie moglich zu stecken. Es ist kaum etwas dariiber bekannt, wie weit
in diesen Unternehmungen die Werke des hl. Petrus Kanisius benutzt
wurden.

Die irischen Gelehrten waren offensichtlich iiberrascht von dem
Umfang, in dem sich die hagiographischen und liturgischen Uber-
lieferungen des Festlandes auf Irland bezogen. Es liegen praktisch keine
Zeugnisse dariiber vor, ob Irland vor dem Ende des 16. Jahrhunderts
Kenntnis von dem AusmaBe festlindischer Verehrung irischer Heiliger
besall. Von den frithen Glaubensboten finden wir in den alten irischen
Heiligenlisten nur Fursa und seinen Gefihrten Foillan (Zeitgenossen
des hl. Gallus), Kilian und seine Gefihrten und Columban. Dieser ist
der einzige irische Heilige, dessen Name bereits in den Handschriften
des Martyrologium Hieronymianum vorkommt, wo er jedoch, wie bis
heute im Romischen Martyrologium, ausschlieBlich mit Bobbio und
Italien verbunden wird. In dem Martyrologium von Tallaght®, der
merkwiirdigen irischen Version des Hieronymianum, fehlen die Ein-
tragungen fiir November, aber es ist unwahrscheinlich, da8 sich darin
der Name des hl. Columban befand oder daB man sich der Verbindung
dieses Heiligen mit Irland bewuBt war, denn sonst hitte Félire Oen-
gusso 3, das (vollstindig erhaltene) Extrakt daraus, ihn in seinem Vier-
zeiler fiir den 23. November erwihnt, wie Fursa am 16. Januar. Somit
ist die Eintragung « Columbanus» (mit dem historisch wertlosen, nur
poetischen Riicksichten entspringenden Zusatz « den ich liebe ») in dem
Félire (oder gereimten « Martyrologium » ) des Marianus Gorman (etwa
1170) die friheste Bezugnahme, die sich von einem der irischen Glau-
bensboten in der Schweiz in der Literatur ihres Heimatlandes erhalten

1 KENNEY, p. 37-41.

2 Seit KENNEY (no. 273) mustergiiltig von Best und Lawlor herausgegeben
in Bradshaw Soc. no. LxvIiir (1931).

3 KENNEY, no. 272, 4 KENNEY, no. 275.

207



hat. Im Einklang mit der Tradition des Hieronymianum und Uswuar-
dianum hat die Eintragung in Marianus Werk eine spitere, bisher
undatierte FuBnote : «abb robhui isin Ettdil» — «ein Abt der in
Italien weilte ». Das einzige sonstige Zeugnis aus dem irischen Mittel-
alter ist die Eintragung, die sich in dem sog. Drummond Kalender!
erstaunlicherweise unter dem 13. November findet : « In Italia sancti
Columbani scoti», das erste irische Zeugnis fiir die Anerkennung des
Heiligen als eines Landsmannes. In der dem Ende des 14. Jahrhunderts
entstammenden (durch einige irische Heilige erweiterten) Version des
Usuardianum in Christ Church Dublin ? beginnt die Eintragung fiir den
21. November mit den Worten : « In Italia, monasterio Euouio, natalis
sancti Columbani abbatis. » Die Schreibweise « Euouium » ist von Jonas
« Ebobium » abgeleitet ; sie ist sonst kaum bezeugt und deutet auf keine
sonderliche Vertrautheit mit der historischen Tradition des Heiligen.
Die dann folgenden Worte : « qui multorum coenobiorum fundator ex-
titit monachorum, multisque virtutibus clarus quievit in senectute
bona » sind von Florus ? abgeleitet, der auch als erster das Fest auf
den 21. November datierte ; in dem Dubliner Martyrologium sind sie
nicht als Hinweis auf spezifische Bekanntschaft mit den sonstigen auf
den hl. Columban zuriickgehenden Klostergriindungen zu werten.

Die Beschreibung Irlands als « Insel der Heiligen » entspringt zu-
nichst zwei sprachlichen MiBverstandnissen. Der klassische Ausdruck
insula sacra heiBt « von Europa getrennte Insel». Das irische Wort
nord ist nicht mit sanctus in seiner bestimmten mittelalterlichen Be-
deutung gleichzusetzen, sondern heit bestenfalls venerabilis, vielleicht
aber nur « begnadet » ; diesern MiBverstiandnis entspringt die Aufzihlung
(besonders im M artyrologium von Tallaght) einer ganz unverhiltnismafig
groBen Menge (meist nur dem Namen nach bekannter) irischer « Heiliger».
Auf Grund solcher Aufzihlungen wurde angenommen, da83 Irland beson-
ders reich an Heiligen gewesen sei. Diese Annahme wurde zum Anspruch
erhoben, als im 10. und 11. Jahrhundert Iren — nicht mehr als geehrte
Glaubensboten oder Gelehrte willkommen geheiBen, sondern durch die
didnischen und normannischen Heimsuchungen aus ihrem Heimatlande
vertrieben —- auf dem Festlande Brot suchen multen. Die bereitwillige
Annahme dieses Anspruchs durch das Festland entsprang dem Geiste

1 KENNEY, no. 566.
t The book of obits and martyrology of the Cathedrai Churci (Dublin 1854].
8 QUENTIN, Les martyrologes historigues, 347.

208



der Zeit, der Vorstellung von Irland als einem fernen Wunderland
(wie sie gleichzeitig in der Navigatio Brendani, dem Purgatorium Sancti
Patricit und der Visio Tundali n'edergelegt wurde) und endlich auch
der Erinnerung an die nie ganz abgerissenen Beziehungen mit Irland
auf den durch die frithen Glaubensboten gelegten Grundlagen. So wurde
im 10. Jahrhundert in St. Gallen vermutlich durch einen aus Kilkenny
stammenden Iren der hl. Canice, der Namenspatron dieser Stadt, in
festlindische Kalendarien (und endlich in das Martyrologium) einge-
fithrt. In der Vita des hl. Wiro wird die zur gréBeren Ehre des Helden
festgestellte irische Missionstradition durch die Namen der hl. Patrick,
Columban und Cuthbert belegt'. Die Einfiigung des Namens des
hl. Cuthbert als eines Iren weist darauf hin, dall diese Vita spiter als
im 9. Jahrhundert (Kenney) entstand. Die auf diese Namenliste folgen-
den Worte « patriae columbae, terrae lucernae» haben spiter dazu
gefithrt, da man den Namen des hl. Columban Columba las, wie dies
heute noch in den fiir die Diézese Roermond vorgeschriebenen Lesungen
fir das Fest des hl. Wiro geschieht. Der in dieser Liste gemachte
Versuch, die verschiedenen Schichten irischer Missionstitigkeit und
Hagiographie zu koordinieren, wurde nicht mehr verstanden.

In der festlindischen Tradition der hl. Columban und Gallus wurde
ihrer Tidtigkeit in der Schweiz oft gedacht. Als einzigen irischen Beitrag
zu dieser Tradition im Mittelalter kann man bestenfalls die Chronik
des Marianus Scotus (um 1175 im Rheinland entstanden) 2 anfiihren :

Sanctus pater Columbanus ex Hibernia insula Scotorum cum
sancto Gallo alliisque probatis discipulis venit in Burgundiam ...
Alamniam, ubi sanctum Gallum reliquit, in Italiam ...

Das spitere MiBverstindnis hinsichtlich der Bedeutung der Worte
Scotia und Scoti in der frithmittelalterlichen Hagiographie wurde bereits
vom hl. Petrus Kanisius aufgedeckt. Zu seiner Zeit begannen schot-
tische Fliichtlinge auf dem Kontinent die festlindische Tradition der
irischen Heiligen in Anspruch zu nehmen und sich in den Besitz der
unter dem Namen Schottenkléster gehenden urspriinglich irischen Griin-
dungen zu setzen. In dhnlicher Weise hat das spatere Miverstindnis
des Wortes Alemania dazu gefiihrt, die Tradition des hl. Gallus mit
Germania zu verbinden. Im frithen 13. Jahrhundert war Eicke von

! KENNEY, no. 311. Vielleicht ein Anklang an Alcuins Epigramm auf die
hll. Patrick, Kieran, Columban, Comgall und Adamnan (KENNEY, no. 340, 11).
2 KENNEY, no. 443.

14 209



Repgow berechtigt zu sagen, daB « Sinte Columbanus unde sinte Gallus
quamen von Schotlande an Dudeschlant », aber im Jahre 1586 war die
Beschreibung von Arbona als « ## Germania » schon ein Anachronismus.

Der erste irischerseits gemachte Versuch einer Bestandsaufnahme
der irischen Heiligen auf dem Festlande und ihrer Zuordnung zu den
in Irland vorhandenen Listen der Nationalheiligen ist der Cafalogus
Praecipuorum Sanctorum Hiberniae des Jesuiten Henry FitzSimon
(Rouen 1611) 1, wo unter No. 343 (in alphabetischer Anordnung) Gallus
aufgefithrt wird, mit dem Zusatz « 16. Octob. — Surius » [1571, vi, 109] ;
in der zweiten Auflage wurde als weitere Quelle das Kolner Kartauser-
martyrologium hinzuvermerkt. In einer handschriftlichen Notiz in dem
der Bibliothek von Trinity College Dublin gehorigen Exemplar wies im
17. Jahrhundert Erzbischof Ussher auch noch auf Goldast (1606) als
Quelle hin. Da in FitzSimons Katalog die Orte nicht erwihnt werden,
wo die betreffenden Heiligen lebten und verehrt wurden, brauchen wir
auf die sonstigen darin aufgefiihrten irischen Heiligen und ihre even-
tuellen Beziehungen zur Schweiz nicht einzugehen.

FitzSimons Katalog war die Grundlage fiir die umfassenden Nach-
forschungen, die Colgan von Léwen aus iiber West- und Mitteleuropa
nach Quellen irischer Heiliger ausfithren lieB.

Einer seiner dltesten Mitarbeiter war der Jesuit Stephan White,
der von Ingolstadt und Dillingen aus seine besondere Aufmerksamkeit
den Bibliotheken im bayerischen Raume widmete. In seiner eigenen
Apologia pro Hibernia ® spricht er unter Bezugnahme auf Heinrich
Canisius « Anfiqgu. I» von St. Gallen als « celeberrimum in Germania
coenobium » und seiner irischen Tradition.

Der erste Ire, der die hagiographische Tradition der hll. Columban
und Gallus erfafte, war Thomas Messingham, Rektor des Irischen
Collegiums in Paris, der in seinem Florilegium sanctorum Hiberniae
(Paris 1624) Jonas Vita S. Columbani und Walafrids Vita S. Galli
druckte, letztere natiirlich die wichtigste Quelle fiir die frithen Be-
ziehungen Irlands mit der Schweiz ; die Ortsnamen sind in diesem
Druck gesperrt. Weiterhin veroffentlichte Messingham als erster die
Vita S. Magni 3, ein Werk, das ebenfalls irische und schweizerische
Ortsbezeichnungen verbindet. Am Ende seines Werkes veroffentlichte

1 Seit KENNEY (p. 37) in einer ausgezeichneten Ausgabe von P. GRosJEAN S. J.
in Feil-Sgribhinn Eoin Mhic Neill (Dublin 1940) zuginglich geworden.

2 KeNNEY, p. 38 n. 129.

3 KENNEY, p. 205, n. 133.

210



Messingham das angeblich vom hl. Gallus in der Kirche von Konstanz
gesprochene Gebet.

Die Veréffentlichung von Colgans Acta sanctorum Hiberniae ist
bekanntlich nicht iiber die drei ersten Monate hinausgekommen, auBer
in dem dem heiligen Columkille gewidmeten Teil des von den drei
Hauptpatronen Irlands handelnden Bande (Léwen 1645 and 1647).
Unter dem 20. Mirz hat Colgan jedoch einen Auszug aus Walafrid
und einige Bemerkungen iiber St. Gallen, das ausdriicklich unter Bezug-
nahme auf Ado als «in Germania » gelegen bezeichnet wird !.

Die besondere Bedeutung des hl. Columban, ebenso wie des heiligen
Rumold, Patron von Mecheln, veranlaBte Mitarbeiter Colgans die auf
diese Heiligen beziiglichen Materialien gesondert zur Veréffentlichung
vorzubereiten, und diese Veréffentlichungen wurden in den sechziger
Jahren von Thomas O’Sher(r)in durchgefiithrt. Patrick Fleming, der das
Material fiir St. Columban sammelte, war fiir diese Arbeit durch seine
personliche Verehrung des Heiligen und seine Reisen zu den Wirkungs-
stitten einschlieBlich St. Gallen bestens befihigt 2. 36 Jahre vor der
Veroffentlichung seines Werkes erlitt er in Béhmen den Mirtyrertod.

Flemings Collectanea Sacra sew S. Columbani Hiberniae abbatlis
(Lowen 1667) sind das hervorragendste Zeugnis irischer Beschiftigung
mit der kolumbanischen Mission geblieben. Das mehr als 450 Seiten
umfassende Werk ist heute iiberaus selten. In der Vorrede hat Fleming
eine unschitzbare Sammlung von Erwihnungen dieser Mission in der
Literatur des Mittelalters und der frithen Neuzeit geboten. Das Werk
selbst ist ein Abdruck mit ausfiithrlichem Kommentar von Jonas Vita.
Einerseits haben wir eine lange Abhandlung iiber die Geschichte des
Namens Scotia/Hibernia und eine iiberaus wertvolle Sammlung von
Materialien zur Geschichte des Klosters Bangor, anderseits hat Fleming
zusammengestellt, was immer er iiber die Friithgeschichte von Luxeuil
und St. Gallen in Erfahrung bringen konnte. Seine Worte « nobile ex
Galli nomine in Helvetia coenobium vulgo Sant-Gallum appelatum »
sind m. W. die erste Erwihnung des modernen Namens der Schweiz
und des Vernakularnamens von St. Gallen durch einen Iren. « Helvetia
Gallum Apostolum colit », stellt Fleming lapidar fest.

Im Jahre 1916 wurde Irland das sonst nur Ordensgemeinschaften
gewihrte Privileg erteilt, ein Fest aller Heiligen Irlands zu feiern (6. No-

L Acta Sanctorum Hiberniae, 382 und 877.
2 Siehe Ir. Eccles. Record 1, vii (1870), 207-216.



vember). In der 6. Lektion des Offiziums wird aus einem Schreiben
Benedikt XIV. an die irische Hierarchie folgende Stelle gelesen :

« Quod si recensere voluerimus sanctissimos viros Columbanum,
Kilianum, Virgilium, Rumoldum, Gallum aliosque plures qui ex
Hibernia in alias provincias Catholicam fidem invexerunt, plus
nimis epistolae modum excederemus. »

Diese Worte darf man vielleicht auf die Vorrede zu Ferraris
Katalog der nicht im R&mischen Martyrologium erwihnten Heiligen
zuriickfiithren :

« Quis enim Ss. Patricium, Brigidam, Brandanum, Columbam,
Columbanum, Gallum, Magnum, Virgilium, Kilianum, Rumoldum,

Dympnam, Fiacrium, Furseum, Malachiam, Laurentium et alios
Hibernos esse ignorat. »

Das Fest aller Heiligen Irlands ist nicht nur die Anerkennung
der Tradition des Ehrentitels « Insel der Heiligen », sondern auch der
eigentiimlichen Entwicklung der liturgischen Verehrung irischer Heiliger.
Einer der entscheidendsten Unterschiede der frithen irischen Liturgie
von der Liturgie des Festlandes war das Fehlen eines Sunctorale. Die
Heiligen wurden nicht einzeln in einer historischen Zeitordnung an ihren
Jahrestagen durch Proprien kommemoriert, sondern alle Heiligen, ins-
besondere auch die einheimischen, wurden in einer spirituellen Zeit-
ordnung tiglich in der Messe durch eine umfassende Litanei vergegen-
wartigt. Zuerst durch die Martyrologien, spiter unter normannischem
EinfluB auch durch Propria wurde in Irland die Idee des Sanctorale
eingefithrt. Die Vita der hl. Gertrud von Nivelles (die das friiheste
Zeugnis fir das Fest des hl. Patrick enthilt) !, Alcuins Epigramme auf
irische Heilige 2, die Vita des hl. Findan von Rheinau (auBer dem
hl. Gallus der bestbezeugte irische Heilige im alemannischen Raume) 3
und die Kalender in St. Gallen ms. 250 und 459 * sowie das Buch von
Fleury ® sind die hervorragendsten Zeugnisse fiir die auf dem Festlande
von Iren gemachten Versuche, die Verehrung einheimischer Heiliger der
auf dem Festlande iiblichen Heiligenverehrung anzugleichen. Die Ver-
ehrung des hl. Gallus und anderer in der Schweiz verehrter, mit Irland
in Verbindung gebrachter Heiliger war rein f{estlindischen Ursprungs.

Fir das fast vollige Fehlen irischer Proprien fiir einheimische
Heilige wird meist die Vernichtung kirchlichen Schrifttums im 11. und

1 Siehe meine Notiz in Bealoideas x11 (1%42), 180 ff.
? Siehe oben S. 209 Anm. 1. 3 Siehe oben S. 205 Anm. 3.
4 Siehe meinen Artikel (c), 323, note 1. 5 Siehe meinen Artikel (f).

212



16. Jahrhundert verantwortlich gemacht. Tatsdchlich ist jedoch, selbst
wenn mehr Material erhalten wire, nicht damit zu rechnen, daB am
Ende des Mittelalters in Irland Proprien in der groBen Menge irischer
« Heiliger » auch nur einigermallen entsprechender Anzahl vorhanden
gewesen wiren. Die Kenntnis der auf dem Festland verehrten irischen
Heiligen war kaum grofer als es nach dem vorhandenen Material
erscheint. Die auf solche Heiligen beziiglichen Eintragungen in dem
zur Zeit Colgans zusammengestellten Martyrologium von Donegal gehen
durchwegs auf damals erst kiirzlich vom Festlande erlangte Nach-
richten zuriick.

Im Jahre 1632 erreichten irische Fliichtlinge in Rom die Ein-
fihrung des Festes des hl. Patrick fiir die Gesamtkirche ; bis heute
ist dies das einzige Fest, an dem sich die ganze Kirche der Insel der
Heiligen erinnert. Erst um die Mitte des 18. Jahrhunderts wurde ein
Nationalproprium fiir Irland aufgestellt, und zwar von auf dem Fest-
lande tdtigen irischen Geistlichen. AuBer den Festen der drei Haupt-
patrone (Patrick, Brigid und Columba) enthielt dieses erste Proprium
fir Irland nur die Feste auf dem Festlande verehrter irischer Heiliger.
Messingham und Colgan hatten nahezu ergebnislos in Irland nach Pro-
prien irischer Heiliger gesucht, und legten daher fast durchwegs fest-
lindische Proprien irischer Heiliger vor. Bei der Genehmigung des
irischen Nationalpropriums im Jahre 1741 wurde verlangt, daB even-
tuelle Sondertexte approbierten Breviarien zu entnehmen seien. Es
wurde dabei offenbar in erster Linie an die historischen Lektionen der
zweiten Nokturn gedacht. Bezeichnenderweise muBlten alle diese Texte
festlindischen Quellen entnommen werden !. Die seit 1765 am Feste
des hl. Gallus in Irland gelesenen Lesungen entstammten, wie mehrere
andere dieser Proprien 2, dem Benediktinerbrevier. Auler diesen Lek-
tionen sind keinerlei Eigentexte vorgesehen, wie iiberhaupt bis heute,
ganz im Sinne der altirischen Tradition, das irische Nationalproprium
ungewohnlich arm an FEigentexten ist. Die schone in St. Gallen ge-
brauchte Antiphon zum Magnifikat am Feste des hl. Gallus, die, Wala-
frid entnommen, einer der altesten Ausdriicke des Heimwehs eines
Irish exile ist, ist in Irland unbekannt geblieben.

1 Siehe meinen Artikel (b).

2 Z. B. auch dem fiir das Fest des hl. Columbanus. Der Vergleich mit den
fir Chur und St. Gallen vorgeschriebenen Lesungen zeigt, daB die auf den
hl. Gallus beziiglichen Stellen (einschl. der Erwahnung der Schweiz und des
Zircher Sees) darin fehlen.

213



Die auf dem Festlande verehrten irischen Heiligen wurden in das
Nationalproprium nach MaBgabe der Geschichtswissenschaft der Zeit
einbezogen, d. h. Heilige, deren Verbindung mit Irland und deren
historischer Hintergrund heute als zweifelhaft anerkannt sind, wie Albert
von Regensburg, Cataldo von Tarent, Livinus von Gent und Rumold
von Mecheln wurden mit Riicksicht auf die Bedeutung ihres Kultes
oder Kultortes gewihlt, wihrend so gut bezeugte irische Heilige wie
Findan von Rheinau und Colman von Stockerau auBler Betracht blieben.
Diese Auswahl erreichte immerhin den Zweck, daB sich Irland allgemein
des AusmaBes mittelalterlicher Verehrung irischer Heiliger auf dem Fest-
lande und der sich daraus ergebenden Tradition bewuBt wurde. Schrift-
steller ! wie O’Hanlon 2, Healy und Moran betrachteten ganz im Geiste
Colgans und seiner Schule diese gesamte Tradition als historisch. Ander-
seits wurde diese Uberlieferung von festlindischen, vom pretestantischen
Liberalismus herkommenden Schriftstellern wie z. B. in Bezug auf den
hl. Livinus von Holder-Egger, in Bausch und Bogen verworfen und in
durchaus unhistorischer Weise licherlich gemacht. In der Schweiz hat
sich um die historischen Gestalten von Columban und Gallus 3 eine
reiche Tradition sekundirer, mit Irland verbundener Heiliger, wie
Magnus, Fridolin, Ursus usw. entfaltet, die selbstverstindlich auch nicht
als direkte Quelle zu betrachten ist, sondern uns mittelbar Auskunft
gibt iiber die Geschichte festlindischer Irlandkunde.

Die hervorragende Stellung, die das erste Nationalproprium fir
Irland den auf dem Festlande verehrten irischen Heiligen einriumte,
hat diesen Heiligen aber nicht eine echte Verehrung in ihrem eigenen
Volke zu verschaffen vermocht. Solche Verehrung, das wird heute
oft vergessen, mull natiirlich wachsen. Ist ihre Tradition abgerissen
oder war sie nie da, so kann sie nicht durch noch so eifrige Bemithungen

! Von irischen Schriftstellern des 18. Jahrhunderts, die der irischen Mission
in der Schweiz gedenken, ist besonders MACGEOGHEGAN (Histoire d'Irlande, Paris
und Haag 1758 ff., 1, 341 ff.) zu erwihnen. Fir die spatere Literatur siehe KENNEY,
op. cit. 109,

2 Op. cit. x, 271-320. In der in diesem Werke iiblichen Weise sind belang-
lose Illustrationen (« The site of old Brigantium», « The lake of Zurich» und
« The city of Constance ») eingefiigt.-

3 Eine Ubersetzung des Lebens des heiligen Gallus von Walafrid verdfient-
lichte die namhafte Keltistin Maup JoyNT (Dublin 1927) in den Publikationen
der protestantischen Society for Promoting Christian Knowledge, in der Serie
« Leben keltischer Heiliger ». Prof. BLaANKEs Buch wurde von mir in Irishk Historical
Studies 11 (1941) 448-451 besprochen.

214



organisiert werden. Es gibt m. W. keine Kirche in Irland, die dem
hl. Gallus geweiht ist, vom hl. Findan von Rheinau (dessen hochst
zuverldssige Vita das erste Zeugnis des Gebrauchs der irischen Sprache
auf dem Festlande ist) ganz zu schweigen. Der Name Gallus kommt
unter irischen Laien nicht vor. Nur ganz selten, z. B. in der mit der
Erinnerung an den spiteren Kardinal Newman verbundenen Univer-
sitatskirche in Dublin, findet man ein Bildnis des hl. Gallus in einer
Kirche seines Heimatlandes, und es ist kaum bekannt, da3 der hl. Gallus
wohl der erste Ire ist, von dem ein Portriit erhalten ist !. Ankniipfend
an das, was die Benediktiner fiir die Bewahrung der liturgischen Tra-
dition irischer Heiliger getan haben, versuchen in neuester Zeit die aus
Belgien stammenden Benediktiner der Abtei Glenstal, Grafschaft Lime-
rick, durch neue Offizien der von den Benediktinern besonders verehrten
irischen Heiligen der irischen Verehrung dieser Heiligen aufzuhelfen.

Das Volk fiihlt deutlich, daf3 die Verehrung von Heiligen natur-
gemafl mit dem Orte ithres Wirkens und Todes oder ihrer geistlichen
Bedeutung verbunden ist und dall eine Verehrung, lediglich durch die
Geburtsstatte lokalisiert, nicht lebendig ist. Liturgie und Geschichte
haben bis heute in Irland nicht die enge Verbindung gefunden, die uns
von der romischen Liturgie her vertraut ist. Wie schon Scheffel in den
(heute selten mitgedruckten) Anmerkungen zu seinem Ekkehard be-
merkte, ist das irische Interesse an St. Gallen und anderen Statten
irischer Wirksamkeit auf dem Festlande nicht iiber einen kleinen Kreis
historisch Interessierter hinausgedrungen. Diese Tatsachen lassen sich
nicht nur durch die einzigartig schwere Geschichte Irlands erkliren,
sondern miissen auch verstanden werden als Ausdruck eines von den
dltesten Zeiten fast unverindert gebliebenen GeschichtsbewuBtseins,
durch das sich Irland vom Festlande unterscheidet.

LITERATUR:

(a) « Irish Saints in the liturgical and artistic tradition of Central Europe »,
in Irish Ecclesiastical Record V, rLix (1942), 181-192.

(b) « St. Columbanus in the liturgy», #bid. Lx11 (1943), 306-312.

(¢) « Studies in the liturgy of the early Irish Church », 2bid. Lxxv (1951),
318-333.

(d) « A feast of all the Saints of Europe», in Speculum xx1 (1946), 46-66.

1 Siehe meinen Artikel « Early representations of Irishmen in German books »
in Proceedings of the Royal Society of Antiquaries of Ireland, Lxxx (1950), 158 f.

215



(€)
(1)

216

« Irish Saints in early German literature », tbid. xx11 (1947), 358-374.

Besprechung von P. E. MUNDINGS Buch Die Kalendarien von St. Gallen
aus 21 Hss. neuntes bis elftes Jahrhundert, in Ivish Historical
Studies vir (1951), 203-206.

« St. Albert, patron of Cashel. A study in the history of diocesan epis-
copacy in Ireland », in Mediaeval Studies vir (1945), 21-39.

« Cataldus Rachau. A study on the early history of diocesan episcopacy
in Ireland », tbid. viir (1946), 217-244.

« The meaning of All the Saints», 4bid. x (1948), 147-161.

« Der Geschichtsbegriff der Liturgie », in Schweizer Rundschau 1. (1949),
81-88.

« Irisch-schweizerische Literaturbeziehungen», in Die Tat, 24. 6. 1947.

« Irish-German literature relations», in German Life and Letters, N.
S. 11 (1950), 102-110.



	Die Stellung der Schweiz in der hagiographischen und liturgischen Tradition Irlands

