
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 46 (1952)

Artikel: Die Stellung der Schweiz in der hagiographischen und liturgischen
Tradition Irlands

Autor: Hennig, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung der Schweiz in der hagiogra-
phischen und liturgischen Tradition Irlands

Von JOHN HENNIG, Dublin

Für die zweite Nokturn des Offiziums am 16. Oktober schreiben
die Proprien für die Diözesen Basel, Chur und St. Gallen Lektionen

vor, die die folgenden Worte enthalten :

Gallus Abbas, nobilibus apud Scotos natalibus ortus, in Hibernia
in monasterio Benchor studuit cum sociis in Alemannia ad
lacum Turicinum, deinde vero apud Brigantium oppidum con-
sedit apud Arbonam expiravit.

Ganz ähnliche, alle diese irischen und schweizerischen Ortsnamen
enthaltende Lektionen werden am gleichen Tage in ganz Irland gelesen.

Außerhalb Alemanniens und Irlands wird das Fest des hl. Gallus nicht
gefeiert. Die Liturgie dieses Festes ist ein einzigartiges Denkmal der

engen Beziehungen zwischen Irland und der Schweiz im frühen Mittelalter.

Die Ortsnamen in diesen Lektionen bildeten die Grundlage eines

Mindestmaßes an konkreten Renntnissen, die durch die Jahrhunderte
mittels der Liturgie von Irland der Schweiz und, so sollte man
annehmen, auch von der Schweiz Irland gegeben worden sind. In den

zahlreichen Studien der Tradition der irischen Glaubensboten ist diese

Tatsache jedoch kaum je berücksichtigt worden. Ob es sich um irische

Heilige handelt, deren Existenz, historische Bestimmtheit und
Abstammung so klar sind wie bei Columban und seinen Gefährten, oder

um solche, bei denen der eine oder andere dieser Punkte Zweifeln unterliegt,

die liturgische Tradition dieser Heiligen ist jedenfalls ein wichtiger
Träger festländischer Irlandkunde gewesen, während Zeiten, in denen

das Festland sonst wenig Bestimmtes oder Historisches von Irland
wußte. Mit institutioneller Regelmäßigkeit ist die Tradition der irischen

Heiligen durch die Lektionen des Offiziums oft in reichem historischen

204



Detail einer — jahrhundertelang der einzigen — Schicht von Gebildeten

vermittelt worden. Dieser Umstand kann kaum überschätzt werden

in der Geschichte des Interesses, das das Festland an Irland, seiner

Geographie1, Geschichte2 und Sprache3 genommen hat, ganz zu

schweigen von der in jener Tradition niedergelegten Erinnerung an die

Beziehung von Ländern und Orten, die sonst kaum andere Beziehungen
mit Irland hatten, mit dem Heimatlande dieser als Patrone
verehrten Heiligen.

Bis zum Ende des Mittelalters sind wir über die Ausbreitung des

Rultes der frühen Glaubensboten und anderer irischer Heiliger auf dem

Festlande durch Colgan und seine Mitarbeiter, die Bollandisten, und

neuerdings O'Hanlon 4, Weale 5 und GougauelG gut unterrichtet. Die
nachreformatorische Zeit dagegen ist kaum ernstlich der Erforschung
würdig erachtet worden. Die literarische Herkunft der gegenwärtigen
historischen Lektionen ist weithin unbekannt, zumal elie früher vielfach
in Lokalproprien gemachten Quellenangaben neuerdings durchwegs
weggelassen worden sind. Die bedeutenden Änderungen, die in vielen
dieser Lektionen im Laufe der letzten zwei Jahrhunderte unter dem

Einfluß der Fortschritte der Geschichtswissenschaft vorgenommen wurden,

sind nie systematisch untersucht worden. Die Auswirkung dieser

Lektionen auf die volkstümliche Verbreitung der darin enthaltenen
Überlieferung, in Predigt und devotionellem oder lokalgeschichtlichem
Schrifttum, ist unerforscht. Gerade in der Schweiz hatte man aber

Gelegenheit festzustellen, daß bis heute Versuche, Interesse an Irland
zu wecken, erfolgreich an die gleichsam natürliche Kenntnis der

Überlieferung der irischen Glaubensboten anknüpfen konnten.

1 Jonas Vita S. Columbani war das erste Werk mittelalterlicher Literatur,
das einen historischen irischen Ortsnamen (Bangor) erwähnt (siehe meine
demnächst in Ulster Journal of Archaeology erscheinende Studie über frühe Ulster-
Ortsnamen in der hagiographischen Literatur des Festlandes).

2 Siehe z. B. die in das zweite Kapitel von Jonas eingeschobene versifizierte
Beschreibung Irlands.

3 Siehe z. B. die sich an die Etymologie des Namens Gallus anschließenden
Erläuterungen, vor allem die Genealogie des Heiligen (Kenney, Sources for the

early history of Ireland i [New York 1929], no. 50, iv ; von Kenney angeführte
Literaturangaben werden hier nicht wiederholt), oder die irischen Sätze in der
Vita S. Findani (Kenney no. 422).

4 J. O'Hanlon, The lives of the Irish Saints (Dublin 1873 ff.), gerade noch
bis über den 16. Oktober hinausgehend.

6 W. H. J. Weala, Analecta Liturgica (Brugge 1889).
• L. Gougaud, Les saints irlandais hors d'Irlande (Löwen 1936), bes. 114 ff.

St. Gallus.

205



Den Beginn des modernen festländischen Interesses an irischen

Heiligen stellt das deutsche Martyrologium (1562) des hl. Petrus Kani-
sius dar. Wie später Ferrari in seinem Catalogus generalis sanctorum

qui in Martyrologio Romano non sunt (Venedig 1625) feststellte, führte
Kanisius eine große Zahl irischer Heiliger auf, die sonst unbekannt
sind. Die Quellen seines deutschen Martyrologiums sind nie untersucht
worden. Für den 16. Oktober hat sein Werk eine besonders lange

Eintragung, in der « Schweitzerland » als der Ort der Verehrung des

hl. « Gall, geborener Schott » bezeichnet wird. In Baronius Martyrologium

(Rom 1586) sind die Worte « Apud Arbonam in Germania,
sancti Galli Abbatis qui fuit discipulus beati Columbani » (wie bis heute
im Römischen Martyrologium) die zweitletzte, und in der gleichzeitigen
Antwerpener Ausgabe die letzte Eintragung für den 16. Oktober. Das

erste in deutscher Sprache gedruckte, ausschließlich von einem irischen

Heiligen handelnde Buch war Kanisius * Warhaffte Historie von dem

berümbten Abbt S. Fridolino (Fribourg 1589), in der zweiten Auflage
mit dem Leben des hl. Beatus verbunden ; diese beiden Heiligen wurden

von Kanisius ausdrücklich der Schweiz als Nationalpatrone vorgestellt.
Kanisius hatte ebensowenig Zweifel daran, daß « Schottland (Hiberna
genannt) an Engelland gelegen, Fridolini Vatterland» war (p. 3 f.), so
wie auch das heutige Offizium für den 6. März in den Proprien von
Basel und Chur mit den Worten beginnt : « Fridolinus regio Hibernorum
sanguine procreatus. » Ganz im Sinne der Überlieferung wies Kanisius
Zweifel an der irischen Abstammung des hl. Fridolin mit dem Hinweis
zurück, daß « Schottland » auch andere Heilige gesandt habe wie Kilian
und Colman ; des hl. Gallus gedachte er in diesem Zusammenhange
überraschenderweise nicht.

Das besondere Interesse, das der hl. Petrus Kanisius den irischen

Heiligen entgegenbrachte, hat vielleicht einen Einfluß auf seinen Neffen
Heinrich ausgeübt, der in seinen Antiquae lectiones (Ingolstadt 1603)

die ersten wissenschaftlichen Drucke von Cogitosus Leben der hl. Brigid
und der Passionen des hl. Kilian 2 bot. Er schuf damit die Grundlage
für die Arbeit Colgans, der Bollandisten und Mabillons hinsichtlich der
Koordination irischer und irisch-festländischer Heiliger und der Sammlung

ihrer Viten.

1 Siehe meinen Artikel « St. Peter Canisius and Ireland », in Irish Monthly
LXXiv (1946), 129-135.

2 Kenney, no. 147 und 317.

206



Die Entfaltung der irischen Hagiologie erfolgte, als im frühen
17. Jahrhundert irische Gelehrte auf dem Festlande 1 Zuflucht suchten
und inmitten der Kriegsstürme sich dort wohlwollende Beachtung zu

erkämpfen trachteten, indem sie darauf hinwiesen, was in früheren
Zeiten Irland für die Begründung und Bewahrung der christlichen
Kultur auf dem Festlande getan hatte. In diesem Unternehmen wurden
die irischen Gelehrten engstens durch die erwachende spezifisch katholische

Geschichtsforschung auf dem Festlande unterstützt. Auch hier
war das Bestreben, die Grenzen des zu sammelnden Materials so weit
wie möglich zu stecken. Es ist kaum etwas darüber bekannt, wie weit
in diesen Unternehmungen die Werke des hl. Petrus Kanisius benutzt
wurden.

Die irischen Gelehrten waren offensichtlich überrascht von dem

Umfang, in dem sich die hagiographischen und liturgischen
Überlieferungen des Festlandes auf Irland bezogen. Es liegen praktisch keine

Zeugnisse darüber vor, ob Irland vor dem Ende des 16. Jahrhunderts
Kenntnis von dem Ausmaße festländischer Verehrung irischer Heiliger
besaß. Von den frühen Glaubensboten finden wir in den alten irischen

Heiligenlisten nur Fursa und seinen Gefährten Foillan (Zeitgenossen
des hl. Gallus), Kilian und seine Gefährten und Columban. Dieser ist
der einzige irische Heilige, dessen Name bereits in den Handschriften
des Martyrologium Hieronymianum vorkommt, wo er jedoch, wie bis
heute im Römischen Martyrologium, ausschließlich mit Bobbio und
Italien verbunden wird. In dem Martyrologium von Tallaght2, der

merkwürdigen irischen Version des Hieronymianum, fehlen die

Eintragungen für November, aber es ist unwahrscheinlich, daß sich darin
der Name des hl. Columban befand oder daß man sich der Verbindung
dieses Heiligen mit Irland bewußt war, denn sonst hätte Felire Oen-

gusso 3, das (vollständig erhaltene) Extrakt daraus, ihn in seinem
Vierzeiler für den 23. November erwähnt, wie Fursa am 16. Januar. Somit
ist die Eintragung « Columbanus » (mit dem historisch wertlosen, nur
poetischen Rücksichten entspringenden Zusatz « den ich liebe ») in dem
Félire (oder gereimten « Martyrologium »4) des Marianus Gorman (etwa
1170) die früheste Bezugnahme, die sich von einem der irischen
Glaubensboten in der Schweiz in der Literatur ihres Heimatlandes erhalten

1 Kenney, p. 37-41.
2 Seit Kenney (no. 273) mustergültig von Best und Lawlor herausgegeben

in Bradshaw Soc. no. lxviii (1931).
3 Kenney, no. 272. 4 Kenney, no. 275.

207



hat. Im Einklang mit der Tradition des Hieronymianum und Usuar-
dianum hat die Eintragung in Marianus Werk eine spätere, bisher
undatierte Fußnote : « abb robhui isin Ettâil » — « ein Abt der in
Italien weilte ». Das einzige sonstige Zeugnis aus dem irischen Mittelalter

ist die Eintragung, die sich in dem sog. Drummond Kalender l
erstaunlicherweise unter dem 13. November findet : « In Italia sancti
Columbani scoti », das erste irische Zeugnis für die Anerkennung des

Heiligen als eines Landsmannes. In der dem Ende des 14. Jahrhunderts
entstammenden (durch einige irische Heilige erweiterten) Version des

Usuardianum in Christ Church Dublin 2 beginnt die Eintragung für den

21. November mit den Worten : « In Italia, monasterio Euouio, natalis
sancti Columbani abbatis. » Die Schreibweise « Euouium » ist von Jonas
« Ebobium » abgeleitet ; sie ist sonst kaum bezeugt und deutet auf keine
sonderliche Vertrautheit mit der historischen Tradition des Heiligen.
Die dann folgenden Worte : « qui multorum coenobiorum fundator
extitit monachorum, multisque virtutibus clarus quievit in senectute
bona » sind von Florus 3 abgeleitet, der auch als erster das Fest auf
den 21. November datierte ; in dem Dubliner Martyrologium sind sie

nicht als Hinweis auf spezifische Bekanntschaft mit den sonstigen auf
den hl. Columban zurückgehenden Klostergründungen zu werten.

Die Beschreibung Irlands als « Insel der Heiligen » entspringt
zunächst zwei sprachlichen Mißverständnissen. Der klassische Ausdruck
insula sacra heißt « von Europa getrennte Insel ». Das irische Wort
nóib ist nicht mit sanctus in seiner bestimmten mittelalterlichen
Bedeutung gleichzusetzen, sondern heißt bestenfalls venerabilis, vielleicht
aber nur « begnadet » ; diesem Mißverständnis entspringt die Aufzählung
(besonders im Martyrologium von Tallaght) einer ganz unverhältnismäßig
großen Menge (meist nur dem Namen nach bekannter) irischer « Heiliger».
Auf Grund solcher Aufzählungen wurde angenommen, daß Irland besonders

reich an Heiligen gewesen sei. Diese Annahme wurde zum Anspruch
erhoben, als im 10. und 11. Jahrhundert Iren — nicht mehr als geehrte
Glaubensboten oder Gelehrte willkommen geheißen, sondern durch die

dänischen und normannischen Heimsuchungen aus ihrem Heimatlande
vertrieben — auf dem Festlande Brot suchen mußten. Die bereitwillige
Annahme dieses Anspruchs durch das Festland entsprang dem Geiste

1 Kenney, no. 566.
2 The book of obits and martyrology of the Cathedral Church (Dublin 1854).
3 Quentin, Les martyrologes historiques, 347.

208



der Zeit, der Vorstellung von Irland als einem fernen Wunderland
(wie sie gleichzeitig in der Navigatio Brendani, dem Purgatorium Sancti

Patricii und der Visio Tundali n'edergelegt wurde) und endlich auch

der Erinnerung an die nie ganz abgerissenen Beziehungen mit Irland
auf den durch die frühen Glaubensboten gelegten Grundlagen. So wurde
im 10. Jahrhundert in St. Gallen vermutlich durch einen aus Kilkenny
stammenden Iren der hl. Canice, der Namenspatron dieser Stadt, in
festländische Kaiendarien (und endlich in das Martyrologium) eingeführt.

In der Vita des hl. Wiro wird die zur größeren Ehre des Helden

festgestellte irische Missionstradition durch die Namen der hl. Patrick,
Columban und Cuthbert belegt C Die Einfügung des Namens des

hl. Cuthbert als eines Iren weist darauf hin, daß diese Vita später als

im 9. Jahrhundert (Kenney) entstand. Die auf diese Namenliste folgenden

Worte « patriae columbae, terrae lucernae » haben später dazu

geführt, daß man den Namen des hl. Columban Columba las, wie dies

heute noch in den für die Diözese Roermond vorgeschriebenen Lesungen
für das Fest des hl. Wiro geschieht. Der in dieser Liste gemachte
Versuch, die verschiedenen Schichten irischer Missionstätigkeit und

Hagiographie zu koordinieren, wurde nicht mehr verstanden.

In der festländischen Tradition der hl. Columban und Gallus wurde
ihrer Tätigkeit in der Schweiz oft gedacht. Als einzigen irischen Beitrag
zu dieser Tradition im Mittelalter kann man bestenfalls die Chronik
des Marianus Scotus (um 1175 im Rheinland entstanden) 2 anführen :

Sanctus pater Columbanus ex Hibernia insula Scotorum cum
sancto Gallo alliisque probatis diseipulis venit in Burgundiam
Alamniam, ubi sanctum Galium reliquit, in Italiani

Das spätere Mißverständnis hinsichtlich der Bedeutung der Worte
Scotia und Scoti in der frühmittelalterlichen Hagiographie wurde bereits

vom hl. Petrus Kanisius aufgedeckt. Zu seiner Zeit begannen schottische

Flüchtlinge auf dem Kontinent die festländische Tradition der

irischen Heiligen in Anspruch zu nehmen und sich in den Besitz der

unter dem Namen Schottenklöster gehenden ursprünglich irischen
Gründungen zu setzen. In ähnlicher Weise hat das spätere Mißverständnis
des Wortes Alemania dazu geführt, die Tradition des hl. Gallus mit
Germania zu verbinden. Im frühen 13. Jahrhundert war Eicke von

1 Kenney, no. 311. Vielleicht ein Anklang an Alcuins Epigramm auf die
hll. Patrick, Kieran, Columban, Comgall und Adamnan (Kenney, no. 340, n).

2 Kenney, no. 443.

14 209



Repgow berechtigt zu sagen, daß « Sinte Columbanus unde sinte Gallus

quamen von Schotlande an Dudeschlant », aber im Jahre 1586 war die
Beschreibung von Arbona als « in Germania » schon ein Anachronismus.

Der erste irischerseits gemachte Versuch einer Bestandsaufnahme
der irischen Heiligen auf dem Festlande und ihrer Zuordnung zu den
in Irland vorhandenen Listen der Nationalheiligen ist der Catalogus

Praecipuorum Sanctorum Hibemiae des Jesuiten Henry FitzSimon
(Rouen 1611) 1, wo unter No. 343 (in alphabetischer Anordnung) Gallus

aufgeführt wird, mit dem Zusatz « 16. Octob. —¦ Surius » [1571, vi, 109] ;

in der zweiten Auflage wurde als weitere Quelle das Kölner Kartäuser-
martyrologium hinzuvermerkt. In einer handschriftlichen Notiz in dem
der Bibliothek von Trinity College Dublin gehörigen Exemplar wies im
17. Jahrhundert Erzbischof Ussher auch noch auf Goldast (1606) als

Quelle hin. Da in FitzSimons Katalog die Orte nicht erwähnt werden,
wo die betreffenden Heiligen lebten und verehrt wurden, brauchen wir
auf die sonstigen darin aufgeführten irischen Heiligen und ihre
eventuellen Beziehungen zur Schweiz nicht einzugehen.

FitzSimons Katalog war die Grundlage für die umfassenden
Nachforschungen, die Colgan von Löwen aus über West- und Mitteleuropa
nach Quellen irischer Heiliger ausführen ließ.

Einer seiner ältesten Mitarbeiter war der Jesuit Stephan White,
der von Ingolstadt und Dillingen aus seine besondere Aufmerksamkeit
den Bibliotheken im bayerischen Räume widmete. In seiner eigenen

Apologia pro Hibernia 2 spricht er unter Bezugnahme auf Heinrich
Canisius « Antiqu. I » von St. Gallen als « celeberrimum in Germania
coenobium » und seiner irischen Tradition.

Der erste Ire, der die hagiographische Tradition der hll. Columban
und Gallus erfaßte, war Thomas Messingham, Rektor des Irischen
Collegiums in Paris, der in seinem Florilegium sanctorum Hibemiae
(Paris 1624) Jonas Vita S. Columbani und Walafrids Vita S. Galli
druckte, letztere natürlich die wichtigste Quelle für die frühen
Beziehungen Irlands mit der Schweiz ; die Ortsnamen sind in diesem

Druck gesperrt. Weiterhin veröffentlichte Messingham als erster die
Vita S. Magni3, ein Werk, das ebenfalls irische und schweizerische

Ortsbezeichnungen verbindet. Am Ende seines Werkes veröffentlichte

1 Seit Kenney (p. 37) in einer ausgezeichneten Ausgabe von P. Grosjean S. J.
in Feil-Sgribhinn Eoin Mhic Neill (Dublin 1940) zugänglich geworden.

2 Kenney, p. 38 n. 129.
3 Kenney, p. 205, n. 133.

210



Messingham das angeblich vom hl. Gallus in der Kirche von Konstanz
gesprochene Gebet.

Die Veröffentlichung von Colgans Acta sanctorum Hibemiae ist
bekanntlich nicht über die drei ersten Monate hinausgekommen, außer
in dem dem heiligen Columkrlle gewidmeten Teil des von den drei
Hauptpatronen Irlands handelnden Bande (Löwen 1645 and 1647).
Unter dem 20. März hat Colgan jedoch einen Auszug aus Walafrid
und einige Bemerkungen über St. Gallen, das ausdrücklich unter Bezugnahme

auf Ado als « in Germania » gelegen bezeichnet wird 1.

Die besondere Bedeutung des hl. Columban, ebenso wie des heiligen
Rumold, Patron von Mecheln, veranlaßte Mitarbeiter Colgans die auf
diese Heiligen bezüglichen Materialien gesondert zur Veröffentlichung
vorzubereiten, und diese Veröffentlichungen wurden in den sechziger
Jahren von Thomas 0'Sher(r)in durchgeführt. Patrick Fleming, der das

Material für St. Columban sammelte, war für diese Arbeit durch seine

persönliche Verehrung des Heiligen und seine Reisen zu den Wirkungsstätten

einschließlich St. Gallen bestens befähigt2. 36 Jahre vor der

Veröffentlichung seines Werkes erlitt er in Böhmen den Märtyrertod.
Flemings Collectanea Sacra seu S. Columbani Hibemiae abbatis

(Löwen 1667) sind das hervorragendste Zeugnis irischer Beschäftigung
mit der kolumbanischen Mission geblieben. Das mehr als 450 Seiten
umfassende Werk ist heute überaus selten. In der Vorrede hat Fleming
eine unschätzbare Sammlung von Erwähnungen dieser Mission in der
Literatur des Mittelalters und der frühen Neuzeit geboten. Das Werk
selbst ist ein Abdruck mit ausführlichem Kommentar von Jonas Vita.
Einerseits haben wir eine lange Abhandlung über die Geschichte des

Namens Scotia/Hibernia und eine überaus wertvolle Sammlung von
Materialien zur Geschichte des Klosters Bangor, anderseits hat Fleming
zusammengestellt, was immer er über die Frühgeschichte von Luxeuil
und St. Gallen in Erfahrung bringen konnte. Seine Worte « nobile ex
Galli nomine in Helvetia coenobium vulgo Sant-Gallum appelatum »

sind m. W. die erste Erwähnung des modernen Namens der Schweiz
und des Vernakularnamens von St. Gallen durch einen Iren. « Helvetia
Galium Apostolum colit », stellt Fleming lapidar fest.

Im Jahre 1916 wurde Irland das sonst nur Ordensgemeinschaften
gewährte Privileg erteilt, ein Fest aller Heiligen Irlands zu feiern (6. No-

1 Acta Sanctorum Hibemiae, 382 und 877.
2 Siehe Ir. Eccles. Record I, vu (1870), 207-216.

211



vember). In der 6. Lektion des Offiziums wird aus einem Schreiben
Benedikt XIV. an die irische Hierarchie folgende Stelle gelesen :

« Quod si recensere voluerimus sanctissimos viros Columbanum,
Kilianum, Virgilium, Rumoldum, Galium aliosque plures qui ex
Hibernia in alias provincias Catholicam fidem invexerunt, plus
nimis epistolae modum excederemus. »

Diese Worte darf man vielleicht auf die Vorrede zu Ferraris
Katalog der nicht im Römischen Martyrologium erwähnten Heiligen
zurückführen :

a Quis enim Ss. Patricium, Brigidam, Brandarium, Columbam,
Columbanum, Galium, Magnum, Virgilium, Kilianum, Rumoldum,
Dympnam, Fiacrium, Furseum, Malachiam, Laurentium et alios
Hibernos esse ignorât. »

Das Fest aller Heiligen Irlands ist nicht nur die Anerkennung
der Tradition des Ehrentitels « Insel der Heiligen », sondern auch der

eigentümlichen Entwicklung der liturgischen Verehrung irischer Heiliger.
Einer der entscheidendsten Unterschiede der frühen irischen Liturgie
von der Liturgie des Festlandes war das Fehlen eines Sanctotale. Die

Heiligen wurden nicht einzeln in einer historischen Zeitordnung an ihren
Jahrestagen durch Proprien kommemoriert, sondern alle Heiligen,
insbesondere auch die einheimischen, wurden in einer spirituellen
Zeitordnung täglich in der Messe durch eine umfassende Litanei vergegenwärtigt.

Zuerst durch die Martyrologien, später unter normannischem
Einfluß auch durch Propria wurde in Irland die Idee des Sanctoralc

eingeführt. Die Vita der hl. Gertrud von Nivelles (die das früheste

Zeugnis für das Fest des hl. Patrick enthält) 1, Alcuins Epigramme auf
irische Heilige 2, die Vita des hl. Findan von Rheinau (außer dem

hl. Gallus der bestbezeugte irische Heilige im alemannischen Räume) 3

und die Kalender in St. Gallen ms. 250 und 459 4 sowie das Buch von
Fleury5 sind die hervorragendsten Zeugnisse für die auf dem Festlande

von Iren gemachten Versuche, die Verehrung einheimischer Heiliger der
auf dem Festlande üblichen Heiligenverehrung anzugleichen. Die
Verehrung des hl. Gallus und anderer in der Schweiz verehrter, mit Irland
in Verbindung gebrachter Heiliger war rein festländischen Ursprungs.

Für das fast völlige Fehlen irischer Proprien für einheimische

Heilige wird meist die Vernichtung kirchlichen Schrifttums im 11. und

1 Siehe meine Notiz in Bealoideas xii (1942), 180 ff.
2 Siehe oben S. 209 Anm. 1. 3 Siehe oben S. 205 Anm. 3.
4 Siehe meinen Artikel (c), 323, note 1. 5 Siehe meinen Artikel (f).

212



16. Jahrhundert verantwortlich gemacht. Tatsächlich ist jedoch, selbst

wenn mehr Material erhalten wäre, nicht damit zu rechnen, daß am
Ende des Mittelalters in Irland Proprien in der großen Menge irischer
« Heiliger » auch nur einigermaßen entsprechender Anzahl vorhanden

gewesen wären. Die Kenntnis der auf dem Festland verehrten irischen

Heiligen war kaum größer als es nach dem vorhandenen Material
erscheint. Die auf solche Heiligen bezüglichen Eintragungen in dem

zur Zeit Colgans zusammengestellten Martyrologium von Donegal gehen

durchwegs auf damals erst kürzlich vom Festlande erlangte
Nachrichten zurück.

Im Jahre 1632 erreichten irische Flüchtlinge in Rom die

Einführung des Festes des hl. Patrick für die Gesamtkirche ; bis heute
ist dies das einzige Fest, an dem sich die ganze Kirche der Insel der

Heiligen erinnert. Erst um die Mitte des 18. Jahrhunderts wurde ein

Nationalproprium für Irland aufgestellt, und zwar von auf dem
Festlande tätigen irischen Geistlichen. Außer den Festen der drei
Hauptpatrone (Patrick, Brigid und Columba) enthielt dieses erste Proprium
für Irland nur die Feste auf dem Festlande verehrter irischer Heiliger.
Messingham und Colgan hatten nahezu ergebnislos in Irland nach
Proprien irischer Heiliger gesucht, und legten daher fast durchwegs
festländische Proprien irischer Heiliger vor. Bei der Genehmigung des

irischen Nationalpropriums im Jahre 1741 wurde verlangt, daß
eventuelle Sondertexte approbierten Breviarien zu entnehmen seien. Es
wurde dabei offenbar in erster Linie an die historischen Lektionen der
zweiten Nokturn gedacht. Bezeichnenderweise mußten alle diese Texte
festländischen Quellen entnommen werden 1. Die seit 1765 am Feste
des hl. Gallus in Irland gelesenen Lesungen entstammten, wie mehrere
andere dieser Proprien 2, dem Benediktinerbrevier. Außer diesen
Lektionen sind keinerlei Eigentexte vorgesehen, wie überhaupt bis heute,

ganz im Sinne der altirischen Tradition, das irische Nationalproprium
ungewöhnlich arm an Eigentexten ist. Die schöne in St. Gallen
gebrauchte Antiphon zum Magnifikat am Feste des hl. Gallus, die, Walafrid

entnommen, einer der ältesten Ausdrücke des Heimwehs eines

Irish exile ist, ist in Irland unbekannt geblieben.

1 Siehe meinen Artikel (b).
2 Z. B. auch dem für das Fest des hl. Columbanus. Der Vergleich mit den

für Chur und St. Gallen vorgeschriebenen Lesungen zeigt, daß die auf den
hl. Gallus bezüglichen Stellen (einschl. der Erwähnung der Schweiz und des
Zürcher Sees) darin fehlen.

213



Die auf dem Festlande verehrten irischen Heiligen wurden in das

Nationalproprium nach Maßgabe der Geschichtswissenschaft der Zeit
einbezogen, d. h. Heilige, deren Verbindung mit Irland und deren
historischer Hintergrund heute als zweifelhaft anerkannt sind, wie Albert
von Regensburg, Cataldo von Tarent, Livinus von Gent und Rumold
von Mecheln wurden mit Rücksicht auf die Bedeutung ihres Kultes
oder Kultortes gewählt, während so gut bezeugte irische Heilige wie
Findan von Rheinau und Colman von Stockerau außer Betracht blieben.
Diese Auswahl erreichte immerhin den Zweck, daß sich Irland allgemein
des Ausmaßes mittelalterlicher Verehrung irischer Heiliger auf dem
Festlande und der sich daraus ergebenden Tradition bewußt wurde. Schriftsteller

* wie O'Hanlon 2, Healy und Moran betrachteten ganz im Geiste

Colgans und seiner Schule diese gesamte Tradition als historisch. Anderseits

wurde diese Überlieferung von festländischen, vom protestantischen
Liberalismus herkommenden Schriftstellern wie z. B. in Bezug auf den

hl. Livinus von Holder-Egger, in Bausch und Bogen verworfen und in
durchaus unhistorischer Weise lächerlich gemacht. In der Schweiz hat
sich um die historischen Gestalten von Columban und Gallus 3 eine

reiche Tradition sekundärer, mit Irland verbundener Heiliger, wie

Magnus, Fridolin, Ursus usw. entfaltet, die selbstverständlich auch nicht
als direkte Quelle zu betrachten ist, sondern uns mittelbar Auskunft
gibt über die Geschichte festländischer Irlandkunde.

Die hervorragende Stellung, die das erste Nationalproprium für
Irland den auf dem Festlande verehrten irischen Heiligen einräumte,
hat diesen Heiligen aber nicht eine echte Verehrung in ihrem eigenen
Volke zu verschaffen vermocht. Solche Verehrung, das wird heute
oft vergessen, muß natürlich wachsen. Ist ihre Tradition abgerissen
oder war sie nie da, so kann sie nicht durch noch so eifrige Bemühungen

1 Von irischen Schriftstellern des 18. Jahrhunderts, die der irischen Mission
in der Schweiz gedenken, ist besonders MacGeoghegan (Histoire d'Irlande, Paris
und Haag 1758 ff., i, 341 ff.) zu erwähnen. Für die spätere Literatur siehe Kenney,
op. cit. 109.

2 Op. cit. x, 271-320. Tn der in diesem Werke üblichen Weise sind belanglose

Illustrationen (« The site of old Brigantium », « The lake of Zurich • und
« The city of Constance ») eingefügt.

3 Eine Übersetzung des Lebens des heiligen Gallus von Walafrid veröffentlichte

die namhafte Keltistin Maud Joynt (Dublin 1927) in den Publikationen
der protestantischen Society for Promoting Christian Knowledge, in der Serie
« Leben keltischer Heiliger ». Prof. Blankes Buch wurde von mir in Irish Historical
Studies II (1941) 448-451 besprochen.

214



organisiert werden. Es gibt m. W. keine Kirche in Irland, die dem

hl. Gallus geweiht ist, vom hl. Findan von Rheinau (dessen höchst

zuverlässige Vita das erste Zeugnis des Gebrauchs der irischen Sprache
auf dem Festlande ist) ganz zu schweigen. Der Name Gallus kommt
unter irischen Laien nicht vor. Nur ganz selten, z. B. in der mit der

Erinnerung an den späteren Kardinal Newman verbundenen
Universitätskirche in Dublin, findet man ein Bildnis des hl. Gallus in einer
Kirche seines Heimatlandes, und es ist kaum bekannt, daß der hl. Gallus
wohl der erste Ire ist, von dem ein Porträt erhalten ist l. Anknüpfend
an das, was die Benediktiner für die Bewahrung der liturgischen
Tradition irischer Heiliger getan haben, versuchen in neuester Zeit die aus

Belgien stammenden Benediktiner der Abtei Glenstal, Grafschaft Limerick,

durch neue Offizien der von den Benediktinern besonders verehrten
irischen Heiligen eler irischen Verehrung dieser Heiligen aufzuhelfen.

Das Volk fühlt deutlich, daß die Verehrung von Heiligen
naturgemäß mit dem Orte ihres Wirkens und Todes oder ihrer geistlichen
Bedeutung verbunden ist und daß eine Verehrung, lediglich durch die

Geburtsstätte lokalisiert, nicht lebendig ist. Liturgie und Geschichte
haben bis heute in Irland nicht die enge Verbindung gefunden, die uns

von der römischen Liturgie her vertraut ist. Wie schon Scheffel in den

(heute selten mitgedruckten) Anmerkungen zu seinem Ekkehard
bemerkte, ist das irische Interesse an St. Gallen und anderen Stätten
irischer Wirksamkeit auf dem Festlande nicht über einen kleinen Kreis
historisch Interessierter hinausgedrungen. Diese Tatsachen lassen sich

nicht nur durch die einzigartig schwere Geschichte Irlands erklären,
sondern müssen auch verstanden werden als Ausdruck eines von den

ältesten Zeiten fast unverändert gebliebenen Geschichtsbewußtseins,
durch das srch Irland vom Festlande unterscheidet.

LITERATUR:
(a) « Irish Saints in the liturgical and artistic tradition of Central Europe »,

in Irish Ecclesiastical Record V, Lrx (1942), 181-192.
(b) «St. Columbanus in the liturgy», ibid. Lxn (1943), 306-312.
(c) « Studies in the liturgy of the early Irish Church », ibid, lxxv (1951),

318-333.
(d) «A feast of all the Saints of Europe», in Speculum xxr (1946), 46-66.

1 Siehe meinen Artikel « Early representations of Irishmen in German books »

in Proceedings of the Royal Society of Antiquaries of Ireland, lxxx (1950), 158 f.

215



(e) «Irish Saints in early German literature», ibid, xxrr (1947), 358-374.
(f) Besprechung von P. E. MuNDrNGS Buch Die Kalendarien von St. Gallen

aus 21 Hss. neuntes bis elftes Jahrhundert, in Irish Historical
Studies vn (1951), 203-206.

(g) « St. Albert, patron of Cashel. A study in the history of diocesan epis¬

copacy in Ireland », in Mediaeval Studies vrr (1945), 21-39.
(h) « Cataldus Rachau. A study on the early history of diocesan episcopacy

in Ireland», ibid, vnr (1946), 217-244.
(i) «The meaning of All the Saints», ibid, x (1948), 147-161.

(j) « Der Geschichtsbegriff der Liturgie », in Schweizer Rundschau rL (1949),
81-88.

(k) « Irisch-schweizerische Literaturbeziehungen », in Die Tat, 24. 6. 1947.
(1) « Irish-German literature relations », in German Life and Letters, N.

S. in (1950), 102-110.

216


	Die Stellung der Schweiz in der hagiographischen und liturgischen Tradition Irlands

