
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 46 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Ernst Schmid: Heilige des Tessin in Geschichte, Legende und Kunst.
Mit 20 Abbildungen, 256 Seiten, in Pappband Fr. 10.90. Verlag Huber
& Co. AG. Frauenfeld 1951.

Der durch seinen duftigen « Tessiner Kunstführer » (6 Bändchen, Verlag
Huber & Co. AG.) sehr bekannte und verdiente Autor hat nach eigenem
Geständnis das neueste Buch auf Wrunsch der Lesergemeinde geschrieben.
Der schmucke, kleine Band ist irgendwie als Zusammenfassung, doch ebensosehr

als Erweiterung und Ergänzung gedacht. Vor allem will der Verfasser
den Kunstfreund, der auf seinen Ferienwanderungen so gerne die tessinischen
Kirchen und Kapellen besucht und bestaunt, mit Name und Persönlichkeit
der Kultheiligen vertraut machen, ihm zu besserem Verständnis von Skulptur
und Malerei den Sinn der vielfältigen Kunstsymbole erschließen.

Es ist kein geringes Verdienst, daß er dabei die farbenfrohe und
lebensprühende « Legenda aurea» in den Vordergrund rückt. Die um 1293 vom
Dominikaner Jakob von Voragine angelegte Sammlung ist das Heiligenbuch,

nicht nur des späteren Mittelalters, sondern bis weit in die Neuzeit
hinein ; sie ist der beinahe unerschöpfliche Quell, aus dem die Volksfrömmigkeit

so gut wie die künstlerische Inspiration in reichem Maße geschöpft
haben. Mit Recht benützt der Verfasser sodann den ¦< Liber notitiae
sanctorum Mediolani », worin der Priester Gottfried da Bussero gegen Ende
des 13. Jahrhunderts eine hochinteressante Übersicht über die Kultstätten
des mailändischen Sprengeis sowie mannigfache Winke und Andeutungen
über Herkunft, Beweggründe und Art der Kulte gibt. Auch die komaski-
schen Historiker (Rovelli G., Storia di Como, und Tatti P. L., Degli
Annali sacri della Città di Como), des weiteren die Visitationsakten aus
der Zeit des mailändischen Erzbischofs S. Carlo Borromeo (t 1584) und
des komaskischen Bischofs Feliciano Ninguarda (f 1593) zieht er zu Rate.
Die Darstellung will Geschichte, Legende und Kunst zum einheitlichen
Bilde vereinigen, was jedoch nicht ohne erhebliche Schwierigkeiten zu be-
meistern ist. Um der geschichtlichen Treue willen müht sich der Verfasser,
moderne, kritische Biographien und Abhandlungen zu befragen, etwa bei
Ambrosius, Bernhard von Clairvaux usw. In einzelnen Kapiteln fehlt
indessen die erwünschte Vollständigkeit. So bleiben z. B. für die Erhellung
des Mauritiuskultes, ergänzend zur Passio des Eucherius, noch weitere, wichtige

Zeugnisse zu verwerten. Im Abschnitt über St. Remigius müßte u. a.

141



das Zeugnis des Bischofs Nicetius von Trier um 525 berücksichtigt werden,
das mit Gregor von Tours den Einfluß der Clotilde bei der Bekehrung des

Frankenkönigs Chlodwig nachdrücklich unterstreicht.
Zu bedauern ist, daß der Verfasser, wohl um seinem Buche nicht einen

allzu großen Umfang zu geben, die aus den Büchern des Alten und des
Neuen Testaments geläufigen Heiligengestalten beiseite gelassen hat. Es
hält schwer, sich ein Tessin ohne Maria, Johann Baptist, Stephanus, Petrus,
die Apostelkulte insgesamt vorzustellen Von den biblischen Gestalten
werden der Erzengel Michael in den mailändischen, die hl. Mutter Anna
in den komaskischen, Martha in den fränkischen Kreis aufgenommen. Der
Gedanke an die Kreise drängt sich bei der Betrachtung der Gesamtgeschichte
wie von selbst auf ; nicht leicht ist es jedoch, die einzelnen Gestalten dem
richtigen Kreise einzugliedern. Ohne Zweifel sind die kirchlichen Zentren,
etwa Mailand, Como, Aquileja u. a., sehr einflußreich gewesen und geblieben,
und trotzdem boten sich in bestimmten Fällen, namentlich in späteren
Zeiten, vielfache, fernere Möglichkeiten. Während Hilarius und Remigius
wirklich in die fränkische Zeit hinaufreichen und mit Fug und Recht als
fränkische Heilige bezeichnet werden dürfen, gilt das nur für die erste Phase
des St. Martinkultes. Der Bischof von Tours ist früh in Rom, in Mailand
und anderswo heimisch und beliebt geworden. Müßte man wohl nicht, vor
der Zuteilung in bestimmte Kreise, eine nicht unbeträchtliche Gruppe von
Heiligen zusammenfassen, die zwar vorzüglich in Rom oder sonstwo
verehrt, seit der karolingischen Zeit aber nachweisbar in ganz Italien und weit
über die Alpen hinaus in der abendländischen Kirche angerufen und mit
einem liturgischen Gedächtnis geehrt wurden Die überlieferten Sakramentarien

weisen deutlich den Weg, auch für die folgende Entwicklung. Die
allgemein kirchliche Verehrung z. B. hat die Diakone Stephanus, Laurentius
und Vinzenz von Saragossa zum beliebten Dreigestirn vereinigt. Auch die
Nothelfergruppe dürfte so entstanden sein. Wieder in der Gesamtkirche
wurde, mit dem wachsenden Einfluß der Renaissance und des Humanismus,
St. Hieronymus zum allverehrten Gelehrtenheiligen. Vor allem sind die
grundherrlichen Verhältnisse mit dem Eigenkirchenwesen von entscheidender
Bedeutung ; sie künden da und dort den Einfluß norditalienischer, bischöflicher

und mönchischer Stifte, wenn auch das Tessin vorab seit der Ottonen-
zeit, zuerst wegen der Lukmanier- und dann der Gotthardstraße, ein Paßland

gewesen ist. Auch lassen sich, zumal im späteren Mittelalter, die Bettelorden

der Franziskaner, Augustiner, Serviten, und die sehr verbreiteten
Humiliaten etwa in den Kulten eines Bernhardin von Siena, Nikolaus von
Tolentino, Abt Anton und Katharina deutlich erkennen.

Die Verbindung von Legende und Geschichte ist ein sehr heikles
Problem. H. Delehaye, der bekannte Bollandist, hat in seiner Studie « Cinq
leçons sur la méthode hagiographique » (Subsidia hagiographica 21,
Bruxelles 1934) nach lebenslanger Erfahrung und mit bewundernswertem
Scharfsinn die unentbehrliche Anleitung für die richtige Verwertung der
Legenden gegeben. Wenn die Legende auch pietätvoll zu behandeln ist,
so muß sie doch nach streng wissenschaftlichen Merkmalen vorerst auf den
zuverlässigen Kern und die sagenhafte Ausschmückung sondiert werden.

142



Die scharfe Sichtung ist vor allem auf die Berichte der « Legende aurea »,

aber auch die legendarischen Zutaten des « Liber notitiae » anzuwenden.
St. Syrus, der Bischof von Pavia, wird in der Legende mit Hermagoras von
Aquileja (2. Jahrh.) zusammengebracht ; allein die älteste überkommene
Bischofsliste von Pavia, der J. P. Kirsch nachgespürt hat, setzt ihn deutlich

ins 4. Jahrhundert. Anderseits ist die Ortstradition wieder sehr wichtig,
so etwa die mailändische, die in bewußtem Gegensatz zu den übrigen Kirchen
die Lieblingsheiligen der Stadt stetsfort « St. Protas und Gervas » nennt.

Gerne folgt der Leser dem Autor auf den vielen Wanderungen zu den
Grabstätten und Kultzentren der Heiligen. Gleichsam in der Begeisterung,
die ihm dort eingehaucht worden ist, hat der feine Kunstfreund und erfahrene

Deuter oft seinen Text niedergeschrieben. Sein lebhafter Geist macht
Abschweifungen, wirft Probleme auf. In diesen oft sehr knappen
Nebenbemerkungen allerdings liegt gelegentlich die Gefahr oder die Ursache eines
Mißverständnisses. So bezüglich des römischen Primats, im kurzen Satze,
den der Autor der Schilderung des Corner Bischofs Abundius (Mitte 5. Jahrh.)
und seiner Tätigkeit für die Anerkennung der päpstlichen Jurisdiktion in
der Ostkirche anfügt (S. 108) : « Leo I. brachte neue, nie gehörte Töne in
die katholische Kirche ». Müßten nicht, um die kapitale Frage nach dem
Primat zu beantworten, vorerst viele, ältere Zeugnisse (Polykarp von Smyrna,
Justin, St. Cyprian, Origines u. a.) genau verhört und interpretiert werden
Ein gewisses Unbehagen weckt auch der Satz (St. Karl Borr. S. 70) : « Karls
Werk bedeutet aber auch die Verschärfung der konfessionellen Gegensätze
und die Gründung des Sonderbundes mit dem unseligen Sonderbundskrieg ».

Tatsache ist, daß in Zeiten großer, beidseitiger Unduldsamkeit die
katholischen Orte im Jahre 1586 den sog. Goldenen Bund eingingen, der erst
bei der Erneuerung im Jahre 1 656 der « Borromäische Bund » geheißen wurde.
Damals wurde Karl zum Schutzheiligen der katholischen Eidgenossenschaft
erkoren. Der Sonderbund aber ist die Frucht großer Erregtheit im
liberalradikalen und im konservativen Lager und entstand im Jahre 1845. Auch
die äußerst bedeutsame Reform der Kapuziner entsprang nicht einfach
einem lächerlichen Streite, ob die spitze oder die runde Kapuze zu bevorzugen

sei, sondern tiefgreifenden Auseinandersetzungen betr. das innere
klösterliche Leben.

Daß indessen der Verfasser mit solch gelegentlichen Bemerkungen
keineswegs die Katholiken treffen wollte, beweist am besten die Einleitung.
In wohl überlegten und klaren Ausführungen sucht er den Leser über
Begriff und Bedeutung der Heiligenverehrung zu orientieren und in
vorbildlich gläubiger Art die christozentrische Idee, die jedem wahren Heiligenkult

zugrunde liegt und liegen muß, hervorzuheben. Er bedient sich als
Motto für sein Buch der unvergänglichen Worte des Konzils von Trient
(Sess. XXV) : « Christus beten wir an, die Heiligen verehren wir. Die mit
Christus herrschenden Heiligen bringen die Gebete der Gläubigen Gott dar,
und es ist gut und nützlich, sie um ihre Fürbitte anzurufen ».

Zug. E. Gruber.

143



Oskar Vasella : Österreich und die Bündnispolitik der katholischen Orte
1527-1529. Rektoratsrede 1948. (Freiburger Universitätsreden. Neue
Folge, Nr. 11.) — 122 S. Freiburg 1951.

Der Verfasser der vorliegenden Studie braucht den Lesern dieser
Zeitschrift nicht erst vorgestellt zu werden. Prof. Vasella hat die schweizerische

Reformationsgeschichte zum Hauptgebiete seiner Forschertätigkeit
gemacht und genießt als einer ihrer besten Kenner ein wohlverdientes
Ansehen. Seine Untersuchung über die Bündnispolitik der katholischen
Orte zählt zu den bedeutendsten schweizerreformationsgeschichtlichen
Neuerscheinungen der letzten Jahre und reiht sich würdig an seine früheren
Publikationen auf diesem Spezialgebiet an. Ist es ihm doch gelungen, auf
Grund eines meist handschriftlichen Aktenmaterials besonders aus dem
Regierungsarchiv Innsbruck und dem Staatsarchiv Stuttgart bisher
unerschütterliche Ansichten der « offiziellen » Geschichtsschreibung in wesentlichen

Belangen richtigzustellen. Für die Schüler Vasellas stellen die
Ergebnisse allerdings keine Überraschungen dar, da sich der Verfasser in
seinen Vorlesungen und Seminarübungen schon jahrelang mit diesen Fragen
auseinandergesetzt hat.

Der erste Teil bietet die Darstellung der kaiserlich-habsburgischen
Diplomatie von 1521-1526, die darauf ausging, « eine franzosenfeindliche
Front zu errichten, die unter Führung Zürichs von Schwyz nach Appenzell
und Graubünden hinübergereicht und Frankreich im Osten die Beherrschung
der wichtigsten Alpenübergänge verunmöglicht hätte » (22). Mit besonderer
Prägnanz sind dabei die Rückwirkungen der außenpolitischen Situation auf
die innern Entscheidungen der Orte herausgearbeitet. Von diesem univer-
salgeschichtlichen Blickfeld her fällt u. a. ein neues Licht auf den
Neutralitäts-Beschluß der Schwyzer Landsgemeinde vom 18. Mai 1522, der nicht
allein auf Zwinglis Intervention zurückgeführt werden kann (Göttliche
Vermahnung vom 16. Mai 1522), sondern eher dem Einfluß der
österreichischen und päpstlichen Diplomatie zugeschrieben werden muß. Ein
besonderes Augenmerk ist der sauberen Herausarbeitung der staatsrechtlichen

Grundlagen der Beziehungen zwischen Österreich und den
eidgenössischen Orten gewidmet (Erbeinung von 1474, 1511 erneuert und 1519
durch Kaiser Karl ratifiziert). Daraus ergibt sich eine zwingende
Neubewertung des Waldshuter Vertrages vom Oktober 1524 und damit die
längst fällige Korrektur W. Oechslis, Dierauers und der Neubearbeiter von
Zwinglis Werken. Überzeugend wird dargetan, daß der Waldshuter Vertrag

kein katholischer Sonderbund war, keine gleichsam verräterische
Verbindung der katholischen Orte mit Österreich zur Bekriegung Zürichs. Der
Waldshuter Vertrag war nicht Angriffspakt, sondern Neutralisierungsver-
such. Seine Voraussetzungen waren der Waldshuterhandel und der Ittinger
Klostersturm. « Eine Solidarität politisch fremder Untertanen sollte
verhindert werden Gegenseitige Sicherung der Grenzgebiete war das Ziel
beider Teile. So wie die Grenzgebiete durch die Erbeinung politisch
neutralisiert waren, sollten sie durch den sogenannten Waldshutervertrag religiös

neutralisiert werden. Insofern erscheint dieser wirklich als eine Aus-

144



weitung der Erbeinung, die infolge einer bedrohlichen kirchlichen
Entwicklung dringend geboten erschien» (40). Durch die «Verknüpfung der
katholischen Religionspolitik in der Eidgenossenschaft mit der Reichspolitik

im kirchlichen Bereich » verzichteten die katholischen Orte keineswegs

auf ihre selbständige politische Entscheidung. Vor allem galt das

für ihre Außenpolitik, wo ihnen ein Zusammengehen mit Österreich unmöglich

war.
Der zweite Teil befaßt sich mit der innenpolitischen Wandlung in der

Eidgenossenschaft nach der Badener Disputation. Offensive und Defensive
in den beiden konfessionellen Lagern hatten gewechselt. « Jetzt handelte
es sich nicht mehr um Isolierung Zürichs, sondern um politische und
religiöse Behauptung der innern Orte» (43). Die Offensive der protestantischen

Städte begann nach dem Übertritte Berns unter dem Banner des
« Gemeindeprinzips », doch galt für ihre eigenen Untertanen das freie
Entscheidungsrecht nicht. Hier nun setzten die katholischen Orte zum Kampfe
an. Der Vormarsch der neuen Lehre sollte durch das Selbstbestimmungsrecht

der Untertanen der städtischen Territorien gebrochen werden. Mit
Recht weist der Verfasser auf den Widerspruch hin, der darin lag, daß die
Städte zwar den Hcrrschaftsanspruch in ihrem Territorium mit allen Mitteln
verteidigten, das Recht der katholischen Stände in den Gemeinen Vogteien
jedoch bekämpften. War aber nicht auch die Haltung der katholischen Orte
widerspruchsvoll, wenn sie für das Selbstbestimmungsrecht der protestantischen

Untertanen eintraten, bei sich selbst und in den Gemeinen
Herrschaften aber davon nichts wissen wollten Auch kann ich mich der Ansicht
nicht vorbehaltlos anschließen, daß der Grundsatz « der Glaube betreffe
die Bünde nicht » einer « Negation allen historischen Rechtes » gleichkommt
und den Weiterbestand der Eidgenossenschaft in Frage stellte. Nicht der
Grundsatz als solcher war eine Bedrohung, sondern die Gewaltpolitik
Zwinglis, die seinen religiösen Grundsätzen vielfach widersprach. Vom
christlichen Standpunkt aus muß der Primat des Religiösen über das
Politische durchaus anerkannt werden. Eine wirkliche Gefahr drohte erst
da, wo religiöse Erfolge durch politischen Druck erzwungen werden sollten.
— In der Frage der Abwehr der protestantischen Offensive gab es für die
katholischen Orte zwei Lösungen : entweder Verbindung mit der
untertänigen Bauernschaft der Städte (ein Weg, den Obwalden im Oberländer
Aufstand beschritt), oder Rückhalt in einem neuen Bündnissystem. Weil
das erstere ein Abwehrmittel von unabsehbarer Tragweite war und die
Glaubensfrage in den Gemeinen Vogteien nie auf Grund des Herrschaftsrechtes

gelöst werden konnte, vollzogen die katholischen Orte in ihrer Außenpolitik

« eine fast plötzlich Wendung: den Anschluß an Österreich» (58).
Diese Wendung bildet den Gegenstand des dritten Teiles. — Das

Burgrecht von Zürich und Bern mit Konstanz war reichsrechtlich anfechtbar,

da es gegen den Frieden von Basel (1499) verstieß. Konstanz befand
sich nämlich seit 1510 in einem Schirmvertrag mit Österreich. Daraus
erwuchs mit der Zeit eine Annäherung der französisch orientierten
katholischen Orte an Habsburg. Erst nach dem Abschluß des protestantischen
Burgrechts war zum ersten Mal die Rede von einem Bündnis gegen die

10 145



Städte. Die Interessen Österreichs und der V Orte widerstritten sich aber
in der Mailänderfrage. Trotzdem sich die Stellung Frankreichs zusehends
schwächte und die katholischen Orte der Gefahr eines vernichtenden Krieges
begegnen mußten, zerschlugen sich im Frühjahr 1528 die Pläne zu einem
erweiterten Bündnis mit Österreich. Das Interesse des Kaisers war zu sehr
an das Politische gebunden. Erst im September beschlossen die
katholischen Stände die Verhandlungen in aller Stille wieder aufzunehmen.
V. erbringt den überzeugenden Nachweis, daß bei diesen langwierigen
Besprechungen das Burgrecht der Städte mit Konstanz die maßgebliche
Rolle spielte. « Es bedingte überhaupt zum ersten Mal eine Verkettung
der schweizerischen Religionspolitik mit der Reichspolitik und stand im
Mittelpunkt aller Erwägungen über ein Zusammengehen Österreichs mit den
katholischen Orten » (81). Ende 1528 herrschte ein unvorstellbarer Nervenkrieg.

Gerüchte von einem bevorstehenden österreichischen Überfall liefen
bei den Protestanten um. In Graubünden, dessen Verhältnissen V. eine
eingehende Analyse widmet, ging der Sturm los. Der Bischof flüchtete,
Abt Schlegel wurde verhaftet. » Man war überzeugt, daß im Zuge einer
großangelegten Verschwörung aller Katholiken die Protestanten im Lande,
mit Hilfe Österreichs und des Kaisers, niedergerungen werden sollten » (92).
Abt Schlegel als « Urheber all dieser Pläne » wurde am 23. Januar 1529

hingerichtet. — (Mit größtem Interesse dürfen wir der vom Verfasser in
Aussicht gestellten Schlegel-Biographie entgegensehen.) — Erst auf diesem

gewitterdrohenden Hintergrund verwirklichte sich der Bündnisplan mit
Österreich. Habsburg wollte auf keinen Fall über eine Defensivallianz
hinausgehen. Die gemeinsame Hoffnung beider Vertragspartner war, die
protestantischen Städte durch das Bündnis vom Kriege abzuschrecken. Freiburg
und Solothurn hielten sich von der « Christlichen Vereinigung », die am
22. April 1529 zum Abschluß kam, fern. Den Charakter des Abkommens
faßt V. in die Worte zusammen : « Es ist klar, Zweck des ganzen Bündnissystems,

in welchem Graubünden eine eigene Stellung zukam, war die
förmliche Einkreisung der protestantischen Städte, so wie diese die Länderorte

umklammert hielten» (112). Aber « die V Orte wünschten trotz des
Bündnisses keinen Krieg. Wohl aber hofften sie durch das Bündnis zu retten,
was sie immer gefordert hatten : ihre Freiheit im Glauben und ihr Recht
in der Regierung über die gemeinen Vogteien » (119 f.). Im streng
wissenschaftlichen Nachweis dieses defensiven Charakters der Christlichen
Vereinigung liegt eines der Hauptinteressen der glänzend geschriebenen Studie.

H. Wicki.

Die Rechtsquellen des Kantons St. Gallen. 3. Teil : Rechte der
Landschaft. 1. Band : Landschaft Gaster mit Wesen. Bearbeitet und
herausgegeben von Ferdinand Elsener. Sammlung schweizerischer Rechtsquellen
XIV. Abt. — Aarau, Verlag H. R. Sauerländer & Co., 1951. xxxn-727 S.

Brosch. Fr. 60.—, Halbleder Fr. 75.—.

Mit rühmenswertem Fleiß und in umsichtiger Forschung, wie sie nur
innere Liebe zur einmal vorgenommenen Aufgabe zu erklären vermag,

146



schuf Elsener ein Werk, das durch den vielfältigen Reichtum an Quellen
für ein verhältnismäßig kleines Territorium überrascht. Nimmt man zur
Mühe der Erforschung auch bescheidener Ortsarchive noch die entsagungsvolle

Kleinarbeit der Textgestaltung hinzu, dann kann man sich über die
Fülle der geleisteten Arbeit wohl Rechenschaft geben.

Man darf sich über die Bedeutung dieser umfangreichen Ouellensamm-
lung durch den Titel nicht täuschen lassen ; denn sie ist, um es gleich
vorwegzunehmen, auch für die kirchliche Rechtsgeschichte sehr ergiebig,
deswegen gleich beachtenswert für die lokale Kirchengeschichte wie für die
Geschichte etlicher Stifte, und sie greift damit auch in die Geschichte der
Bistümer ein. Gerade der Gehalt an kirchlichen Rechtsquellen zeichnet
diesen Band vor manchen andern der großen Sammlung schweizerischer
Rechtsquellen aus. Man spürt die besondere Liebe Es. zu diesem Zweig
der Rcchtsgeschichte, gedenkt er doch, wie er im Vorwort xxvi f. bemerkt,
die inzwischen durch die vorbildliche Inventarisierung katholischer
Pfarrarchive St. Gallens nachträglich bekannt gewordenen Quellen samt jenen
in einem Statutenband des Landkapitels unter der Landquart (jetzt bei
Pfarrer und Dekan E. Hüppi in Valens) enthaltenen Stücken in einem
Ergänzungsband zugänglich zu machen. Man wird eine solche Veröffentlichung

umso lebhafter begrüßen, als die kirchliche Verfassungs- und
Rcchtsgeschichte in der Schweiz im allgemeinen nicht die verdiente Pflege findet.

Die eigenartige Verkehrslage der hier berücksichtigten Gebiete — Gaster
und Wesen — bedingen auch den besonderen Charakter mancher Quellen,
so die zahlreichen Ordnungen über Fischerei und Schiffahrt (vgl. bes. Nr. 26

und Nr. 28 : Schiffahrtsordnungen von 1573 und 1584) ; bei Gaster ist
natürlich das Herrschaftsverhältnis zu Schwyz und Glarus in vielen Bezirken
des Rechtslebens maßgebend. Hier sei nur kurz erläutert, warum sich dieser
Band für die Kirchengeschichte recht gewichtig ausnimmt. Da ist vorerst
an die bedeutsame Stellung des Damenstiftes zu Schanis zu erinnern, dessen
Bestand an Archivalien infolge schwerer Verluste leider stark
zusammengeschmolzen ist. Nicht zu übersehen ist das Domimkancrinnenkloster zu
Wesen mit manchen eigenartigen Beziehungen zu Pfarrei und Gemeinde
(s. Nr. 340 : Abkurung zwischen Frauenkloster und Pfarrer, 1735 Auch
besaß das Stift Einsiedeln im Amt Kaltbrunnen ansehnliche kirchliche und
andere Rechte. Endlich lag sozusagen das gesamte erfaßte Territorium im
Schnittpunkt zweier Bistümer : Konstanz und Chur. Das alles ergibt
vielverzweigte Beziehungen, mancherlei Auseinandersetzungen, damit aber auch
stets erneuerte Versuche zur Festlegung der Rechte.

Natürlich weist diese Sammlung auch eine große Zahl von Urkunden
zur Pfarreigeschichte auf : Stiftungsbriefe und Trennungsurkunden,
Pfarrordnungen. Selbst wenn diese zumeist einer späteren Zeit angehören,
ermangeln sie keineswegs des besonderen Interesses, beleuchten sie doch
häufig genug das Verhältnis zwischen weltlicher und kirchlicher Obrigkeit.
Wieviel besagt z. B. der knapp gehaltene Rezeß von Schwyz an Wesen, daß
die Abnahme der Kirchenrechnung ohne Mitwirkung der Delegierten des
Bischofs zu erfolgen habe (Nr. 333, 1672) und die andere, ähnliche
Tatsache, daß die Ehrengesandten der beiden Schirmorte Schwyz und katho-

147



lisch Glarus anläßlich der Visitation zu Schanis durch den Bischof von
Konstanz diesem das Begehren um Einsichtnahme in die Vermögensverwaltung

abschlugen und es ad referendum nehmen wollten, im übrigen
aber die Normen, wie sie für die beiden Orte für die Feiertage, Prozessionen
usw. maßgebend waren, auch für die Landschaft gültig sein sollten (Nr. 64,
1691). Manche Stücke, überschrieben mit dem Titel Kirchenordnung,
beziehen sich lediglich auf Rechte und Pflichten des Pfarrers gegenüber der
Pfarrgemeinde (so bes. eingehend und bemerkenswert Benken 1781, Nr. 262).

Eine ganze Reihe von Aktenstücken gehört zur Geschichte der
katholischen Reform. Erwähnen wir vorerst den Reformationserlaß des Bischofs
von Chur für das Kloster in Wesen (Nr. 322, 1626), vor allem aber die
Constitutiones und des Decreta des Bischofs (Nr. 29 f., um 1590 und 1605),
die Visitationsdekrete von 1663 und 1772, die sich auf das alte Kapitel
Unter der Landquart beziehen (Nr. 46, 129). Diese und andere Stücke,
Visitationen der Bischöfe betreffend (so Nr. 78, 1711 ; Nr. 120, 1761), sind
ja freilich nur in den Teilen wiedergegeben, .welche kirchliche Rechtsverhältnisse

näherhin berühren und auch für die Landschaft Geltung besaßen,
aber auch so bieten sie eine wertvolle Wegleitung zu weiteren Forschungen.
Auf manches andere könnte verwiesen werden : auf das Spolienrecht
(Nr. 199 : Schanis, 405 u. 425 : Einsiedeln), das kirchliche Asylrecht (S. 215),
die Wallfahrten (nach St. Sebastian bei Schanis, Wiederaufnahme 1564 :

Nr. 21 mit Verbot des Weintrinkens ; nach Einsiedeln : Nr. 139,
Rangstreitigkeit zwischen Schanis und Kaltbrunnen). Selbstverständlich fehlen
auch die Sittenmandate der Obrigkeit nicht, so gegen das Tanzen und
Spielen u. a. m. (Vgl. etwa das Landsmandat 1734-36, Nr. 101, mit Verbot
auch des Klausengehens, sowie einer Bestimmung über das Tabakrauchen,
s. dazu den Hinweis auf das Mandat von 1712(13, Art. 33.)

Bei diesen Hinweisen müssen wir es leider bewenden lassen. Die
Transkription der Texte ist, soweit wir sehen, sehr sorgfältig. Die Sprache des
17. und noch mehr des 18. Jahrhunderts ist übrigens keineswegs so leicht
verständlich. Druckfehler sind selten (Versehen S. 454 Z. 5, ebd. Z. 35

unverständliche Klammern, S. 34 stimmen die Anmerkungsziffern nicht
überein. Beiläufig einige Versehen zu S. 412, Z. 8 wohl quodque st. quisque,
Z. 14 : cooperari wie S. 417 Z. 147 Z. 18 st. cooperando, Z. 34 : reempeionis
sr. reempeionem ; S. 413 Z. 17 : submittendi, Z. 19 : Verum quia wie S. 418
Z. 23, Z. 28 salutis animarum intuitu wie S. 418 Z. 32, Z. 30 : fruetum
wie S. 418 Z. 34 ; S. 418 Z. 21 : apprehendendorum).

Es ist schon öfters mit Recht hervorgehoben worden, daß die Sammlung

der schweizerischen Rechtsquellen von Historikern allzusehr übersehen

wird, obgleich ihre Bände, so auch dieser, über ausgezeichnete Register
verfügen. Möge dieser Quellenband, für den ihrem Bearbeiter aufrichtiger
Dank zu zollen ist, vermehrte Beachtung finden.

O. Vasella.

148



Jacques Godechot : « Histoire de Malte », Paris (Presses universitaires
de France), 1952, 128 pp.

Il semble indiqué de signaler cette publication puisqu'elle est
destinée à être largement diffusée elle paraît en effet, comme N° 509, dans
la collection « Que sais-je ». A vrai dire, il faut plutôt mettre en garde
contre ce genre de vulgarisation, car l'auteur, professeur à la Faculté des

lettres de Toulouse, est avant tout un spécialiste de l'histoire de la
Révolution française et, comme beaucoup de ses compatriotes, trop enclin à

regarder tous les événements et toutes les institutions sous l'angle
révolutionnaire et français. Il faut même le suspecter de n'avoir lu que fort
superficiellement une bonne partie de la littérature qu'il cite, car comment
expliquer autrement qu'il mentionne par exemple l'édition française de

l'ouvrage de Louis de Boisgelin (« Malte ancienne et moderne », Paris 1809),
en donnant comme années de parution « 1809-11 » 11 préfère évidemment
D. Miège (« Histoire de Malte », Paris 1840), ancien fonctionnaire de Napoléon,

auquel il emprunte de larges passages lorsqu'il s'agit de discréditer
le gouvernement des chevaliers de St-Jean, tombé en réalité plutôt par
l'aveuglement de ses chefs que par des fautes structurelles.

Nous nous bornons ici à la partie du livre relative à l'ordre religieux
et militaire des Hospitaliers de St-Jean. Les institutions de l'Ordre (sur
lesquelles l'auteur aurait consulté utilement Edwin James King, « The
Knights Hospitallers in the Holy Land », Londres 1931, p. 64 sq., et le
chapitre « resté célèbre pour ses erreurs » — Godechot dixit — de Vertot,
« Traité du gouvernement ancien et moderne de l'Ordre religieux ct
militaire de saint Jean de Jérusalem ») semblent n'avoir été qu'à peine
comprises de l'auteur. licite le « Cartulaire » de Delaville le Roulx (Paris 1894 sq.),
mais prétend (p. 36) que Pascal II aurait « fixé les règles de l'Ordre » en
1113 : il n'en est rien. L'auteur fait (ibid.) des seuls chevaliers de justice
le corps combattant de l'Ordre ; il confond les donats avec les « aspirants-
chevaliers », c'est-à-dire les chevaliers « de minorité », qui ne paraissent
cependant que depuis 1631 ; il prétend que les chevaliers d'honneur et de

dévotion (terme moderne) ont été « institués » au XVIIIe siècle et auraient
été dispensés « de la plupart » des vœux, alors que, malheureusement,
ils n'en font aucun. La remarque (p. 37) que les « chevaliers et sergents,
s'ils prononçaient les triples vœux, n'étaient guère inquiétés lorsqu'ils ne
les observaient pas », caractérise l'esprit avec lequel l'auteur écrit l'histoire.

De la vraie organisation de l'Ordre (p. 37 sq.), il ne se préoccupe pas
davantage : on peut dès lors se demander pourquoi il en parle. Les
commanderies n'étaient en réalité pas « groupées en bailliages sous la direction
d'un bailli » : seul celui de Brandebourg avait des commandeurs sous ses

ordres. L'auteur écrit régulièrement « Turcoplier » au lieu de Turcopolier
qui était, à Malte, le chef non des inexistantes « flotilles » de gardes-côtes,
mais de ces derniers, qui formaient les garnisons des tours de garde
distribuées le long des côtes de l'île, où elles existent en bonne partie encore
aujourd'hui. Les erreurs qu'il propage en parlant (p. 39 sq.) du grand-
maître, de son élection, etc., sont également nombreuses.

149



Disons enfin un mot de la situation lors de l'attaque des Français
contre Malte en 1798. L'auteur prétend (p. 75) que l'Ordre ne disposait
pour sa défense que de 332 chevaliers et d'environ 2000 hommes de milices
peu sûres. Ceci est contredit et par le contemporain Boisgelin (282
chevaliers en état de porter les armes, et 6900 hommes de troupes) et par le
très exact statisticien qu'est Miège (environ 7000 hommes en tout), tandis
que Mayer de Knonau (chevalier en 1792, que Hellwald appelle un imposteur)
indique, et après lui Michel de Pierredon, en enflant le nombre des milices
maltaises qu'on aurait pu mobiliser, le chiffre de plus de 17 000 hommes,
ce qui aurait certes amplement suffi pour une défense. On a voulu interpréter
le fait que quelques chevaliers français ont été assassinés par la populace
comme significatif de l'hostilité des Maltais envers l'Ordre. Ne faudrait-il
pas y voir plutôt de la clairvoyance, et les traîtres n'étaient-ils pas davantage

dans les propres rangs des Hospitaliers, à commencer par le commandeur

Jean de Bosredon-Ransijat, plus tard président de la municipalité
instituée par les Français, jusqu'à l'abbé (plus tard défroqué et colonel
français) Belgrand, le propre frère du général Vaubois, que Napoléon laissa
en qualité de commandant à La Valette (qu'il réussit à tenir avec moins
de 5 000 hommes pendant deux années La quarantaine de chevaliers
français qui s'embarquèrent avec la flotte révolutionnaire pour l'Egypte
en dit long, et l'aimable complaisance avec laquelle pour ainsi dire tous
les auteurs français récents citent le mot de Napoléon, que « les chevaliers ne
firent rien de honteux », les empêche régulièrement de mentionner l'opinion
contraire, sinon cette autre réflexion que « Bonaparte reconnaissait le tort
qu'il avait eu en ôtant Malte aux chevaliers » (Mathieu Mole « Souvenirs
d'un témoin de la Révolution et de l'Empire, 1791-1803 », Genève 1943,

p. 135). Le soulèvement de toute la population maltaise contre les Français
pillards et sacrilèges démontre d'ailleurs clairement ce qu'un grand-maître
fidèle aux traditions de son Ordre et à ses devoirs jurés aurait pu et dû
faire de ses sujets.

C'est certainement à tort que, 150 ans plus tard, l'actuel gouvernement

de l'Ordre a mis en avant le nom de Malte, ce qui est plutôt contraire
à l'essence religieuse de l'institut des Hospitaliers. Il l'a fait peut-être par
nationalisme italien (parce que le Magistère se trouve à Rome et l'un
des derniers résultats a été, à son égard, l'affront que s'est permis un
ambassadeur britannique en rayant le grand-maître de l'Ordre de « Malte »

de la liste des invités d'une maison princière lors de la visite de l'actuelle
reine Elisabeth II à Rome, au printemps de 1951

Insistons donc sur la nécessité d'écrire l'histoire de l'Ordre de St-Jean
sine ira et studio, en se rappelant qu'il s'agit d'un institut religieux et
international, (ce dont les avocats de l'Ordre ne semblent malheureusement pas
avoir compris grand'chose, à moins qu'il ne faille en accuser les instructions

qu'on leur a données : « Il Tempo », Rome, du 5 juin 1952), qui est
au-dessus des différents nationalismes, lesquels ne devraient plus être de

mise à notre époque.
H. C. dc Zeininger.

150



Histoire de l'Eglise dirigée par A. Fliehe et E. Jarry. T. XIII. Le
Mouvement doctrinal du IXe au XIVe siècle, par Aimé Forest, F. van Steen-

berghen et M. de Gandillac. — Paris, Bloud et Gay, 1951, 480 pages.

Ce volume embrasse six siècles, mais il s'occupe uniquement de l'histoire
des doctrines, ou plus exactement de celle des systèmes philosophiques,
car il est question, au cours de ces 4 80 pages, avant tout du problème de

la connaissance, de celui des universaux, dc Dieu connu par la raison,
de la nature de l'âme, de la liberté humaine, mais exceptionnellement
seulement de la répercussion des divers systèmes sur l'une ou l'autre des

vérités révélées. Ce volume autrement dit, nous donne davantage une
histoire de la philosophie chrétienne au moyen âge qu'un exposé de

théologie positive.
La tâche a été répartie entre trois spécialistes : M. Forest, professeur

à la faculté des Lettres de Montpellier, s'est chargé de la période qui va
de Jean Scot Erigène jusqu'aux grandes écoles, urbaines et monastiques,
celle de Saint-Victor en particulier. Deux tendances se dessinent : Gilbert
de la Porrée est l'inspirateur du mouvement progressif, tandis que c'est
dans l'école de Pierre Lombard que se recrute Je parti conservateur.

M. van Steenberghen, professeur à Louvain, connu par ses travaux
sur Siger de Brabant, résume le mouvement des idées au cours de la
première moitié du XIIIe siècle. Au platonisme chrétien, inspiré par saint
Augustin avant tout, mais influencé aussi par le néoplatisme, position qui
est encore celle de saint Anselme et de toute la doctrine médiévale avant
l'entrée d'Aristote, succède un aristotélisme mitigé, vu tout d'abord au
travers des paraphrases d'Avicenne et expliqué ensuite par le commentaire
littéral d'Averroès (qui ne suscita aucune méfiance jusqu'en 1250). L'aristo-
télisme latin a toujours été néoplatonisant. 11 en a d'ailleurs été de même
chez les Arabes et chez les Juifs.

Après avoir parlé des universités de Paris et d'Oxford, M. van
Steenberghen présente brièvement les grandes synthèses doctrinales : saint
Bonaventure, saint Albert le Grand, saint Thomas. Il note que ce dernier
a fait à ses devanciers plus d'emprunts qu'on ne le croit ordinairement.
Son système est « un rajeunissement et un approfondissement original
de la pensée grecque ; en métaphysique, il est un platonisme spécifié par
l'aristotélisme plus encore qu'un aristotélisme platonisant » (p. 260). « La
philosophie de saint Bonaventure et celle de saint Thomas ne s'opposaient
pas comme un système augustinien et un S3'stème aristotélicien, mais
comme deux formes inégalement évoluées de l'aristotélisme néoplatonisant ;

plus éclectique chez le maître franciscain, il a pris, chez saint Thomas,
la forme d'un système robuste et sans fissures » (p. 296). Quant à Siger de

Brabant, il s'est modéré sous l'influence de saint Thomas. Il n'a — pas
plus d'ailleurs qu'Averroès — jamais professé la doctrine de la double
vérité ; il est demeuré croyant sincère ; en cas de conflit, il opte nettement
pour la vérité révélée. Il n'est averroïste que dans la mesure où il professe
le monopsychisme. Il n'y a, autrement dit, pas eu à proprement parler
d'averroïsme latin au XIIIe siècle, et « la grande condamnation de 1277,

151



véritable pivot de l'histoire doctrinale de cette époque » (p. 287) doit être
située dans son contexte historique ainsi rectifié.

L'auteur discute au besoin les conclusions des historiens de la même
période (il me permettra de lui signaler sur Raymond Lulle une étude
de M. Sugranyes parue dans un périodique suisse : la Nouvelle Revue de

science missionnaire, 1950 pp. 81 et sq., travail personnel, basé sur une
lecture de Raymond Lulle dans le texte original). Il n'est pas toujours
d'accord avec M. Gilson. C'est ainsi que ce dernier estime que l'opposition
entre le thomisme et l'augustinisme se pose au sujet de la question de la
connaissance ; d'après M. van Steenberghen, la divergence est plus
profonde : elle est d'ordre métaphysique.

Dans la 3e partie, M. de Gandillac, professeur à la Sorbonne, nous
entretient des théologiens du XIVe siècle, personnages dont le nom est
souvent évoqué, mais dont la doctrine est en général assez peu connue,
de telle sorte qu'on ne se plaindra pas qu'il ait consacré 24 pages à Duns
Scot et 35 à Guillaume Ockham. D'autres, tels que Pétrarque, Dante,
Marsile de Padoue, Pierre d'Ailly, qui ont été mêlés à des questions d'ordre
plutôt politique, sont envisagés dans ces pages avant tout sous l'angle
de la doctrine qu'ils ont professée (comme l'avait fait déjà, au Livre I,
M. Forest pour Gilbert et saint Bernard). M. de Gandillac s'occupe d'eux,
en d'autres termes, non pas en tant qu'hommes de la Renaissance, mais
dans la mesure où ils appartiennent encore au moyen âge. Il en parle avec
une précision qui lui a suggéré de créer une série de mots nouveaux afin
de mieux caractériser leur position philosophique. U a également consacré
un chapitre aux mystiques : maître Eckart, Tauler, Henri Seuse, Ruysbroeck.

L'étude minutieuse à laquelle nos trois auteurs se sont livrés aboutit
en général à porter sur les personnages dont ils s'occupent un jugement
moins sévère, ou du moins plus nuancé que celui que l'on rencontre
habituellement. Il est faux que Jean Scot rejette l'éternité des peines, et malgré
les apparences, c'est-à-dire malgré certaines formules dangereuses ou même
monistes, il n'est aucunement panthéiste ; c'est le néoplatonisme qui,
au travers du pseudo-Denis, inspire sa doctrine, construction hardie peut-
être, mais forte et surprenante pour l'époque. Bérenger nie la
transsubstantiation, mais pas, à proprement parler, la présence réelle ; sa doctrine
toutefois devient plus hésitante à partir du concile de Rome de 1059.

Thierry de Chartres a des formules équivoques, mais lui aussi n'est pas
panthéiste. Il faut en dire autant de Gilbert de la Porrée, bien que sa
terminologie soit embarrassée ; il s'est empressé d'ailleurs de se soumettre
après que ses théories eurent été indirectement condamnées aux synodes
de Paris en 1167 et de Reims en 1168. Le concile de Sens a dénaturé la
pensée d'Abélard, comme déjà saint Bernard, qui décelait en lui une
tendance arienne et nestorienne. On en a fait, de son vivant, un subjectiviste
parce qu'il soulignait, en morale, le rôle primordial de l'intention. Ce qu'il
y a de vrai, c'est que sa théologie de la rédemption risque de conduire
à une sorte de moralisme pur. Il reste, dans sa lettre, fidèle à l'augusti-
nisme. Il cherche des explications rationnelles du dogme, tendance novatrice

qui présente un danger : celui de subordonner finalement l'autorité

152



à la raison, alors que son intention était tout simplement de rendre intelligible,

par exemple, le dogme de la Trinité. Il fut, lui aussi, en avance sur
son temps, un précurseur, hardi parfois, le père, souvent maladroit, de la
scolastique. Pas trace non plus de panthéisme chez Alain de Lille, et de
même chez Honorius d'Autun, malgré, parfois, l'emploi de la part de ce
dernier, de formules équivoques. Le système de Duns Scot appartient à
la plus authentique tradition chrétienne ; il ne faut pas taxer trop vite
sa psychologie dc volontarisme. « Les thèses » univocistes « de sa métha-
physique ont donné lieu parfois à de très sottes interprétations panthéis-
tiques » (p. 337). Son désaccord avec saint Thomas au sujet de la loi naturelle
porte plutôt sur les mots que sur les choses. Durand de Saint-Pourçain
a été suspecté à tort de pélagianisme et il n'y a pas l'ombre chez lui de
ce trithéisme dont l'accusaient les dominicains, ses confrères. M. de Gandillac
s'efforce de trouver un sens acceptable aux expressions de maître Eckard
condamnées par le concile de Cologne qui les trouvait panthéistes ou quié-
tistes. Quant à Ockham, son nominalisme n'est pas l'essentiel de son
système. Il n'est ni subjectiviste ni à proprement parler sceptique et beaucoup

moins révolutionnaire qu'on ne l'a dit. Un lecteur prévenu peut être
induit « à interpréter dans un sens « luthérien » des textes où les censeurs
d'Avignon (et Luther lui-même) ont flairé, avec moins de raison encore,
une saveur nettement pélagienne » (p. 446). L'auteur reconnaît cependant
que certaines lacunes dans les conceptions d'Ockham ont été la source
des pires erreurs.

On pourra ne pas admettre l'interprétation proposée des opinions
de l'un des nombreux penseurs — une centaine environ — qui défilent
sous nos veux. On devra du moins reconnaître que, sous une forme
condensée mais extrêmement précise et au surplus très bien informée, ainsi
qu'en témoignent les renseignements bibliographiques cités en note après
la notice biographique consacrée à chacun des personnages étudiés, ce

volume, grâce aussi aux rapprochements qu'il permet d'établir, étant
donné la longue période qu'il étudie, nous fournit de l'évolution de la
pensée philosophique au moyen âge l'exposé le mieux informé et le plus
nettement tracé qu'il soit possible de consulter à l'heure actuelle.

L. Waeber.

Joseph Lefèvre : Documents relatifs à la juridiction des nonces et
internonces des Pays-Bas pendant le régime autrichien (1706-1794) (Analecta
Vaticano-Belgica. 2e série : Nonciature de Flandre, IX). — Bruxelles,
27 Montagne de la Cour — Rome, Academia Belgica, 1950. In-8°, lx-428 p.

Le nouveau tome des Analecta Vaticano-Belgica, dans la série des

nonciatures de Flandre, achève l'étude consacrée par les frères Joseph et
Placide Lefèvre aux nonces et internonces des Pays-Bas. Ils fournissent
en trois tomes l'analyse de quelque 1800 documents, portant sur l'admission
des nonces et leur juridiction. L'ensemble couvre une période de deux
siècles (1596-1794). C'est dire l'intérêt de l'ouvrage qui jette sur les rapports

153



d'un gouvernement et de la papauté, à l'âge de l'absolutisme et du josé-
phisme, un jour remarquable.

Au XVIIe comme au XVIIIe siècle, la mission des nonces n'a pas
varié : assurer l'action directe du Saint-Siège sur les populations, maintenir

les privilèges de l'Eglise de Belgique, sauvegarder le statut particulier
de l'Université de Louvain. Leurs difficultés sont restées les mêmes

également. Les internonces, sous le régime espagnol (1596-1706), les nonces,
sous le régime autrichien (1706-1794), trouvent en face d'eux un gouvernement

très jaloux de son autorité, qui prétend contrôler par le placet et le
visa tous les actes de l'autorité pontificale, y compris ceux qui sont purement

de dogme — comme la bulle Unigenitus — ou de sacristie tel un décret
sur les rétributions de messe Secondées par la méfiance du clergé local
à l'endroit de l'intervention des nonces, les autorités laïques parviennent
si bien à leurs fins, qu'aux derniers temps du XVIIIe siècle on prétendra,
non sans raison, que le placet du gouvernement suffit à dresser contre
l'action du Souverain Pontife une défense bien plus efficace que tout
l'arsenal du gallicanisme. Toutefois, les internonces du XVIIe siècle
bénéficiaient parfois de l'opposition qui régnait entre le souverain espagnol
et la population. Les nonces du XVIIIe siècle, au contraire, sont sans
force en face du régime autrichien plus ferme et fortement appuyé sur
une série de légistes du pays, anticléricaux décidés, dont le chef-président
Patrice de Nény est le type. Aussi les grands honneurs dont on entoure
le représentant du Saint-Siège, le grand apparat qu'on leur permet de

déployer — brillant qui rejaillit d'ailleurs sur la Cour des Pays-Bas —,
dissimulent-ils la destruction progressive et finalement totale de leur efficacité.

Ils n'ont quasi plus de juridiction contentieuse et leur juridiction
spirituelle (à propos de droit de visite, de droit d'asile, de bénéfices. est
ligotée. Ce qu'il en reste est brutalement supprimé, unilatéralement, par
une série de décrets, entre 1781 et 1787. L'affaire du nonce Zondadari,
expulsé dans les huit jours de Bruxelles parce qu'on l'accuse d'avoir diffusé
sans placet, en Belgique, un bref de Pie VI condamnant le livre d'Eybel
Quid est papa?, est caractéristique de la manière et de la position de
Joseph IL Cette violence fut le premier éclat de la crise politique qui amena
la révolution brabançonne de 1789 et la chute du régime autrichien. La
brève restauration de 1791 améliora pour peu de temps les relations entre
deux pouvoirs affaiblis, de nouveau emportés en 1794.

M. H. Vicaire, O. P.

Bulletin de l'Institut historique belge de Rome, fase. XXVI. —¦

Bruxelles, 27 Montagne de la Cour — Rome, Academia Belgica, 1950-51.
In-8°, 279 p. 27 pl. Fr. B. 160.

On trouvera, dans le Bulletin, la chronique et le rapport d'activité
de l'Institut historique belge de Rome pour les années 1947-49 et neuf
contributions historiques qui dépassent largement le cadre de la Belgique.
Ainsi l'étude de René Van Compernolle sur la fondation de Naxos et celle

154



de Georges Despy : Les interventions politiques d'Innocent VI (1352-1362)
dans les principautés belges, d'après ses registres aux lettres secrètes. Il s'agit,
entre autres, de la guerre de succession de Brabant, à propos de laquelle
on affirme d'habitude et sans preuve que le pape agissait à l'instigation de

la France. On notera donc particulièrement la conclusion : « Innocent VI
a pratiqué dans nos régions une politique de médiation reposant sur son
seul prestige moral, une action pacificatrice qui n'était liée ni aux intérêts
particuliers des princes belges, ni aux intérêts plus complexes des souverains

occidentaux. Il semble bien que ce soit là la cause des échecs qu'il
a subis (p. 86). » L'auteur édite 39 lettres d'Innocent VI. Fernand Ver-
cauteren donne l'édition critique d'un document qui intéresse l'histoire
économique en même temps qu'il éclaire d'un jour curieux la préparation
d'un voyage impérial à Rome : la convocation à Cologne, en 1309, par
l'Empereur Henri VII, d'environ 80 financiers lombards installés en
Belgique. Jacques Stiennon étudie le scriptorium et le domaine de l'abbaye
de Malmédy du Xe siècle au début du XIIIe, d'après les manuscrits de la
Bibliothèque vaticane.

M. H. Vicaire O. P.

Adolf Reinle : Die heilige Verena von Zurzach. Legende — Kult —
Denkmäler (Ars docta Band VI). — 246 S. mit 28 Abb. im Text und 82 Abb.
auf Tafeln. Holbei-Verlag Basel. 1948.

Die Monographie Reinles beschäftigt sich mit einem echten historischen
Problem, dessen erfolgreiche Bewältigung freilich eine auf fast alle Bezirke
der Geschichtswissenschaft sich erstreckende Bildung voraussetzte, wie sie
leider nur sehr selten anzutreffen ist. Die Aufgabe : ein autochthoner
Heiligcnkult, der in der schweizerischen Vergangenheit eine nicht unbedeutende

Rolle gespielt hat, war auf seine Echtheit (d. h. seinen historischen
Kern, seine Entwicklung im Lauf der Jahrhunderte und seine Auswirkungen
in Kirchen- und Kunstgeschichte und religiöser Volkskunde im weitesten
Sinn zu prüfen. Die Ausgangslage bot sich ungewöhnlich günstig : eine vom
landläufigen Klischee in mancher Hinsicht abweichende, in den meisten
Einzelzügen erfreulich « individuelle » Kultgeschichte, belegt durch eine
während eines vollen Jahrtausends sozusagen lückenlose Überlieferung :

schriftliche Zeugnisse verschiedenster Art, Bauten, bildliche Denkmäler, ein
leidlich erhaltener Kirchenschatz, eine bis in die Neuzeit ununterbrochene
Wallfahrt mit sämtlichen nur wünschenswerten Blüten des damit
verbundenen Brauchtums. Aber das alles wollte sorgfältig gesichtet und auf
seine geschichtliche Tragfähigkeit geprüft werden. Was an den mannigfaltigen

Aspekten der Verenaverehrung ist echt und zugehörig, was ist der
Heiligen fremd und von außen zugewachsen Welche Schlüsse lassen sich
von der verwirrenden Buntheit der Zeugnisse im weiten historischen und
psychologischen Rahmen auf einen gesicherten, wahrscheinlichen oder auch
nur möglichen Kern ziehen Endlich : welche Erkenntnisse ergeben sich
aus diesen Dokumenten eines Heiligenkults von immerhin beschränkter
Reichweite für die Allgemeingeschichte in ihren verschiedenen Sektoren

155



(der politischen, Sozial-, Wirtschafts-, Kunst-, Kirchen-, Rechtsgeschichte
usw.) Es mußte also zunächst die ganze Erscheinung des Verenakultes
in ihrer Struktur wie in den Einzelheiten analysiert, der Bau auf seine
Festigkeit bis in die Fundamente untersucht und selbst das Terrain gesichert
werden. Reinle hat die ersten beiden Fragestellungen unter Einsatz
sämtlicher möglichen Methoden hilfswissenschaftlicher Kritik zu beantworten
versucht und für die dritte, die den Kreis seines begrenzten Themas sprengte,
als Nebenergebnis wertvolle Materialien bereitgestellt, an welchen die
Forschung nicht achtlos vorbeigehen wird. Seine Arbeit wird von einer
mit dem grundlegenden ersten Teil leider nicht sehr straff verknüpften
Monographie über die kirchlichen Kunstdenkmäler Zurzachs ergänzt. Die
beiden Abschnitte ergeben zusammen eine umfassende Kultgeschichte, wie
sie unser Land in dieser strengen Wissenschaftlichkeit, Vielseitigkeit und
Vollständigkeit bisher noch nicht aufzuweisen hatte.

Die Ergebnisse : 1. Die Zusammenstellung der literarischen Zeugnisse
(Martyrologien, Kaiendarien, Litaneien, Mirakelbücher, die beiden Viten
usw.) beweist das Bestehen eines reich ausgebildeten Kultes seit spätestens
dem frühen 9. Jahrhundert. Bereits in karolingischer Zeit lassen sich direkte
Beziehungen zum Kaiserhaus (Karl III. und Richardis, für welche
wahrscheinlich die sog. Vita prior der hl. Verena verfaßt wurde), im 10.
Jahrhundert zum burgundischen Königshaus und zu den Herzögen von Schwaben
nachweisen, ein Zeichen für das große Ansehen, dessen sich die Heilige
und ihr Wallfahrtsort schon damals erfreut haben müssen. 2. Manche
Anzeichen (Reinle ist ihnen vielleicht gelegentlich mit übergroßer Vorsicht
begegnet und hat z. B. im Fall des 1945 erschlossenen frühmittelalterlichen
Zentralbaus eine Auswertung unterlassen) deuten positiv auf einen weiter,
in vorkarolingische Zeit zurückreichenden Kult. 3. Kein wesentlicher Zug
an der Verena-Vita erscheint als historisch unmöglich, d. h. mit uns bekannten

geschichtlichen Tatsachen im Widerspruch stehend. 4. Aus den
bildlichen Darstellungen, insbesondere aus dem Grab von 1613, das damals in
archaisierender Anlehnung an ein von Reinle mit Recht ins 14. Jahrhundert
gesetztes Vorbild neu geschaffen wurde, läßt sich als wahrscheinliche
ikonographische Quelle ein gallorömischer Frauengrabstein erschließen. 5. Aus
den erhaltenen Zeugnissen sind mythologische Elemente paganen Ursprungs
(z. B. ein Quellen- und Fruchtbarkeitskult) herauszulösen, die wohl
frühzeitig der geschichtlichen Verenagestalt und namentlich dem an sie

anknüpfenden Kult eingeschmolzen wurden. Außerdem geben sich — wenn
auch kaum das Wesentliche berührend — normierende Züge zu erkennen,
die von der Angleichung an verwandte Kulte herrühren ; wechselseitige
Beeinflussung mittelalterlicher Heiligenkulte ist vor allem in der literarischen
Ausbildung der Legenden vielfach zu konstatieren. 6. Die von Reinle
gesammelten volkskundlichen und frömmigkeitsgeschichtlichen Belege zeigen
eine erstaunliche Konstanz der Wallfahrt. Im Kern ist der Verenakult
während tausend Jahren nahezu unverändert geblieben.

Reinle folgert, wie bereits erwähnt, aus von ihm beigebrachten und oft
überraschend aufgehellten Tatsachen nur mit der größten Zurückhaltung.
So wird man in seinem Buch vergeblich nach abschließenden Synthesen

156



suchen. Er begnügt sich zur Hauptsache mit Wahrscheinlichkeiten und
überläßt es dem Leser, das Gewicht seiner Argumente zu wägen. Ein Blick
auf das hagiographische Schrifttum unseres Landes belehrt über die Klugheit
und Richtigkeit dieses Vorgehens : die Schweiz, die eine große Zahl relativ
gut erfaßbarer in frühmittelalterliche Zeit zurückweichender Heiligenkulte
aufweist, liegt diesbezüglich noch fast völlig brach, und erst eine
durchgehende Aufarbeitung des vorhandenen Materials (d. h. sämtlicher in Frage
kommender Geschichtsquellen, und zwar in Hinordnung auf fest um-
rissene Problemkreise und in synthetischer Auswertung, die an Stelle einer
spezialisierten Forschung auf einzelnen Fachgebieten zu treten hätte)
könnte eines Tages die Grundlage zu weitern, auf komparatistischem Wege
gewonnenen Resultaten legen. In der Kärrnerarbeit, die hier noch zu
leisten ist, hat Reinle mit seiner Konzentration auf ein einziges
Kulturzentrum einen Weg gewiesen, der für künftige Untersuchungen ähnlicher
Art vorbildlich werden müßte.

Alfred A. Schmid.

Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons St. Gallen (Gaster,
Sargans, Werdenberg). Herausgegeben vom Staats- und Stiftsarchiv St. Gallen.
Bearbeitet von Lie. jur. F. Perret. I. Band. 1. Lieferung. 2./3. Jh. - 905. —
Buchdruckerei Dr. H. Cavelti, Rorschach 1951. 64 S.

Nachdem die Gebiete der ehemaligen Fürstabtei St. Gallen schon längst
ihr Urkundenwerk besitzen, lag es nahe auch den südlichen Teil des
Kantons einmal zu erfassen. Für das Sarganserland hatte F. Perret schon
früher den Versuch unternommen, ein Urkundenwerk herauszugeben, was
aber die Kraft eines Einzelnen überstieg. Nachdem sich nun die staatlichen
Institute, wie das Staats- und Stiftsarchiv St. Gallen, hinter diese Aufgabe
gestellt haben, ist zu hoffen, daß dem Unternehmen ein voller Erfolg
beschieden sein wird. Dies ist umso eher zu erwarten, als dadurch die
Geschichte einer Landschaft erschlossen wird, die bis dahin eigentlich noch
wenig durchforscht wurde. Sprachgeschichtlich wie verkehrspoiitisch und
strategisch kommt dieser Welt, wo sich Rätoromanen und Germanen
kreuzten, eine ganz besondere Bedeutung zu.

Die Bearbeitung des weitschichtigen Materials liegt in guten Händen.
Schon die frühern Arbeiten von F. Perret, neuestens aber auch seine

grundlegende Mitarbeit am Bündner Urkundenbuch berechtigen zu den
schönsten Hoffnungen. Der Faszikel der heute vorliegt präsentiert sich
auch drucktechnisch sehr gut. Vor allem aber zeigt der zu den einzelnen
Urkunden beigegebene wissenschaftliche Apparat, daß hier ein Werk im
Werden begriffen ist, das allen neuzeitlichen Forderungen entspricht und
darum auch die Unterstützung weitester Kreise verdient.

P. Rudolf Henggeler.

157


	Rezensionen = Comptes rendus

