Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 46 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Ernst Schmid: Heilige des Tessin in Geschichte, Legende und Kunst.
Mit 20 Abbildungen, 256 Seiten, in Pappband Fr. 10.90. Verlag Huber
& Co. AG. Frauenfeld 1951.

Der durch seinen duftigen « Tessiner Kunstfiithrer » (6 Bandchen, Verlag
Huber & Co. AG.) sehr bekannte und verdiente Autor hat nach eigenem
Gestindnis das neueste Buch auf Wunsch der Lesergemeinde geschrieben.
Der schmucke, kleine Band ist irgendwie als Zusammenfassung, doch ebenso-
sehr als Erweiterung und Erginzung gedacht. Vor allem will der Verfasser
den Kunstfreund, der auf seinen Ferienwanderungen so gerne die tessinischen
Kirchen und Kapellen besucht und bestaunt, mit Name und Persoénlichkeit
der Kultheiligen vertraut machen, ihm zu besserem Verstindnis von Skulptur
und Malerei den Sinn der vielfiltigen Kunstsymbole erschlieBen.

Es ist kein geringes Verdienst, da er dabei die farbenfrohe und leben-
sprithende « Legenda aurea » in den Vordergrund riickt. Die um 1293 vom
Dominikaner Jakob von Voragine angelegte Sammlung ist das Heiligen-
buch, nicht nur des spiteren Mittelalters, sondern bis weit in die Neuzeit
hinein ; sie ist der beinahe unerschopfliche Quell, aus dem die Volksfrommig-
keit so gut wie die kiinstlerische Inspiration in reichem Male geschopft
haben. Mit Recht beniitzt der Verfasser sodann den « Liber notitiae sanc-
torum Mediolani », worin der Priester Gottfried da Bussero gegen Ende
des 13. Jahrhunderts eine hochinteressante Ubersicht iiber die Kultstitten
des maildndischen Sprengels sowie mannigfache Winke und Andeutungen
liber Herkunft, Beweggriinde und Art der Kulte gibt. Auch die komaski-
schen Historiker (Roverrr G., Storia di Como, und Tartr P. L., Degli
Annali sacri della Citta di Como), des weiteren die Visitationsakten aus
der Zeit des mailindischen Erzbischofs S. Carlo Borromeo (f 1584) und
des komaskischen Bischofs Feliciano Ninguarda (1 1593) zieht er zu Rate.
Die Darstellung will Geschichte, Legende und Kunst zum einheitlichen
Bilde vereinigen, was jedoch nicht ohne erhebliche Schwierigkeiten zu be-
meistern ist. Um der geschichtlichen Treue willen miiht sich der Verfasser,
moderne, kritische Biographien und Abhandlungen zu befragen, etwa bei
Ambrosius, Bernhard von Clairvaux usw. In einzelnen Kapiteln fehlt in-
dessen die erwiinschte Vollstindigkeit. So bleiben z. B. fiir die Erhellung
des Mauritiuskultes, erginzend zur Passio des Eucherius, noch weitere, wich-
tige Zeugnisse zu verwerten. Im Abschnitt iiber St. Remigius miilte u. a.

141



das Zeugnis des Bischofs Nicetius von Trier um 525 beriicksichtigt werden,
das mit Gregor von Tours den Einflu der Clotilde bei der Bekehrung des
Frankenkonigs Chlodwig nachdriicklich unterstreicht.

Zu bedauern ist, dafl der Verfasser, wohl um seinem Buche nicht einen
allzu groBen Umfang zu geben, die aus den Biichern des Alten und des
Neuen Testaments gelaufigen Heiligengestalten beiseite gelassen hat. Es
hilt schwer, sich ein Tessin ohne Maria, Johann Baptist, Stephanus, Petrus,
die Apostelkulte insgesamt vorzustellen! Von den biblischen Gestalten
werden der Erzengel Michael in den maildndischen, die hl. Mutter Anna
in den komaskischen, Martha in den frankischen Kreis aufgenommen. Der
Gedanke an die Kreise drangt sich bei der Betrachtung der Gesamtgeschichte
wie von selbst auf; nicht leicht ist es jedoch, die einzelnen Gestalten dem
richtigen Kreise einzugliedern. Ohne Zweifel sind die kirchlichen Zentren,
etwa Mailand, Como, Aquileja u. a., sehr einfluBBreich gewesen und geblieben,
und trotzdem boten sich in bestimmten Fillen, namentlich in spiteren
Zeiten, vielfache, fernere Moglichkeiten. Wihrend Hilarius und Remigius
wirklich in die frankische Zeit hinaufreichen und mit Fug und Recht als
frankische Heilige bezeichnet werden diirfen, gilt das nur fiir die erste Phase
des St. Martinkultes. Der Bischof von Tours ist frith in Rom, in Mailand
und anderswo heimisch und beliebt geworden. Mii3te man wohl nicht, vor
der Zuteilung in bestimmte Kreise, eine nicht unbetrichtliche Gruppe von
Heiligen zusammenfassen, die zwar vorziiglich in Rom oder sonstwo ver-
ehrt, seit der karolingischen Zeit aber nachweisbar in ganz Italien und weit
iiber die Alpen hinaus in der abendlindischen Kirche angerufen und mit
einem liturgischen Gedachtnis geehrt wurden ? Die iiberlieferten Sakramen-
tarien weisen deutlich den Weg, auch fiir die folgende Entwicklung. Die
allgemein kirchliche Verehrung z. B. hat die Diakone Stephanus, Laurentius
und Vinzenz von Saragossa zum beliebten Dreigestirn vereinigt. Auch die
Nothelfergruppe diirfte so entstanden sein. Wieder in der Gesamtkirche
wurde, mit dem wachsenden Einflul der Renaissance und des Humanismus,
St. Hieronymus zum allverehrten Gelehrtenheiligen. Vor allem sind die
grundherrlichen Verhiltnisse mit dem Eigenkirchenwesen von entscheidender
Bedeutung ; sie kiinden da und dort den EinfluB norditalienischer, bischof-
licher und monchischer Stifte, wenn auch das Tessin vorab seit der Ottonen-
zeit, zuerst wegen der Lukmanier- und dann der Gotthardstra3e, ein PaQ-
land gewesen ist. Auch lassen sich, zumal im spiteren Mittelalter, die Bettel-
orden der Franziskaner, Augustiner, Serviten, und die sehr verbreiteten
Humiliaten etwa in den Kulten eines Bernhardin von Siena, Nikolaus von
Tolentino, Abt Anton und Katharina deutlich erkennen.

Die Verbindung von Legende und Geschichte ist ein sehr heikles
Problem. H. Delehaye, der bekannte Beollandist, hat in seiner Studie « Cing
legons sur la méthode hagiographique » (Subsidia hagiographica 21, Bru-
xelles 1934) nach lebenslanger Erfahrung und mit bewundernswertem
Scharfsinn die unentbehrliche Anleitung fiir die richtige Verwertung der
Legenden gegeben. Wenn die Legende auch pietdtvoll zu behandeln ist,
so muB sie doch nach streng wissenschaftlichen Merkmalen vorerst auf den
zuverldssigen Kern und die sagenhafte Ausschmiickung sondiert werden.

142



Die scharfe Sichtung ist vor allem auf die Berichte der « Legende aurea »,
aber auch die legendarischen Zutaten des « Liber notitiae » anzuwenden.
St. Syrus, der Bischof von Pavia, wird in der Legende mit Hermagoras von
Aquileja (2. Jahrh.) zusammengebracht ; allein die élteste iiberkommene
Bischofsliste von Pavia, der J. P. Kirsch nachgespiirt hat, setzt ihn deut-
lich ins 4. Jahrhundert. Anderseits ist die Ortstradition wieder sehr wichtig,
so etwa die maildndische, die in bewuBtem Gegensatz zu den iibrigen Kirchen
die Lieblingsheiligen der Stadt stetsfort « St. Protas und Gervas» nennt.

Gerne folgt der Leser dem Autor auf den vielen Wanderungen zu den
Grabstiatten und Kultzentren der Heiligen. Gleichsam in der Begeisterung,
die ihm dort eingehaucht worden ist, hat der feine Kunstfreund und erfah-
rene Deuter oft seinen Text niedergeschrieben. Sein lebhafter Geist macht
Abschweifungen, wirft Probleme auf. In diesen oft sehr knappen Neben-
bemerkungen allerdings liegt gelegentlich die Gefahr oder die Ursache eines
MiBverstindnisses. So beziiglich des rémischen Primats, im kurzen Satze,
den der Autor der Schilderung des Comer Bischofs Abundius (Mitte 5. Jahrh.)
und seiner Tatigkeit fiir die Anerkennung der papstlichen Jurisdiktion in
der Ostkirche anfiigt (S. 108) : « Leo 1. brachte neue, nie gehorte Toéne in
die katholische Kirche ». Miil3ten nicht, um die kapitale Frage nach dem
Primat zu beantworten, vorerst viele, dltere Zeugnisse (Polykarp von Smyrna,
Justin, St. Cyprian, Origines u. a.) genau verhort und interpretiert werden ?
Ein gewisses Unbehagen weckt auch der Satz (St. Karl Borr. S. 70) : « Karls
Werk bedeutet aber auch die Verscharfung der konfessionellen Gegensitze
und die Griindung des Sonderbundes mit dem unseligen Sonderbundskrieg ».
Tatsache ist, dafl in Zeiten grofer, beidseitiger Unduldsamkeit die katho-
lischen Orte im Jahre 1586 den sog. Goldenen Bund eingingen, der erst
bei der Erneuerung im Jahre 1656 der « Borromdische Bund » geheillen wurde.
Damals wurde Karl zum Schutzheiligen der katholischen Eidgenossenschaft
erkoren. Der Sonderbund aber ist die Frucht groBer Erregtheit im liberal-
radikalen und im konservativen Lager und entstand im Jahre 1845. Auch
die aduBerst bedeutsame Reform der Kapuziner entsprang nicht einfach
einem lacherlichen Streite, ob die spitze oder die runde Kapuze zu bevor-
zugen sei, sondern tiefgreifenden Auseinandersetzungen betr. das innere
klosterliche Leben.

Daf3 indessen der Verfasser mit solch gelegentlichen Bemerkungen
keineswegs die Katholiken treffen wollte, beweist am besten die Einleitung.
In wohl iiberlegten und klaren Ausfiihrungen sucht er den Leser iiber
Begriff und Bedeutung der Heiligenverehrung zu orientieren und in vor-
bildlich glaubiger Art die christozentrische Idee, die jedem wahren Heiligen-
kult zugrunde liegt und liegen muf3, hervorzuheben. Er bedient sich als
Motto fiir sein Buch der unverginglichen Worte des Konzils von Trient
(Sess. XXV) : « Christus beten wir an, die Heiligen verehren wir. Die mit
Christus herrschenden Heiligen bringen die Gebete der Glaubigen Gott dar,
und es ist gut und niitzlich, sie um ihre Fiirbitte anzurufen ».

Zug. E. Gruber.

143



Oskar Vasella : Osterreich und die Biindnispolitik der katholischen Orte
1527-1529. Rektoratsrede 1948. (Freiburger Universititsreden. Neue
Folge, Nr. 11.) — 122 S. Freiburg 1951.

Der Verfasser der vorliegenden Studie braucht den Lesern dieser Zeit-
schrift nicht erst vorgestellt zu werden. Prof. Vasella hat die schweize-
rische Reformationsgeschichte zum Hauptgebiete seiner Forschertitigkeit
gemacht und genieBt als einer ihrer besten Kenner ein wohlverdientes
Ansehen. Seine Untersuchung iiber die Biindnispolitik der katholischen
Orte zahlt zu den bedeutendsten schweizerreformationsgeschichtlichen Neu-
erscheinungen der letzten Jahre und reiht sich wiirdig an seine fritheren
Publikationen auf diesem Spezialgebiet an. Ist es ihm doch gelungen, auf
Grund eines meist handschriftlichen Aktenmaterials besonders aus dem
Regierungsarchiv Innsbruck und dem Staatsarchiv Stuttgart bisher uner-
schiitterliche Ansichten der « offiziellen » Geschichtsschreibung in wesent-
lichen Belangen richtigzustellen. Iir die Schiiler Vasellas stellen die Er-
gebnisse allerdings keine Uberraschungen dar, da sich der Verfasser in
seinen Vorlesungen und Seminariibungen schon jahrelang mit diesen Fragen
auseinandergesetzt hat.

Der erste Teil bietet die Darstellung der kaiserlich-habsburgischen
Diplomatie von 1521-1526, die darauf ausging, «eine franzosenfeindliche
Front zu errichten, die unter Fiihrung Ziirichs von Schwyz nach Appenzell
und Graubiinden hiniibergereicht und Frankreich im Osten die Beherrschung
der wichtigsten Alpeniiberginge verunmoglicht hitte » (22). Mit besonderer
Prignanz sind dabei die Riickwirkungen der aulenpolitischen Situation auf
die innern Entscheidungen der Orte herausgearbeitet. Von diesem univer-
salgeschichtlichen Blickfeld her fallt u. a. ein neues Licht auf den Neutra-
litits-BeschluB3 der Schwyzer Landsgemeinde vom 18. Mai 1522, der nicht
allein auf Zwinglis Intervention zuriickgefiihrt werden kann (Gottliche
Vermahnung vom 16. Mai 1522), sondern eher dem EinfluB der Oster-
reichischen und pépstlichen Diplomatie zugeschrieben werden mull. Ein
besonderes Augenmerk ist der sauberen Herausarbeitung der staatsrecht-
lichen Grundlagen der Beziehungen zwischen Osterreich und den eid-
gengssischen Orten gewidmet (Erbeinung von 1474, 1511 erneuert und 1519
durch Kaiser Karl ratifiziert). Daraus ergibt sich eine zwingende Neu-
bewertung des Waldshuter Vertrages vom Oktober 1524 und damit die
lingst fillige Korrektur W. Oechslis, Dierauers und der Neubearbeiter von
Zwinglis Werken. Uberzeugend wird dargetan, daB der Waldshuter Ver-
trag kein katholischer Sonderbund war, keine gleichsam verraterische Ver-
bindung der katholischen Orte mit Osterreich zur Bekriegung Ziirichs. Der
Waldshuter Vertrag war nicht Angriffspakt, sondern Neutralisierungsver-
such. Seine Voraussetzungen waren der Waldshuterhandel und der Ittinger
Klostersturm. « Eine Solidaritit politisch fremder Untertanen sollte ver-
hindert werden ... Gegenseitige Sicherung der Grenzgebiete war das Ziel
beider Teile. So wie die Grenzgebiete durch die Erbeinung politisch neu-
tralisiert waren, sollten sie durch den sogenannten Waldshutervertrag reli-
gios neutralisiert werden. Insofern erscheint dieser wirklich als eine Aus-

144



weitung der Erbeinung, die infolge einer bedrohlichen kirchlichen Ent-
wicklung dringend geboten erschien » (40). Durch die « Verkniipfung der
katholischen Religionspolitik in der Eidgenossenschaft mit der Reichs-
politik im kirchlichen Bereich » verzichteten die katholischen Orte keines-
wegs auf ihre selbstindige politische Entscheidung. Vor allem galt das
fiir ihre Aufienpolitik, wo ihnen ein Zusammengehen mit Osterreich unmog-
lich war.

Der zweite Teil befafit sich mit der innenpolitischen Wandlung in der
Eidgenossenschaft nach der Badener Disputation. Offensive und Defensive
in den beiden konfessionellen Lagern hatten gewechselt. « Jetzt handelte
es sich nicht mehr um Isolierung Ziirichs, sondern um politische und reli-
giose Behauptung der innern Orte» (43). Die Offensive der protestan-
tischen Stidte begann nach dem Ubertritte Berns unter dem Banner des
« Gemeindeprinzips », doch galt fiir ihre eigenen Untertanen das freie Ent-
scheidungsrecht nicht. Hier nun setzten die katholischen Orte zum Kampfe
an. Der Vormarsch der neuen Lehre sollte durch das Selbstbestimmungs-
recht der Untertanen der stidtischen Territorien gebrochen werden. Mit
Recht weist der Verfasser auf den Widerspruch hin, der darin lag, da3 die
Stadte zwar den Herrschaftsanspruch in ithrem Territorium mit allen Mitteln
verteidigten, das Recht der katholischen Stinde in den Gemeinen Vogteien
jedoch bekdmpften. War aber nicht auch die Haltung der katholischen Orte
widerspruchsvoll, wenn sie fiir das Selbstbestimmungsrecht der protestan-
tischen Untertanen eintraten, bei sich selbst und in den Gemeinen Herr-
schaften aber davon nichts wissen wollten ? Auch kann ich mich der Ansicht
nicht vorbehaltlos anschlieBen, daB der Grundsatz « der Glaube betreffe
die Biinde nicht » einer « Negation allen historischen Rechtes » gleichkommt
und den Weiterbestand der Eidgenossenschaft in I'rage stellte. Nicht der
Grundsatz als solcher war eine Bedrohung, sondern die Gewaltpolitik
Zwinglis, die seinen religiésen Grundsiatzen vielfach widersprach. Vom
christlichen Standpunkt aus mull der Primat des Religidsen iber das
Politische durchaus anerkannt werden. Eine wirkliche Gefahr drohte erst
da, wo religiése Erfolge durch politischen Druck erzwungen werden sollten.
— In der Frage der Abwehr der protestantischen Offensive gab es fiir die
katholischen Orte zwei Losungen : entweder Verbindung mit der unter-
tinigen Bauernschaft der Stidte (ein Weg, den Obwalden im Oberlander
Aufstand beschritt), oder Riickhalt in einem neuen Biindnissystem. Weil
das erstere ein Abwehrmittel von unabsehbarer Tragweite war und die
Glaubensfrage in den Gemeinen Vogteien nie auf Grund des Herrschafts-
rechtes gelést werden konnte, vollzogen die katholischen Orte in ihrer Aullen-
politik « eine fast plétzlich Wendung : den AnschluB an Osterreich » (58).

Diese Wendung bildet den Gegenstand des dritten Teiles. — Das
Burgrecht von Ziirich und Bern mit Konstanz war reichsrechtlich anfecht-
bar, da es gegen den Frieden von Basel (1499) verstieB. Konstanz befand
sich nimlich seit 1510 in einem Schirmvertrag mit Osterreich. Daraus er-
wuchs mit der Zeit eine Annidherung der franzdsisch orientierten katho-
lischen Orte an Habsburg. Erst nach dem AbschluB3 des protestantischen
Burgrechts war zum ersten Mal die Rede von einem Biindnis gegen die

10 145



Stidte. Die Interessen Osterreichs und der V Orte widerstritten sich aber
in der Maildnderfrage. Trotzdem sich die Stellung Frankreichs zusehends
schwichte und die katholischen Orte der Gefahr eines vernichtenden Krieges
begegnen mufBten, zerschlugen sich im Friihjahr 1528 die Pline zu einem
erweiterten Biindnis mit Osterreich. Das Interesse des Kaisers war zu sehr
an das Politische gebunden. Erst im September beschlossen die katho-
lischen Stinde die Verhandlungen in aller Stille wieder aufzunehmen.
V. erbringt den iiberzeugenden Nachweis, dal3 bei diesen langwierigen
Besprechungen das Burgrecht der Stidte mit Konstanz die mafBgebliche
Rolle spielte. « Es bedingte iiberhaupt zum ersten Mal eine Verkettung
der schweizerischen Religionspolitik mit der Reichspolitik und stand im
Mittelpunkt aller Erwdgungen iiber ein Zusammengehen Osterreichs mit den
katholischen Orten » (81). Ende 1528 herrschte ein unvorstellbarer Nerven-
krieg. Geriichte von einem bevorstehenden &sterreichischen Uberfall liefen
bei den Protestanten um. In Graubiinden, dessen Verhdltnissen V. eine
eingehende Analyse widmet, ging der Sturm los. Der Bischof fliichtete,
Abt Schlegel wurde verhaftet. « Man war iiberzeugt, daB3 im Zuge einer
groBangelegten Verschwoérung aller Katholiken die Protestanten im Lande,
mit Hilfe Osterreichs und des Kaisers, niedergerungen werden sollten » (92).
Abt Schlegel als « Urheber all dieser Pline » wurde am 23. Januar 1529
hingerichtet. — (Mit grotem Interesse diirfen wir der vom Verfasser in
Aussicht gestellten Schlegel-Biographie entgegensehen.) — Erst auf diesem
gewitterdrohenden Hintergrund verwirklichte sich der Biindnisplan mit
Osterreich. Habsburg wollte auf keinen Fall iiber eine Defensivallianz hin-
ausgehen. Die gemeinsame Hoffnung beider Vertragspartner war, die prote-
stantischen Stidte durch das Biindnis vom Kriege abzuschrecken. Freiburg
und Solothurn hielten sich von der « Christlichen Vereinigung », die am
22, April 1529 zum AbschluB kam, fern. Den Charakter des Abkommens
faBt V. in die Worte zusammen : « Es ist klar, Zweck des ganzen Biindnis-
systems, in welchem Graubiinden eine eigene Stellung zukam, war die
féSrmliche Einkreisung der protestantischen Stadte, so wie diese die Lander-
orte umklammert hielten » (112). Aber « die V Orte wiinschten trotz des
Biindnisses keinen Krieg. Wohl aber hoff ten sie durch das Biindnis zu retten,
was sie immer gefordert hatten : ihre Freiheit im Glauben und ihr Recht
in der Regierung tiber die gemeinen Vogteien » (119 f.). Im streng wissen-
schaftlichen Nachweis dieses defensiven Charakters der Christlichen Ver-
einigung liegt eines der Hauptinteressen der glinzend geschriebenen Studie.

H. Wicka.

Die Rechtsquellen des Kantons St. Gallen. 3. Teil : Rechte der Land-
schaft. 1. Band : Landschaft Gaster mit Wesen. DBearbeitet und heraus-
gegeben von Ferdinand Elsener. Sammlung schweizerischer Rechtsquellen
XIV. Abt, — Aarau, Verlag H. R. Sauerlinder & Co., 1951. XXXII1-727 S.
Brosch. Fr. 60.—, Halbleder Fr. 75.—.

Mit rithmenswertem Fleil und in umsichtiger Forschung, wie sie nur
innere Liebe zur einmal vorgenommenen Aufgabe zu erkliren vermag,

146



schuf Elsener ein Werk, das durch den vielfiltigen Reichtum an Quellen
fiir ein verhdltnismdBig kleines Territorium iiberrascht. Nimmt man zur
Miihe der Erforschung auch bescheidener Ortsarchive noch die entsagungs-
volle Kleinarbeit der Textgestaltung hinzu, dann kann man sich iiber die
Fiille der geleisteten Arbeit wohl Rechenschaft geben.

Man darf sich iiber die Bedeutung dieser umfangreichen Quellensamm-
lung durch den Titel nicht tduschen lassen ; denn sie ist, um es gleich vor-
wegzunehmen, auch fiir die kirchliche Rechtsgeschichte sehr ergiebig, des-
wegen gleich beachtenswert fiir die lokale Kirchengeschichte wie fiir die
Geschichte etlicher Stifte, und sie greift damit auch in die Geschichte der
Bistiimer ein. Gerade der Gehalt an kirchlichen Rechtsquellen zeichnet
diesen Band vor manchen andern der groen Sammlung schweizerischer
Rechtsquellen aus. Man spiirt die besondere Licbe Es. zu diesem Zweig
der Rechtsgeschichte, gedenkt er doch, wie er im Vorwort xxvI f. bemerkt,
die inzwischen durch die vorbildliche Inventarisierung katholischer Pfarr-
archive St. Gallens nachtriglich bekannt gewordenen Quellen samt jenen
in einem Statutenband des Landkapitels unter der Landquart (jetzt bei
Pfarrer und Dekan IS, Hippi in Valens) enthaltenen Stiicken in einem
Erginzungsband zuginglich zu machen. Man wird eine solche Verdtfent-
lichung umso lebhafter begriilen, als die kirchliche Verfassungs- und Rechts-
geschichte in der Schweiz im allgemeinen nicht die verdiente Pflege findet,

Die eigenartige Verkehrslage der hier beriicksichtigten Gebiete — Gaster
und Wesen — bedingen auch den besonderen Charakter mancher Quellen,
so die zahlreichen Ordnungen tiber IFischerei und Schiffahrt (vgl. bes. Nr. 26
und Nr. 28 : Schiffahrtsordnungen von 1573 und 1584); bei Gaster ist
natiirlich das Herrschaftsverhidltnis zu Schwyz und Glarus in vielen Bezirken
des Rechtslebens maB3gebend. Hier sei nur kurz erliutert, warum sich dieser
Band fiir die Kirchengeschichte recht gewichtig ausnimmt. Da ist vorerst
an die bedeutsame Stellung des Damenstiftes zu Schanis zu erinnern, dessen
Bestand an Archivalien infolge schwerer Verluste leider stark zusammen-
geschmolzen ist. Nicht zu iibersehen i1st das Dominikanerinnenkloster zu
Wesen mit manchen eigenartigen Beziehungen zu Pfarrei und Gemeinde
(s. Nr. 340 : Abkurung zwischen I'rauenkloster und Pfarrer, 1735 !). Auch
besal3 das Stift Einsiedeln im Amt IKaltbrunnen ansechnliche kirchliche und
andere Rechte. Endlich lag sozusagen das gesamte erfal3te Territorium im
Schnittpunkt zweier Bistiimer : Konstanz und Chur. Das alles ergibt viel-
verzweigte Beziehungen, mancherlei Auseinandersetzungen, damit aber auch
stets erneuerte Versuche zur I'estlegung der Rechte.

Natiirlich weist diese Sammlung auch eine groe Zahl von Urkunden
zur Pfarreigeschichte auf: Stiftungsbriefe und Trennungsurkunden, Pfarr-
ordnungen. Selbst wenn diese zumeist einer spiteren Zeit angehéren, er-
mangeln sie keineswegs des besonderen Interesses, beleuchten sie doch
hdufig genug das Verhiltnis zwischen weltlicher und kirchlicher Obrigkeit.
Wieviel besagt z. B. der knapp gehaltene Rezell von Schwyz an Wesen, da3
die Abnahme der Kirchenrechnung ohne Mitwirkung der Declegierten des
Bischofs zu erfolgen habe (Nr. 333, 1672) und die andere, dhnliche Tat-
sache, da3 die Ehrengesandten der beiden Schirmorte Schwyz und katho-

147



lisch Glarus anlaBlich der Visitation zu Schinis durch den Bischof von
Konstanz (!) diesem das Begehren um Einsichtnahme in die Vermégens-
verwaltung abschlugen und es ad referendum nehmen wollten, im iibrigen
aber die Normen, wie sie fiir die beiden Orte fiir die Feiertage, Prozessionen
usw. maflgebend waren, auch fiir die Landschaft giiltig sein sollten (Nr. 64,
1691). Manche Stiicke, iiberschrieben mit dem Titel Kirchenordnung, be-
ziehen sich lediglich auf Rechte und Pflichten des Pfarrers gegeniiber der
Pfarrgemeinde (so bes. eingehend und bemerkenswert Benken 1781, Nr. 262).

Eine ganze Reihe von Aktenstiicken gehdrt zur Geschichte der katho-
lischen Reform. Erwahnen wir vorerst den Reformationserla3 des Bischofs
von Chur fiir das Kloster in Wesen (Nr. 322, 1626), vor allem aber die Con-
stitutiones und des Decreta des Bischofs (Nr. 29 f., um 1590 und 1605),
die Visitationsdekrete von 1663 und 1772, die sich auf das alte Kapitel
Unter der Landquart beziehen (Nr. 46, 129). Diese und andere Stiicke,
Visitationen der Bischofe betreffend (so Nr. 78, 1711 ; Nr. 120, 1761), sind
ja freilich nur in den Teilen wiedergegeben, ,welche kirchliche Rechtsver-
hiltnisse niherhin beriihren und auch fiir die Landschaft Geltung besaBen,
aber auch so bieten sie eine wertvolle Wegleitung zu weiteren Forschungen.
Auf manches andere koénnte verwiesen werden : auf das Spolienrecht
(Nr. 199 : Schénis, 405 u. 425 : Einsiedeln), das kirchliche Asylrecht (S. 215),
die Wallfahrten (nach St. Sebastian bei Schinis, Wiederaufnahme 1564 :
Nr. 21 mit Verbot des Weintrinkens !; nach Einsiedeln : Nr. 139, Rang-
streitigkeit zwischen Schédnis und Kaltbrunnen). Selbstverstandlich fehlen
auch die Sittenmandate der Obrigkeit nicht, so gegen das Tanzen und
Spielen u. a. m. (Vgl. etwa das Landsmandat 1734-36, Nr. 101, mit Verbot
auch des Klausengehens, sowie einer Bestimmung iiber das Tabakrauchen,
s. dazu den Hinweis auf das Mandat von 1712(13, Art. 33.)

Bei diesen Hinweisen miissen wir es leider bewenden lassen. Die Trans-
kription der Texte ist, soweit wir sehen, sehr sorgfaltig. Die Sprache des
17. und noch mehr des 18. Jahrhunderts ist iibrigens keineswegs so leicht
verstandlich. Druckfehler sind selten (Versehen S. 454 Z.5, ebd. Z. 35
unverstindliche Klammern, S. 34 stimmen die Anmerkungsziffern nicht
iiberein. Beiliufig einige Versehen zu S. 412, Z. 8 wohl quodque st. quisque,
Z. 14 : cooperari wie S. 417 Z. 147 Z. 18 st. cooperando, Z. 34 : reempcionis
sr. reempcionem ; S. 413 Z. 17 : submittendi, Z. 19 : Verum quia wie S. 418
Z.23, Z.28 salutis animarum intuitu wie S. 418 Z. 32, Z.30: fructum
wie S. 418 Z. 34; S. 418 Z. 21 : apprehendendorum).

Es ist schon 6fters mit Recht hervorgehoben worden, dafl die Samm-
lung der schweizerischen Rechtsquellen von Historikern allzusehr iiber-
sehen wird, obgleich ihre Bande, so auch dieser, iiber ausgezeichnete Register

erfiigen. Moge dieser Quellenband, fiir den ihrem Bearbeiter aufrichtiger
Dank zu zollen ist, vermehrte Beachtung finden.
0. Vasella.

148



Jacques Godechot : « Histoire de Malte », Paris (Presses universitaires
de France), 1952, 128 pp.

Il semble indiqué de signaler cette publication puisqu’elle est des-
tinée a étre largement diffusée ; elle parait en effet, comme N°© 509, dans
la collection « Que sais-je ? ». A vrai dire, il faut plutot mettre en garde
contre ce genre de vulgarisation, car l'auteur, professeur a la Faculté des
lettres de Toulouse, est avant tout un spécialiste de I'histoire de la Révo-
lution frangaise et, comme beaucoup de ses compatriotes, trop enclin a
regarder tous les ¢vénements et toutes les institutions sous l'angle révolu-
tionnaire et frangais. Il faut méme le suspecter de n’avoir lu que fort super-
ficiellement une bonne partie de la littérature qu'il cite, car comment
expliquer autrement qu’il mentionne par exemple I'édition francaise de
I'ouvrage de Louis de Boisgelin (« Malte ancienne et moderne », Paris 1809),
en donnant comme années de parution « 1809-11 ? » Il préfere évidemment
D. Miege (« Histoire de Malte », Paris 1840), ancien fonctionnaire de Napo-
léon, auquel il emprunte de larges passages lorsqu’il s’agit de discréditer
le gouvernement des chevaliers de St-Jean, tombé en réalité plutdt par
l'aveuglement de ses chefs que par des fautes structurelles.

Nous nous bornons ici a la partie du livre relative a 'ordre religieux
et militaire des Hospitaliers de St-Jean. Les institutions de 1'Ordre (sur
lesquelles l'auteur aurait consulté utilement Edwin James King, « The
Knights Hospitallers in the Holy Land », Londres 1931, p. 64 sq., et le
chapitre « resté célebre pour ses erreurs » — Godechot dixit — de Vertot,
« Traité du gouvernement ancien et moderne de 1'Ordre religieux et mili-
taire de saint Jean de Jérusalem ») semblent n’avoir été qu’'a peine com-
prises de l'auteur. Il cite le « Cartulaire » de Delaville le Roulx (Paris 1894 sq.),
mais prétend (p. 36) que Pascal 1I aurait « fixé les régles de 1’Ordre » en
1113 : il n'en est rien. L’auteur fait (zbid.) des seuls chevaliers de justice
le corps combattant de I'Ordre ; il confond les donats avec les « aspirants-
chevaliers », c’est-a-dire les chevaliers « de minorité », qui ne paraissent
cependant que depuis 1631 ; il prétend que les chevaliers d’honneur et de
dévotion (terme moderne) ont été « institués » au XVIII® siécle et auraient
¢té dispensés « de la plupart » des wveeux, alors que, malheureusement,
ils n'en font aucun. La remarque (p. 37) que les « chevaliers et sergents,
s’ils pronongaient les triples vaeux, n’étaient guere inquiétés lorsqu’ils ne
les observaient pas », caractérise 'esprit avec lequel 'auteur écrit 'histoire.

De la vraie organisation de 1’Ordre (p. 37 sq.), il ne se préoccupe pas
davantage : on peut dés lors se demander pourquoi il en parle. Les com-
manderies n’étaient en réalité pas « groupées en bailliages sous la direction
d'un bailli » : seul celui de Brandebourg avait des commandeurs sous ses
ordres. L’auteur écrit réguli¢rement « Turcoplier » au lieu de Turcopolier
qui était, a Malte, le chef non des inexistantes « flotilles » de gardes-cotes,
mais de ces derniers, qui formaient les garnisons des tours de garde dis-
tribuées le long des cotes de l'ile, ou elles existent en bonne partie encore
aujourd’hui. Les erreurs qu’il propage en parlant (p. 39 sq.) du grand-
maitre, de son élection, etc., sont également nombreuses.

149



Disons enfin un mot de la situation lors de l'attaque des Frangais
contre Malte en 1798. L’auteur prétend (p. 75) que 1'Ordre ne disposait
pour sa défense que de 332 chevaliers et d’environ 2000 hommes de milices
peu sfires. Ceci est contredit et par le contemporain Boisgelin (282 che-
valiers en état de porter les armes, et 6900 hommes de troupes) et par le
trés exact statisticien qu’est Miége (environ 7000 hommes en tout), tandis
que Mayer de Knonau (chevalier en 1792, que Hellwald appelle un imposteur)
indique, et aprés lui Michel de Pierredon, en enflant le nombre des milices
maltaises qu’on aurait pu mobiliser, le chiffre de plus de 17 000 hommes,
ce qui aurait certes amplement suffi pour une défense. On a voulu interpréter
le fait que quelques chevaliers francais ont été assassinés par la populace
comme significatif de I'hostilité des Maltais envers 1'Ordre. Ne faudrait-il
pas y voir plutdot de la clairvoyance, et les traitres n’étaient-ils pas davan-
tage dans les propres rangs des Hospitaliers, & commencer par le comman-
deur Jean de Bosredon-Ransijat, plus tard président de la municipalité
instituée par les Francais, jusqu'a l'abbé (plus tard défroqué et colonel
francais) Belgrand, le propre frére du général Vaubois, que Napolécn laissa
en qualité de commandant a La Valette (qu’il réussit & tenir avec moins
de 5 000 hommes pendant deux années!) ? La quarantaine de chevaliers
francais qui s’embarqueéerent avec la flotte révolutionnaire pour I’Egypte
en dit long, et l'aimable complaisance avec laquelle pour ainsi dire tous
les auteurs francais récents citent le mot de Napoléon, que « les chevaliers ne
firent rien de honteux », les empéche régulierement de mentionner 1’'opinion
contraire, sinon cette autre réflexion que « Bonaparte reconnaissait le tort
qu’il avait eu en 6tant Malte aux chevaliers » (Mathieu Molé « Souvenirs
d’un témoin de la Révolution et de I’Empire, 1791-1803 », Genéve 1943,
p- 135). Le soulevement de toute la population maltaise contre les Francais
pillards et sacrileges démontre d’ailleurs clairement ce qu’un grand-maitre
fidéle aux traditions de son Ordre et a ses devoirs jurés aurait pu et da
faire de ses sujets.

C’est certainement a tort que, 150 ans plus tard, l'actuel gouverne-
ment de I’Ordre a mis en avant le nom de Malte, ce qui est plutdt contraire
a l'essence religieuse de l'institut des Hospitaliers. Il I'a fait peut-étre par
nationalisme italien (parce que le Magistére se trouve a Rome ?) et 'un
des derniers résultats a été, & son égard, l'affront que s’est permis un
ambassadeur britannique en rayant le grand-maitre de 1'Ordre de « Malte »
de la liste des invités d’'une maison princicre lors de la visite de l'actuelle
reine Elisabeth II a Rome, au printemps de 1951 !

Insistons donc sur la nécessité d’écrire 'histoire de 1'Ordre de St-Jean
sine ira et studio, en se rappelant qu’il s’agit d’un institut religieux et inter-
national, (ce dont les avocats de ’Ordre ne semblent malheureusement pas
avoir compris grand’chose, a moins qu’il ne faille en accuser les instruc-
tions qu’on leur a données : « Il Tempo », Rome, du § juin 1952), qui est
au-dessus des différents nationalismes, lesquels ne devraient plus étre de
mise a notre ¢poque.

H. C. de Zeininger.

150



Histoire de 1’Eglise dirigée par A. Fliche et E. Jarry. T. XIII. Le Mou-
vement doctrinal du IXe au XIVe siécle, par Aimé Forest, F. van Steen-
berghen et M. de Gandillac. — Paris, Bloud et Gay, 1951, 480 pages.

Ce volume embrasse six siecles, mais il s’occupe uniquement de 1’histoire
des doctrines, ou plus exactement de celle des systéemes philosophiques,
car il est question, au cours de ces 480 pages, avant tout du probleme de
la connaissance, de celui des universaux, de Dieu connu par la raison,
de la nature de 1’ame, de la liberté humaine, mais exceptionnellement
seulement de la répercussion des divers systémes sur 1'une ou l'autre des
vérités révélées, Ce volume autrement dit, nous donne davantage une
histoire de la philosophie chrétienne au moyen age qu'un exposé¢ de
théologie positive.

La tiche a été répartie entre trois spécialistes : M. Forest, professeur
a la faculté des Lettres de Montpellier, s’est charg¢ de la période qui va
de Jean Scot Erigene jusqu’aux grandes écoles, urbaines et monastiques,
celle de Saint-Victor en particulier. Deux tendances se dessinent : Gilbert
de la Porrée est l'inspirateur du mouvement progressif, tandis que c’est
dans l'école de Pierre Lombard que se recrute le parti conservateur.

M. van Steenberghen, professeur a Louvain, connu par ses travaux
sur Siger de Brabant, résume le mouvement des idées au cours de la
premicre moiti¢ du XIIIe siecle. Au platonisme chrétien, inspiré¢ par saint
Augustin avant tout, mais influencé aussi par le néoplatisme, position qui
est encore celle de saint Anselme et de toute la doctrine médiévale avant
I'entrée d’Aristote, succede un aristotélisme mitigé, vu tout d’abord au
travers des paraphrases d’Avicenne et expliqué ensuite par le commentaire
littéral d’Averroés (qui ne suscita aucune méfiance jusqu’en 1250). L’aristo-
télisme latin a toujours été néoplatonisant. Il en a d’ailleurs été de méme
chez les Arabes et chez les Juifs.

Apres avoir parlé des universités de Paris et d’Oxford, M. van Steen-
berghen présente brievement les grandes synthéses doctrinales : saint
Bonaventure, saint Albert le Grand, saint Thomas. Il note que ce dernier
a fait a ses devanciers plus d’emprunts qu’on ne le croit ordinairement.
Son systéme est « un rajeunissement et un approfondissement original
de la pensée grecque ; en métaphysique, il est un platonisme spécifié par
I'aristotélisme plus encore qu’un aristotélisme platonisant » (p. 260). « La
philosophie de saint Bonaventure et celle de saint Thomas ne s’opposaient
pas comme un systéme augustinien et un systeme aristotélicien, mais
comme deux formes inégalement évoluées de 1’aristotélisme néoplatonisant ;
plus éclectique chez le malitre franciscain, il a pris, chez saint Thomas,
la forme d’un systéeme robuste et sans fissures » (p. 296). Quant a Siger de
Brabant, il s’est modéré sous l'influence de saint Thomas. Il n’a — pas
plus d’ailleurs qu’Averroes — jamais professé la doctrine de la double
vérité ; il est demeuré croyant sincére ; en cas de conflit, il opte nettement
pour la vérité révélée. 11 n’est averroiste que dans la mesure ou il professe
le monopsychisme. Il n’y a, autrement dit, pas eu a proprement parler
d’averroisme latin au XIII® siecle, et « la grande condamnation de 1277,

151



véritable pivot de l'histoire doctrinale de cette époque » (p. 287) doit étre
située dans son contexte historique ainsi rectifié.

L’auteur discute au besoin les conclusions des historiens de la méme
période (il me permettra de lui signaler sur Raymond Lulle une étude
de M. Sugranyes parue dans un périodique suisse : la Nouvelle Revue de
science missionnaive, 1950 pp. 81 et sq., travail personnel, basé sur une
lecture de Raymond Lulle dans le texte original). Il n’est pas toujours
d’accord avec M. Gilson. C’est ainsi que ce dernier estime que l’opposition
entre le thomisme et l’augustinisme se pose au sujet de la question de la
connaissance ; d’aprées M. van Steenberghen, la divergence est plus pro-
fonde : elle est d’ordre métaphysique.

Dans la 3¢ partie, M. de Gandillac, professeur a la Sorbonne, nous
entretient des théologiens du XIVe siécle, personnages dont le nom est
souvent évoqué, mais dont la doctrine est en général assez peu connue,
de telle sorte qu'on ne se plaindra pas qu’il ait consacré 24 pages a Duns
Scot et 35 a Guillaume Ockham. D’autres, tels que Pétrarque, Dante,
Marsile de Padoue, Pierre d’Ailly, qui ont été mélés a des questions d’ordre
plutét politique, sont envisagés dans ces pages avant tout sous l'angle
de la doctrine qu’ils ont professée (comme l'avait fait déja, au Livre I,
M. Forest pour Gilbert et saint Bernard). M. de Gandillac s’occupe d’eux,
en d’autres termes, non pas en tant qu’hommes de la Renaissance, mais
dans la mesure ou ils appartiennent encore au moyen age. Il en parle avec
une précision qui lui a suggéré de créer une série de mots nouveaux afin
de mieux caractériser leur position philosophique. Il a également consacré
un chapitre aux mystiques : maitre Eckart, Tauler, Henri Seuse, Ruysbroeck.

L’étude minutieuse a laquelle nos trois auteurs se sont livrés aboutit
en général a porter sur les personnages dont ils s’occupent un jugement
moins sévere, ou du moins plus nuancé que celui que l'on rencontre habi-
tuellement. Il est faux que Jean Scot rejette I’éternité des peines, et malgré
les apparences, c’est-a-dire malgré certaines formules dangereuses ou méme
monistes, il n’est aucunement panthéiste; c’est le néoplatonisme qui,
au travers du pseudo-Denis, inspire sa doctrine, construction hardie peut-
étre, mais forte et surprenante pour l'époque. Bérenger nie la transsubs-
tantiation, mais pas, a proprement parler, la présence réelle ; sa doctrine
toutefois devient plus hésitante a partir du concile de Rome de 1059.
Thierry de Chartres a des formules équivoques, mais lui aussi n’est pas
panthéiste. Il faut en dire autant de Gilbert de la Porrée, bien que sa ter-
minologie soit embarrassée ; il s’est empressé d’ailleurs de se soumettre
aprés que ses théories eurent été indirectement condamnées aux synodes
de Paris en 1167 et de Reims en 1168. Le concile de Sens a dénaturé la
pensée d’Abélard, comme déja saint Bernard, qui décelait en lui une ten-
dance arienne et nestorienne. On en a fait, de son vivant, un subjectiviste
parce qu'il soulignait, en morale, le role primordial de l'intention. Ce qu’il
y a de vrai, c’est que sa théologie de la rédemption risque de conduire
a une sorte de moralisme pur. Il reste, dans sa lettre, fidéle a 1'augusti-
nisme. Il cherche des explications rationnelles du dogme, tendance nova-
trice qui présente un danger : celui de subordonner finalement l'autorité

152



A la raison, alors que son intention était tout simplement de rendre intelli-
gible, par exemple, le dogme de la Trinité. Il fut, lui aussi, en avance sur
son temps, un précurseur, hardi parfois, le pére, souvent maladroit, de la
scolastique. Pas trace non plus de panthéisme chez Alain de Lille, et de
méme chez Honorius d’Autun, malgré, parfois, I'emploi de la part de ce
dernier, de formules équivoques. Le systéme de Duns Scot appartient a
la plus authentique tradition chrétienne ; il ne faut pas taxer trop vite
sa psychologie de volontarisme. « Les théses » univocistes « de sa métha-
physique ont donné lieu parfois a de trés sottes interprétations panthéis-
tiques » (p. 337). Son désaccord avec saint Thomas au sujet de la loi naturelle
porte plutot sur les mots que sur les choses. Durand de Saint-Pourgain
a été suspecté a tort de pélagianisme et il n'y a pas l'ombre chez lui de
ce trithéisme dont ’accusaient les dominicains, ses confréres. M. de Gandillac
s’efforce de trouver un sens acceptable aux expressions de maitre Eckard
condamnées par le concile de Cologne qui les trouvait panthéistes ou quié-
tistes. Quant a Ockham, son nominalisme n’est pas l'essentiel de son
systéme. Il n’est ni subjectiviste ni & proprement parler sceptique et beau-
coup moins révolutionnaire qu’on ne l'a dit. Un lecteur prévenu peut étre
induit « & interpréter dans un sens « luthérien » des textes ou les censeurs
d’Avignon (et Luther lui-méme) ont flairé, avec moins de raison encore,
une saveur nettement pélagienne » (p. 446). L’auteur reconnait cependant
que certaines lacunes dans les conceptions d’Ockham ont été la source
des pires erreurs.

On pourra ne pas admettre l'interprétation proposée des opinions
de l'un des nombreux penseurs — une centaine environ — qui défilent
sous nos veux. On devra du moins reconnaitre que, sous une forme con-
densée mais extrémement précise et au surplus trés bien informée, ainsi
qu’en témoignent les renseignements bibliographiques cités en note apres
la notice biographique consacrée a chacun des personnages étudiés, ce
volume, grice aussi aux rapprochements qu’il permet d’établir, étant
donné la longue période qu’il étudie, nous fournit de l'évolution de la
pensée philosophique au moyen age l'exposé le mieux informé et le plus
nettement tracé qu’il soit possible de consulter a I'heure actuelle.

L. Waeber.

Joseph Lefévre : Documents relatifs a la juridiction des nonces et inter-
nonces des Pays-Bas pendant le régime autrichien (1706-1794) (Analecta
Vaticano-Belgica. 2¢ série : Nonciature de Flandre, IX). — Bruxelles,
27 Montagne de la Cour — Rome, Academia Belgica, 1950. In-8°, Lx-428 p.

Le nouveau tome des Analecta Vaticano-Belgica, dans la série des
nonciatures de Flandre, acheéve I'étude consacrée par les fréres Joseph et
Placide Lefevre aux nonces et internonces des Pays-Bas. Ils fournissent
en trois tomes l'analyse de quelque 1800 documents, portant sur I’'admission
des nonces et leur juridiction. L’ensemble couvre une période de deux
siecles (1596-1794). C’est dire 'intérét de 1’'ouvrage qui jette sur les rapports

153



d’un gouvernement et de la papauté, a I’age de 1’absolutisme et du josé-
phisme, un jour remarquable.

Au XVII® comme au XVIII® siécle, la mission des nonces n'a pas
varié : assurer l'action directe du Saint-Siége sur les populations, main-
tenir les priviléges de 1’Eglise de Belgique, sauvegarder le statut particu-
lier de I'Université de Louvain. Leurs difficultés sont restées les mémes
également. Les internonces, sous le régime espagnol (1596-1706), les nonces,
sous le régime autrichien (1706-1794), trouvent en face d’eux un gouverne-
ment trés jaloux de son autorité, qui prétend contrdler par le placet et le
visa tous les actes de 1'autorité pontificale, y compris ceux qui sont pure-
ment de dogme — comme la bulle Unigenitus — ou de sacristie tel un décret
sur les rétributions de messe ! Secondées par la méfiance du clergé local
A l’endroit de l’intervention des nonces, les autorités laiques parviennent
si bien a leurs fins, qu’aux derniers temps du XVIIIe siécle on prétendra,
non sans raison, que le placet du gouvernement suffit a dresser contre
l'action du Souverain Pontife une défense bien plus efficace que tout
I’'arsenal du gallicanisme. Tcutefois, les interncnces du XVII¢ si¢cle béné-
ficiaient parfois de l'opposition qui régnait entre le souverain espagnol
et la population. Les nonces du XVIII¢ siecle, au contraire, sont sans
force en face du régime autrichien plus ferme et fortement appuyé sur
une série de légistes du pays, anticléricaux décidés, dont le chef-président
Patrice de Nény est le type. Aussi les grands honneurs dont on entoure
le représentant du Saint-Siége, le grand apparat qu’on leur permet de
déployer — brillant qui rejaillit d’ailleurs sur la Cour des Pays-Bas —,
dissimulent-ils la destruction progressive et finalement totale de leur effica-
cité. Ils n'ont quasi plus de juridiction contentieuse et leur juridiction spi-
rituelle (& propos de droit de visite, de droit d’asile, de bénéfices...) est
ligotée. Ce qu’il en reste est brutalement supprimé, unilatéralement, par
une série de décrets, entre 1781 et 1787. L’affaire du nonce Zondadari,
expulsé dans les huit jours de Bruxelles parce qu’on l'accuse d’avoir diffusé
sans placet, en Belgique, un bref de Pie VI condamnant le livre d'Eybel
Quid est papa?, est caractéristique de la maniére et de la position de
Joseph II. Cette violence fut le premier éclat de la crise politique qui amena
la révolution brabangonne de 1789 et la chute du régime autrichien. La
breve restauration de 1791 améliora pour peu de temps les relations entre
deux pouvoirs affaiblis, de nouveau emportés en 1794.

M. H. Vicaire, O. P.

Bulletin de I’Institut historique belge de Rome, fasc. XXVI. —
Bruxelles, 27 Montagne de la Cour — Rome, Academia Belgica, 1950-51.
In-8°, 279 p. 27 pl. Fr. B. 160.

On trouvera, dans le Bulletin, la chronique et le rapport d’activité
de I'Institut historique belge de Rome pour les années 1947-49 et neuf
contributions historiques qui dépassent largement le cadre de la Belgique.
Ainsi I'étude de René Van Compernolle sur la fondation de Naxos et celle

154



de Georges Despy : Les interventions politiques d’'Innocent VI (1352-1362)
dans les principautés belges, d’aprés ses vegistres aux lettves secvétes. 11 s’agit,
entre autres, de la guerre de succession de Brabant, a propos de laquelle
on affirme d’habitude et sans preuve que le pape agissait a l'instigation de
la France. On notera donc particulierement la conclusion : « Innocent VI
a pratiqué dans nos régions une politique de médiation reposant sur son
seul prestige moral, une action pacificatrice qui n’était liée ni aux intéréts
particuliers des princes belges, ni aux intéréts plus complexes des souve-
rains occidentaux. Il semble bien que ce soit la la cause des échecs qu'il
a subis (p. 86). » L'auteur édite 39 lettres d’'Innocent VI. Fernand Ver-
cauteren donne I'édition critique d’un document qui intéresse 1'histoire
économique en méme temps qu’il éclaire d’un jour curieux la préparation
d’un voyage impérial a Rome : la convocation a Cologne, en 1309, par
I’Empereur Henri VI1I, d’environ 80 financiers lombards installés en Bel-
gique. Jacques Stiennon étudie le scriptorium et le domaine de 1'abbaye
de Malmédy du X siecle au début du XIII¢, d’aprés les manuscrits de la
Bibliothéque vaticane.
M. H. Vicawre O. P.

Adolf Reinle : Die heilige Verena von Zurzach. Legende — Kult —
Denkmaler (Ars docta Band VI). — 246 S. mit 28 Abb. im Text und 82 Abb.
auf Tafeln. Holbei-Verlag Basel. 1948.

Die Monographie Reinles beschiftigt sich mit einem echten historischen
Problem, dessen erfolgreiche Bewaltigung freilich eine auf fast alle Bezirke
der Geschichtswissenschaft sich erstreckende Bildung voraussetzte, wie sie
leider nur sehr selten anzutreffen ist. Die Aufgabe: ein autochthoner
Heiligenkult, der in der schweizerischen Vergangenheit eine nicht unbedeu-
tende Rolle gespielt hat, war auf seine Echtheit (d. h. seinen historischen
Kern, seine Entwicklung im Lauf der Jahrhunderte und seine Auswirkungen
in Kirchen- und Kunstgeschichte und religioser Volkskunde im weitesten
Sinn zu priifen. Die Ausgangslage bot sich ungewdhnlich giinstig : eine vom
landliufigen Klischee in mancher Hinsicht abweichende, in den meisten
Einzelziigen erfreulich «individuelle » Kultgeschichte, belegt durch eine
wihrend cines vollen Jahrtausends sozusagen liickenlose Uberlieferung :
schriftliche Zeugnisse verschiedenster Art, Bauten, bildliche Denkmadler, ein
leidlich erhaltener Kirchenschatz, eine bis in die Neuzeit ununterbrochene
Wallfahrt mit simtlichen nur wiinschenswerten Bliiten des damit ver-
bundenen Brauchtums. Aber das alles wollte sorgfiltig gesichtet und auf
seine geschichtliche Tragfiahigkeit geprift werden. Was an den mannig-
faltigen Aspekten der Verenaverehrung ist echt und zugehérig, was ist der
Heiligen fremd und von aullen zugewachsen ? Welche Schliisse lassen sich
von der verwirrenden Buntheit der Zeugnisse im weiten historischen und
psychologischen Rahmen auf einen gesicherten, wahrscheinlichen oder auch
nur moglichen Kern ziechen ? Endlich : welche Erkenntnisse ergeben sich
aus diesen Dokumenten eines Heiligenkults von immerhin beschriankter
Reichweite fiir die Allgemeingeschichte in ihren verschiedenen Sektoren

155



(der politischen, Sozial-, Wirtschafts-, Kunst-, Kirchen-, Rechtsgeschichte
usw.) ? Es muBte also zunachst die ganze Erscheinung des Verenakultes
in ihrer Struktur wie in den Einzelheiten analysiert, der Bau auf seine
Festigkeit bis in die Fundamente untersucht und selbst das Terrain gesichert
werden. Reinle hat die ersten beiden Fragestellungen unter Einsatz samt-
licher moglichen Methoden hilfswissenschaftlicher Kritik zu beantworten
versucht und fiir die dritte, die den Kreis seines begrenzten Themas sprengte,
als Nebenergebnis wertvolle Materialien bereitgestellt, an welchen die
Forschung nicht achtlos vorbeigehen wird. Seine Arbeit wird von einer
mit dem grundlegenden ersten Teil leider nicht sehr straff verkniipften
Monographie iiber die kirchlichen Kunstdenkmiler Zurzachs erginzt. Die
beiden Abschnitte ergeben zusammen eine umfassende Kultgeschichte, wie
sie unser Land in dieser strengen Wissenschaftlichkeit, Vielseitigkeit und
Vollstindigkeit bisher noch nicht aufzuweisen hatte.

Die Ergebnisse : 1. Die Zusammenstellung der literarischen Zeugnisse
(Martyrologien, Kalendarien, Litaneien, Mirakelbiicher, die beiden Viten
usw.) beweist das Bestehen eines reich ausgebildeten Kultes seit spidtestens
dem friithen 9. Jahrhundert. Bereits in karolingischer Zeit lassen sich direkte
Beziehungen zum Kaiserhaus (Karl III. und Richardis, fiir welche wahr-
scheinlich die sog. Vita prior der hl. Verena verfaf3t wurde), im 10. Jahr-
hundert zum burgundischen Koénigshaus und zu den Herzégen von Schwaben
nachweisen, ein Zeichen fiir das groBe Ansehen, dessen sich die Heilige
und ihr Wallfahrtsort schon damals erfreut haben miissen. 2. Manche
Anzeichen (Reinle ist ihnen vielleicht gelegentlich mit {ibergroBer Vorsicht
begegnet und hat z. B. im Fall des 1945 erschlossenen friihmittelalterlichen
Zentralbaus eine Auswertung unterlassen) deuten positiv auf einen weiter,
in vorkarolingische Zeit zuriickreichenden Kult. 3. Kein wesentlicher Zug
an der Verena-Vita erscheint als historisch unméglich, d. h. mit uns bekann-
ten geschichtlichen Tatsachen im Widerspruch stehend. 4. Aus den bild-
lichen Darstellungen, insbesondere aus dem Grab von 1613, das damals in
archaisierender Anlehnung an ein von Reinle mit Recht ins 14. Jahrhundert
gesetztes Vorbild neu geschaffen wurde, 1dBt sich als wahrscheinliche ikono-
graphische Quelle ein gallordmischer Frauengrabstein erschlieBen. 5. Aus
den erhaltenen Zeugnissen sind mythologische Elemente paganen Ursprungs
(z. B. ein Quellen- und Fruchtbarkeitskult) herauszulésen, die wohl friih-
zeitig der geschichtlichen Verenagestalt und namentlich dem an sie an-
kniipfenden Kult eingeschmolzen wurden. AuBerdem geben sich — wenn
auch kaum das Wesentliche berithrend — normierende Ziige zu erkennen,
die von der Angleichung an verwandte Kulte herriihren ; wechselseitige
Beeinflussung mittelalterlicher Heiligenkulte ist vor allem in der literarischen
Ausbildung der Legenden vielfach zu konstaticren. 6. Die von Reinle
gesammelten volkskundlichen und frémmigkeitsgeschichtlichen Belege zeigen
eine erstaunliche Konstanz der Wallfahrt. Im Kern ist der Verenakult
wihrend tausend Jahren nahezu unveridndert geblieben.

Reinle folgert, wie bereits erwahnt, aus von ihm beigebrachten und oft
iiberraschend aufgehellten Tatsachen nur mit der gréBten Zuriickhaltung.
So wird man in seinem Buch vergeblich nach abschlieBenden Synthesen

156



suchen. Er begniigt sich zur Hauptsache mit Wahrscheinlichkeiten und
iiberlit es dem Leser, das Gewicht seiner Argumente zu wigen. Ein Blick
auf das hagiographische Schrifttum unseres Landes belehrt iiber die Klugheit
und Richtigkeit dieses Vorgehens : die Schweiz, die eine groBe Zahl relativ
gut erfaflbarer in frithmittelalterliche Zeit zuriickweichender Heiligenkulte
aufweist, liegt diesbeziiglich noch fast vollig brach, und erst eine durch-
gehende Aufarbeitung des vorhandenen Materials (d. h. simtlicher in Frage
kommender Geschichtsquellen, und zwar in Hinordnung auf fest um-
rissene Problemkreise und in synthetischer Auswertung, die an Stelle einer
spezialisierten Forschung auf einzelnen Fachgebieten zu treten hitte)
konnte eines Tages die Grundlage zu weitern, auf komparatistischem Wege
gewonnenen Resultaten legen. In der Kirrnerarbeit, die hier noch zu
leisten ist, hat Reinle mit seiner Konzentration auf ein einziges Kultur-
zentrum einen Weg gewiesen, der fiir kiinftige Untersuchungen dahnlicher
Art vorbildlich werden miifte.
Alfred A. Schnid.

Urkundenbuch der stidlichen Teile des Kantons St. Gallen (Gaster, Sar-
gans, Werdenberg). Herausgegeben vom Staats- und Stiftsarchiv St. Gallen.
Bearbeitet von Lic. jur. F. Perret. 1. Band. 1. Lieferung. 2./3. Jh. - 905. —
Buchdruckerei Dr. H. Cavelti, Rorschach 1951. 64 S.

Nachdem die Gebiete der ehemaligen Fiirstabtei St. Gallen schon lingst
ihr Urkundenwerk besitzen, lag es nahe auch den siidlichen Teil des
Kantons einmal zu erfassen. Fiir das Sarganserland hatte IF. Perret schon
friither den Versuch unternommen, ein Urkundenwerk herauszugeben, was
aber die Kraft eines Einzelnen iiberstieg. Nachdem sich nun die staatlichen
Institute, wie das Staats- und Stiftsarchiv St. Gallen, hinter diese Aufgabe
gestellt haben, ist zu hoffen, da dem Unternehmen ein voller Erfolg
beschieden sein wird. Dies ist umso eher zu erwarten, als dadurch die
Geschichte einer Landschaft erschlossen wird, die bis dahin eigentlich noch
wenig durchforscht wurde. Sprachgeschichtlich wie verkehrspolitisch und
strategisch kommt dieser Welt, wo sich Rdtoromanen und Germanen
kreuzten, eine ganz besondere Bedeutung zu.

Die Bearbeitung des weitschichtigen Materials liegt in guten Hénden.
Schon die frithern Arbeiten von F. Perret, neuestens aber auch seine
grundlegende Mitarbeit am Biindner Urkundenbuch berechtigen zu den
schonsten Hoffnungen. Der Faszikel der heute vorliegt prdsentiert sich
auch drucktechnisch sehr gut. Vor allem aber zeigt der zu den einzelnen
Urkunden beigegebene wissenschaftliche Apparat, daB hier ein Werk im
Werden begriffen ist, das allen neuzeitlichen Forderungen entspricht und
darum auch die Unterstiitzung weitester Kreise verdient.

P. Rudolf Henggeler.

157



	Rezensionen = Comptes rendus

