Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 46 (1952)

Artikel: Deux expériences pluralistes dans I'Europe du Xlle siécle
Autor: Rousset, Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-127823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-127823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- Deux expériences pluralistes dans
I’Europe du XII° siecle

par PAUL ROUSSET

Aux XIe et XII¢ siecles le principe d'unité triomphe partout en
Europe. De la Scandinavie a la Méditerranée et des rives de I’Atlantique
aux marches de 1'est, les nations et les peuples ont le sentiment d’appar-
tenir & un méme corps et de former une seule patrie, la Chrétienté.
Celle-ci s’affirme a l'intérieur contre les ¢léments corrosifs et a l'extérieur
contre I'Islam, adversaire toujours menacant. Le sens du mot christianitas,
tel qu'on peut le définir dans les chroniques de cette époque, est celui
d’'une communauté, de I’ensemble des nations chrétiennes (sans exclure
les Grecs d’Orient), ou de la foi elle-méme. Cette Chrétienté est repré-
sentée comme une société fermée, une cité enfermée dans ses murailles ;
seuls font partie de la cité les baptisés; les non-chrétiens ou les
chrétiens déchus sont laissés dehors ou tolérés provisoirement. La
Chrétienté a tendance a se confondre avec I'Eglise, le droit naturel
a ¢tre absorbé dans la justice surnaturelle.! La société civile exige
I'unité spirituelle comme condition de son existence.

Dans sa structure sociale et politique, la Chrétienté affirme aussi
le besoin d’unité, d’une unité considérée comme un ensemble harmonieux
et irréductible. La société féodale se présente comme une figure pyra-
midale au sommet de laquelle les hommes du XII¢ siécle placent Dieu
lui-méme, suzerain supréme, /i biau sire Dex. Cette Chrétienté est
fermée sur elle-méme, et les rapports qu’elle entretient avec le monde
extérieur sont le plus souvent des rapports d’hostilité, appellent la
guerre. Le monde des chrétiens et le monde des paiens s’ignorent ou

1 Sur cette tendance a la confusion des deux ordres temporel et spirituel
on consultera les ouvrages de H. X. ARQUILLIERE, en particulier L’'augustinisme
politique, essai sur la formation des théories politiques du moyen dge, Paris 1934.

8 113



se combattent, et il semble qu’il n'y a pas d’accord possible entre
chrétiens et paiens : la jent paienne que li cors Deu cravant?.

Les poétes chantent les batailles et les conquétes, célébrent l'effort
incessant et jamais achevé des barons qui veulent essaucier sainte
crestienté. La poésie épique réclame un monde uni appartenant tout
entier au Christ et elle désigne ses héros parmi les chevaliers qui
moururent dans cette tiche. La premiére croisade ne fut pas seulement
une offensive menée par les chevaliers d’Occident contre 1'Islam, elle
fut aussi cet effort pour rassembler les terres chrétiennes et consommer
I'unité du monde. Un monde divisé et que n’éclaire pas une seule foi
apparait aux yeux du chevalier et du poéte comme un scandale.

L’unité ne triomphe pas seulement dans la vie sociale et politique,
elle régne encore dans les esprits et les imaginations. Une méme culture,
que I'Eglise inspire et nourrit, imprégne les peuples d'Occident et
rassemble des nations et des races diverses. Cluny n’est pas d’abord
un monastére bourguignon ou frangais, c’est une communauté au
service de la Chrétienté et qui travaille dans le sens de 'unité. Cette
culture vient tout entiére de l’Antiquité gréco-latine et des Péres ;
les connaissances profanes sont baptisées ou absorbées par une culture
qui a un caractére sacré (ceci est particuliérement visible dans 1'histo-
riographie). Il n'y a pas juxtaposition de deux cultures mais fusion
et harmonie. Ainsi aux XIe et XII¢ siécles l'idée d’unité commande
les sentiments et les cceurs, elle est le principe vivant qui soutient et
anime la Chrétienté 2.

* % *

Cependant dans cette Chrétienté unie et triomphante deux pays
tentent une expérience pluraliste : la Sicile de Roger II et la Syrie de
Baudoin I. Ces deux pays constituent I'un et I'autre des marches de
la Chrétienté, au sud et a l'est, et, nous le verrons, le pluralisme de
leurs institutions n’est pas toujours un pluralisme authentique, c’est-
a-dire également respectueux des diverses formes de pensée et de vie 3.

1 La mort d' Aymeri de Narvbonne, éd. J. Couraye du Parc, Paris 1864, p. 74.

2 Notons encore ici le sentiment nostalgique d’unité, sentiment particulie-
rement vif au XIIe siécle ; on regrette I'unité perdue, 'ancien empire romain par-
tout triomphant, Charlemagne universellement reconnu.

3 Nous appelons pluralisme un régime politique (ou une attitude ou une
mentalité) respectueux des diverses communautés ethniques ou religieuses. La
cité pluraliste est celle qui « assemble dans son unité organique une diversité de
groupements et de structures sociales incarnant des libertés positives... ; elle

114



Quoi qu’il en soit, la Sicile et la Syrie apparaissent dans la premiére
moitié du XII¢ siecle comme des régions d’exception : dans les jeunes
royaumes de Roger et de Baudoin une attitude nouvelle en face du
monde musulman se précise de la part des chrétiens. De plus, en Sicile
un régime politique est établi qui, en rupture et en opposition avec les
autres régimes politiques de 1'Occident, reconnait comme telles des com-
munautés non chrétiennes et leur assure un développement pacifique.

Les institutions politiques, l'administration et la civilisation de
la Sicile normande ont été l'objet d’études nombreuses de la part des
historiens italiens, allemands, francais et anglais. La Syrie franque
et, en particulier, les rapports entre les colons chrétiens et les musul-
mans sont bien connus depuis les études de Prutz, de Grousset et de
Cahen, notamment 2. Nous n’avons pas la prétention de refaire ces
travaux ni d’apporter sur ces institutions et ces rapports des faits
nouveaux. Nous pensons toutefois qu’on n'a pas assez mis en lumicre
le caractére a la fois exceptionnel et novateur de ces deux expériences
pluralistes et qu'il convient de les étudier encore, en elles-mémes et
par rapport a l'esprit de la Chrétienté.

Le fondateur du royaume de Sicile a bénéfici¢ d'une chance histo-
rique rare : un pays d’ancienne culture auquel des conquérants, libres
d’obédiences politiques, apportent une énergie et une imagination
neuves. Robert Guiscard, Roger I ensuite avaient probablement deviné
dans la Sicile byzantine et musulmane une terre choisie pour I'établisse-

reconnait & ces sociétés particulieres une autonomie aussi haute que possible et
diversifie sa propre structure interne selon les convenances typiques de leur nature ».
J. MARITAIN, Humanisme intégral, Paris 1936, p. 177.

1 Cf. en particulier : voN ScHACK, Geschichte dev Novinannen in Sicilien,
2 vol., Stuttgart 1889, E. A. FREEMAN, Historical Essays, 3¢ série, Londres 1892
(c. XI), E. CasPar, Roger 11 (1101-1164) und die Griindung des Normannisch-
stizilischen Monarchie, Innsbruck 1904. F. CHALANDON, Histoive de la domination
normande en Italie et en Sicile, Paris 1907, Cu. H. HASKINS, English Historical
Review, t. XXVI, p. 433-447 et 641-665, et M. Amari1, Storia dei Musulmant di
Sicilia, 3 vol,, Catane 1937-1939.

2 Cf. H. Prutz, Kulturgeschichte der Kreuzziige, Berlin 1883, R. GROUSSET,
Histotve des croisades et du voyaume franc de [érvusalem, Paris 1934-1936, CAHEN,
La Syrie du nord a I'époque des croisades et la principauté frangue a’Antioche,
Paris 1940 ; voir aussi N. Iorca dans Mélanges d histoive du moyen dge offerts
a F. Lot, Paris 1925, p. 259-274, et ARCHER a. KINGSFORD, The Cruoades - The -
story of the Latin Kingdom of Jerusalem, Londres 1834, p. 290 et sq.

115



ment d'un « royaume du milieu », a la fois opposé au nord germanique,
au sud musulman et A 1'Orient byzantin. Le mérite de Roger II fut
d’établir solidement ce royaume et, surtout, de construire un régime
politique adapté a des conditions exceptionnelles et de fournir les bases
d’'une civilisation originale et forte.

Roger II, fils de Roger I et neveu de Robert Guiscard, est par
ses origines un Normand authentique! et, en méme temps, vis-a-vis
de sa nation, un homme nouveau qui ne retient de son héritage familial
et ethnique que ce qui peut servir a ses desseins. La nature l'avait
richement doué : un corps vigoureux, une énergie lucide, une intelli-
gence agile. Romuald de Salerne ajoute a ces qualités celle-ci, qui peut
paraitre rare : magis utens racione quam viribus ® Roger aimait et savait
se battre et, en méme temps, il était curieux des choses de l'esprit 3 ;
il avait le gotit et le sens de la politique vers laquelle la soif du pouvoir
le poussait : quia cor magnificum ot dominandi animum semper habuit *.
Il avait besoin d’agir, en temps de paix comme en temps de guerre,
et il combinait dans son esprit des plans de campagne en Afrique et
des plans d’aménagement de sa capitale. Il se montrait le défenseur
de la justice et le vengeur impitoyable des crimes ®; sa sévérité allait
parfois jusqu’'a la cruauté et, Romuald I'avoue, il était plus craint
qu'aimé : erat subditiis plus terribilis quam dilectus ®. Cependant il
était capable aussi de douceur — dans le privé, nous dit Romuald 7 —
et d’affection ; il fut lié d’amitié avec Suger 8. Ajoutons encore, pour
préciser ce portrait, l'esprit d’'indépendance du roi de Sicile, indépen-

1 J] est d'une lignée normande & laquelle s’ajoute l'ascendance italienne
d’Adélaide de Montferrat.

2 ROMUALD DE SALERNE, Annales dans M. G. H. Scriptores, t. XIX, p. 427.

3 Cf. CHALANDON, op. cit., t. II, p. 99-100. Faut-il dire avec Caspar, op. cit.,
p. 437, que Roger, parce qu'’il utilisait l'intrigue et la récompense comme armes
de guerre, n’était pas un chevalier (« kein Ritter war») ? Nous ne le pensons pas.
Romuald de Salerne, qui fait état de ces méthodes de Roger (Anmnales, p. 421),
décrit ailleurs (p. 413) son héros comme un véritable chevalier.

4 RoMUALD, Awnnales, p. 423.

5 ALEXANDRE DE TELESE, De vebus gestis Rogerii Siciliae vegis, dans Mura-
tori, Rerum italicorum scriptores, t. V, p. 642.

6 RoMUALD, Annales, p. 427 ; cf. encore FALcoN DE BENEVENT, Chronicon
de vebus aelate suae gentis, dans CarRUso, Bibliotheca histovica vegni Siciliae. t. I,
Palerme, 1723 p. 351, 352 et 378 (Falcon, qui n’aime pas Roger, le représente
comme un tyran).

7 RoMUALD, Annales, p. 427.

8 Cf. GEuvres complétes de Siger, éd. Lecoy de la Marche, Daris 1807, p. 245
et 292.

116



dance vis-a-vis de sa nation, de ses pairs et de I'Eglise ; ce monarque
¢tait jaloux d'un pouvoir qu’il voulait libre et sans partage.
L’organisation de I'Etat sicilien est essentiellement l'ceuvre de
Roger II, mais elle avait ¢té amorcée avant lul par son pere. Le roi
normand, obligé de gouverner un pays complexe dans sa géographie
et ses populations, établit un gouvernement fort en faveur duquel
il sut utiliser tous les prestiges juridiques et historiques : latins, byzantins,
musulmans et féodaux. Une administration centrale — la curia magna —
et des administrations locales assuraient 1'ordre et la fidélité et pro-
mouvaient une unification que les villes campaniennes, en particulier,
subirent avec répugnance !. A l'extérieur Roger mena une politique
d’expansion dirigée a la fois contre Byzance et contre I'Islam. On sait
comment le prince normand fut mélé aux préparatifs diplomatiques
et militaires de la deuxiéme croisade ; I'imagination et le génie politique
de Roger II pouvaient trouver dans cette expédition un objet a leur
mesure, mais les circonstances et les hommes troublérent les grands
desseins du roi de Sicile. Roger dirigea alors ses armes du coté de
I'Afrique. Les débarquements des Normands a Tripoli, & Sousse et
a Sfax leur assurcrent des places commerciales bien situées au point
d’arrivée des caravanes et, en méme temps, autorisaient une politique
coloniale audacieuse 2. Roger sut profiter des querelles intestines entre
chefs musulmans, protégeant celui-ci contre celui-la, et de cette manicre,
apparaitre comme un souverain sage et redoutable. Vers 1148, la domi-
nation normande s’étendait de Tripoli a Tunis, et la mer était sous
le controle de la flotte de Georges d’Antioche ; I'empire romain semblait
reprendre vie 4 partir de la Sicile. Roger se montrait a la fois 1'héritier
de Pompée et de César, et le précurseur des grands coloniaux frangais.
Les conditions politiques et historiques invitaient Roger a conduire
une politique hardie et a organiser son royaume selon des normes
nouvelles. Les conquérants normands étaient peu nombreux au milieu
d’une population composite. Le bon sens exigeait du jeune souverain
qu’il tint largement compte de cette complexité ; le génie de Roger
fut d’aller au dela de cette exigence et d’utiliser les compétences variées
de ses sujets, compétences en rapport direct avec leurs origines et leur
développement historique, dans I'intérét du royaume et de la monarchie.

1 FarcoN DE BENEVENT, Chronicon, p. 352.
2 Sur la politique africaine de Roger, cf. CHALANDON, op. cit. t. I, p. 367
et 377, et t. 1I, p. 157-166.

117



L’administration des rois de Sicile a étonné les contemporains
par son ordre et sa rigueur. Une centralisation relativement poussée
pour I'époque met entre les mains du souverain l’administration des
provinces ; l'autorité royale s’exerce directement ou par l'intermédiaire
des vassaux et des fonctionnaires. Un conseil, composé des membres
de la famille royale, d’émirs, de justiciers et de familiers assiste le roi,
en particulier dans les questions judiciaires et financiéres. L’adminis-
tration des finances fut réglée avec précision ; en fait il semble que
Roger conserva partiellement le systéme d’administration musulmane ™.
Ce systéme assura des finances prospeéres et permit la constitution
d'un trésor et la subvention de nombreuses expéditions outre-mer.
La monarchie normande sut utiliser les compétences des musulmans ;
a ceux-ci furent généralement confiées les finances. Cette volonté
d’employer chacun selon ses aptitudes propres se retrouve ailleurs :
les Grecs jouent un rdle important dans l’administration ; d’anciens
corsaires arabes ou syriens commandent les navires normands 2.

Le pluralisme pratiqué par Roger II apparait bien dans les Assises
du royaume de Sicile, qui sont, pour Caspar, le plus beau titre de gloire
du roi normand 3. Ce recueil de droit public, privé et ecclésiastique,
de droit civil et criminel s’inspire a la fois des législations romaine,
byzantine (le Code Justinien) et germanique (par l'intermédiaire des
Lombards). Ce syncrétisme dans I'inspiration vient d'un sens politique
sir et d’'un libéralisme intellectuel réel. Le préambule des Assises
I'affirme nettement : la 1égislation nouvelle doit étre observée par tous,
mais les meeurs, les coutumes, les lois des peuples soumis ne doivent
pas étre supprimées, en raison méme de la variété de ces peuples :
moribus, consuetudinibus, legibus non cassatis pro varietate populorum
nostro regno subiectorum 4. Ce pluralisme n’est pas seulement proclamé,
il est pratiqué dans la politique et 1'administration du royaume et il

1 Cf. CHALANDON, op. cit. t. II, p. 647-653 et 690-706, et CASPAR, op. cif.,
p. 314.

2 Cf. a ce sujet le témoignage d’IBN EL-ATHIR, Histoive des Atabecs de Mossoul,
dans le Recueil des Historiens des croisades, Historiens orientaux, t. 11, 2¢ partie,
p- 124-125, qui dit que Roger II, a I'époque de la prise d’Edesse (1144-1145) avait
auprés de lui un musulman savant et vertueux qu’il comblait d’honneurs, dont
il suivait les conseils et & qui il donnait la préséance sur tous les prétres et moines
de sa cour.

3 CASPAR, op. cit., p. 237.

4 Assises, éd. Brandileone, Il diriito vonano nelle leggi novimanne e sueve del
regno di Sicilia, Turin 1884, p. 96 (cité par CHALANDON, op. cit. t. II, p. 713).

118



s’exprime jusque dans les actes émis par la chancellerie normande.
Celle-ci, en effet, usait du grec, du latin ou de I'arabe selon les nécessités ;
on connait méme certains actes bilingues . Ajoutons qu’a la cour on
parlait francais et qu’il y eut dans l'ile une poésie épique et lyrique
francaise 2.

Sur le plan religieux aussi le royaume de Sicile constitue un pays
d’exception au sens précis de ce terme. Les musulmans bénéficient
de la liberté religieuse ; Roger les protege, les favorise méme au début
de son régne ; en Afrique, il laisse aux populations conquises les libertés
religieuses et civiles 3. Vis-a-vis des Juifs et des Grecs, il observe la
méme attitude *; il combla également de ses faveurs les moines de
(Citeaux. On peut dire, avec Freeman, que la Sicile est, au XII® siecle,
le seul pays du monde ou l'on rencontrait I'égalité religieuse, au sens
strict du mot 8 Les Normands montrérent ici encore leur étonnante
capacité d’adaptation et leur imagination politique. Ce libéralisme
religieux va parfois, sinon jusqu’'a I'indifférence, du moins jusqu’au
syncrétisme. « Le mélange unique d’é¢léments empruntés a trois religions
différentes, également protégées par I'Etat, dut sans doute réagir sur
les idées et les opinions des princes qui, oubliant peu a peu leurs origines
normandes, furent élevés dans ce milieu composite 8. » Il semble que
sur ce point Roger IT annonce Frédéric II.

La Sicile normande vit s’épanouir « la civilisation la plus originale,
la plus raffinée, la plus charmante qu’ait peut-étre produit le moyen
age tout entier 7 ». Les monuments aujourd’hui encore debout en sont
le témoignage fidé¢le et cependant partiel. Roger a joué avec bonheur
le role de protecteur des lettres et d’animateur des arts. La cour de

1 Cf. F. CuaLanpoN, dans Mélanges d'archéologie et d'histoive de I'Ecole
frangaise de Itome, XXe¢ année, fasc. III-1V, avril-juillet 1900, p. 155.

2 Ci. G. Paris, La Sicile dans la littérature frangaise, dans Romania, t. V,
1876, p. 108-113. Voir le témoignage de HuGUEs FALcAND, Liber de regno Siciliae,
dans Muratori, Rer. italic. scvipt. t. VII, col. 222.

3 Cf. Amari, Storia dei Musulmant, vol. 3, p. 2, p. 423-424.

4 Toutefois, si on en croit Romuald de Salerne, Annales, p. 427, Roger,
a la fin de sa vie, s’efforga d’amener Juifs et Sarrasins a la foi chréticnne et leur
fit des dons. Cf. encore li-dessus l'article Sicile dans 1'Encyclopédie de I'Islam,
t. IV, p. 414-416.

5 FREEMAN, Historical Essays, p. 473. Sur la tolérance religieuse pratiquée
dans I'Etat sicilien, voir I'importante note de JORDAN (Histoire générale de Glotz
— Histoire du moyen dge, t. V, 17¢ partie, p. 29) qui déclare que celle-ci a ét¢ « moins
compléte, moins systématique et moins durable qu’on ne le dit souvent »,

8 CHALANDON, Histoire de la domination normande, t. 1I, p. 721.

? CH. DI1eHL, Palerme et Syracuse, Paris 1907, p. 61.

119



Palerme étalait une éblouissante diversité dans son décor et ses person-
nages ; 'Orient, sur cette ile privilégiée, trouvait un nouveau refuge.
Le roi apparaissait dans un costume dérivé a la fois du cérémonial
byzantin, de la chevalerie occidentale et de la magnificence de I'Orient
sarrasin ; des négres et des musulmans étaient préposés a sa garde 1,
La poésie et la science arabes, I'épopée francgaise et I'érudition latine
composent alors une culture florissante et originale, originale non par
les caractéres propres de ses composantes, mais par leur juxtaposition
et leur harmonie éphémeére ; ces cultures s'influencent réciproquement
ou se mélent. L’admiration qui liait Roger et Edrisi doit étre soulignée ;
le traité de géographie que celui-c1 composa a la demande du roi est
« le plus considérable ouvrage géographique du moyen &ge? » Les
villes de 1'Italie méridionale et de la Sicile connurent alors un temps
de grande prospérité matérielle et artistique. La science arabe contri-
buait & promouvoir les études scientifiques; a Salerne, une Ecole de
médecine attirait les étudiants. Palerme jouait avec éclat le role de
capitale et réfléchissait exactement le visage multiple du royaume
les palais et les églises, les hommes et les choses participaient du monde
oriental et du monde occidental. La cité des émirs sarrasins était devenue
la cité des rois normands 3.

L’art siculo-normand exprime admirablement cette civilisation.
Nous pouvons encore voir de nos yeux et toucher de nos mains la
fragile et émouvante réussite des rois normands. S’il est exagéré de
dire avec Chalandon que ceux-ci se proposaient de laisser derriére eux
des témoignages de leur ceuvre capables de montrer l'originalité de
leur conception politique 4, on peut affirmer que cet art représente
fidélement une civilisation et un ordre politique fondés sur la diversité
des peuples et des coutumes. Et I'on peut penser que I'action personnelle
des souverains s’exer¢a avec efficacité dans le domaine de l'architecture
civile et religieuse. Palerme, aujourd’hui encore, célébre la gloire de
Roger et de ses successeurs.

L’art siculo-normand est composite et cependant harmonieux.
Beaucoup de monuments se présentent comme une combinaison de

1 Cf. CHALANDON, chap. IVb de la Cambridge Medieval History, t. V, p. 207,
et AMaRI, Storia dei Musulmani, vol. 3, p. 21, p. 452-456.

2 Cf. l'article Al-Idrisi dans I'Encyclopédie de I'Islam, t. I1, p. 479, et CASPAR,
op. cit., p. 443-444.

3 Cf. sur cette question A. F. voN ScHACK, Geschichte deyv Normannen in Sizi-
lien, Stuttgart 1889, t. II, 1. 4, c. 4 et 5.

4 CHALANDON, Cambridge Medieval History, t. V, p. 206.

120



I'art normand, de l'art byzantin et de l'art sarrasin; les traditions
grecque et latine ont fourni en plus des thémes et des recettes. Les
architectes et les décorateurs au service des rois normands puisaient
dans un trésor universel et ils surent en tirer un art nouveau et original.
Les églises de 1'Italie méridionale offrent souvent un mélange extra-
ordinaire d’influences et de techniques. L’église de San Nicolas de
Cataldo de Lecce, achevée en 1180, est franco-bourguignonne dans
son architecture intérieure et gréco-apulienne pour l'extérieur. La
chapelle funéraire de Bohémond, prince d’Antioche, a Canossa en
Apulie, est comparable & un furbeh funéraire élevé devant une mosquée ;
le chevalier-croisé¢ dort son dernier sommeil dans un mausolée de style
oriental et musulman 1. A Palerme, la chapelle du palais construit par
Roger II est composée d'un batiment a trois nefs et a trois absides
que domine une coupole orientale ; I'intérieur est décoré¢ de mosaiques
byzantines et d'un plafond de bois arabo-persan ; elle est bien « un
des monuments les plus représentatifs du monde ? ». La décoration
des églises de Sicile et de 1'Italie méridionale tire son origine elle aussi
des différentes traditions artistiques : chapiteaux antiques, scultpures
marquées par l'influence lombarde ou bourguignonne, bronzes et
mosaiques ou se retrouvent la technique et l'inspiration de Byzance,
ornementation arabe. Ces influences et ces techniques se juxtaposent
ou se combinent, et la réussite de l'art siculo-normand vient de cette
harmonieuse collaboration, de ce pluralisme spirituel.

Ainsi, sur tous les plans de l'activité politique et spirituelle, le
royaume de Sicile apparait dans la premiére moitié¢ du XIIe si¢cle comme
un lieu de rencontres et d’échanges. Dans 'administration du royaume
et dans I'épanouissement de la civilisation, Roger II a su utiliser toutes
les compétences et toutes les initiatives. Nous verrons plus loin le sens
et la valeur de cette expérience pluraliste.

La Syrie franque du XII¢ siécle n’a pas connu un régime com-
parable a4 celui de la Sicile normande ; les conditions politiques et
sociales étaient différentes, et aussi 1'origine du pouvoir ou, plus exacte-
ment, des nombreux pouvoirs qui régentaient les Etats latins. La

1 Cf. E. BErTAUX, L’art dans I'Italie méridionale, Paris 1903, p. 314-315, et
F. LENorMANT, La Grande Gréce, Paris 1881, t. I, p. 76-77.
2 CH. DIEHL, op. cit.,, p. 90.

121



Syrie constituait non pas un royaume uni sous la direction d'un seul
souverain, mais un ensemble d’Etats, une « diaspora » de colonies
européennes a prédominance frangaise.

Les croisés trouverent un pays déja composite dans sa population
et dans ses confessions : des Grecs, des Arméniens et des Nestoriens
vivaient a coté des Juifs, des Arabes et des Turcs (les musulmans étaient
eux-mémes divisés en plusieurs rites). Les croisés étaient peu nombreux ;
le pays conquis, ils ne pouvaient garder intact l'esprit de guerre sainte ;
de plus, des nécessités économiques évidentes (agriculture, commerce)
leur commandaient d’établir un modus vivendi avec les Arabes. Une
politique coloniale, avec l'attitude d’esprit qu’elle suppose, commenca
alors, marquée en particulier par des alliances temporaires avec les
chefs musulmans. Ces alliances, intelligemment choisies, permirent
aux Etats latins, isolés au milieu de terres hostiles, de prolonger leur
existence pendant deux siécles. Dans cette politique originale et hardie,
les rois de Jérusalem, Baudoin I et Baudoin III notamment, jouérent
les premiers rdles; ils comprirent qu'une situation nouvelle exigeait
des moyens nouveaux et qu’il était possible, sans renier sa foi, de se
tourner vers les musulmans, et méme, en des circonstances précises,
de combattre a leurs cotés. M. René Grousset a raconté les étapes de
cette compréhension réciproque et il en a montré les heureuses con-
séquences pour la sécurité des Etats francs et pour la paix en Syrie 1.

L’effort de compréhension envers les musulmans de Syrie ne con-
cerne pas seulement le domaine politique et militaire, mais aussi 1'admi-
nistration interne des Etats latins et, d'une maniére générale, les
rapports que la vie quotidienne créait nécessairement entre les habitants
de ces Etats. Les institutions ne pouvaient avoir le caractére unitaire
qu’'on leur avait donné en Europe ; il fallait tenir compte de 'élément
indigéne et s’appuyer sur lui. Parmi les cours judiciaires du royaume
de Jérusalem, la « cour du Rais », « présidée par un fonctionnaire indi-
géne et composée de jurés indigénes connaissait des litiges survenus
entre Syriens 2 ». L’armée elle-méme comprenait, a c6té des chevaliers
frangais, des Syriens et des Arméniens chrétiens, et des turcoples,
recrutés parmi les indigénes d’origine musulmane ou métissés ; les

1 R. GrRoUsseT, Histoire des croisades, t. I, chap. 3 et 5, t. II, chap. 8, 9
(2¢ partie) et 10.

* R. GroussET, dans Histoive générale de Glotz, Histoire du moyen dge, t. IX-1,
p. 474. Cf. encere G. Dopu, Histoire des institutions monarchiques dans le voyaume
latin de [érusalem, Paris 1894, p. 295 et sq.

122



princes d’Antioche et de Tripoli eurent au XIIIe siécle des gardes
sarrasines 1. Sur le plan civique aussi les Francs montrérent un libéra-
lisme intelligent ; ils accordérent aux Syriens chrétiens le droit de
bourgeoisie et permirent a des musulmans d’accéder a des postes impor-
tants 2. Enfin, par des mariages fréquents entre Occidentaux et Orientaux
(chrétiens et musulmans), un nouveau peuple peu a peu se constituait,
une symbiose se précisait qui ouvrait de larges perspectives. Un texte
fameux et souvent cité de Foucher de Chartres célébre cette collabo-
ration harmonieuse et cette influence réciproque : « Occidentaux, nous
voila transformés en habitants de I'Orient ! I'Italien ou le Francais
d’hier est devenu, transplanté, un Galiléen ou un Palestinien, I.’homme
de Reims ou de Chartres s’est transformé en Syrien ou en citoyen
d’Antioche... Nous nous servons tour a tour des diverses langues
du pays, I'indigéne comme le colon est devenu polyglotte et la confiance
rapproche les races les plus éloignées... 3 » Cette attitude pluraliste
ne venait pas seulement des nécessités politiques immédiates ; elle
tirait son origine des conditions géographiques et historiques, elle se
reliait & une tradition de tolérance déja ancienne .

De cette collaboration organisée et de ces contacts quotidiens
naquit une estime réciproque. Certes, sur le plan religieux et philo-
sophique, les chrétiens continuent a mépriser (et a ignorer) profondé-
ment les musulmans, et ceux-ci les chrétiens; mais, sur le plan des
relations pratiques et habituelles, les Francs regardent avec estime
et parfois avec amiti¢ l'indigéne musulman, qu’il soit simple mar-
chand, vulgaire agriculteur ou émir puissant. On peut produire des
textes antérieurs a l'établissement des Francs en Syrie qui montrent
chez ceux-ci une sincére admiration pour leurs adversaires ®; mais

L Cf. E. REY, Les colonies franques de Syrie aux XII¢ et XIII¢ siécles, Paris
1883, p. 97 et sq.

2 IeN DjoBaIr, dans son Voyage (éd. Recueil des Historiens des croisades
-— Histoviens orientaux, t. IIT, p. 448), déclare que les musulmans vivent dans
un grand bien-étre ; ils « sont maitres de leurs habitations et s’administrent comme
ils I’entendent ». ;

3 FoucHER DE CHARTRES, Gesta francorum expugnantium Hierusalem, dans
Recueil des Histoviens des cvoisades — Historiens occidentaux, t. 1T, livre 111, chap. 37,
p. 468. Relevons encore l'importance des colonies étrangeres de négociants
Pisans, Vénitiens, Génois. Cf. J. LongNoN, Les Frangais d’outre-mer au moyen
dge, Paris 1929, p. 135.

1 Cf. F. CHALANDON, Histoire de la premiére croisade, Paris 1925, p. 285.

5 Par exemple : Histoire anonyme de la premiére croisade, éd. Bréhier, Paris
1924, p. 50 et 52; la Chanson de Roland, éd. Bédier, Paris 1922, p. 240, v. 3164,

123



cette admiration restait alors a 1'état théorique et ne se transformait
pas en gestes concrets. Il faudra quelques années de voisinage et de
convivance pacifiques pour que chrétiens et musulmans apprennent
a s’estimer et reconnaissent en eux-mémes ce qui pouvait les rapprocher
et, en certaines occasions, les unir contre un péril commun. Cette
estime réciproque apparait dans le comportement des uns et des autres,
dans les rapports quotidiens et dans le langage ; sur le plan des simples
relations humaines, chrétiens et musulmans se découvrent hommes
semblables. Albert d’Aix, dans son histoire de la premiére croisade,
parle d'un jeune prince, du nom de Mahomet, envoyé en otage a
Antioche et confié 3 Godefroy ; il tomba malade et mourut. Godefroy
alors renvoya au pére le corps enveloppé dans une pourpre précieuse,
selon l'usage des Gentils, et déclara qu'il était attristé comme s'il
s’agissait de la mort de son propre frére; le prince musulman accepta
avec bonté les excuses de Godefroy !. La célebre autobiographie d’Ousima
montre un gentilhomme lettré, sensible aux gestes de générosité et
d’héroisme de ses adversaires ; Ousama constate que les Francs, fixés
depuis longtemps en Syrie, entretiennent des rapports d’amitié¢ avec
les musulmans 2. Les historiens arabes, a travers leur passion religieuse,
laissent percer leur admiration pour les vertus de leurs adversaires 2.
La générosité de Saladin pour ses ennemis a été souvent célébrée ;
a 'époque de ce prince le passage a été accompli entre 1'esprit de guerre
sainte ( ou de djihdd) et l'esprit nouveau, fait d’estime et de tolérance 4.
L’estime et la connaissance réciproques s’accompagnent souvent de
gestes de courtoisie et d’amitié. Ces gestes sont fréquents pendant
les guerres et les razzias; les guerriers fraternisent au cours des tréves ®

et Gormond et Isembard, éd. A. Bayot (Les classiques frangais du moyen dge),
Paris 1914, p. 17.

1 ALBERT D’A1x, Liber christianae expeditionis... dans le Recueil des Histo-
riens des cvoisades — Historiens occidentaux, t. IV, 1. V, chap. 32, p. 452.

2 OusAma, Autobiographie (trad. H. Derenbourg) dans Revue de I'Orient
latin, t. 11, 1894, notamment p. 459 et 465.

3 Cf. BEHA-EDDIN, Vie du sultan Youssof, dans Recueil des Historiens des
croisades — Historiens ovientaux, t. 111, p. 139 et 216, et IBN EL-ATHIR, Hisfoire
des Atabecs de Mossoul dans Historiens ovientaux, t. 11, 2¢ partie, p. 219; cet
historien note que l'estime des Francs pour la bravoure des musulmans ¢tonne
un peu les Francs nouvellement arrivés. Cf. encore sur ce sujet l'article de D. C.
Mu~NRro, The western altitude toward Islam dans Speculum, 1931.

4 Cf. BEBA-EDDIN, op. cif., p. 36, 38 et 216 ; ErRNoUL, Chronique, dans Hislo-
riens occidentaux, t. II, notamment 1. XXIII, chap. 54, 60 et sq.

5 Cf. BEHA-EDDIN, op. cit, p. 139.

124



et témoignent de sentiments de pitié envers les vaincus!. Le roi de
Jérusalem Baudoin II et I'émir Abn'l Asakir étaient liés par des liens
d’amitié personnelle. Ousama lui-méme s’attacha a un chevalier franc
de l'armée du roi FFoulques : « Nous nous aimions et nous nous
fréquentions 2. »

Les coutumes et la culture des Francs et des Arabes subirent
I'influence de ces relations d’amitié¢. Les chevaliers francs adoptérent
souvent les costumes orientaux, la cuisine syrienne 3. Baudoin I fut,
pour ses sujets orientaux, une espece de sultan chrétien ; il portait
la barbe longue et se promenait dans Jérusalem vétu d'un burnous
tissé d’or ; sur une monnaie de cuivre du prince d’Antioche on lit en
caractéres grecs le titre de « grand émir Tankridos * ». Sur le plan de
la culture les influences s’exercaient par l'intermédiaire des cours que
fréquentaient des marchands, des poctes, des médecins ; certains sei-
gneurs francs avaient auprés d’eux des lettrés musulmans, et beaucoup
se mettaient a 1'étude de la langue arabe; de l'autre coté un grand
nombre de musulmans connaissaient parfaitement le francais .

La convivance forcée des chrétiens et des musulmans (ceux-ci
et ceux-l1a divisés eux-mémes en de nombreux groupes sociaux et reli-
gieux) les amena progressivement a une connaissance réciproque et
au support mutuel. Les chevaliers d’Occident, sans cesser d’étre des
croisés établis en permanence dans les Lieux-Saints, avaient senti et
compris que l'intérét méme des Etats latins exigeait une attitude
libérale vis-a-vis de leurs sujets syriens et musulmans; la tolérance
en matiére religieuse apparaissait dans le pays de la croisade et du
djihdd. L'historien arabe, dans sa description de la ville d’Acre, parle
d’'un édifice ot musulmans et chrétiens se réunissaient, chacun faisant
sa priére en se tournant vers le lieu que lui désignait sa foi®. Cette

1 Cf. GuiLLauME DE TYR, Historia vevum in partibus transmarinis gestarum
dans Historiens occidentaux, t. I, p. 880-881.

2 OusAMa, op. cit., p. 456. Cet esprit de courtoisie et de tolérance réciproques
apparait aussi dans la poésie épique : cf. A. HATEM, Les poémes épiques des croi-
sades, Paris 1932. Sur les rapports entre chevaliers francs et musulmans, cf. PruTtz,
op. cit., chap. & du livre 1.

3 GuiLLAUME DE TYR, op. cit.,, p. 879.

4 GROUSSET, op. cit.,, t. I, p. 477.

5 Cf. CaHEN, La Syrie du nord, p. 562.

¢ IBN DjoOBAIR, op. cit., p. 451. Sur cette attitude libérale dans le domaine
religieux, voir encore Michel le Syrien, Chronique, éd. Chabot, Paris 1901-1910,
livre XVI, chap. 2 (t. III, p. 222), cité par GROUSSET, op. cit., t. I, p. 516.

Remarquons que cette attitude libérale était déja, en beaucoup de circonstances,
celle des musulmans a l'égard des chrétiens.

125



influence de 1'Orient sur les chevaliers francs établis en Syrie et 1'esprit
de tolérance qui les animait, trouvérent cependant des détracteurs.
Jacques de Vitry fait un tableau sévére des chrétiens de Syrie : ils
sont mous, efféminés, luxurieux, aimant mieux les bains que le combat ;
et il oppose les chevaliers énervés par le climat et les coutumes d’Orient
aux croisés leurs ancétres devant lesquels la multitude des Sarrasins
tremblait . Ces reproches et cette indifférence contribuent a mettre
en valeur l'importance du pluralisme syrien. Quelles que soient sa
qualité et son authenticité, il mérite d’étre signalé : sur la terre des
croisades un régime politique s’établit alors qui unit la rigidité du
systéme féodal au libéralisme colonial.

*
* 3k

Il convient maintenant de préciser le sens et l'importance des
deux expériences pluralistes que nous venons de décrire. Nous avons
rappelé, au début de cette étude, le caractére d'unité qui distingue
la Chrétienté des XIe et XIIe siécles : celle-ci constitue un monde fermé,
une société hostile & tout ce qui n’obéit pas aux mémes impératifs
religieux ou politiques. Le chevalier et le croisé sont les représentants
typiques de la Chrétienté, les héros d'une société qui veut un pouvoir
sans partage. Or, pendant le XII¢ siécle, qui voit la Chrétienté affermir
ses institutions et triompher & l'extérieur, deux pays qui en relévent
sans lui appartenir tout a fait, la Sicile et la Syrie, présentent des
institutions et une mentalité différentes sur certains points des insti-
tutions et de la mentalité du monde chrétien. Il est vrai que ces deux
pays sont situés en bordure de I’Europe et au contact immédiat du
monde musulman ; toutefois les fondateurs de la monarchie sicilienne
et des Etats latins étaient des chevaliers et des croisés, c’est-a-dire
des hommes de Chrétienté. I1 y a donc ici un phénomeéne politique
et psychologique rare et qui mérite un examen ; la Sicile et la Syrie
échappent 4 la définition des pays de Chrétienté, participent d'un autre
ordre politique et d'une autre mentalité.

Ce qui frappe d’abord dans la Sicile et la Syrie du XIIe siécle,
c’est une attitude nouvelle des princes et des chevaliers vis-a-vis de

1 Jacques DE VITRY, Historia orientalis, éd. Bongars, Gesta Dei per Francos,
Hanovre, 1611, livre I, p. 1088-1089. Ajoutons ici le reproche d’indifférence reli-
gieuse qui pouvait étre adressé a certains chrétiens, en particulier aux « poulains » :
cf. Prutz, op. cit., p. 143-144 et 266. Voir encore R. RoHRICHT, Geschichle des
Konigreichs [érusalem (1100-1291), Innsbruck 1898, p. 365-366.

126



leurs sujets et de leurs adversaires ; ceux-1a bénéficient de lois libérales
(libérales eu égard a 'esprit du temps) et ceux-ci ne sont plus considérés
nécessairement comme des ennemis. Cette attitude « ouverte » entraine
des modifications dans la structure des institutions et une atténuation
dans la rigueur des lois ; elle provoque en outre un changement dans
I'art de conduire la guerre et de mener une politique. Nous avons
montré par quelques exemples les aspects de ce libéralisme des insti-
tutions et des lois ; les indigénes ne sont pas seulement protégés dans
leurs coutumes et leurs habitudes, ils sont encore utilisés, en Sicile,
dans le sens de leurs compétences et de leurs goiits propres. Sur le plan
religieux le libéralisme de Roger II et, dans une moindre mesure, des
princes francs de Syrie, apparait plus remarquable encore. Chez le roi
de Sicile ce libéralisme procéde sans doute d’abord d’une vision aigué
de la situation politique : il ne fallait pas heurter de front une partie
importante de la population de l'ile. Mais ce libéralisme suppose en
outre une orientation psychologique nouvelle ; un prince chrétien, un
chevalier élevé dans l'idée de guerre sainte accepte de composer avec
ses adversaires et de construire une civilisation basée sur l'idée de
collaboration ethnique et culturelle. L’art siculo-normand exprime
admirablement cette attitude de sympathie universelle, il proclame
le libéralisme nouveau. Dans le domaine de la guerre et des relations
extérieures, la Sicile et la Syrie présentent des caractéres qui étonnent
dans la Chrétienté du XIIe siécle. Roger II, 4 la maniére des empereurs
de Byzance, conduit la guerre avec des intrigues et en usant de moyens
diplomatiques variés*. En Syrie les princes chrétiens n’hésitent pas,
en de nombreuses occasions, & conclure des alliances avec des émirs
musulmans ; & leurs yeux aussi la conduite de la guerre ou la défense
de la paix permettent l'usage de la diplomatie. Ce comportement est
d’autant plus digne d’étre noté qu’il suppose, en particulier chez les
chevaliers francs établis en Terre Sainte, un renversement psycholo-
gique : le musulman est regardé comme un allié possible, et son amitié
parfois sollicitée ou acceptée.

Toutefois ces points d’opposition et ces attitudes nouvelles ne
doivent pas faire illusion : la Sicile et la Syrie sont bien des terres de
Chrétienté, et les princes qui gouvernent ces Etats, en dépit de

1 Cf. le témoignage de ROMUALD DE SALERNE, Annales, p. 421: ... inimicos
suos viriliter impugnabat et quosdam eorum wminis et lerrovibus quosdam vero
beneficiis et promissis ad suam amicitiam attvahebat.

127



I'influence de 1'Orient et du renversement psychologique que nous
avons indiqué, restent des chevaliers et des féodaux et participent
pour une grande part encore de la mentalité de 1'Occident. Roger II
apparait souvent, a travers son libéralisme méme, comme un féodal
(un féodal qui s’oppose aux libertés municipales) ; il observe une double
attitude, protégeant les musulmans d’'une part, et se proclamant le
défenseur de la Chrétienté d’autre part. On pourrait établir aussi
des points de comparaison entre la Sicile normande et I’Angleterre
du XII® siecle; ces deux Etats, fondés par la conquéte, unissaient
des races hostiles et possédaient les gouvernements les mieux organisés
d'Europe occidentale .. D’autre part, la mentalité de guerre sainte
n'a pas completement disparu et subsiste, latente, a coté de I'attitude
nouvelle qui voit dans le musulman un indigéne a utiliser pour I’admi-
nistration intérieure ou un allié possible dans une guerre. Sur le plan
de la culture et de l'art enfin, on ne saurait oublier que le moyen age
occidental connut, trés forte a certaines époques, I'influence de I'Orient
byzantin et, par celui-ci, de 1'Orient arabe ; mais ces contacts de cultures
différentes se faisaient par intermédiaires, et on ne saurait ici parler
de pluralisme artistique. Il faut rappeler enfin que la cité médiévale
a connu sur le plan juridique un pluralisme qui se manifestait par la
multiplicité et la diversité du droit coutumier 2.

Le pluralisme que nous venons de décrire est un pluralisme imparfait
et incomplet. L’intention qui guidait Roger II (ou les princes francs
¢tablis en Syrie) n’était pas souvent celle d'un souverain ami de la
liberté et protecteur des faibles ; il agissait d’abord dans l'intérét de
son gouvernement, et ce n’est guére que lorsque l'intérét de sa politique
coincidait avec celui de ses sujets qu'une politique pluraliste s’instaurait.
En aucun moment de ce XIIe siécle sicilien et syrien, le régime poli-
tique ne fut orienté dans le sens d'un respect authentique et désin-

1 Cf. C. H. Haskins, England and Sicily in the twelth century dans The English
Historical Review, vol. XXVI, 1911. p, 443-447 et 641-665.

2 On pourrait encore évoquer I'Espagne a la fin du XIe siécle, a I'époque
d’Alphonse VI, « I'empereur des deux religions ». De multiples liens se tissent entre
princes chrétiens et princes musulmans, et une collaboration s’établit sur le plan
militaire (coalitions temporaires), politique (collaboration entre chrétiens, musul-
mans et Juifs) et artistique ; I’Espagne connait alors une « bigarrure de langues,
de mceurs et de religions dont on ne trouve d’équivalent européen qu’en Sicile ».
P. GuiNarD, dans Histoire générale de Glotz — Histoive du moyen dge, t. IV, 2¢ partie,
DParis 1944, p. 310. Cf. encore R. Dozy, Histoire des musulnians de I’ Espagne, 711-
1110. Leyde 1861, 2 vol., passim.

128



téressé des communautés ethniques ou religieuses. Le pluralisme normand
en particulier, parce qu'il procédait d’abord d'un souci d’hégémonie,
était vicié 4 sa base et condamné a périr. Frédéric I1, lointain successeur
de Roger II, prince rusé et sans scrupules (qui avait recu a la cour de
Palerme une éducation mi-grecque, mi-arabe), est le fruit amer de ce
pluralisme incomplet, transformé en syncrétisme intellectuel et en un
vulgaire réalisme politique.

Ces observations et ces réserves ne sauraient pas infirmer les cons-
tatations faites plus haut sur I'importance de ces deux expériences
pluralistes dans I'histoire politique du moyen age. Les conditions géo-
graphiques, ethniques et historiques (plusieurs civilisations s’étaient
succédé en Sicile et en Syrie et avaient marqué profondément la terre
et les hommes) étaient sans doute réunies pour promouvoir un régime
pluraliste, mais il fallait, pour la réalisation au moins partielle de celui-ci,
I'intervention de l'intelligence : l'histoire ne se fait pas sans la parti-
cipation de la volonté et le concours de la liberté. Les Normands en
Sicile et les Francs en Syrie eurent le mérite de comprendre les con-
ditions nouvelles que leur offrait I'histoire ; ils surent opérer, dans
I'intérét de leur politique et pour le bien-étre de leurs sujets, un change-
ment profond dans leurs conceptions et leur mentalité. Ces deux expé-
riences pluralistes, en dépit de leur caractére éphémeére et partiel,
montrent bien que l'histoire n’est pas simple et que le moyen age,
en particulier, n’a pas les contours définis qu’on lui attribue parfois.

9 129



	Deux expériences pluralistes dans l'Europe du XIIe siècle

