
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 46 (1952)

Artikel: Die Klerikervereine von Karl dem Grossen bis Innocenz III.

Autor: Meersseman, G.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Klerikervereine

von Karl dem Großen bis Innocenz III.
Von Prof. G. G. MEERSSEMAX 0. P. (Freiburg i. Ue.)

(Schluß)

Zweiter Teil. Die späteren Gattungen

Die im ersten Teil behandelten Bruderschaftstypen waren bereits
in der früh-karolingischen Epoche entstanden. Allmählich erscheinen

sodann, den wechselnden kirchlichen und gesellschaftlichen Zuständen

zufolge, drei andere Typen von Bruderschaften, die das geistliche Leben
des Weltklerus beeinflußten : erstens die einer Abtei oder einem Stifte
angegliederte gemischte Bruderschaft, zweitens die städtische
Klerikerbruderschaft, welche eventuell, und zwar in untergeordneter Stellung,
auch Laien aufnahm, und drittens die eigentliche Klerikerzunft.

IV. Angegliederte Bruderschaften

Daß die Abteien, Stifte und Kapitel ihre Gönner, große wie kleine,
in die Gebetsverbrüderung aufnahmen und so zu confratres machten,
ist eine bekannte Tatsache. Wer sich einer Gemeinschaft gegenüber
als besonders wohltätig erwiesen hatte, wurde sogar dann und wann
zum Caritastrunk und zum Brudermahl der Mönche oder der
Stiftsherren eingeladen. Manche stifteten bei dieser Gelegenheit den Wein
oder die Gerichte. So erzählt Ekkehart IV in den Casus S. Galli 1

:

Convivia fratribus duodecim diebus in anno, idest in Kalendis,
praetextatus noster, quamdiu saeculariter vixit, hilariter facere
consuevit, in quibus ipse, si aderat, minister procedebat. Sole-

1 Ausg. G. Meyer v. Knonau, Mitt. z. vaterl. Gesch. St. Gallen, N. F. 5-6,
S. 26-27.

6 81



bant id ipsum aetiam quidam alii fratres conscripti nostratibus
caritatis signum exhibere. Prae omnibus quidem Karolus ipse, qui
sancti Otmari epdomada ipse propositor et pincerna per triduum
de vico Stamhem servivit, volatiliaque nos edere fecit.

Daß der alte Ratschlag : « Semel in mense oportet insanire » beim
monatlichen Kalandtrunk der Mönche, Kleriker und Laien nur zu leicht
befolgt wurde und dabei Mißbräuche vorkamen, ist menschlich 1. Daher

die Vorschrift der Synode von Szabolcs (Ungarn) a. 1091 : « Die
Äbte und Mönche sollen sich mit den Kaiandbrüdern nicht zusammensetzen.

Vielmehr soll der Abt die für seine Brüder bestimmten Gaben
ins Klaustrum nehmen und sie dort nach der Regel unter ihnen
austeilen »2. Dadurch wurden die auswärtigen Mitbrüder gezwungen, ihre

Kaiandsitzung mit anschließendem Caritastrunk bzw. Brüdermahl außerhalb

der Klausur abzuhalten.
Man begreift, daß ein Reformator wie der hl. Stephan von Thiers

(1073-83) von solchen affiliierten Bruderschaften in seinem Orden nichts
wissen wollte. In Kap. 20 seiner Regel (PL 204, 1147) betont er scharf :

Comessationes, quas populus confraternitates vocant, nullo pacto
faciant apud nos. Si vero ubi vos non fueritis nec nuntium vestrum
miseritis, confraternitatem constituant et postmodum pro velie suo

1 Brauch und Mißbrauch, so wie ich sie im ersten Teil für das Mittelalter
beschrieben habe, kommen bereits im Altertum vor. Ich erwähne beispielsweise :

1. die altrömischen Bruderschaften mit monatlichem Gelage (Digestum, lib. XLVIII,
tit. XXII 1 ; vgl. Mommsen, De collegiis et sodaliciis Romanorum, Kiel 1843) ;

2. das Toastieren (propinare), d. h. Auffordern zum Trinken, während den christlichen

Mahlzeiten (agapes natalitiae an den Festen der Märtyrer, connubiales und
funerales) mit Ausrufen, die auf den Bechern und Wandgemälden der
Katakomben vorkommen : « Victor bibas in nomine Laurentii Vivas in Christo
Bibas in pace Dei Pie zeses Bibe et propina Agape misce mi Irene da
calda !» ; 3. die Verpachtung für jeden Christen, beim Leeren eines Bechers den
Namen Christi anzurufen (Sozom. V 17), auch wenn das Getränk nur Wasser
war (Greg. Naz., Orat. III) ; 4. die Verpflichtung für den Priester, der an einem
Mahle teilnahm, das Gebet auszusprechen und die Speisen zu segnen (vgl. Acta
s. Theod. Mart, bei Ruinart, Acta Sincera, Paris 1689) ; 5. den Versuch des
hl. Ambrosius, in Mailand alle Agapcn abzuschaffen, « ne ulla occasio se

ingurgitaci daretur inebriosis » (Augustinus, Confess. VI 2) : das Wort ingurgitare
wird von Hincmar, cap. XIV ebenfalls gebraucht. Diesbezüglich ist die bürgerliche

und kirchliche Gesetzgebung von Karl dem Großen bis zum IV. Laterankonzil

eine Fortsetzung der antiken und altchristlichen Gesetzgebung.
2 Mansi XX 768 : « De abbatibus ct monachis in kalendis sedentibus. Abbatcs

vel monachi inter fratres Kalendarum non sedeant, sed abbas oblationes fratrum
in claustrum aeeipiat et secundum regulam fratribus amministret. » — Schon 799

hatte die Synode zu Reisbach verordnet, « ut monachi ad convivia laicorum
minime accedere praesumant » (MGH, Leges III 472, can. 24).

82



inde vobis aliquid afferant, licite potestis accipere et secundum
ordinem vestrum modeste expendcre. Quod si hue venire et in
locis vestris convivium suum facere et requiem spiritualem, in qua
cum Deo permanere debetis, imminuere voluerint, nullatenus id
fieri permittatis, nec psalmos dicere nec aliud officium divinum
propter pecuniam celebrare praesumatis. Deus enim exaudit
orationem, quae fit ex caritate, reprobans ea quae procedit ex cupi-
ditate.

Aus zwei Gründen wendet sich also der Heilige gegen diese

angegliederten Bruderschaften : erstens wegen der störenden
Vereinsmahlzeiten, welche die auswärtigen Mitbrüder im Kloster veranstalten
wollten, und zweitens wegen der Habgier, welche die Stiftsherren dazu

trieb, Mitglieder für die Bruderschaft zu werben. In Limoges übten
der Bischof und sein Kapitel einen regelrechten Druck auf die Gläubigen

aus, damit sie in die Dombruderschaft eintraten und regelmäßig
die Mitgliedsgclder bezahlten. Wegen Erpressung (exaetio) hob der Abt
von St. Martial diese confratria bald aufl, dafür errichtete aber sein

Nachfolger 1197 für den Unterhalt der Lampen am Grabe des Heiligen
eine freie Bruderschaft, deren Mitgliedern er « omne spirituale beneficium

ecclesiae S. Michaelis et omnium ecelesiarum nostrarum tam in
psalmis quam in missis et eleemosynis » verlieh 2. Der Klosterchronist
überliefert, daß man den Verein durchweg confrairia obolorum nannte 3.

Zwei Jahre vorher hatte der Abt von St. Martin in Canigou eine ähnliche
Bruderschaft gegründet 4. Um die gleiche Zeit entwickelten die
Zisterzienser auf diesem Gebiete eine so rege Tätigkeit, daß ihre Reformkapitel

dagegen einschreiten mußten. In den Verfügungen vom Jahre
1204 heißt es : « Confreriae et quaestorum seu praedicatorum collecta
omnibus modis inhibentur » 5.

Es ist nicht leicht zu sagen, wann die auswärtigen Mitbrüder
angefangen haben, sich in Vereinen zu gruppieren und wann diese Vereine

1 Du Cange s. v. Confratriae : « Exactionem, quam episcopus Lemovicensis
vel canonici sub nomine confratriae a populo violenter expetebant irritam
fecit» (Helias von Ruffiac, De abbatibus S. Martialis Lemovicensis).

2 Die Gründungsurkunde steht bei L. Guibert, Les anciennes confréries
de la Basilique de Saint-Martial, Limoges 1895, p. 101.

3 Bernard Itier O. S. B. (1163-1225) in seiner Chronik, hrg. von L. Delisle,
in Collection des Historiens dc France, Bd. XVIII, p. 223-28.

4 Gründungsurkunde, herausgegeben von L. Blachard, Le rôle de la
confrérie de Saint-Martin de Canigou, Bibliothèque de l'Ecole des Chartes XLII
(1881), p. 5-7.

6 J. M. Canivez, Statuta Capitulorum Gcneralium Ordinis Cisterciensis,
t. I, Löwen 1933, ad a. 1204, p. 298, n" 14.

83



sich zu organischen Gesellschaften umgebildet haben. Die erwähnten
Bruderschaften von Limoges und Canigou weisen in ihren Gründungsurkunden

keine Spur einer organischen Struktur auf ; sie stehen dem,

was man heute pia unio nennt, viel näher als einer gesellschaftlich
organisierten confraternitas 1. Und doch war gegen Ende des XI.
Jahrhunderts der organische Ausbau mancher affiliierter Bruderschaften
bereits vollzogen. Aus den Worten des hl. Stephan von Thiers geht

sogar deutlich hervor, daß es die auswärtigen Mitbrüder selbst waren,
die dazu die Initiative ergriffen. Überdies bemerkt er, daß, obwohl

derartige Vereine sich geschlossen dem Stifte afnliierten und es wegen
der Gebetsverbrüderung mild unterstützten, sie sich trotzdem eine

gewisse Selbständigkeit wahren wollten, um selber einen Teil der Vereinsgelder

für karitative Zwecke verwenden zu können. Die auswärtigen
Brüder erstrebten also ihr Seelenheil nicht nur durch Anteilnahme an
den Verdiensten der Stiftsbrüder, sondern auch durch Ausübung eigener

Wohltätigkeit. Darum heißt es in den Dicta des hl. Stephan : « pro
redemptione animarum et utilitate pauperum ibi [in monasterio]
fieri coniunctionem, quae vulgo solet appellari convivium fratrum »2.

Solche Eigentümlichkeiten sucht man vergebens in den Gründungsurkunden

der Bruderschaften von Limoges und Canigou, weil diese

Vereine nicht von den auswärtigen Brüdern errichtet und erst
nachträglich einem Kloster angegliedert, sondern vom Abte selbst und in

vollständiger Abhängigkeit von der Abtei gegründet worden waren. Das

Statut, das am ehesten dem vom hl. Stephan erwähnten Tatbestand

1 Vielleicht bestand diese organische Struktur doch ; in diesem Falle müssen
beide Vereine Statuten gehabt haben, die in einer eigenen Urkunde festgelegt
waren, denn die Gründungsurkunden enthalten lediglich den Mitgliederrotulus.

2 PL 204, 1078 : « Qua ratione confraternitates saecularium hominum vitabat

[b. Stephanus]. Interea gratia familiaritatis rogabatur a quibusdam ut pro
redemptione animarum et utilitate pauperum permitteret ibi fieri coniunctionem
quae vulgo solet appellari convivium fratrum. Quod cum attentius investiga-
verat, tamquam ipse penitus ignoraret, solerter requirens quotiens in anno, refe-
rentibus et quasi docentibus, cavens a cupiditate, nolens perdere quietem, viriliter
respondebat : « Vos annuum consortium instituere monetis, nos autem continuum
illud observare nitimur. Quid enim aliud agimus cotidie nisi opera publica Bona
nostra, si qua sunt, communia sunt omnibus. Scitote quoniam fratribus orationibus

alias prolixiorcs superaddere nequimus. Quid enim amplius vobis promit-
tamus, ut vestra magis aeeipiamus » Postmodum diseipulis suis populi peti-
tionem secreto declarabat dicens : « Sic et sic admonent nos, ignorantes equidem
sub specie bonitatis fieri simoniacos, sed absit a nobis vendere officium. Opus
est enim mercenarii tunc orare cum aliquid datur, et a preeibus cessare, cum
nihil datur. »

84



entspricht, ist in einer Madrider Abschrift des XII. Jahrhunderts
enthalten \ deren Vorlage aber wahrscheinlich bei der Durchführung der

Gregorianischen Reform, am Ende des XI. Jahrhunderts, angefertigt
wurde ; die betreffende Bruderschaft war nämlich einem regulierten
Stifte angegliedert, das eben um diese Zeit am Südabhang der Pyrenäen
einen segensreichen Einfluß ausübte. Der Inhalt dieses Statuts ist
interessant, weil es die ideellen Grundlagen der Bruderschaft ebenso ausführlich

darlegt wie ihre einzelnen Bräuche. Es kann also mit Recht als

Typ betrachtet werden.
Die Bruderschaft wurde in der Stadt Tudela errichtet, die damals

zur Diözese Jacca gehörte. Als Gründer werden erwähnt Bernhard,
Priester und Prior des Stiftes Santa Cristina de Summo Portu in der

gleichen Diözese, Wilhelm, Kanonikus von Jacca und Dekan von Tudela,
und mehrere Kleriker und Laien, deren Namen und Ämter nicht
angegeben werden (nn. 1, 9). Der Verein durfte bis 120 Mitglieder guten
Rufes aufnehmen. Die Zahl stellt die 120 Jünger des Herrn dar, auf
die am Pfingstfeste der Heilige Geist herabkam (n. 8).

Die Leitung hat eine nicht näher bestimmte Anzahl praeposili
inne, unter denen der Stiftsprior und der Stadtdekan von Amts wegen
erwähnt werden (n. 9). Wenn die Pröpste die Brüder zum Liebesmahl

(ad opus caritatis) einberufen, soll ihnen jeder sechs Denare überreichen.
Diese Handlung wird mit dem Ausdruck collatio bezeichnet (nn. 10, 21,

22), der hier synonym ist mit collecta. Von dem Gelde wird im voraus
ein Sechstel für die Armen (ad opus pauperum) beiseite gelegt ; die

andern fünf Sechstel dienen zur Beköstigung des gemeinsamen Mahles,
und was davon übrig bleibt, soll den armen Stiftsherren von Summo
Portu geschenkt werden (n. 10).

Stillschweigen, Frohsinn und Mäßigkeit beim Essen, andächtiges
Zuhören bei der Tischlesung und Sittsamkeit beim Heimkehren sind
Vorschrift (n. 11). Jeden Morgen, nachdem sie die Mette und die

heilige Messe gehört haben, kommen alle Brüder ins Kapitel, bekennen
ihre Verfehlungen und empfangen eine Buße (n. 12). Alle Pröpste
scheinen zugleich dem Kapitel vorzusitzen. Ihnen soll ohne Widerspruch

Gehorsam geleistet werden (n. 13). Falls ein Entschluß zu fassen

ist, sollen auch die erfahreneren Mitbrüder befragt werden (n. 14). Jedenfalls

werden alle wichtigen Verfügungen, auch die Strafen, nicht von
einem einzigen Vorstand oder nur von der Gesamtheit der Pröpste,

1 Vgl. Anhang C.

85



sondern vom ganzen Kapitel bestimmt (n. 19). Für gewisse Fehler und
Verbrechen schreiben die Statuten selbst als Strafe entweder Geldbuße
oder Geißelung vor (nn. 12, 16-24).

Ein kranker Bruder soll von den Konfratres besucht werden (n. 25).
Anläßlich seines Todes kommen alle zusammen und jeder bezahlt einen

Denar, um Messen für seine Seele zelebrieren zu lassen, stiftet einen

Obolus für das Armenbrot und einen zweiten für eine Kerze, die bis

zum Begräbnis brennen soll ; über das, was übrig bleibt, sollen die

Pröpste verfügen (n. 26). Alle Kosten für die Beerdigung eines armen
Mitbruders werden von der Gemeinschaft getragen (n. 27).

Erkrankt oder stirbt ein mittelloses Mitglied eine Tagreise außerhalb

der Stadt, dann ziehen alle Brüder auf eigene Kosten oder mit
Unterstützung der Vereinskasse dorthin, um ihn heimzuholen (n. 28).

Hat der Betreffende Vermögen, dann geschieht dies auf seine Kosten
(n. 29). Ist die Entfernung größer, dann sollen sie für den Verstorbenen
heilige Messen zelebrieren lassen und Almosen spenden, wie wenn er
in der Stadt gestorben und beerdigt worden wäre (n. 30).

Sehr wichtig für die Geschichte des sozialen Fürsorgewesens ist die

Bestimmung, wonach ein Mitglied, das in finanzielle Nöte geraten ist,
von der Vereinskasse zehn bis zwanzig solidi leihen kann, anscheinend
zinslos. Nur muß ein anderer für ihn Bürgschaft leisten und die Summe
innerhalb der festgesetzten Zeit zurückerstattet werden (n. 31).

Bei Schenkungen von Mobilien an die Bruderschaft wird nur ein

Fünftel für den Verein reserviert ; der Rest geht an das Stift Santa
Cristina (n. 32). Nachlässe von Immobilien gehen vollständig an das

Stift ; von deren Einkünften fällt aber ein Fünftel der Bruderschaft zu,
damit sie für den Verstorbenen Messen zelebriere und in seinem Namen
bei jedem Vereinsmahl einen Armen speise (n. 33). Der Todesfall eines

Mitbruders muß den Brüdern von S. Cristina mitgeteilt werden, damit
sie in der Stiftskirche ebenfalls die Totenvigilien und eine heilige Messe

zelebrieren und seine Seele dem Angedenken all ihrer Außenstationen
anbefehlen (n. 35).

Vom ideengeschichtlichen Standpunkt aus sind in diesen Statuten
einige Stellen hervorzuheben. Zunächst die Grundlagen der Bruderschaft

: Stabilimus confraternitatem caritatis, namentlich istiusmodi
caritatis, quae Deus est. Gott ist Liebe, sagt der Apostel Johannes. Diese

Liebe verlangt, daß wir unter uns Treue halten, ut scilicet habeamus

inter nos veram fidem, und reine, starke Liebe zu Gott und zum
Mitbruder üben : purum et firmam Dei et confratris dileclionem, damit wir

86



durch die Übung dieser doppelten Liebe das Heil erlangen ; per quam
possimus salvari perpetim in die malo ab omni malo (n. 1).

Der Gedanke an das Heil der Seele und an Gottes Gericht erweckt
das beängstigende Bewußtsein der eigenen Sündhaftigkeit und das

Verlangen, durch gute Werke, vor allem der wohltätigen Nächstenliebe, die
eine Menge von Sünden bedeckt, beim göttlichen Richter Barmherzigkeit

zu finden (nn. 2-3). Das Motiv dum tempus habemus (n. 4), das

in den späteren Bußbruderschaften in der Formel « ne subito prae-
occupati die mortis, quaeramus spatium poenitentiae et invenire non
possimus » wiederkehrt, ermunterte damals zur Wohltätigkeit als Mittel
zur Sündentilgung, wie es am Anfang des XIII. Jahrhunderts zur
körperlichen Abtötung anspornen wird.

In einer Gilde soll dies aber gemeinschaftlich erstrebt werden.
Die gegenseitige Hilfe, welche die Grandlage des Gildewesens bildet,
erstreckte sich dank des christlichen Einflusses auch auf das Jenseits.
Für die verstorbenen Mitglieder sollte man also nicht nur heilige Messen

zelebrieren lassen, sondern auch Almosen spenden. Aus dem gleichen
Grund wird um Gebctsverbrüderung bei den Stiftsbrüdern geworben,
und als Gegenleistung ihnen und ihrem Armenhospiz materielle
Unterstützung geleistet : « Die Stiftsbrüder sind jeden Tag im Dienste Christi
und seiner Armen, die im Stifte unterstützt und gepflegt werden. Sie

tragen die Last für uns. Stehen wir ihnen in allem bei, soviel wir nur
können, damit sie uns in die Gemeinschaft ihrer Verdienste aufnehmen,
in ihr gottgefälliges Gebet einschließen und durch ihr heiliges Leben
bei Gott wohlgefällig machen. Schenken wir ihnen unsere zeitlichen
Güter, damit sie uns an den ewigen teilhaben lassen (nn. 4-6). »

Vom juridischen Standpunkt gesehen ist es das kirchlich und
staatlich anerkannte Stift, das die Immobilien der Bruderschaft besitzt.
Damit ist eine Basis geschaffen, welche ihre wirtschaftliche Lage rechtlich

saniert. Im XIII. Jahrhundert, nachdem die Bruderschaften selbst
das Besitzrecht erworben haben, werden die Mendikantenorden
umgekehrt vorgehen und die Immobilien, welche die Gläubigen ihnen
schenken, von den angegliederten Bruderschaften besitzen und verwalten
lassen, damit sie die Einkünfte in Form von Piktanzen nach und nach

zurückerstatten ; den Mendikanten selbst waren ja der Besitz und die

Verwaltung von Gütern untersagt.
In unserem Statut haben wir den täglichen Besuch der Mette,

der Messe und des Schuldkapitels rasch erwähnt, möchten ihn aber
noch eigens hervorheben, weil er bei den Weltgeistlichen und frommen

87



Laien von Tudela zur Zeit der gregorianischen Reform einen Eifer
verrät, den wir in den Bußbruderschaften am Anfang des XIII.
Jahrhunderts wiederfinden.

Ähnliche religiöse Zentren mit angegliederten Kleriker- und
Laienbruderschaften, wie es das regulierte Chorherrenstift S. Cristina de

Summo Portu war, müssen auch andernorts bestanden haben. Das
stellen wir bei einer Londoner Bruderschaft fest, die ursprünglich, wie
der Pariser Zwölf-Apostel-Verein, nur Kleriker umfaßte, später aber
auch Laien aufnahm, und wie die Tudeler Bruderschaft, mit einem
Chorherrenstifte in Gebetsverbrüderung stand.

V. Städtische Klerikervereine mit Zulassung von Laien

Das Statut der Londoner Klerikergesellschaft ist in einer Abschrift
des beginnenden XIII. Jahrhunderts in cod. Lambethanus 420
überliefert. Die Bruderschaft wurde um 1130 gegründet, die erhaltene

Fassung der Satzungen dürfte aber kurz vor 1163 angefertigt worden
sein l. Ursprünglich bezweckte der Verein, den Londoner Klerikern ein

würdiges Begräbnis zu verschaffen, weil viele nach jahrelangem Dienst
oft ohne Teilnahme anderer Kleriker bestattet wurden und bald der

Vergessenheit anheimfielen. So kamen einige Vertreter dieses Standes
überein und wählten einen Vorstand, Prior genannt, der die Aufgabe
hatte, beim Hinscheiden eines Mitbruders die anderen zusammenzurufen,

um gemeinschaftlich eine Trauermesse zu feiern und die Leiche
bis zum Grabe zu begleiten (n. 1).

Um seine Einkünfte zu steigern, nahm der Verein aber bald auch
Laien auf 2, sowohl Männer wie Frauen. Jeden Donnerstag ließ die

1 Im Text heißt es, daß die Bruderschaft entstanden sei, als Gilbert Bischof
war (n. 1), ohne näher zu bestimmen, ob damit GUbertus Universalis (1128-34)
oder Gilbertus Foliot C1163-88) gemeint ist. Nach 1188 hätte man wohl eine
nähere Bestimmung hinzugefügt. Die Gründung scheint also eher unter dem
ersten Gilbert stattgefunden zu haben. Die Umgestaltung der Bruderschaft durch
Aufnahme von Laien und die Überarbeitung der Statuten wird noch vor dem
Episkopat des Gilbertus Foliot anzusetzen sein, sonst hätte man ihn erwähnt
oder wenigstens die Persönlichkeit des ersten Gilbertus näher bestimmt. Über
diesen großen Londoner Bischof, siehe B. Smalley, Gilbertus Universalis, Bishop
of London (1128-34) and the Problem of the «Glossa Ordinaria Recherches
de Théologie ancienne et médiévale VII (1935) 234-62 ; VIII (1936) 24-60.

2 Hat auch die rein klerikale Zwölf-Apostel-Bruderschaft von Paris später
Laien aufgenommen Unmöglich ist dies nicht. A. Vaquier (La Grande
Confrérie de Motre-Dame aux Prêtres et aux Bourgeois de Paris, Positions de thèses

88



Bruderschaft eine heilige Messe für die lebenden Mitglieder zelebrieren.

Vorher beteten alle Anwesenden die 15 Gradualpsalmen für die

hingeschiedenen Mitbrüder und für alle verstorbenen Gläubigen (nn. 3-4).
Eine Reihe von Bestimmungen betreffen das Begräbnis der Brüder und
Schwestern und die verschiedenen Suffragien, welche die Priester, Kleriker

und Laien zu verrichten haben. Wenn aber z. B. vorgeschrieben
wird (n. 14), daß die Laien beim Ableben eines Mitbruders 30 Messen

zelebrieren lassen oder 30 Arme speisen sollen, dann kann man daraus

zweifellos schließen, daß nur wenige wohlhabende Laien Mitglieder sein

konnten. Überdies hatten sie zweimal jährlich ein halbes, die Frauen

sogar ein ganzes Pfund Wachs beizusteuern (n. 26).
Mehrere Stellen der Regel unterstreichen die ursprünglich rein

klerikale Zusammensetzung der Bruderschaft und die untergeordnete
Stellung der Laienmitglieder, obwohl letztere « ab eisdem sacerdotibus
caritative suseepti fuerunt in fraternitate » (n. 12), und die gleichen

geistlichen Vorteile genießen, wie die Kleriker, denen immerhin die

Leitung der Bruderschaft vorbehalten ist.
Das Begräbnis der armen geistlichen Mitglieder bezahlt die Gemeinschaft

(communio) selbst (n. 5). Bei der Bestattung eines Klerikers

soutenues par les élèves de la promotion de 1911 de l'Ecole Nationale des

Chartes, Paris, Picard 1911, p. 147) hat behauptet, daß die erst von 1168 an
quellenmäßig belegte < Grande Confrérie de Notre-Dame aux Prêtres et aux Bourgeois

» mit der Zwölf-Apostel-Bruderschaft identisch sei. Er stützte sich
ausschließlich auf Delisles Edition der Mitgliederliste aus der Mitte des XI. Jhdts.
(nach Vaquier: 1058-66). Diese Liste wurde aber von Delisle ungenau
reproduziert, denn im erwähnten Pariser Missale gehören die Laien Martinus und
Durandus nicht zur rein klerikalen Gruppe der Zwölf-Apostel-brüder. Wenn Vaquier
von derselben sagt : « Elle présente avec la confrérie (de N.-D. aux Prêtres et aux
Bourgeois) de telles similitudes qu'il faut conclure à leur identité, mais le caractère

de cette société (des douze apôtres) et son organisation sont impossibles à

préciser », dann widerspricht er sich offenbar. Wie kann man zwei Institutionen
miteinander vergleichen, wenn die eine unbekannt ist Wir wissen aber aus dem
Statut der Zwölf-Apostel-Bruderschaft (n. 5), daß sie im IX. und X. Jhdt. keine
Laien aufnahm, und aus der Mitgliederliste, daß sie um die Mitte des XI. Jhdts.
noch keine Laien aufgenommen hatte. Ferner sind die Namen der beiden
Bruderschaften völlig verschieden. Im Statut der Confrérie de N.-D. ist von einer
Versammlung an den Apostelfesten keine Spur zu finden ; ihre Mitglieder (72, später
100) wurden für die eine Hälfte dem Klerikerstand, für die andere dem Laienstand

entnommen ; der Vorsitzende wurde wie in gewissen andern Bruderschaften
(vgl. oben S. 2 und 19) mit dem Titel Abt geehrt, während er bei den Zwölf-
Apostel-Brüdern als princeps, magister oder decanus bezeichnet wurde. Die Identität

beider Vereine, welche vor Vaquier bereits von A. Luchaire (Les communes
françaises, Paris 1901, p. 34) wahrscheinlich auf Grund der Delislescheu Angabe
aufgestellt worden war, kann also nicht mehr aufrecht erhalten werden.

89



treten alle Geistlichen im Chorhemd an ; die Laien aber, sowohl Frauen
wie Männer, in habitu, d. h. in der Vereinstracht (nn. 6-7). Wie dieser
Habit aussah, wird nirgends näher bestimmt. Unter den guten Werken,
deren Verdienste die einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft abtreten,
werden die Disziplinen erwähnt (n. 12), aber aus dem Kontext geht
hervor, daß diese Bußübung nur von den Klerikern gepflegt wird, nicht
von den Laien ; erst nach 1260 führen diese sie in den romanischen
Ländern als Bruderschaftsübung ein 1.

Bemerkenswert ist folgende Bestimmung (n. 16) : « Ein Bruder soll
dem andern nicht nur im Tode, sondern auch im Leben, sowohl in der
Not wie im Wohlergehen behilflich sein. Damit also die gegenseitige
Liebe (relativus amor) durch das Gelenkband der Minne (caritatis compage

2) alle in Christo untrennbar Vereinten stärke, nicht nur in der
Stadt London, sondern auch außerhalb bis auf eine Meile Entfernung,
sollen alle Mitglieder, wenn ein ernster Grund vorliegt, ihren Mitbruder
gemeinsam dorthin begleiten.

Unter den Strafmaßnahmen, die sich ursprünglich auf die Kleriker
bezogen, sei folgende hervorgehoben : « Wer einen anderen schlägt oder

blutig verletzt, wird nicht nur vom Bischof bestraft, sondern, weil ein
solches Verbrechen alle Brüder zugleich verletzt, soll es überdies in der
Bruderschaft selbst noch eigens gesühnt werden. Deshalb soll der
Schuldige mit Brot, Getränk und zwei guten Gerichten das ganze Haus
speisen (totam domum pascat, n. 22). Mit totam domum ist die Bruderschaft

gemeint, nicht das Vereinshaus, das wahrscheinlich noch gar
nicht bestand, denn in der Folge wird bestimmt (n. 29), daß die
Vereinsmahlzeit an irgendeinem anständigen Orte stattfinden soll.

Viermal im Jahre wurde Generalkapitel abgehalten (n. 25). Diese

Bestimmung setzt also andere Kapitel voraus. Ob unter den letzteren
der wöchentliche am Donnerstag stattfindende Gottesdienst gemeint ist,
oder gewisse außerordentliche Versammlungen, die der Prior aus irgendeinem

Grunde zusammenrufen konnte, ist nicht deutlich.
Die Vereinsmahlzeit fand zweimal im Jahre statt, kurz vor Sankt

Michael im September, und unmittelbar nach Hokeday, d. h. Dienstag

1 Vgl. unsere Darstellung in Archivum Fratrum Praedicatorum XX (1950)
22 ff. Zu bemerken ist aber, daß die Chorherren von St. Mary in Southwark, mit
denen die Londoner Brüder in Gebetsverbrüderung standen, ebenfalls die Disziplin
verwendeten (vgl. Anhang D, n. 41).

2 Vgl. Augustinus, De bapt. III 19, 26 (PL 43, 152) : « invisibüis com-
pages caritatis ».

90



in der Quasimodo-Woche (n. 28). Fünf Brüder trugen gemeinsam die

Kosten des Festessens und so der Reihe nach jedesmal fünf andere,

bis die fünf ersten wieder an die Reihe kamen (n. 29). Beim Mahl soll

soviel Brot, Getränk und warme Speise aufgetragen werden, daß für
die Armen noch genügend übrig bleibt. Allzu große Unkosten und
übertriebene Sparsamkeit sollen in gleicher Weise vermieden werden (n. 30).
Eine zusätzliche Bestimmung schreibt aber drei Gänge und eine Piktanz

vor (n. 31). Keiner soll Gäste mitbringen, ausgenommen der Prior und
die Prokuratoren, von denen jeder zwei einladen kann, der Kantor
hingegen nur einen (n. 33). Tischlesung und gemäßigtes Stillschweigen sind

verpflichtend (n. 32).
Der rituelle Caritastrunk und die Symbolik des Brudermahls sind

nicht ausdrücklich erwähnt ; am Schluß wird aber das Mandatum des

Gründonnerstags vorgeschrieben 1. Jeder Bruder hat dann einen Armen

mitzubringen, dem man die Füße waschen und einen Denar schenken

soll. Aber auch gegenseitig sollen sich die Brüder die Füße waschen

(n. 39). Die Zeremonie findet hinter geschlossenen Türen post prandium
statt (n. 38). Ob mit dieser Formel ein vorher abzuhaltendes Brüder-
mahl nach dem Beispiele des Heilandes, oder nur die Stunde des Tages

gemeint ist, an der das Mandatum gefeiert werden soll, kann dem

Kontext nicht entnommen werden. Zweifellos erklang beim Mandatum
auch das berühmte Caritaslied mit dem Refrain : « Ubi Caritas est vera,
Deus ibi est. »

Den Ernst der beim Eintritt in die Bruderschaft übernommenen

Verpflichtungen heben zwei Paragraphen hervor, die zweifellos den

Schluß der ursprünglichen Fassung unseres Statuts gebildet haben :

Keiner darf die Bruderschaft verlassen, solange sie noch sechs Mitglieder
zählt, es sei denn er wolle ins Kloster eintreten (n. 36) 2. Im Statut
von St. Appiano heißt es (n. 7) : Auch wenn nur ein einziger Mitbruder

übrigbleibt, hat er die Suffragien zu absolvieren. Eine bemerkenswerte

Erklärung dazu gibt das Londoner Statut, wenn es hinzufügt :

« Weil jeder Bruder durch persönliche Eidesleistungsich zu dieser Bruder-

1 Diesen Brauch findet man im Hoch- und Spätmittelalter in den
Geißelbruderschaften wieder, z. B. zu Bologna (Arch. Fr. Pr. XX 120) und Siena (vgl.
G. Prunai, I capitoli della compagnia di S. Domenico in Campo Regio, Bulletino
Senese di Storia Patria XLVII (1940) 147.

2 Diese Satzung kommt ebenfalls vor im Propositum der Bußbrüder (Arch.
Franc. Hist. XIV 119, n. 31) und in den Statuten gewisser frommer Vereine, die
mehr sein wollten als eine gewöhnliche Bruderschaft (vgl. Arch. Fr. Praed. XXI111).

91



schaff verpflichtet hat und keine Verpflichtung größer ist als jene, die

man aus freien Stücken auf sich nimmt, haben wir fest beschlossen,

daß, wenn ein Bruder — was Gott verhüte — die obenerwähnten

Satzungen dieser Bruderschaft übertritt, er nach dreimaliger Mahnung
durch zwei Mitbrüder als Aufrührer, Schuldiger und Ungehorsamer aus
der Bruderschaft auszuschließen sei. Dann aber soll der Meineid auch

beim Bischof durch milde Anklage angezeigt werden, damit der
Untreue wenigstens auf diese Weise zu würdiger Genugtuung gezwungen
werde » (n. 37).

Dieser Paragraph stammt aus der Zeit, als die Bruderschaft bloß
Kleriker umfaßte1. Die Einschränkung der Befugnisse des

Gildegerichtes durch die bischöfliche Instanz wird gleich am Anfang des

Statuts damit begründet, daß das Recht, das durch die Aufnahme in
einen Verein entsteht, immer bedingt wird durch die Klausel salvo iure
ecclesiastico et praelatorum salva debita reverentia et canonica obedientia

(n. 2). Dies gilt natürlich vor allem bei Geistlichen. Beide Stellen des

Statuts erklären auch den Passus im Prolog, wo die Gründung der
Bruderschaft aus der Zeit des Bischofs Gilbert datiert wird (n. 1). Daß

die erste Redaktion der Satzungen nicht ohne Gutachten und eventuelle
Korrektur seitens des großen Kirchenfürsten zustande kam, liegt auf der
Hand. Sie dürfte etwa kurz nach dem Londoner Konzil vom Jahre 1129

anzusetzen sein.

Im Rahmen unserer knapp zu fassenden Erörterungen ist es nicht

1 Man soll bloß nicht meinen, daß der primitive gemischte Ortskaland (vgl.
oben S. 10 ff.) in England nicht bestanden hätte. Am 18. Juni 1318 fordert der
Bischof von Worcester alle Besitzer von Verbrüderungsbriefen der Kaiandbruderschaft

(Gild of the Kalenders) von Bristol auf, ihre Urkunden bekannt zu geben,
weil das Archiv der Bruderschaft durch Brand vernichtet wurde. Zugleich bezeugt
er, dieser Verein habe schon vor Wilhelm dem Eroberer (1006) geblüht unter dem
Namen Gilde der Gemeinde, des Klerus und des Volkes von Bristol : « The said
fraternitie was called Guild or brotherhood of the cominaltie. cleargy, and people
of Bristow, and the place of the congregation of the brethern and sisters of the
same was used in the church of the Holy Trinitie of Bristow, in the time of Ayl-
worde Meane and Bristcricke his sonne, who were Lordes of Bristow before the
last conquest of England The beginning of which fraternitie did then exceed
the memory of man ; and did continue successively, after the conquest, the place
of meeting of the said fraternitie, during the time of William the Conqucstor,
William Rufus an King Henry the first ...» Zu dieser ursprünglich einzigen
Bruderschaft in Bristol kamen später, wie überall, mehrere geistliche und weltliche

Bruderschaften hinzu. Die allgemeine Ortsbruderschaft von Klerus und
Voik ist jedoch die primitive (vgl. Toulmin Smith, English Gilds, The Original
Ordinances of more than one hundred Early English Gilds, London 1870, S. 287).

92



möglich, einen Vergleich anzustellen zwischen dem mittelalterlichen
Begriff der religiösen Profeß und dem des Versprechens, das man bei
der Aufnahme in eine Gilde, Zunft, Stadtgemeinde oder einfache Bruderschaft

ablegte. Vom soziologischen und moralwissenschaftlichen Standpunkt

aus wäre eine solche Studie unzweifelhaft sehr lehrreich. Der
zuletzt erwähnte Paragraph des Londoner Statuts könnte dazu Wesentliches

bieten. Als Beitrag zur Geschichte der Frömmigkeit und des

Karitasbegriffes sei hier noch die Oration erwähnt, die bei der Aufnahme
in die Londoner Bruderschaft gebetet wurde :

« Gott nehme auf in die Schar seiner Getreuen dich, den wir
Unwürdige in unsere Gebetsgemeinschaft aufnehmen. Der Herr gestatte
dir, Gutes zu tun, darin auszuharren und zur Erbschaft des ewigen
Lebens zu gelangen, damit, sowie das Liebesband der Verbrüderung
(caritas fraternitatis) uns vereinigt hat auf Erden, die göttliche Güte,
die Urheberin der Liebe, uns mit ihren Getreuen vereinige im Himmel
durch Jesus Christus unsern Herrn. Amen. » Am Anfang der Zeremonie
wurde Psalm 132 gesungen : « Seht, wie schön, wie lieblich es ist, wenn
Brüder friedlich beisammen wohnen. »

Zum Schluß bemerken die Statuten, daß der Londoner Klerikerverein

mit dem regulierten Chorherrenstift S. Mary in Southwark am
südlichen Themseufer in Gebetsverbrüdcrung getreten ist : mutua caritatis

vicissitudo (n. 40). Von einer Abhängigkeit ist jedoch keine Rede,
ebenso wenig von einer finanziellen Unterstützung des Stiftes durch
die Bruderschaft. Es handelt sich hier einfach um Verleihung
gegenseitiger Teilhabe an Gebeten, Verdiensten und Suffragicn, wie es seit

Jahrhunderten zwischen Abteien, Klöstern und Stiften, die sich als

ebenbürtige Brüder betrachteten, gebräuchlich war.
Das Londoner Statut gibt keine Auskunft über den Sitz des

Vereins, über die Kirche, wo jeden Donnerstag die Vereinsmesse gefeiert
wurde, über das Lokal, wo das Mandatum stattfand usw. Aber auch

die Gewalt des Priors, dem zwei oder mehr Prokuratoren nebst einem

Eleemosynarius zur Seite standen (nn. 9, 23), wird nicht näher bestimmt.
Dem Gildegericht ist mehr Platz eingeräumt als in der Zwölf-Apostel-
Bruderschaft, und hierin stimmt das Londoner Statut mit jenem der

Bruderschaft von Tudela überein. Dies möchten wir auf den wachsenden

Einfluß der demokratischen Ideen zurückführen. Wenn letztere noch

nicht stärker zum Ausdruck kommen, dann kann man daraus schließen,
daß die Londoner Bruderschaft noch nicht zur regelrechten Klerikerzunft

umgewandelt war.

93



VI. Städtische Klerikerzünfte

Eines der Hauptziele aller Bruderschaften war die friedliche Schlichtung

aller persönlichen Streitigkeiten unter den Mitgliedern, ohne die

Angelegenheit dem gewöhnlichen Gerichte, sei es ein kirchliches oder
ein bürgerliches, anzuvertrauen. Dieses Prinzip fand, zwecks Ausschaltung

jeder unehrlichen Konkurrenz unter Berufsgenossen, eine sehr

praktische Anwendung in den Kaufmannsgilden, Handwerkerzünften
und sonstigen Berufsverbänden oder Ständevereinen.

Man kann sich also die Frage stellen, ob und seit wann eine
ähnliche Zielsetzung sich in den rein klerikalen Bruderschaften
durchgesetzt hat, denn diese waren ja an sich ebenfalls Berufsvereine. Im
Statut der Londoner Bruderschaft ist bereits eine Spur davon bemerkbar,

wenn (n. 35) verordnet wird : « Nullus fratrum alium ab ecclesiae

suae ministratione supplantet », d. h. fern sei jede unehrliche
Konkurrenz unter den Klerikern, die Mitglieder der Bruderschaft sind.

Zum Begriff « städtische Zunft » gehört aber vom XI. Jahrhundert
an auch die Monopolstellung ; waren doch alle jene, die in einer
Stadtgemeinde einen bestimmten Beruf ausüben wollten, praktisch gezwungen,
sich dem örtlichen Berufsvereine anzuschließen, sonst fehlten ihnen die

unentbehrlichen Vorteile des syndikalen Schutzes. Die Folge war, daß

die Zunft, kraft der aus diesem Monopol entstandenen Machtstellung,
zu einer regelrechten universitas heranwuchs ; dies aber schaltete den

freien Charakter der Mitgliedschaft de facto aus.

Bei den Typen städtischer Klerikervereine, die wir bis jetzt
besprochen haben, war der Zutritt frei : keine Spur von Universalität und
Monopol. Jeder Kleriker konnte sein Amt ausüben, ohne Mitglied der

Bruderschaft zu sein. Wurde er aber Mitglied, dann geschah es im
Hinblick auf gewisse geistliche Vorteile, die mit der Ausübung seines

Amtes juridisch nichts zu tun hatten.
Man kann sich also die Frage stellen : Gab es auch richtige Klerikerzünfte

Wo und wie sind sie entstanden Haben sie sich in allen
Städten durchgesetzt Blieben neben ihnen auch die freien
Klerikerbruderschaften bestehen Wurden sie auch ins Stadtregiment, das von
den Zünften beherrscht war, eingeschaltet Welches war ihre Haltung
dem Bischof gegenüber Hat die Idee der Klerikerzünfte wie jene der

Universitäten auf den spätmittelalterlichen Konzilsgedanken nicht
irgendwelchen Einfluß ausgeübt Diese Fragen sind zu zahlreich und

zu kompliziert, als daß sie hier alle beantwortet werden könnten. Aber

94



ihre Aufzählung allein eröffnet schon neue Perspektiven und
unterstreicht die Wichtigkeit der Klerikervereine als kirchenhistorisches
Element.

Wir müssen uns hier damit begnügen, anhand von Urkunden die

zunftmäßigen Eigenheiten gewisser Klerikervereine hervorzuheben.

Italien scheint die Heimat der städtischen Klerikerzünfte gewesen zu
sein, vielleicht sogar Rom mit seinen unzähligen Kirchen und unvermeidlichen

Spannungen zwischen Pfarrgeistlichkeit und Kurialen. Die ältesten

uns überlieferten Spuren einer solchen Klerikerzunft stammen
jedoch aus Verona.

In einem Testament vom Jahre 982 wird der Veroneser Stadtklerus
congregalio sanctae Veronensis Ecclesiae genannt. Zwei Urkunden, die

eine aus dem Jahre 1177, die andere sieben Jahre jünger, erwähnen
den ausgedehnten Grundbesitz der congregalio Veronae, der sowohl unter
kaiserlichen wie unter päpstlichen Schutz genommen wird. Die Leitung
des Vereins lag damals beim Erzpriester und bei drei primicerii. Alle
Pfarrer und Kleriker der Stadt waren Mitglieder ; sie werden in der

Papstbulle fratres genannt. Später erhielt die Bruderschaft den Namen

congregatio cleri interni Veronensis, um sich vom inzwischen ebenfalls

zunftmäßig organisierten Landklerus zu unterscheiden. Schutzpatron
der Kongregation war der Apostel Jakobus. Zahlreiche Gönner aus der

Laienwelt wurden in die Verdienstgemeinschaft aufgenommen und als

confratres, nicht aber als vollberechtigte fratres betrachtet \
In Rom hieß der Verein Fratemitas Romana. Seine Gründung ist

nicht vom Jahre 948 datiert, wie ab und zu behauptet wird. Genannten
Datums ist wohl, laut einer in verschiedenen Kirchen der Urbs noch

vorhandenen zeitgenössischen Inschrift, ein Entschluß der Fratemitas,
bei Sterbefällen in der Bruderschaft von jedem Mitglied 40 Messen
zelebrieren zu lassen. Im Jahre 1127 bezeichnet Honorius I. die Fratemitas
Romana als prior, als die erste, älteste, wichtigste. Obwohl also neben

ihr in Rom noch wenigstens eine andere Klerikerbruderschaft bestanden
haben muß, wurde erstere sowohl von der Gemeinde Rom als vom Papst
als die einzige Vertreterin des römischen Stadtklerus anerkannt. Sie

1 Ughelli, Italia Sacra, t. V, Venedig 1720, col. 800. Vgl. Giuseppe For-
chielli, Collegialità di chierici nel Veronese dall' VIII0 secolo all' età comunale,
Archivio Veneto, 5a Serie, nn. 5-6, voi. III, anno LVIII (1928), p. 1-117 ; derselbe,
La pieve rurale, Ricerche sulla storia della costituzione della Chiesa in Italia e

particolarmente nel Veronese, Bologna 1938 (Biblioteca della Rivista di Storia
del Diritto Italiano n° 19).

95



überwachte den Gottesdienst in den zahlreichen Kirchen Roms und die

Ausführung der für den Klerus erlassenen päpstlichen Dekrete, schlichtete

die zwischen Klerikern entstandenen Streitigkeiten, besorgte die

Besetzung der Pfarreien und sonstigen Klerikerstellen, verteidigte die
materiellen Interessen des Stadtklerus usw. Zwölf jährlich neu zu
wählende Rektoren und einige Beamten erledigten die vielen
Vereinsgeschäfte. Auch für ein würdiges Begräbnis der Mitglieder sorgte die
Bruderschaft. Die Prozessionen hingegen wurden mit ihrem
Einvernehmen von einer anderen Klerikerbruderschaft organisiert, die Schola

Crucis genannt wurde, weil sie die Rangordnung der Kreuze, die dem
Klerus jeder Stadtkirche vorangetragen wurden, zu regeln hatte 1.

In Arezzo begegnet uns ein Klerikerverein zunächst in einem
Testament vom Jahre 1068 unter dem Namen Fratemitas plebis S. Mariae
in Gradis. Die Testatoren schenken ihr drei Pfund für die Kleriker
(his qui ordinati sunt) und sechs weitere Pfund für die Armen, die von
der Bruderschaft betreut werden 2. Später behauptete die Fratemitas,
von Alexander II. (1061-73) einen Ablaßbrief erhalten zu haben, den

Pasqui und Kehr mit Recht als unecht betrachten 3
; doch möchten wir

nicht ausschließen, daß der betreffende Papst irgendwie mit der Frater-
nitas clericorum Arciii zu tun gehabt habe. Diese darf auch nicht
verwechselt werden mit der Fratemitas laicorum B. M. Virginis, die

um 1245 in der Predigerkirche von Arezzo gegründet wurde und nach
1262 nach S. Maria delle Pieve übersiedelte 4. Die Statuten der
Fratemitas clericorum sind in einer Handschrift vom Jahre 1369 erhalten,
aber der Grundstock dieser Fassung wird noch ins XI. Jahrhundert
gehören 5.

Als Gründungsdatum der Fratemitas cleri Florentini galt im
XV. Jahrhundert das Jahr 1131 ; in Wirklichkeit liegt jedoch hier
das Stiftungsjahr eines Klerikerspitals vor, das durch die bereits früher
bestehende Fratemitas gegründet wurde. Für das Jahr 1310 ist eine

1 M. Armellini, Le chiese di Roma dal IV0 al XIX0 secolo, Roma 1942,
p. 31 ff. ; G. Ferri, La « Romana Fratemitas », Archivio di Storia Patria Romana
XXVI (1903), p. 45-66; P. Kehr, Regesta Pontificum Romanorum, Italia Pontificia

I, Rom 1906, p. 8-14.
2 Ubaldo Pasqui, Documenti per la Storia della città di Arezzo nel medio

evo, vol. I : Codice diplomatico aretino, Firenze 1899, p. 384, n. 199.
3 Pasqui, ebenda in Anmerkung; Kehr, Italia Pontifìcia III (1908), S. 159.
4 G. Meersseman O. P., Etudes sur les anciennes confréries dominicaines,

III : Les congrégations de la Vierge, Arch. Fr. Praed. XXII (1952), p. 12, 81.
6 Pasqui a. a. O.

96



Reform des Klerikervereins bezeugt. Noch später wird die Bruderschaft

Congregatio maior presbyterorum genannt, was die Existenz anderer
Klerikerbruderschaften voraussetzt. Im XII. und im XIII. Jahrhundert
veranstaltete sie in allen Stadtkirchen jeden Mittwoch eine missa pro
remissione peccatorum und jeden Freitag eine missa de cruce. Diese
Gottesdienste wurden von den Gläubigen stark besucht. Ihre Gaben

dienten u. a. den karitativen Werken der Bruderschaft1.
Die congregatio oder universitas oder fratalea capellanorum civitatis

Paduae, unter der Leitung eines primicerius und eines, später zweier
Massaren oder ökonome, ist erstmals bezeugt in einer Urkunde vom
Jahre 1136, anläßlich des Ankaufs gewisser Immobilien. Im Jahre 1170

überließen ihr die Präbendare der einzelnen Stadtkirchen die Verwaltung
ihrer Einkünfte. Beide Daten können nicht als Gründungsjahr in
Betracht kommen, denn die betreffenden Akten setzen eine vielleicht
Jahrhunderte alte Existenz der Genossenschaft voraus 2.

Die Societas capellanorum Pistoriae, die für 1203 urkundlich belegt
ist, behauptete, wahrscheinlich nicht ohne Grund, ihre Anfänge um das

Jahr 1000 ansetzen zu können. Im Jahre 1209 heißt sie societas maior,
was wiederum die Existenz anderer Klerikerbruderschaften verrät. Ihr
eigenes Spital datiert erst vom Jahre 14013.

Für Veroli besitzen wir das gegen 1200 abgeschriebene
Kapitelverzeichnis der Vercinsstatuten 4. Laut desselben verordneten die

Satzungen der Fratemitas folgendes : 1. Alle Kleriker von Veroli bilden
eine Bruderschaft. 2. Die Leitung liegt bei einer bestimmten Anzahl
jährlich neu zu wählender Rektoren. 3. Für die Bruderschaft wird
monatlich in jeder Kirche eine heilige Messe zelebriert. 4. Am Qua-
tembersamstag im Juni kommen alle Brüder zusammen. 5. Bei dieser

Gelegenheit werden auch die neuen Rektoren fürs folgende Jahr gewählt.
6. Hat jemand seinen Mitbruder beleidigt, dann soll er sich dem Urteil
der Rektoren unterwerfen, sonst verliert es alle Privilegien der

Mitgliedschaft. 7. Heiratet ein Kleriker, der die niederen Weihen empfangen
hat, so beraubt er sich ebenfalls der genannten Vorrechte. 8. Erkrankt
ein Mitbruder, dann sollen ihn alle der Reihe nach besuchen und in

1 G. Richa, Notizie delle chiese Fiorentine V, Firenze 1757, p. 286 ff.
2 A. Barzon, Fratalea capellanorum civitatis Paduae, Scritti storici in

onore di Camillo Manfroni, Padova 1925, p. 355 ss.
3 L. Barguacchi, Storia degli istituti di beneficenza in Pistoia I, Firenze

1883, pp. 54-55, 102.
4 Rom, Bibl. Vallicelliana, cod. B 32, f. 159°. Text im Anhang E.

97



jeder Kirche soll in der Messe seiner gedacht werden. 9. Stirbt er, dann
sollen alle Glocken der Stadt geläutet werden. 10. Zum Begräbnis
haben alle Mitbrüder zu erscheinen. 11. Am dritten Tag wird bei
allgemeinem Glockengeläute das feierliche Totenamt zelebriert. 12. Morgens

wird für ihn in allen Kirchen ein feierliches Amt abgehalten.
13. Während der secreta beten alle für den Verstorbenen die sieben

Bußpsalmen. 14. Desgleichen geschehe am siebenten, am dreißigsten
und am Anniversar-Tag. 15. Überdies soll jeder Priester für den
Verstorbenen zwei Messen zelebrieren und jeder Kleriker zwei Psalter
beten. 16. Alle Almosen, welche die Gläubigen für ihre Verstorbenen
der Bruderschaft schenken, sollen in drei Teile geteilt werden. 17. Ein
Drittel ist für die Armen bestimmt. 18. Die zwei Drittel sollen die

Rektoren unter den Brüdern verteilen. 19. Der Bischof soll nicht
mehr erhalten als ein einfacher Mitbruder. 20. Kein Kleriker darf
eine neue Bruderschaft gründen, ohne aller erwähnten Vorrechte
beraubt zu werden.

Zwei kurz nach Anfang des XIII. Jahrhunderts hinzugefügte
Erlasse (nn. 21-22) ermahnen die Kleriker, den Laien keinen Anstoß zu

geben, damit sie von ihnen nicht verschmäht werden, ferner unter sich
allen Haß, falls der Teufel in der heiligen Bruderschaft welchen gesät
hätte, von Grund aus auszurotten, jede gegenseitige Beleidigung zu
meiden und einander sancta dileclione, mit heiliger Liebe zu behandeln.

Die Kapitelrubriken und die beiden Zusätze stehen auf der Rückseite

des Deckblattes einer um 1075 angefertigten Abschrift der Chrode-

gangregel in Aachener Fassung (816). Wahrscheinlich hatte um diese

Zeit im Dom von Veroli ein Reformversuch im gregorianischen Sinne

stattgefunden, der aber nicht lange standhielt, weil die Regel das

Gemeinschaftsprinzip nicht bis zu den äußersten Konsequenzen
durchführte. Doch scheint die Schrift nicht nur im Kapitel, sondern auch

in der Klerikerzunft bei Tisch vorgelesen worden zu sein.

Unten auf der Vorderseite des gleichen Deckblattes wurden um
1250 die Namen der damaligen Bruderschaftsmitglieder verzeichnet :

HU sunt in Fratemitate Vendana. Als erster erscheint Bischof Johannes 1.

Es folgen Priester, Diakone, Subdiakone, ohne irgendwelche Ordnung,
zusammen ungefähr sechzig Personen. Bei jedem Todesfall wurde der

1 C. Eubel, Hierarchia Catholica Medii Aevi. Münster 1913, S. 523 vermerkt
nacheinander drei Bischöfe namens Johannes : 1. von 1223 bis 1250, 2. von 1252

(11. Mai) bis 1253, und 3. von 1253 bis 1258. Der letzte soll 1253 gestorben sein.
Als Nachfolger erwähnt er für das Jahr 1259 Andreas.

98



Name des Verstorbenen ausradiert, sodaß nur noch wenige leserlich
sind. Am Rande eines Kalendariums, das der gleichen Handschrift
vorausgeht, wurde die depositio der Hingeschiedenen nach und nach

eingetragen 1.

In Italien wären gewiß noch mehr Städte nachzuweisen 2, deren

Klerikerbruderschaft im XI. oder spätestens im XII. Jahrhundert eine

Umgestaltung im korporativen Sinne durchgemacht hatten, aber die

angeführten Beispiele genügen wohl, um diese zeitgebundene Erscheinung
zu belegen. Daß in gewissen Städten Frankreichs die gleiche Entwicklung

stattgefunden hat, ergibt sich aus einer Urkunde vom Jahre 1221 3,

in der der Bischof von Sens die seit lange bestehende (iamdudum in-
ceptam et aliquamdiu laudabiliter observaiam) Bruderschaft seiner
dreizehn Stadt- und Vorortpfarrer offiziell anerkennt4, ihre Statuten gut-

1 Von Mag. Andreas, der (f. 159r) unter den Mitgliedern der Fratemitas
erwähnt wird, hat man am Rand des Kalendariums (f. 2V) nicht die depositio,
sondern die Beförderung zum Bischof nachgetragen : « Anno Domini M°CC°LVUIP>
indictione II, pontificatus domini Alexandri quarti pape anno V", mense februario,
die XX, magister Andreas quondam canonicus Yerulane ecclesie fuit in
episcopum [promotus). »

2 Monti zitiert einige Fälle, die entweder nicht zutreffen, oder zweifelhaft
sind, z. B. (I 13) die 1177 von Abt Abdenago gegründete Fratemitas S. Spiritus
von Benevento, der P. Sarnclli eine Monographie gewidmet hat (Memorie dell'
Insigne collegio di S. Spirito di Benevento, Napoli 1688) ; diese Bruderschaft war
ein regelrechtes Regularkapitel, nicht ein einfacher Klerikerverein. Ferner
erwähnt Monti (p. 17) zwei Neapolitaner und (p. 12) fünf Venediger Kleriker-
bruderschaften. Tatsächlich finden wir 926 in Neapel eine congregatio sacerdotum
S. Georgii maioris. Daneben besteht 932 eine congregatio ecclesiae S. Restitutae
de intus episcopio sanctae Neapolitanae ecclesiae. Die betreffenden Urkunden
verraten alle einen beträchtlichen Güterbesitz dieser Vereine. Inwiefern es sich aber
um freie Klerikerbruderschaften oder um das Korps der Diener jener Kirchen
handelt, wäre noch zu erörtern. Ein ähnliches Problem stellt sich in Venedig.
Dort gab es 1123 « quinque congregationes de Rivoalto » ; 50 Jahre später werden
sie in einer Urkunde namentlich bezeichnet : « quinque congregationes videlicet
S. Hermachore, S. Angeli et S. Luce ac S. Marie Formose et S. Marie Matris
Domini » Daß es sich hier nicht um die Diener der genannten Kirchen handelt,
sondern um freie Klerikervereine, möchte Monticolo aus der Tatsache schließen,
daß der Kongregationsvorstand (praepositus) nicht überall ein Erzpriester oder
ein Pleban ist, sondern in einem bestimmten Fall als einfacher Priester bezeichnet
wird. Ob dieses Argument stichhaltig ist, wäre noch zu prüfen. Vgl. G. Monticolo,
La constituzione del Doge Pietro Polani circa « la Processio scolarum », Rendiconti

della R. Academia dei Lincei, Classe Scienza Morali, ser. V, voi. IX (1900),
p. 108-9.

3 Gallia Christiana, t. XII, Apend., col. 363.
4 Obwohl die 13 Pfarreien von Sens in der Urkunde namentlich aufgezählt

werden, ist hier doch mit der im Mittelalter so wichtigen Symbolik der Zahlen
zu rechnen. Dies fordert uns auf, an die 13 Mitglieder der Pariser Zwölf-Apostel-

99



heißt und die Immobilien, die sie durch Mitgliederbeiträge und
Schenkungen erworben hat, unter seinen Schutz nimmt. Die Satzungen
werden nicht ausführlich wiedergegeben ; doch erfahren wir, daß die
Pfarrer viermal im Jahr an den Quatemberfreitagen zusammen kamen,
das heilige Amt feierten, einen Teil der Einkünfte unter sich verteilten
und sonstige gemeinsame Bestimmungen trafen. Die Ähnlichkeit mit
den italienischen Klerikerzünften der gleichen Periode ist offenbar. Ob

die Bruderschaft von Sens nicht nur alle Pfarrer, sondern auch alle
Kleriker der Stadt umfaßte, ist nicht festzustellen. Jedenfalls trägt
ihre Verfassung die Charakterzüge des Zunftwesens ; der Verein hat das

Monopol erreicht und ist eine universitas aller Pfarrer, wenn nicht aller
Kleriker der Stadt.

Die demokratische Einstellung der italienischen Klerikerzünfte
kommt in den Statuten von Veroli am schärfsten zum Ausdruck durch
die Bestimmung, daß der Bischof keinen größeren Anteil an den Almosen
haben soll, als die anderen Mitglieder (n. 19). Das Haupt der Diözese

war in der Bruderschaft nicht einmal primus inter pares, sondern einer
der vielen. Die Bruderschaftsminne hatte nivellierend gewirkt. In den

Kapiteln und Dekanatskalanden wurde die Rangordnung bestimmt
durch die Amtsbefugnisse, durch die Stufen der sieben ordines, durch
das Alter der einzelnen seit ihrer Weihe. In der zunftmäßigen Bruderschaft

hingegen standen alle auf der gleichen Stufe : Tonsurierte, Dia-
kone, Priester, Erzdiakone, Bischof, alle waren hier Kleriker, Vereinsbrüder,

Gleichberechtigte. Die Leitung des Vereins lag nicht mehr in
den Händen einer einzigen Person, die auf unbestimmte Zeit zum
Vorstand gewählt wurde, sondern bei mehreren jährlich ncuzuwählenden
Rektoren. Keine Rede mehr vom princeps, vom Abt, vom Magister,
vom Dekan. Die Exekutive lag nun beim Rektorenkollegium, wie in
den Gemeinden beim Rat der Alten, der Prioren, der Consules, oder
wie sie heißen mögen. Der Stadtdekan oder Primicerius hat von Amts

wegen kein Recht mehr auf einen führenden Posten in der Bruderschaft.
Wohl kann er für ein Jahr ins Rektorenkollegium gewählt werden, aber
das kann der niedrigste Kleriker oder wenigstens jeder Subdiakon eben-

Bruderschaft zu denken (vgl. unseren I. Teil, Abschnitt II, S. 2 4-25). Es ist
durchaus wahrscheinlich, daß die Stadtpfarrerzunft von Sens ursprünglich (im
IX. Jhdt. wie in Paris eine freie, klerikale Zwölf-Apostel-Bruderschaft war, die
sich im Laufe der Zeit durch Aufnahme weiterer Mitglieder entwickelte und die
ursprünglichen Mitglieder, nämlich die Pfarrer der 13 Pfarreien, als Verwaltungskommission

der nunmehr allgemeinen Klerikerzunft von Sens beibehalten hatte.

100



falls. Wenn die Klerikerzunft ihr Machtmonopol zu wahren sucht, dann
bedeutet dies, daß sie keine freien Klerikerbruderschaften neben sich

duldet, die bestehenden lahmgelegt hat und die Errichtung jedes
frommen Klcrikervcreins verhindern will.

Auf die Dauer konnte die zunftmäßige Auffassung der städtischen
Klerikervereine nicht aufrecht erhalten werden. Konflikte mit dem

monarchischen Prinzip der Diözesanleitung blieben nicht aus. Im
obenerwähnten Regelbuch des Domkapitels und der Fratemitas von Veroli
hat ein Kleriker am Rand von fol. 156v und fol. 157r folgende alt-
kirchliche Bestimmungen notiert :

Ex Cartajjinensi concilio], cap. xviij. Episcopus absque Consilio
presbyterorum suorum clericos non ordinet, ita ut civium coni-
ventiam et testimonium querat.
[Cap.] xviiij. Episcopus nullius causam audiat absque presentia
clericorum, alioquin irrita erit sentencia episcopi, nisi clericorum
suorum presentia ffirmeturj.
[Cap. xxj]. Irrita erit episcoporum donatio vel venditio, commutarlo

rei ecclesiastice absque coniventia et subscriptione clericorum.

Gewiß, diese Vorschriften waren damals noch gültig ; deshalb

nimmt Gratian sie wörtlich in sein Dekret auf1 ; aber die Tatsache,
daß sie im Handbuch der Verulaner Bruderschaft sorgfältig kopiert
werden, beweist, daß die Klerikerzunft derartige Waffen gegen den

Bischof gegebenenfalls zu gebrauchen wußte 2.

Mit den zahllos auftauchenden Bruderschaften von frommen Laien
wird sie bald ebenfalls in Konflikte geraten, die sie ohne päpstliche
Vermittlung nicht lösen kann 3. Die apostolische Tätigkeit der
anrückenden Mendikantenorden wird überdies Probleme stellen, welche
die Klerikerzünfte in einen jahrelangen Streit verwickeln, aus dem sie

sich nur scheinbar siegreich zu retten wissen.

1 Namentlich c. 6 D. XXIV (Friedberg 89), c. 6 C. XV q. 7 (Friedberg
758), c. 52 C. XII q. 2 (Friedberg 704).

2 Tatsächlich wird in vielen Schenkungsurkunden, die von Bischöfen
aufgestellt wurden, die Klausel « de fratrum nostrorum consensu » ausdrücklich
erwähnt, aber dann handelt es sich stets um die Zustimmung des Domkapitels,
während die übrigen Kleriker behaupteten, daß auch ihre Zustimmung erforderlich

sei.
3 Ein Beispiel genüge : 1232 verbietet Gregor IX auf Vorlangen der Frater-

nilas Romana die vielen neugegründeten Laienbruderschaften, die mit der Klerikerzunft

Roms in Konflikt geraten waren, weil sie die Exequien ihrer Mitglieder
nicht dort feierten, wo die Fratemitas sie haben wollte (C. Rodenberg, Mon.
Germ. Hist., Ep. saec. XIII, t. I, nn. 487 et 522 ; vgl. unseren Aufsatz in Arch.
Fr. Praed. XX, S. 8 ff.).

101



Aber auch bei den Klerikern selbst werden allmählich Stimmen

gegen die materialistische Tendenz ihrer Zünfte laut. Die frömmeren
Geistlichen fühlen, daß ihnen die einst zur Pflege des Gebetes, der
Selbstheiligung, der gegenseitigen Erbauung errichtete Klerikerbruderschaft

fehlt.
Die Geschichte dieser verschiedenen Reaktionen gegen die

zunftmäßige Auffassung der Klerikervereine gehört aber nicht mehr zum
Gegenstand dieser Abhandlung.

Das .Ziel, das wir uns am Anfang gesteckt haben, bestand in der

Feststellung der verschiedenen Typen von Klerikervereinen während
den vier ersten Jahrhunderten dieses Instituts. Unsere Darstellung
dürfte den Beweis geliefert haben, daß es notwendig war zu
unterscheiden, obwohl gewisse Charakterzüge bei mehreren Typen zugleich
vorkommen. Aber unsere Kenntnis der einzelnen Gattungen ist noch
zu dürftig, um über den rechtlichen Entwicklungsgang der mittelalterlichen

Klerikervereine ein zusammenfassendes und endgültiges Urteil
fällen zu können. Doch haben wir ihr gemeinsames Wesen bereits
soweit erforscht, daß sie alle, ähnlich wie die Laiengilden, als

Verbrüderungen dastehen, deren Sinn und Seele der christliche Begriff der

Minne, die Caritas ist.

ANHANG

Als Belege für unsere Charakterisierung der drei späteren Vereinstypen

edieren wir hier die Satzungen der oben besprochenen
Bruderschaften von Tudela, London und Veroli.

Die Statuten der Bruderschaft von S. Cristina in Tudela (Ende des

XI. Jhdts.) wurden vor kurzem von P. Longas in einer Abschrift des

XII. Jahrhunderts entdeckt. Er edierte den Text etwas fehlerhaft (nebst
einer spanischen Übersetzung) am Schluß der trefflichen Monographie
von A. Rumeu de Armas, Historia de la prevision social en Espana,
Madrid 1944 (S. 523-32). Weil aber ebd. (S. 34) ein Faksimile der

Urkunde beiliegt, war es leicht die Kollation vorzunehmen. Das ganze
Statut wurde in der Madrider Abschrift auf einer einzigen Seite

zusammengedrängt. In der Vorlage wird es auf mehreren Blättern in
Großschrift ausgeführt gewesen sein, wie das für die meisten
Bruderschaftsstatuten der Fall war. Beim Abschreiben wurden jedoch die

vorliegenden Folien verwechselt, so daß die Nummern 21-24, die zum
dritten Teil (über die Sanktionen) gehören, in den vierten Teil (über

102



die Kranken, Armen und Verstorbenen) eingeschaltet wurden, nämlich
zwischen n. 29 und n. 34. Daß der Abschreiber zunächst versucht war,
die erwähnten Nummern 21-24 an einer andern Stelle einzuschalten,

ergibt sich aus der Tatsache, daß er dieselben bereits anschließend an

n. 14 abzuschreiben anfing, aber nach drei Worten aufhörte.
Das Statut der Londoner Bruderschaft (XII. Jhdt.) wird, so viel

uns bekannt ist, hier zum erstenmal veröffentlicht. Die Abschrift
(Anf. XIII. Jhdt.) findet sich in cod. 420 des Lambeth Palace (London).
Am unteren Rand f. lr liest man : « Hunc librum dedit Johannes II
Abbas de S. Albano ecclesie b. Marie de Herteford, quem qui ei ab-

stulerit, anathema sit. » Das Statut steht auf f. lr - 4r, der Ritus der

Aufnahme (n. 42-43) in viel größeren Buchstaben auf f. 5V, die

Verbrüderungsakte mit dem Stift St. Mary von Southwark (n. 41) auf f. 6V.

Die Kapitelüberschriften der Verulaner Klerikerzunft kommen vor
auf dem ehemaligen Schmutzblatt einer Hs. (XI. Jhdt.) des

Domkapitels von Veroli, jetzt in der Vallicelliana (Rom), cod. B 32, f. 159r.

Die Abschrift der Kapitel datiert aus dem Anfang des XIII. Jhdts.
Sie enthält schon gewisse Fehler (z. B. septem psalmi speciales statt
penitenciales). G. Ferri gab sie mit einigen neuen Lesefehlern (z. B.

maioribus ordinibus statt minoribus ordinibus) heraus in einer Fußnote

zu seinem sonst guten Aufsatz La Romana Fratemitas (Archivio della
Società Romana di Storia Patria, voi. XXVI (1903), S. 458, Anm. 1).

Ferri hat jedoch nicht bemerkt, daß auf f. 159v eine etwas spätere
Hand zwei Extravaganten hinzugefügt hat (nn. 21-22).

C. [REGULA CONFRATERNITATIS S. CHRISTINAE IN TUTELAI

Cod. Archivii Historici Nationalis Matriten., Doc. Can. Augustin,
de Summo Portu, leg. 383, doc. E 12

[Pars prima]

1. In nomine et amore Salvatoris nostri Iesu Christi, ego Bernardus
prior, et Gilelmus Iaccensis canonicus cum plurimis sociis, clericorum ac
legalium laicorum communi voto ac desiderio ad honorem Omnipotentis
Dei et omnium sanctorum, sanctissimç Marie, matris Domini ac beate.

Virginis martirisque Christine de Summo Portu, simulque ob sustentationem
Christi pauperum illuc adventantium vel egritudine discumbentium, stabi-
limus apud Tutelam istiusmodi vere caritatis, que Deus est l, confraterni-

§ 1 l Deus Caritas est : I Joh. IV 8.

103



tatem, ut scilicet habeamus inter nos veram fidem, puram et firmam Dei
et confratris dilectionem, per quam possimus salvari perpetim et liberari
« in die malo » 2 ab omni malo.

2. Quia enim carnis fragilità te istiusque seculi vanitate et mala cupi-
ditate prepediti multipliciter peccando offendimus Dei bonitatem, ideo
multimode nobis studendum est ipsius querere multiplicem pietatem.
Cuius cum multa sint precepta pietatis, que nos reforment in statum vere
salutis, unum tamen est ceteris salubrius, in quo cetera unum et aliquid
sunt, et sine quo nichil sunt, « karitas scilicet, que cooperit amantibus se
multitudinem peccatorum » 1.

3. Si hanc igitur toto corde amemus, si eam verbo et opere in proximos
pietatis studio sedulo adimpleamus, ipsa nobis spes unica extreme salutis,
ipsa placatio ire districti iudicis. ipsa aversio eciam horrende erit dampna-
tionis, ipsa certe reddet racionem pro nobis in die tremendi examinis, ipsa
denique optinebit gaudium perpetue beatitudinis.

4. Ergo que se diligentes et custodientes tot et tanta mala facit
evadere, et tam gloriosa gaudia perenniter obtinere, « dum tempus habe-
mus » \ dum vacat, dum districtus iudex, ne inveniat quod in nobis puniat,
tardât, teneamus eam toto desiderio, extendamus et exerceamus eius opera,
scilicet helemosinam in omnes pauperes Christi et maxime in nostros
confratres Sanctq Christine., qui cotidie in servitio Christi et eius pauperum
laborantes, portant pondus frigoris et estatis 2.

5. Iuvemus eos in omnibus, quantum possumus, ut ipsi nos recipiant
in omni beneficio suo et in suis sacris orationibus Deo beneplacitis, ut nos
placitos Omnipotenti Deo possit facere eorum sancta religio et Deo digna
conversatio.

6. Communicemus eis nostra temporalia bona in presenti, ut et ipsi
nobis communicent bona sua perpetua in futuro, quibus eos remunerabit
fidelis promissio ipsius Domini et Salvatoris nostri Ihesu Christi, qui « fidelis
est in verbis suis et sanctus in omnibus [operibus] suis » 1.

[Pars secunda]

7. Quia igitur de regulis huius a Deo nobis inspirate confraternitatis,
prout possumus, explicemus, et quam pie in ea vivere cum Dei adiutorio
debeamus, dictante * cantate demonstremus.

8. Videtur itaque nobis in primis, si Deo placeat, quod in hac Dei et
nostra societate vel potius fraternitate non recipiamus nisi usque ad CXX
boni testimonii. Et cum aliquis istorum decesserit, ad numerum conser-
vandum alius recipiatur. Nec sine ratione : Iste enim est ille sacratissimus
primorum fidelium numerus, super quos Spiritus Sanctus descendere et

§ 1 2 In die malo : Ps. XL 1.

§ 2 1 Caritas operit multitudinem peccatorum: I Petr. IV 8.

5 4 ' Dum tempus habemus : Gal. VI 10. 2 Portavimus pondus diei et aestus :
Matth. XX 12.

§ 6 1 Ps. CXL1V 13.

§ 7 ' cod. dictantante.

104



inhabitare dignatus est 1, et ex quo fidelium multitudo in toto mundo
excrevit et, Deo gratias, cotidie Spiritus Sancti gratia merito et numero
accrescit.

9. Ut ergo hunc ipsum Spiritum Sanctum hospitem, immo in nobis
habitatorem, cooperatorem, doctorem et conservatorem nostre confraterni-
tatis habere mereamur, ipso monstrante et inspirante, pari voto et
desiderio constituimus nobis priorem Bernardum presbiterum, decanum
W illelmum] Iaccensem canonicum, et cum ipsis alios prepositos, qui secundum

Deum nos et nostram confraternitatem bene regant et custodiant,
ut 1 ad eorum consilium et providam adordinationcm res nostre confraterni-
tatis consistât.

10. Cumque in unum ad opus caritatis et helemosine. convenire nos
iusserint, prius collationem singuli nostrum sex denariorum faciamus, quam
et illis committamus, unde sexta parte ad opus pauperum ante nostram
refectionem erogata, de reliquo nos caritative procurent. Quod super-
fuerit, pauperibus Sancte Christine reservetur.

11. Ad mensam cum silentio et humilitate et hylaritate absque eda-
citate et ebrietate, prepositis nobis necessaria convenientcr ministrantibus,
lectioni divine intenti simus. Surgentes vero a mensa sine tumultu cum
sobrietate ad propria redeamus.

12. Mane, matutinis et missa auditis, omnes ad capitulum veniamus,
in quo culpas nostras salubriter exquiramus, sententiam quoque corporalem,

cura opus fuerit, pro culpis nostris humiliter recipiamus.
13. Prepositis nostris, immo Omnipotenti Deo obedientes sine

contradictione simus. caveamus a malo, perseveremus in bono.
14. In quo etiam capitulo a prudentioribus utilia et convenientiora

ac Deo placita, magistra caritate, provideantur 1.

[Pars tertia]

15. [Nun]c de ipsis legibus, quas nos observare in hac confraternitate
necesse est, monstremus.

16. [Si] confrater in confratrem in mensa erraverit scienter, in capitulo

corporaliter regulari more vindicetur.
17. Si percusserit, similiter vindicetur et insuper mensam talem com-

ponat.
18. [Si] livorem vel plagam incusserit, duabus prioribus sententiis

subiaceat, et insuper precium sanationis persolvat.
19. [Si] aliqui confratrum intra vel extra rixati vel litigati fuerint,

causam suam prepositis référant, et super hoc in capitulo bene exquiratur,
et secundum iudicium [capituTi unusquisque recipiat.

20. [S]i aliquis de confratribus per superbiam, relieto capituli iudicio,
confratrem suum in exterioribus vexaverit iudiciis, vel emendet secundum

§ 8 1 Cfr. Act. I 15.
§ 9 ' Cod. habet et loco ut.
§ 14 1 Addit cod. Si tempore collationi[s] ut infra § 21.

105



iudicium sui capituli vel pro despectione capituli, XXX solidis pectatis,
a communione fraternitatis propellatur.

21. [Si] tempore collacionis aliqui defuerint, et pro illis nemo
conférât, patienter expectentur, donec venientes, ut decet, suppléant. In ipso
tamen [pr]andio fraterno inter confratres pauperes loco ipsorum reficiantur.

22. Nullus tamen ab ipsa collatione vel convivio seu capitulo vel
visitatione infirmorum, excubiis vel ab ipsis exequiis funerum absque inevitabili

causa abesse vel tarde occurere aliquantenus présumât.
23. Et si in his omnibus negligens extiterit, sententie. corporali more

regulari humiliter subiaceat, obedientissimeque in omnibus pareat et V
solidos reddat. Quod si contumax vel incorrigibilis extiterit, [eiciatur].

24. Si alter alteri de incuria vel industria sententiam capituli impro-
peraverit, vapulet capitulariter, et insuper V solidos persolvat.

[Pars quarta]
25. Cum aliquis confratrum infirmatur, a ceteris visitetur.
26. In hora mortis ab omnibus conveniatur cum singulis denariis et

duabus ' obolis ; denarii : ad missas pro eius anima cantandas ; de una
obolo : panis ad pauperes ; de alia : candela, que sufficiat ab hora exitus
anime usque ad peractam sepulturam ; de reliquis in arbitrio consistât
prepositorum.

27. Si pauper fuerit, de communi confratrum procuretur in infirmitate
et moriens de communi sepeliatur.

26. Si diei itinere infirmatus vel mortuus fuerit pauper, de communi
vel proprio quisque suo, si tamen tempus permiserit, festinanter euntes
déportent eum et supradicto modo sepeliant.

29. Si habundans fuerit, ad eum ipsius sumptu pergentes ', fraterno
modo faciant ei.

30. Si longius fuerit, ita compleant illi suum ordinem in helemosina
ct missis, quomodo si presens adesset.

31. Si confrater paupertate vel aliqua necessitate compulsus de
communi confratrum suorum usque ad X vel XX solidos mutuare voluerit, non
negetur ei sed cum fideiussore accipiens ad constitutum tempus restituât.

32. Si confrater in salute vel infirmitate aliquid de suo mobile sue
confratriç mandaverit, quinta parte retenta l, relique Sancte. Christine
dirigantur.

33. Si aliquid hereditatis mandaverit. ipsa hereditas sit integra Sancte
Christine, cum quattuor partibus fructus ; quinta vero pars ad [opu]s
confratrie reservetur et pro illius anima omni tempore unum pauperem in
suum locum mittant.

34. Si aliquis confratrum fraternis exequiis nocturnis astare non possit,
aliquem clericum cum continua psalmorum recitatione pro se substituât ;

ipse cum licentia prepositorum abeat.

§26 x duabus obolis : sic cod. et paulo infra : una obolo alia.
§ 29 1 Loco ad eum ipsius sumptu codex habet eum ipsius ad sumptu.
§ 32 l Post retenta habetur spatium vacans duobus tribusvc vocabulis.

106



35. Cum vero aliquis ex confratribus migravcrit, significetur illis
confratribus, qui apud monasterium Sancte Christine tunc conversantur, qui-
que cognito confratris sui exitu pro commendanda eius anima célèbrent
fraternas vigilias, psalmodias atque sancta sacrificia, et hoc idem ut faciant
in locis vel decanus eidem loco Christi cantate adicientibus certa signi-
ficatione denunciari.

D. [STATUTA FRATERNITATIS SACERDOTUM LONDONIENSIUM]
Cod. Lambcthan. 420 f. T - 6V

1. Tempore bone memorie Gileberti Londoniensis episcopi contigit
frequenter Londiniis, quod cum sacerdotes et clerici per multorum
curricula annorum divina in ecclesiis parochialibus célébrantes, tandem diem
clausissent extremum, pauci vel nulli clericorum vel parochianorum exe-
quiis interesse curarent. Quod quidem sacerdotibus eis succedentibus pro-
brosum et inconveniens fuisse non est dubitandum. Unde quidam eorum
viri sapientes provide et circumspecte agentes convenerunt, et ut hanc in-
convenientiam declinarent, communicato Consilio statuerunt, quod unus
illorum prior haberetur inter eos, ad cuius mandatum ceteri convenirent
ad exequias sacerdotum seu clericorum et aliorum scilicet fratrum defunctorum

rite celebrandas, ita scilicet quod unusquisque sacerdotum et fratrum
clericorum in superpelliceis accederet et quod nullus discederet, nisi prius
corpora fratris defuncti honorifice, ut moris est, humato.

2. Ut autem hoc in posterum melius et firmius observaretur, ad laudem
et honorem Domini nostri Jhesu Christi et beatissime semper Virginis
Mane fraternitatem in hunc modum ordinarunt, salvo in omnibus iure
ecclesiastico et prelatorum salva debita reverentia et canonica obbedientia.

3. Prior et fratres istius fratermtatis singulis ebdomadis, hora prima,
feria quinta, vel alia feria septimane si forte aliqua magna solempnitas
feria quinta supervenerit, loco ad hoc statuto, missam in honore sanctissimi
Dei Genitricis Marie solempnitcr et devote celebrabunt, orationibus instantes,
pro fratribus et sororibus istius fraternitatis Deum humiliter exorantes.

4. Sed prius ante introitum misse omnes quindecim psalmos pro
animabus fratrum et sororum et omnium fidelium defunctorum humili voce
et submissa decantabunt.

5. Si quis vero fratrum viam universe carnis ingressus fuerit, ad
exequias ipsius celebrandas fratrum universitas sine omni occasione et ex-
ceptione aderit, et si nécessitas exigerit, que sepulture sue congruunt,
eorum communio, prout decet, fideliter et honeste exhibebit.

6. Ad exequias quidem sacerdotis defuncti et clerici convenient
universi in superpellitiis, sicut prelibatum est.

7. Similiter fratrum laicorum et sororum universitas conveniet in habitu
super forisfacturam trium denariorum, nisi causa rationabili possit excusari.

8. Eadem nocte in domo, ubi corpus defuncti iacuerit, sacerdotes,
clerici, laici fratres et sorores singuli singillatim vel dicent vel dici facient
unum psalterium super forisfacturam trium denariorum prescriptam.

107



9. In crastino autem singuli fratrum singulos ad missam offerrent
obulos per manus eleemosenarii fraternitatis in usus pauperum pro anima
defuncti provide distribuendos.

10. Si quis itaque fratrum vel sororum tunc temporis extra civitatem
fuerit, in reditu suo tam oblationem quam psalterium solvet super
forisfacturam predictam.

11. Unusquisque vero sacerdos fraternitatis, quia sue, ut decet, ecclesie

parochiali tenetur deservire, per triginta dies feriales sequentes in commen-
dationibus, vigiliis mortuorum et missis specialem pro anima defuncti faciet
commemorationem.

12. Et sicuti ab eisdem sacerdotibus caritative suscepti fuerunt in
fraternitatem fratres et sorores, dum viverent, simili modo postquam migra-
verint a seculo, animas eorundem devote in omnibus bonis, que ab eis
fient in perpetuum, habebunt commendatas, videlicet in omnibus horis
canonicis, missis, orationibus, psalmis, ieiuniis, vigiliis, disciplinis et ele-
mosinis.

13. Quilibet etiam clericus infra minores ordines constitutus, tredecim
cum devotione psallet psalteria.

14. Singuli vero laicorum fratrum et singule sororum triginta missas
procurabunt celebrari vel triginta pauperes competenter reficient.

15. Misse quidem cum commendationibus et vigiliis mortuorum et
refectiones pauperum et psalteria infra annum, quo defunctus migraverit,
persolventur.

16. Provisum est etiam et statutum a fratribus, quod frater fratri
non solum in morte debet subvenire, sed etiam in vita sua tam in adver-
sitate quam in prosperitate. Et ut relativus amor caritatis compage con-
iunctos inseparabiliter in Christo consolidet, in quacumque tribulatione
frater fratrem invocaverit, non tantum in civitate Londoniarum sed remo-
cius extra civitatem per spatium unius miliaris, ad fratris promocionem,
si honesta causa supervenerit, communis fratrum presentia debet comitari.

17. Porro si quis sacerdotum missam celebraturus in diebus ad hoc
statutis venire supersederit, nec alium de fratribus loco suo ad missam
celebrandam destinaverit, sit in fonsfactura trium denariorum.

18. Item si prior in diebus statutis ad missam non venerit, nec alium
loco suo miserit, sit in forisfactura trium denariorum.

19. Item si quis sacerdotum diebus iovis predictis vel aliis diebus ad
hoc statutis non venerit, vel clericum convenientem in forma statuta,
scilicet cum superlellicio, tempore congruo pro se non miserit, sit in
forisfactura unius denarii.

20. Item si quis diaconorum vel subdiaconorum ewangelium et epi
stolam lecturus non venerit vel competentem excusationem de absentia sua
non pretenderit, sit in forisfactura unius denarii.

21. Qui vero hoc infringere presumpserit, sit in forisfactura ad valen-
tiam duodecim denariorum.

22. Item si quis maligno spiritu suggerente alium perçussent, odio
scilicet vel ira, vel per violentam manuum iniectionem ab alio sanguinem
extraxerit, iure ordinariorum per omnia observato et executioni demandato,

108



quia tale delictum omnes fratres tangit, specialis emenda omnibus fratribus
est facienda, scilicet quod solus totam domum pascat pane et potu et duobus
ferculis competentibus.

23. Si vero inpotenciam suam allegaverit, pena pro pena competenter
et provide commutetur.

24. Si vero modici excessus inter fratres contigerint, per priorem et
fratres, si poterint, sopiantur, scilicet si quis fratrum dcturpaverit priorem
verbis inhonestis, sit in forisfactura unius bisancii ; si fratrem, sit in
forisfactura sex denariorum.

25. Et sciendum quod si quis fratrum ad quatuor generalia capitula
per annum constituta non venerit, sit in forisfactura duodecim denariorum,
nisi de absentia sua conpetentem possit allegare racionem.

26. Statutum est eciam quod, quia sacerdotibus et clericis totum
honus servicii incumbit, unusquisque fratrum laicorum loco predicti honeris
ad duos terminos anni dimidiam libram cere ad servicium faciendum et
unaqueque sororum unum cereum unius libri similiter ad duos terminos
anni offerre procurabunt.

27. Hiis autem adiunctum est quod cantor in qualibet die, qua con-
veniunt fratres ad celebrationem misse, debet pronunciare fratribus diem
anniversarium fratris et sororis, si forte in septimana advencrit, ut com-
memorationem faciant animarum, sicut supra dictum est.

28. Statutum itaque est quod fratres bis in anno simul reficientur,
scilicet semel ante festum sancti Michaelis, secundo cito ' post hokedai,
nisi ex causa sufficiente aliquod intervenerit impedimentum.

29. Quinque vero fratres refectionem illam sumptibus suis in loco
honesto fieri procurabunt, deinde alii quinque. et ita per ordinem secundum

temporum revolucionem, donec numerus fratrum totus expleatur ; deinde
reincipiatur.

30. Et sciendum est quod larga erit panis et potus et ferculorum
administratio, ut ex reliquiis sustentari possint egeni, ita scilicet quod in
sumptibus non fiat excessus nimius nec in eisdem immoderata parcitas
reperiatur.

31. Debent autem in convivio tria haberi fercula generalia et diversa,
et una pictantia.

32. Nullus in convivio nisi voce dimissa loquatur ; lectorem intente
audiant et inter fercula pauca loquantur.

33. Nullus hospitem secum ducat, nisi solummodo prior duos,
quilibet fratrum procuratorum duos et cantor unum.

34. Preterea nullus recipiatur in fraternitatem, nisi congrua sit
persona ; nec frater recipiatur nec aliquid novi statuatur, nisi prius certus
dies prefigatur et omnes fratres ad illum diem per clericum fraternitatis
legitime citentur. Si vero aliqui citati supersederint, nihilominus prior et
fratres convenientes, quod congruum et honestum fuerit, statuant per-
mansurum.

35. Nullus fratrum alium ab ecclesie sue ministratione supplantet.

§ 28 » Cod. : scilo.

109



36. Nullus fratrum a fraternitate ista discedere poterit, dummodo sex
fratres sunt superstites, nisi forte ad frugem melioris vite se transtulerit.

37. Et quia unusquisque fratrum sacramento corporaliter prestito huic
fraternitati se sponte obligavit et nulla obligatio maior est quam volun-
taria, firmiter statutum est, ut si quis fratrum — quod Deus avertat —
instituta fraternitatis supradicta infringere presumpserit, trina a du [o] bus
fratribus admonicione prius facta eidem, tamquam rebellis et contumax
et inobediens a fraternitate eiciatur et si necesse fuerit, querela super
periurio postmodum ordinario caritative denunciando referatur, ut saltern sic
ad condignam satisfactionem faciendam compellatur.

38. Item quilibet fratrum venire tenetur cum quodam paupere in die
cene post prandium ad mandatum faciendum, et clausis hostiis cum cruce
et sacerdote et diacono, ut decet, vestitis, ewangelium legatur.

39. Omnibus igitur ad officium pertinentibus humiliter et devote per-
actis, unusquisque pedes alterius lavabit, prius tamen pedibus pauperum
lotis et singulis pauperibus singulis denariis distributis.

40. Praeterea ut inter viros ecclesiasticos et religiosos mutuata sit
caritatis vicissitudo, prior et conventus Sancte Marie de Suwerke rece-
perunt spiritualiter in fraternitatem suam omnes fratres et sorores istius
fraternitatis, sicut carta eorundem testatur. Similiter et ipsi in istam
recepti sunt fraternitatem, sicuti in hoc transcripto comprobatur.

41. Omnibus ad quos presens scriptum pervenerit, Humfridus dictus
prior et humilis conventus Sancte Marie de Suwerk, salutem eternam in
Domino. Noverit universitas vestra nos intuitu caritatis priorem, fratres
et sorores, singulis semptimanis ad honorem beate Marie Virginis infra
London[ias] feria quinta missam devotius célébrantes, in fraternitatem
domus nostre suscepisse et participes fecisse bonorum que fient in ecclesia
nostra, scilicet in matutinis, missis, horis, orationibus, psalmis, vigiliis,
jenuniis, disciplinis, elemosinis, annualibus et triennalibus, et specialiter in
duabus missis semper in ecclesia nostra celebrandis, una pro vivis et alia
pro defunctis, et in omnibus bonis que in ecclesia nostra fient in perpetuum,
et in omnibus bonis que fient in universis domibus religiosorum per
Angliam constitutorum, qui nos et fratres nostros in orationibus suis sus-
ceperunt. Et quoniam, ut Jacobus dicit ', « orate ad invicem ut salvemini »,

dictus prior, fratres et sorores supradicte fraternitatis nos et fratres nostros
in omnibus bonis que ab ipsis fient in perpetuum, admiserunt. Ut autem
hec nostra concessio stabilis et rata permanrat, presenti scripto sigillum
capituli nostri apposuimus.

[Modus recipiendi novum fratrem]

42. Ecce quam bonum. Gloria Patri. Sicut erat. Kyrie eleison.
Christe eleison. Kyrie eleison. Pater noster. Salvum fac servum 1. Mitte
ei Domine auxilium. Esto ei Domine turris. Nichil proficiat inimicus in eo.
Domine exaudi. Dominus vobiscum.

§ 41 1 Jac. V 16 : ¦ Orate pro invicem, ut salvemini ».

§ 42 1 Hic et in seqq. superscripsit alia manus formam pluralem

110



43. [Oremus]. Suscipiat te Deus in numero fidelium suorum, quem
nos licet indigni ' suscipimus in orationibus nostris, concedatque tibi Dominus

locum bene agendi et instantiam bene operandi, et ad eterne vite
hereditatem perveniendi, ut sicut nos karitas fraternitatis coniunxit in terris,
ita divina pietas, que dilectionis est auctrix, cum fidelibus suis coniungere
dignetur in celis, prestante Domino Ihesu Christo. [Amen],

E. CAPITULA FRATERNITATIS [VERULANAE]

Cod. Vallicellian. B 32, f. 159r-''

1. Ut omnes clerici Verulane civitatis sint in una fraternitate.
2. Ut ex eis singulis annis [rasura] rectores constituantur.
3. Ut in unoquoque mense in qualibet ecclesia missa pro fraternitate

dicatur.
4. Ut sabbato quatuor temporum junii omnes fratres insimul

conveniant.

5. Ut eodem die rectores futuri anni ordinentur.
6. Ut si quis fratrum alium offenderit, rectoribus obediat et si noluerit,

per eosdem rectores beneficio careat fraternitatis.
7. Ut si quis in minoribus * ordinibus constitutus matrimonium contraxerit,

fraternitatis caret beneficio.
8. Ut si quis fratrum infirmatur, ab omnibus vicissim visitetur et in

unaquaque ecclesia pro eo in missa oratio dicatur l.
9. Ut pro defuncto fratre omnes campane civitatis pulsentur.
10. Ut ad eum sepeliendum omnes fratres conveniant.
11. Ut in tertia die, omnibus pulsatis campanis, consueta pro eo ex-

hibeantur officia.
12. Ut mane missa pro eo per omnes ecclesias solempniter dicatur.
13. Ut dum secreta dicitur, a fratribus septem psalmo penitentiales '

dicantur.
14. Ut septimo, tricesimo et anniversario similiter fiat.
15. Ut prêter hec quilibet sacerdos pro eo duas missas et alii duo

salteria dicant vel decantari faciant l.
16. Ut helemosine, que fraternitati relinquuntur, in très partes divi-

dantur 1.

17. Ut prima pars ' pro animabus defunctorum, pauperibus detur.

| 43 ' Loco quem nos licet indigni scribitur et licet nos indigni
§ 7 1 Ferri legit maioribus loco minoribus
§ 8 1 Scripsit alia manus inde ab et in unaquaque ecclesia; reliqua scribuntur

super rasuram
§ 13 1 Codex habet : speciales
§ 15 1 Manus posterior addidit : vel decanlari faciant
§ 16 * Sequuntur quaedam verba erasa.
§ 17 * Manus posterior addidit: pars.

Ili



18. Ut due inter fratres congrua discretione 1 per manus rectorum
dividantur.

19. Ut episcopus nil plus uno fratre percipiat.
20. Ut nulli clerici deinceps présumant aliam fraternitatem facere.

Quod si presumpserint, tam speciali quam supradicto careant beneficio.
21. Quia docet1 Apostolus2 « conversationem inter gentes habere3

bonam », ne layci tamquam detractores clericos publice reprehendant, con-
sulimus 4, ut omnes clerici 6, in quantum possunt, in laycorum oculis
peccare enormiter 6 non présumant, malorum hominum et mulierum consortia
fugientes 7.

22. Item iterum 1 insta Apostolum 2 quoniam « qui fratrem suum odit,
homicida » reputatur, statuimus, ut si qua odia olim inter fratres ab
inimico fuerunt seminata, ab hac sancta fraternitate radicitus evellantur,
et omnes fratres sancta dilectione alter alterutrum caritative pertractent,
invicem 3 nullatenus offendendo.

§ 18 1 Verba congrua discretione scribuntur super rasuram.
§ 21 1 Scripsimus docet loco verbi in codice crasi 2 I Petr. II 12 3 Scrip¬

sit alia manus haberi docet super vacuum unius verbi erasi 4 Scribi-
tur verbum consulimus loco verbi erasi 5 In codice : omnis clericus

6 Scribitur enormiter loco verbi erasi 7 Omnia verba inde a malorum
addita sunt manu posteriori

§ 22 • Videtur scriptum verum loco iterum 2 I Joh. Ili 15 ; Reg. S. Augustini
3 Scripsimus caritative pertractent invicem loco trium verborum erasorum.

112


	Die Klerikervereine von Karl dem Grossen bis Innocenz III.

