Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 46 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

James Brodrick : Petrus Canisius. — Aus dem Englischen iibersetzt von
Dr. Karl Telch. 2 Bde. 596 und 677 Seiten. Verlag Herder, Wien 1950.

Was James Brodrick in dieser umfangreichen, zweibindigen Canisius-
Biographie der Geschichtsschreibung geboten hat, darf ohne Ubertreibung
eine grole Leistung genannt werden, und wir sind Dr. Karl Telch zu Dank
verpflichtet, da3 er das englische Original in einer mustergiiltigen Uber-
setzung auch dem deutschen Leser zuginglich gemacht hat. Haben wir
doch in B. Werk die erste, wirklich umfassende Canisius-Biographie vor
uns, die auf Grund des gesamten, zum Teil noch ungedruckten Quellen-
materials ein durchaus realistisches Bild des grolen deutschen Wander-
apostels aus der Zeit der katholischen Restauration bietet. Wenn der Ver-
fasser meint, « dal die vielen Einzelheiten ... das Bild des Mannes, den
dieses Buch zeichnen wollte, verwischt habe » (11, 583), so ist dem keines-
wegs so. Gerade der meisterhaft gezeichnete historische Hintergrund 1406t
die demutsvolle und doch so miannlichstarke Gestalt des Pater Canisius
erst in richtigem Lichte erscheinen. Die groen geistesgeschichtlichen und
politischen Zusammenhinge, das wechselvolle Bild des licht- und schatten-
erfiillten Europa des 16. Jahrhunderts mit der ganzen Fiille seines reichen
Lebens und dem fast apokalyptischen Ernst seiner kirchenpolitischen Lage
heben das Werk iiber die Bedeutung einer bloBerbaulichen Lebensbeschrei-
bung hinaus und weiten es zu einer eigentlichen Kulturgeschichte Deutsch-
lands im 16. Jahrhundert.

In diesem groflen Rahmen und aus der Unmittelbarkeit zahlloser
Quellentexte wirkt Canisius’ Leben doppelt frisch und plastisch. Nichts
ist iibergangen, nichts verschwiegen worden. Auch die Schwichen und
Fehler im eigenen Lager, bis hinauf zur romischen Kurie und bis hinein
in die Reihen der jungen Gesellschaft Jesu haben den gebiihrenden Platz
in diesem Zeitgemailde gefunden, so daB mit vollem Recht gesagt werden
darf : « Wenn je etwas von der heroischen Heiligkeit Petrus Canisius’ Zeug-
nis gibt, so ist es dies, daB sein Gemiit bei so viel Herausforderung seiner
eigenen Leute niemals seine Gelassenheit und Milde verlor » (11, 357). Beson-
ders wertvoll sind die zahlreichen, knapp zusammenfassenden Ubersichten
iiber wichtige Streitfragen der Zeit (Biicher-Index, Laienkelch, etc.) die
vielen trifen Milieuschilderungen (Koln, Wien, Augsburg, Prag usw.) und
gewisse wohlgelungene Charakterisierungen bedeutender Personlichkeiten
(der Kolner Erzbischof Hermann von Wied, Kardinal Truchse von Augs-
burg, Maximilian II. von Osterreich, Herzog Albert von Bayern u. a. m.).
Wichtige Ausschnitte, ja ganze Stiicke des reichen, meist lateinischen, ita-

bb



lienischen oder spanischen Quellenmaterials werden zum ersten Mal in deut-
scher Ubersetzung geboten (bei eingehender Auswertung der Texte emp-
fiehlt sich jedoch eine genaue Nachpriifung des Originals). Ein vorbild-
liches, mehr als 50 Seiten umfassendes Personen- Orts- und Sachregister
gestaltet das Werk zu einer ergiebigen Fundgrube fiir die Geschichte der
katholischen Restauration in Deutschland und des Jesuitenordens.

Bei dieser Fiille des Stoffes und der auflerordentlichen Vielfalt und
Kompliziertheit der zu behandelnden Probleme war es fast nicht zu ver-
meiden, daB sich auf den mehr als 1000 Seiten auch gelegentliche Schwi-
chen finden. Leider 146t der Autor verschiedentlich den niichtern-sach-
lichen Ton des Historikers vermissen und gleitet ab in eine romanhafte
Rhetorik. Nur ein Beispiel hiefiir : « Es befremdet, daB der Protestan-
tismus, der etwas Neues, Vorwirtsblickendes war, in den schonen alten
Giebelhdusern (von Ingolstadt) auch nur zeitweilig Fuf3 fassen konnte, an
denen selbst die Steine treues Festhalten an der Vergangenheit kiinden.
Irgendwie passen Giebel nicht zum Protestantismus» (I, 263 {.). — Mit
Recht bemerkt B., dal3 « Veraligemeinerungen in Bezug auf ganze Volker
albern seien » (I, 458, Anm. 54), und doch werden die Bayern als triag
und leichtlebig zugleich bezeichnet (I, 195), und von den Hollindern wird
behauptet, sie seien sich in jener Zeit « mit Ausnahme solch glinzender
Sonderlinge wie Erasmus, der auch anderswo hitte geboren sein konnen »,
alle sehr dhnlich gewesen (I, 18). Karl V. soll, « obwohl in den Nieder-
landen geboren und erzogen», «niemals etwas anderes als ein Spanier
gewesen sein » (I, 242 1f.). Das heifit das Wesen Karl V. millkennen, der
sich in Wirklichkeit weder als Spanier, noch als Niederlander, noch als
Deutscher fiihlte, sondern, wie aus seiner ganzen Politik hervorgeht, als
der letzte groBe abendlindische Universalkaiser. Auch der « Mystiker auf
dem Kaiserthron» (I, 309) kann er kaum genannt werden. Dies trifft
eher auf seinen Sohn, den Spanier Philipp II. zu. Unzutreffend ist es
sodann auch, wenn in fast etwas simpel anmutender Vereinfachung, die
selbst die komplexesten historischen Entwicklungen auf einen einfachen
Nenner zu bringen versucht, der Freiheitskampf der Niederlande gegen
die spanische Herrschaft kurzerhand dem « Druck der Kalviner» zuge-
schrieben wird (II, 575).

Dem unbestreitbar christlichen Anliegen, das auch der protestanti-
schen Reformation zugrunde lag, ist der Verfasser nicht immer gerecht
geworden, so etwa, wenn er den Reformatoren Aufrichtigkeit einfach
abspricht und ihre Frommigkeit als « Frommelei » abtut (I, 67, 74). Mehr
als fragwiirdig ist auch die Ansicht: « Es ist eine ausgemachte Sache,
daB sich die Kirche von innen heraus friither und erfolgreicher hitte refor-
mieren kénnen, wenn Luthers Aufruhr nicht dazwischen gekommen wire
und die ganze Sache so verwickelt hidtte» (I, 24, Anm. 19). Beweisen
die verschiedenen miBlungenen Reformversuche und die gewaltigen innern
Widerstande, denen selbst noch das Konzil von Trient gegeniiberstand,
nicht gerade das Gegenteil ? Es fillt unangenehm auf, daB B. die neuen
reformationsgeschichtlichen Erkenntnisse, die sich aus den Studien von
Lortz ergeben, nicht zunutze gezogen hat. — Auch der strengen katho-

56



lischen Reformrichtung um Kaiser Ferdinand I. ist damit nicht Recht
getan, daB deren Vertreter einfach als « unerfahrene Stiimper» abgetan
werden, die « nicht iiber ihre Nase hinauszusehen vermochten » (II, 198).
Ebenso vermag man B. Rechtfertigungsversuchen in Bezug auf die Gewalt-
anwendung gegeniiber konfessionellen Gegnern nicht ganz zu folgen, wenn
er etwa meint: « Wie die Dinge standen, lag in diesem Vorgehen nichts
Unmenschliches oder Ungerechtes. Es hief3 nur den tatsichlichen Verhilt-
nissen Rechnung tragen und bedeutete nichts weiter, als eine verspitete
Nachahmung dessen, was die Protestanten all die Zeit hindurch getan
hatten » (II, 268). Als ob eine Gewalttat durch eine andere gerechtfertigt
werden kénnte ! Daran dndert auch nichts, daB3 Canisius gelegentlich diese
Politik der Unterdriickung befiirwortet hat. Es ist lediglich ein Zeugnis
dafiir, dafl auch Heilige Kinder ihres Jahrhunderts sind und sein miissen
und an dessen Schwichen Anteil haben konnen. Canisius’ Werk war eben
« ein Meisterwerk in seiner Zeit und nicht fiir alle Zeiten », aber deswegen
bleibt es nicht weniger wahr, da@ seine echt christliche Ritterlichkeit hoch
uiber seinen Zeitgenossen steht, von denen, was « die Madligung der Sprache
und die wohlwollende Beurteilung Andersdenkender » betrifft, nur wenige
mit ihm verglichen werden konnen (II, 598).

Unschicklich scheint mir sodann der Ton, wenn von der « bonzen-
haften AuBerung Rankes» in Bezug auf die « Magdeburger Zenturien » die
Rede ist (II, 378). Sicherlich hat sich der groBe Meister der Geschichts-
schreibung im Urteil geirrt, wenn er das beriichtigte protestantische Iir-
chengeschichtswerk als « die erste ernstliche Bemiithung » preist, « die grofle
kirchliche Fiktion, die sich im Laufe der Zeiten ausgebildet hatte, zu
durchbrechen », und ihr das Verdienst zuschreibt, « der allgemeinen histo-
rischen Wissenschaft einen groBen Dienst geleistet zu haben ». Deswegen
braucht aber Ranke noch kein Bonz zu sein, und B. wird den « Magde-
burger Zenturien » ebenso wenig gerecht, wenn er sie als puren Unsinn
abzutun bestrebt ist (der Autor braucht das Wort « Unsinn» {iberhaupt
etwas viel) und ihnen an « modernen Malstiben gemessen» jeden Wert
abspricht. Darf denn ein Geschichtswerk des 16. Jahrhunderts mit moder-
nen MafBstiben gemessen werden ? Und hitte Canisius so viel kostbare
Zeit und saure Miihe auf dessen Widerlegung verwenden miissen, wenn
es wirklich nur ein purer Unsinn gewesen wire ? Ist doch der Heilige
selbst in seinem Urteil vorsichtiger gewesen, wenn er schreibt : « Ich glaube
keine Miihe ist zu grof3, wenn man in gegenwdrtiger Zeit {iber einen solchen
Gegenstand und gegen solche Gegner schreibt » (II, 412).

Am schwichsten ist das letzte Kapitel ausgefallen, in welchem Cani-
sius’ Wirksamkeit in der Schweiz behandelt ist. B. findet sich in der
Schweizergeschichte des 16. Jahrhunderts nicht besonders zurecht, und
vermag von den geistigen und religiésen Verhiltnissen in Freiburg nur
ein liickenhaftes und in wesentlichen Punkten irriges Bild zu zeichnen. Als
Pater Canisius 1580 in Freiburg eintraf, war daselbst die Glaubenskrise
schon seit mehr als 50 Jahren zu Gunsten des alten Glaubens entschieden,
und zwar war dieser fiir die Geschichte des schweizerischen Katholizismus
so bedeutungsvolle Sieg in erster Linie das Werk des stadtischen Rates.

57



Canisius kann daher nicht schlechthin als der freiburgische Glaubensretter
angesprochen werden. Seine Bedeutung liegt nicht in der Abwehr der
neuen Lehre, sondern in der inneren Erneuerung des katholischen Lebens
bei Klerus und Volk im Geiste der Tridentiner Reform. B. hat hier ein-
fach eine den Tatsachen widersprechende, volkstiimliche Uberlieferung
ibernommen. Trotzdem Freiburg rings vom protestantischen Bern ein-
geschlossen war (einen Kanton Waadt gab es damals noch nicht!), drohte
ihm Ende des 16. Jahrhunderts keineswegs die Gefahr « mit Gewalt genom-
men zu werden » (II, 507). Zudem war Bern nicht kalvinistisch (II, 534),
und ebenso wenig kann die Tagsatzung als « schweizerische Nationalver-
sammlung » bezeichnet werden (II, 509). Auch nennt er Freiburg zu Unrecht
die katholische Hauptstadt der Schweiz (I1I, 522), da diese Rolle bis Ende
des 18. Jahrhunderts dem innerschweizerischen Luzern zufiel.

Diese paar kritischen Bemerkungen sollen B. groBe Leistung nicht
herabmindern. Es sind lauter Mingel, die den Gesamteindruck wohl etwas
storen, aber wie die zahlreichen Druckfehler, des zweiten Bandes vor allem, in
einer Neuauflage leicht richtiggestellt werden koénnen. Hais Tiahi,

Fritz Biisser : Calvins Urteil iiber sich selbst. Quellen und Abhand-
lungen zur Geschichte des schweizerischen Protestantismus. — Bd. 7, 162 S.
Zwingli-Verlag, Ziirich 1950.

Der Versuch, ein Charakterbild Calvins auf Grund einer moglichst
vollstindigen Zusammenstellung seiner Selbstzeugnisse zu entwerfen, ist
hier zum ersten Mal unternommen worden; darin liegt das besondere
Interesse der zu besprechenden Abhandlung. Uber die These von Calvins
Schweigsamkeit iiber sich selbst herrschte bisher sozusagen Einstimmig-
keit unter den Fachleuten; BiiBer hat in griindlicher Quellenkenntnis
gezeigt, « dafl Calvin bei allem Widerwillen, iiber sich selbst zu sprechen,
doch genug iiber sich selbst ausgesagt hat, daBl daraus das Bild eines Men-
schen und eines groBen Mannes gezeichnet werden kann» (20). Aus der
logischklaren Gliederung des Stoffes, welcher die Hauptpunkte von Calvins
Ethik zugrunde gelegt sind, ergibt sich ein Bild des Reformators, das die
landldufige Ansicht seiner unmenschlichen Hirte etwas mildert.

Der Versuch, gestiitzt auf die Selbstzeugnisse ein menschlich sympa-
thischeres Calvinbild zu zeichnen, war in der Tat eine verlockende, wenn
auch nicht leichte und ungefihrliche Aufgabe. Das Vorurteil, Calvin habe
nie oder doch nur hochst selten von sich gesprochen, mag neben der allge-
meinen Problematik, das Charakterbild eines Menschen auf Grund seiner
eigenen Aussagen darzustellen, mit eine Ursache gewesen sein, warum dieses
Unternehmen erst so spit verwirklicht wurde. Auch Biiler ist natiirlich
diese Problematik der Selbstbeurteilung nicht entgangen, wie die Ein-
leitung beweist. Auch er gibt sich Rechenschaft, daB «der Wert aller
Selbsterkenntnis schwankt» (8), glaubt aber den Reformatoren in dieser
Beziehung mehr Vertrauen schenken zu diirfen, denn « Selbsterkenntnis,
meint er, war ihnen viel mehr als den mittelaiterlichen Katholiken eine
der Grundlagen der Rechtfertigung und damit des Heils. Es geniigte ihnen

58



nicht, sich als Menschen nur vor Gott zu verdammen. Auch im Leben,
im Verkehr mit der Umwelt war den Reformatoren selbstlose Ehrlichkeit
und Unabhingigkeit im Urteil {iber sich selbst Gebot. Deshalb kann am
groBen Ernst ihrer Selbstzeugnisse nicht gezweifelt werden, am wenigsten
bei Calvin » (9). Den Beweis dieser These vermag Biiller allerdings nicht zu
erbringen. Er sieht sich vielmehr im Laufe seiner Darstellung mehrmals zum
Zugestindnis gezwungen, da3 auch bei Calvins Selbstbeurteilung manches
subjektiv ist und die Probe der Wirklichkeit nicht zu bestehen vermag.
So halten etwa Calvins Selbstaussagen iiber sein Verhiltnis zur Poli-
tik (49-53) vor der rauhen Wirklichkeit der Genfer Theokratie kaum stand.
Seine staatsbiirgerliche Titigkeit erschépfte sich wahrlich nicht im Schlich-
ten von Hiandeln und Ausarbeiten von Gesetzen. Wenn Calvin z. B. nie
einen Menschen « umgebracht » hat (53), dann muf3 ohne weiteres auch der
Inquisition das gleiche Zugestindnis gemacht werden, dann sind auch ihre
Opfer ebenso wie Servet und viele andere einzig « nach staatlichem Recht
hingerichtet worden » (54, Anm. 80). Calvins « MaBlosigkeit », die der Refor-
mator selbst ehrlich zugesteht, 143t sich kaum immer als « heiligen Zorn »
ins Gegenteil interpretieren (54 f.). Was hier zum Problem der Gewalt-
anwendung im Dienste des Glaubens gesagt wird, nihert sich in bedenk-
licher Weise jenem beriichtigten Worte vom Zweck, der die Mittel heiligt.
Die gleiche Unsicherheit der Interpretation widersprechender Zeugnisse
geht auch aus dem Abschnitt tiber die Nichstenliebe hervor. Wie konnte
sich Calvin in seiner « Hirte, Unmenschlichkeit und Strenge» nur als
« Vollstrecker von Gottes Willen » fithlen (69), da er anderseits die Forderung
vertrat « und trachtet man nicht darnach, den Nichsten nach allen Kriften
und bei jeder Gelegenheit zu schiitzen, so ist bereits diese Hirte eine Uber-
tretung des Gebotes » (53). Auch was zur umstrittenen IFrage von Calvins
Brudersinn gesagt wird, besitzt so wenig Uberzeugungskraft, da der Ver-
fasser selber zugeben mul : « Alle diese Aussagen wirken aber leider sehr
gekiinstelt. Es ist geradezu bemiihend, wie Calvin versucht, sie glaubhaft
zu machen. Durch ... die Anrufung Christi als des Zeugen laB3t sich der
Widerspruch zu den Tatsachen nicht einfach aus der Welt schaffen. Es
brauchte schon richtige Beweise ! » (73) Ebenso muf3 am Schlul3 des Abschnit-
tes iiber Calvins FiihrerbewufBtsein, in welchem der Vorwurf der Tyrannis in
Glaubenssachen vom Genfer Reformator abzuwenden versucht wird, zuge-
standen werden, dal3 jene nicht ganz Unrecht haben, welche «entgegen
den Aussagen Calvins» behaupten, daB «in der Art seiner Kirche, in
Kirchenzucht und Kirchenbegriff etwas Tyrannisches gesteckt hat» (107).
So bieten Calvins Urteile iiber sich selbst zweifellos wichtige Bausteine
zu einer gerechten Wiirdigung der Personlichkeit des Reformators, und
kein Calvinforscher wird achtlos an Biiers Studie voriibergehen koénnen.
Doch sind manche der Selbstzeugnisse, wie mir scheint, mit kritischerer
Vorsicht zu interpretieren, und vor allem diirfen sie nicht aus dem Zusam-
menhang der iibrigen Quellen herausgerissen und losgeldst von der Gesamt-
problematik des Reformationszeitalters bewertet werden. Der unkritische
Leser gewinnt aus BiiBers Abhandlung ein einseitiges Bild von Calvins
Personlichkeit und Werk. Hans Wicki.

59



André Cattin : La chasse dans I’Ancien Evéché de Bile. — La
Neuveville, éd. du Griffon, 1951, 166 pages. Prix : Fr. 9.80; éd. de
luxe : Fr. 27.—.

L’intérét d’une monographie comme celle-ci n’est pas seulement de
fournir quantité de renseignements sur les choses de vénerie, sur les cou-
tumes en général. Dans I’Ancien Régime, les questions de chasse revétaient
une importance particulieére ; leur étude est précieuse pour mieux connaitre
la qualité des rapports existant entre princes et sujets. Lorsqu’il s’agit,
comme ici, d’'un Etat ecclésiastique, I'intérét a ce point de vue est double.

L’ouvrage se présente en deux parties. La premiére est une longue
introduction historique sur la chasse, depuis les origines de la principauté,
au Xe siécle, jusqu’a la Révolution. Aprés quelques considérations sur les
régalies — attributs de la souveraineté, mais qui ne la constituent pas —,
ces droits, notamment le droit de chasse, son acquisition, son développement,
les modalités de son exercice, font 1’objet de plusieurs chapitres. Inclus
d’abord dans les donations territoriales des débuts de la principauté, ce
droit sera précisé ensuite avec les autres, dans les diplomes royaux ou
impériaux d’investiture accordés aux évéques de Bale.

Ces chapitres sont surtout l'histoire des conflits entre les souverains
d’une part, et d’autre part les communautés religieuses ou bourgeoises, au
sujet de ce droit. Car au moyen age et jusqu'a la Révolution, surtout au
XVIIIe siecle, peu de points de friction entre princes et sujets seront plus
irritants que celui de la chasse. L'une et 1'autre parties sont inlassables a
défendre, qui un apanage premier de sa souveraineté, qui ses priviléges
réels ou prétendus. Le caractére immémorial de ces droits et priviléges,
leur délimitation souvent vague, l'absence de législation uniforme ne pou-
vaient que favoriser les malentendus.

De cette premiére partie, il ressort que ce droit régalien de la chasse
était éparpillé quant a son usage. Si le prince intervient souvent, c’est
moins pour se réserver l'exercice de ce droit, que pour rappeler a ceux qui
le détiennent en privilége, par morceaux, qu’il reste une régalie. On est
méme frappé de 1’étendue de ces priviléges, des concessions faites aux sujets
et aux communautés. Le chapitre V, le plus intéressant parce que le plus
précis de cette premiére partie, sur la chasse a travers les roles des bailliages,
est suggestif a ce point de vue. En général, le prince se réservait la chasse
du gros gibier, des cervidés ; le plus souvent, la chasse du petit gibier et
d’une partie du gibier & plume était libre, sous réserve du droit ou priorité
de rachat par le prince. Il en était de méme des carnassiers ou du sanglier,
quitte pour le chasseur a présenter au chiteau la piéce noble.

La seconde partie est une étude juridique claire, détaillée, documentée,
de la législation en matiére de chasse a la fin du XVII¢ siecle et au
XVIIIe, En fait, il s’agit principalement du délit de chasse : le fait, la
procédure, les sanctions, les instances administratives et judiciaires. Ici
apparait le role important de la question de la chasse dans le grave conflit
qui opposa le prince-évéque a ses sujets en cette fin d’Ancien Régime.
Apparaissent également, piéce par piece, les éléments de la législation con-

60



temporaine sur le chapitre : maintien de la régale, concessions diverses,
patentes, etc.

TLa monographie présente comble une lacune dans I'histoire de 1’Ancien
Evéché. L’idée de brosser, dans une premiere partie, un tableau historique
de la chasse dans la principauté était bonne en soi. Il y a 1a une foule de
renseignements intéressants; mais on a un peu l'impression que l'auteur
étend sur six siecles des jugements sur les princes-évéques qui valent pour
le XVIII¢ seulement. L’auteur est juriste ; il se fait un peu l'avocat d’'une
cause, celle des sujets et de leurs privileges contre les souverains dont les
interventions sembleraient autant d’empiétements et d’abus de droit. Les
princes du XVIIIe siécle ont publi¢ de séveres ordonnances sur la chasse,
i1l est vrai. Le motif n’en était pas que leur intérét ou celui d’une caste.
1.’ « avidité princiére » n’explique pas tout. Ces ordonnances rentraient dans
un ensemble de mesures en vue d'une réorganisation administrative fort
nécessaire. Elles ont été prises a l'exemple de plusieurs cantons suisses ;
clles liaient les nobles comme les sujets. Les interdictions générales de chasse
n’étaient que temporaires ; elles laissaient subsister les coutumes. Ces ordon-
nances visaient a la protection du gibier, a la défense de tous détenteurs
du droit de chasse. Des mesures ¢taient prises pour parer aux dégats du
gibier et des chasseurs, mesures mal appliquées souvent, contre la volonté
du prince. 11 faut accorder au moins autant de crédit aux documents officiels
de la chancellerie épiscopale qu’a des anecdotes ou aux doléances des sujets.
11 ne faut surtout pas juger les princes-évéques, de longs siecles ¢éloignés, a la
lumiére de documents du XVIIIesiecle, erreur si fréquente dans les ouvrages
d’histoire sur I’Ancien Evéché de Bale. Beaucoup de ces princes n’'ont eu ni
les loisirs ni surtout les moyens de pratiquer la chasse, tant ils é¢taient pau-
vres. C’est le cas du plus grand d’entre eux a ses débuts, Jacques-Christophe
Blarer de Wartensee, et de ses trois prédécesseurs. Or cela fait un siécle. ..

Insister, en outre, sur les tendances centralisatrices des princes-évéques
des XVe et XVIe siécles ou sur le caractére absolu de leur gouvernement
est contre-indiqué. La principauté a subi, a cette époque méme, ses plus
fortes pertes territoriales, et jamais, peut-étre, leur autorité sur les sujets
ne fut plus relichée. Dans la mesure ou l'indépendance pratique des princes
vis-a-vis de l'empire grandissait, les cantons confédérés voisins prenaient
peu a peu en tutelle la plus grande partie des sujets de I’Evéché, surtout
depuis les guerres de Souabe et la Réforme.

Pour un livre francais, destiné & un cercle étendu de lecteurs, c’est la
traduction frangaise qui et di figurer dans le texte et non de longs docu-
ments en latin ou en vieil allemand, (p. 23, 30-32), quitte a donner le texte
original en note. Quant a la bibliographie et aux références, quand il s’agit
des princes-évéques de Bile, il faut utiliser avec précaution et critique les
ouvrages de l'historien a ceilleres qu’était Quiquerez.

Au demeurant, « La chasse dans 1’Ancien Evéché de Bile » est un
livre bien écrit, bien composé. La préface alerte d’E. Péquignot et les illus-
trations originales hors-texte de Gohuf ajoutent a l'attrait du livre. Les
bibliophiles, au surplus, trouveront dans I’édition de luxe de quoi satisfaire
leurs gotits les plus sévéres. A. Chéuvre.

61



Philippe Delhaye : Le Microcosmus de Godefroy de Saint-Victor. Etude
théologique (Mémoires et travaux publiés par les professeurs des Facultés
catholiques de Lille, fasc. LVII). — Lille, Facultés catholiques — Gembloux,
Ed. J. Duculot, 1951. In-8°, 324 pages.

Godefroy de Saint-Victor : Microcosmus, ¢d. par Ph. Delhaye (Mémoires
et travaux publiés par les professeurs des Facultés catholiques de Lille,
fasc. LVI). — Lille, Facultés catholiques — Gembloux, Ed. J. Duculot, 1951.
In-8°, 296 pages.

L’ceuvre d’un écrivain de second plan n’est pas moins significative
pour l'histoire, parfois, que celle d'un chef de file. Précisément parce qu’il
n’est pas un initiateur, ne se fait-il pas davantage 1'écho des idées et des
mentalités courantes ? C’est pourquoi le professeur Philippe Delhaye n’a
pas hésité a consacrer a Godefroy de Saint-Victor une étude théologique
et une édition de texte d’'une certaine étendue. Godefroy appartient a la
troisiéme génération de Saint-Victor. Né vers 1125-1130, entré vers 1155-1160
a 'abbaye, apreés de sérieuses études és arts et de plus bréves en théologie
et peut-étre méme en droit, & Bologne, il vivait encore dans les derniéres
années du XII® siécle. En ce temps, plusieurs des idées fécondes léguées
par Hugues a ses disciples, évoluant indépendamment les unes des autres,
avaient commencé a s’opposer avec quelque violence. André de Saint-Victor,
défenseur du sens historique, se heurtait a Richard, tout entier a l'allé-
gorie. C’est a cette derniére tendance qu’appartient Godefroy. Son Micro-
cosmus, qu’étudie et publie Delhaye, est en somme une longue exégése
allégorique du texte de I'Hexameron. On découvre dans l'histoire de la
création du monde un « sacrement » de la création et de la sanctification
de I’'homme : car un étroit rapport existe entre I’homme et le monde, entre
le microcosme et le macrocosme. En exposant ces idées, dans ce cadre,
Godefroy ne fait que mettre en ceuvre des traditions courantes, héritées
de l'antiquité paijenne et chrétienne comme du haut moyen dge. Il méle
cependant A ces idées regues une note trés personnelle. S’opposant au pessi-
misme environnant, il a sur les rapports de la nature et de la grice les vues
d’un humaniste chrétien. Il met dans sa louange de la nature humaine
une chaleur trés grande, qui ne fut peut-étre pas sans liaison avec les ennuis
qu’il éprouva dans sa communauté vers la fin de sa vie.

Ces deux livres ne valent pas seulement par le texte qu’ils publient
et par les nombreuses précisions ou rectifications qu’ils versent au dossier
d’'un écrivain jusque la si peu connu que les encyclopédies ne mentionnent
méme pas son nom. Ils valent plus encore parce qu’ils s’efforcent de
ressusciter, en méme temps qu'une ceuvre, un homme et un milieu. C’est
une joie de lire, enfin, au lieu d’une page séche et peu nourrissante d’histoire
des doctrines, le portrait d’un religieux bien vivant. Le sujet s'y prétait
sans doute. Godefroy ne ménage pas les détails autobiographiques au
courant de ses ceuvres. Quelques quatrains de son Fons philosophiae, que
Delhaye publie en note (en attendant l'édition d’ensemble que prépare
M. Michaud-Quentin), en disent plus a eux seuls que toutes les constructions
vides et fausses des historiographes modernes. On nous reproduit méme

62



deux miniatures contemporaines représentant (!) Godefroy assis, puis
préchant dans son costume de chanoine, la plus ancienne des représentations
connues du costume de Saint-Victor. Il fallait toutefois une érudition
attentive pour rassembler sur la regle de Saint-Victor, son noviciat, son
histoire, la doctrine des sens scripturaires, les incidences théologiques de
la théorie antique des antipodes, etc... tous les détails qui remplissent
les cent derniéres pages et les quatre tables a la fin du volume. Ces pré-
cisions bien venues permettent de pénétrer dans le texte du Microcosme
d’une maniere si savoureuse qu’'on en oublie presque de s’irriter de la malen-
contreuse méthode allégorique. Et pourtant il est bien évident que Godefroy
ne doit rien a ce procédé de ce qui fait la valeur de ses analyses spirituelles
et psychologiques. Ce qui nous intéresse lui vient de la tradition spirituelle
et intellectuelle de Saint-Victor, de sa propre expérience intérieure et,
tout autant quoique indirectement, du grand travail théologique de son
siecle et méme de ses disputes, dont l'intelligente méthode commengait
alors a se préciser et que M. Delhaye parait déprécier -—— on ne sait trop
pourquoi — plus que Godefroy lui-méme. M. H. Vicaive, O. P.

Eduard Hosp, C. SS. R. : Der heilige Klemens Maria Hofbauer (1751-
1820). — Wien 1951. Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. 272 SS. Leinen ;
Fr. 11.20.

S’appuyant sur une abondante bibliographie ! et spécialement sur les
13 volumes des Monumenta Hofbauerviana (1915-1939), utilisés ici pour la
premiére fois, le P. Hosp, rédemptoriste, a voulu, a I'occasion du 2¢ centenaire
de la naissance de saint Clément, offrir au grand public une biographie de
I'apotre et du patron de Vienne.

Il présente celui qui, d’abord, fut successivement apprenti boulanger
dans un couvent de prémontrés, étudiant, puis ermite a Tivoli; rentré
d’Italie, il reprend, cette fois-ci a Vienne, son ancien métier, puis il se remet
aux ¢tudes, abordant la philosophie et la théologie ; mais peu satisfait, a
juste titre, d'un enseignement sur lequel le P. Hosp donne de significatives -
précisions, il repart pour Rome et ne tarde pas a y entrer, comme novice,
chez les Rédemptoristes. L'auteur le suit ensuite longuement dans les deux
grands centres ou s’est exercé principalement son apostolat : a Varsovie
(1787-1808), a l'église de St-Benno, puis a Vienne (1808-1820), comme
aumoénier du couvent des ursulines.

Le P. Hosp souligne, au sujet de l'activité de son héros dans la capitale
autrichienne, le rapprochement qui, assez naturellement, s’impose entre
son époque et la notre. Alors, comme aujourd’hui, des diplomates se réunis-
saient ; il s’agissait de refaire, au Congrés de Vienne, la carte de ’Europe,
apres la Révolution et les conquétes de Napoléon. Comme de nos jours
d’autre part, le catholicisme voyait revenir & lui, dans la personne des
Romantiques allemands — notamment dans celle de Friedrich Schlegel —,
des hommes de lettres dont l'exemple et l'influence devaient étre consi-

! Presque exclusivement de langue allemande. L'auteur ne cite pas l'ouvrage
polonais du P. Lubienski sur I’Apdtre de Varsovie, ni la Vie de saint Clément
Hofbauer du P. Lasilier, récit alerte et vivant, mais parfois un peu sujet a caution.

63



dérables. L’auteur insiste sur le role joué auprés d’eux par le P. Hofbauer
qui, sans étre lui-méme le moins du monde un intellectuel, fut le guide
spirituel de ces néo-catholiques, qui eut la joie d’assister a la conversion
de plusieurs d’entre eux et de constater le renouveau de vie religieuse qui
en fut, en Autriche, la conséquence.

Il avait eu, d’autre part, des rapports, empreints tout d’abord de
bienveillance réciproque, avec Wessenberg et avec Sailer. Plus tard ces
relations cessérent, saint Clément, demeuré essentiellement romain dans
son catholicisme, faisant fi des restrictions apportées a l'exercice de la
pratique religieuse par les cercles imbus de joséphisme et de philosophisme
qui dominaient alors en Autriche. Malgré l’empereur, favorable en soi
a l'apOtre qu’était Clément Hofbauer, mais trop peu indépendant pour
s'opposer efficacement aux tendances qui régnaient dans les hautes
sphéres, le conflit, latent tout d’abord, s’accentua toujours davantage
entre celles-ci et notre saint. Déja a Varsovie, les agents de Napoléon,
croyant reconnaitre en lui un partisan des Bourbons, 'avaient fait incarcérer.
A Vienne, ses intentions furent contrariées, scn apostolat paralysé; il
était, a la fin de sa vie, sur le point de se voir expulser.

I1 mourut alors que la congrégation des Rédemptoristes allait étre,
par l'empereur Franz, officiellement reconnue en Autriche, et 1'auteur
souligne l'importance de cette décision pour le rayonnement des fils de
saint Alphonse, étant donné la place occupée par Vienne entre le monde
slave et les pays occidentaux. Saint Clément, s’il n'eut pas la supréme
consolation d’apprendre cette décision, en eut d’autres, notamment celle
de voir ses religieux, aprés des essais infructueux a Wollerau, a Coire puis
en Valais, s’établir a La Valsainte, sous la direction du P. Passerat, qui
avait déja rempli ailleurs des fonctions analogues. Ces fondations n’ont
pas duré, mais elles en ont préparé d’autres, celles-la plus solides.

Le P. Hofbauer fut en relations suivies avec diverses personnalités
du dehors, ainsi, pour nous borner a notre pays, avec le P. Joseph-Albert
Diesbach, qui s’était rendu a Vienne ou il séjourna quelques mois pour
préparer la venue de Pie VI et qui exer¢ca une grande influence sur notre
futur saint, alors séminariste.

Clément-Marie Hofbauer était un tempérament ardent et volontaire.
11 a été, déja a Varsovie, combattu parfois par des ecclésiastiques dont il
n'avait pas sufiisamment ménagé la susceptibilité. Il a rencontré de 1'oppo-
sition méme dans sa congrégation. Tout n’est pas encore éclairci, surtout
pour la premiére période de sa vie. Faute de documents, plusieurs choses
nous échappent des trois voyages qu'il fit alors successivement a Rome,
comme nous ignorons les mobiles qui I’ont poussé a embrasser, pour peu de
temps il est vrai, la vie érémitique.

Le P. Hosp a eu le mérite de mettre au point ce qui est acquis, de
I’exposer dans un récit sobre, clair et pondéré et de nous donner de saint
Clément un portrait qui met bien en évidence son zele infatigable de con-
fesseur et de prédicateur, et de souligner ses vues, qui étaient celles d'un
homme en avance sur son temps, celles d’'un vrai précurseur.

L. Weber.

64



Lexicon Capuccinum. Promptuarium historico-bibliographicum ordinis
Fratrum Minorum Capuccinorum (1525-1950). — xLvIir pages et 1868 co-
lonnes. Roma 1951. Biblioteca Collegio Lorenzo, Via Sicilia 159. Relié
toile, port compris : 4900 lires.

C’est, ainsi que le titre l'indique, un dictionnaire, rédigé¢ en latin. Il
renferme tout d’abord les noms de tous les capucins de quelque notoriété
(les vivants exceptés, a moins qu’il s’agisse d’évéques, de préfets apos-
toliques ou de religicux revétus de quelque haute fonction, tels que les
ministres ou procureurs généraux). Ils figurent sous leur nom de religion
(indiqué en latin) suivi de celul de leur lieu de naissance (donné en langue

vulgaire). Ainsi : « Theodosius a Miinster ». On a toutefois, assez souvent,
du moins pour I'époque moderne, pris la précaution d'y ajouter le nom de
famille — dans le cas particulier : Floventini — et de faire figurer ce

dernier également a sa place alphabétique. C’est ainsi, pour citer deux his-
toriens bien connus des lecteurs de notre revue, qu’on lit, a la lettre J :
« jJann A., vide Adelhelmus a Stans », et sous K : « Kiinzle Magnus, v.
Magnus a Gaiserwald. » On ne l'a cependant pas fait toujours ; le lecteur
qui ignore le nom qu’avait en religion le P. Dellion ou le P. Tanner, ne
réussira pas a les trouver. Ils figurent cependant tous deux dans le dic-
tionnaire : le premier comme « Apollinaris a La Joux », le second comme
« Philippus ab Appenzell ». On a fait I'inverse pour les évéques : c’est sous
leur nom de famille (cognomen) qu’est placée la notice qui leur est consacrée,
a laquelle renvoie leur nom religieux. Ainsi, sous H : « Hilarinus a Luzern »
invite le lecteur a se reporter a « Felder H., episc. », et c’est sous ce nom-la,
a la lettre I, que l'on trouve ¢numérées les principales publications du
prélat récemment décédé. 11 devait y avoir des raisons de procéder de la
sorte pour les évéques. 11 y en avait également de ne pas le faire pour de
simples religieux. Prenons, par exemple, les deux Péres d’Alengon, décédés
il y a environ un quart de siécle. Les faire figurer sous leur nom de famille

elit été tout a fait superflu — du moins pour nous, Suisses; il en serait
peut-étre autrement en France — ; mais il aurait fallu, au mot Alengon,

soit celui de leur ville natale, sous lequel ils sont ordinairement dénommés,
faire un renvoi a la colonne consacrée respectivement a chacun d’eux, sous
leur nom de religion, que le lecteur peut avoir oublié : a la lettre E pour
« Eduardus ab Alencon », a la lettre U pour « Ubaldus ab Alencon ».

Bref, des trois solutions possibles : nom de religion, nom de famille,
nom du lieu de naissance, on a choisi la premiére, avec, quelquefois, mais
pas réguliérement, mention de la deuxiéme. Il en résulte tout naturellement
que certaines colonnes sont singulierement chargées; plus exactement, il
a fallu parfois plusieurs pages pour énumérer tous les religieux qu’on tenait
a mentionner parmi ceux qui avaient, en religion, porté le méme nom.
Les Franciscus ne sont pas loin de cent; il y a une cinquantaine de
Josephus, une quarantaine d’Anfonius, environ trente Bernardus, tout
autant de Bownaventura, de Felix, de Hieronymus, etc. Si l'on connait le
lieu de naissance du religieux auquel on s’intéresse, on tombe immédi-
atement sur lui (ainsi le Poverello d’Assise figure en 11¢ rang parmi les

5 65



Frangois), mais si on l'ignore, il faut se résoudre 4 parcourir un certain
nombre de pages.

Le dictionnaire ne renferme pas uniquement des noms de capucins.
Il a ouvert ses portes également aux Capucines, Tertiaires cloitrées et
Réguliéres. Une note, assez longue toujours, est consacrée a chacune des
provinces de 1’'Ordre ; on y suit un plan uniforme : quelques mots sur son
histoire, la liste des couvents qui s’y rattachent, celle des provinciaux
successifs, la liste des religieux de cette province auxquels est consacré
un paragraphe dans le présent volume et enfin des indications bibliogra-
phiques. D’autres exposés ont trait aux missions, aux Chapitres généraux,
aux publications des capucins, aux problémes auxquels ils se sont parti-
culiérement appliqués, aux institutions dans lesquelles ils ont joué un roéle :
concile du Vatican, études des langues, eucharistie, folklore, hagiographie,
littérature, médecine, missiologie, peste, pharmacie, prédication, priviléges,
etc. On a méme indiqué — et ceci était peut-étre superflu — les personnages
qui se sont spécialement intéressés aux capucins ; ¢’est ainsi qu’on rencontre,
envisagés naturellement exclusivement sous cet aspect, les noms de saint
Pierre Canisius, de saint Frangois de Sales, les papes, presque au complet,
a partir de Clément VII.

Il y a dans ce dictionnaire une quantité énorme de renseignements
de toutes sortes : biographiques, chronologiques, bibliographiques, et malgré
le nombre considérable de pages, grice au papier choisi, le répertoire n’est
pas trop volumineux. La disposition est claire, la présentation soignée,
la typographie agréable. Une introduction précise le but des auteurs ;
diverses tables facilitent les recherches. Ce volume rendra de grands services
non seulement a la famille religieuse qui en a eu l'initiative. Il fournit en
outre, & sa maniére, une éloquente démonstration de tout ce que, au cours
des quatre siécles de leur existence, ces fils de saint Frangois ont fourni
d’hommes, d’ceuvres et de travaux a 1'Eglise, ceci indépendamment de la
pastoration, obscure mais non moins méritoire, qu’ils remplissent au service

des ames. L. Waeber.

Ferdinand MaaB : Der Josephinismus. Quellen zu seiner Geschichte
in Osterreich 1760-1790. I.Bd. Fontes rerum Austriacarum. Osterr.
Geschichtsquellen, 2. Abt. : Diplomataria et acta 71. Bd. — Verlag Herold,
Wien 1951. 436 S. und 16 Tafeln. Ganzleinen § 4.50, brosch. € 3.20.

Dieser erste Band einer wichtigen Quellenverdffentlichung trigt den
Untertitel : Ursprung und Wesen des Josephinismus 1760-1769. Damit ist
nicht nur die zeitliche Begrenzung der hier vorgelegten Aktenstiicke be-
zeichnet, sondern auch angedeutet, daB der Herausgeber in einer umfang-
reichen Einfiihrung zu bedeutsamen Problemen des Josephinismus Stellung
nimmt. Er nennt denersten Teil (3-105) : Zusammenfassende Darstellung. Der
zweite Teil (106-386) bringt 160 Aktenstiicke im Wortlaut, die ausnahmslos-
dem Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchiv entstammen. M. fiigt 16 Schriftta-
feln hinzu und bietet selbstverstindiich auch ein Personen und Sachregister.

Von einer besonderen Studie des Verfassers abgesehen, die s. Zt. unter

66



dem Titel : « Vorbereitung und Anfinge des Josephinismus im amtlichen
Schriftwechsel des Staatskanzlers Fiirsten v. Kaunitz-Rittberg mit seinem
bevollmédchtigten Minister beim Governo generale in der 6sterreichischen
Lombardei, Karl Grafen von Firmian, 1763-1770 » in den Mitteilungen des
osterreichischen Staatsarchivs I, 2. H. erschien, stellt die vorliegende Dar-
stellung eigentlich einen Kommentar zu den gebotenen Texten dar, ohne
daB M. diese dadurch voll auswerten will. Er hilt sich dabei durchaus
an das malBgebende Thema : unter welchen Voraussetzungen nimlich der
verhiltnismédBig rasche Durchbruch der staatskirchlichen Anschauungen in
Osterreich in den Jahren 1764-1768 erfolgte. In den Mittelpunkt riickt
auch hier die Personlichkeit des Osterreichischen Staatskanzlers v. Kaunitz,
in dessen Denken die aus dem rationalistischen, naturrechtlichen Ideen-
kreis der Aufklirung libernommenen Anschauungen mehr und mehr Raum
gewannen (vgl. V. Kap.: Der Kampf um das Buch Kollars, des Direktors
der Hofbibliothek, und die Abschrift des Artikels « Discipline ecclésiastique »
aus der franz. Enzyklopadie Nr. 158, 12), bis sie schlieBlich in den Geheim-
instruktionen fiir die Giunta Economale in der LLombardei (No. 130 und
130 a, dazu 134 u. 134 a, 147) und in den Grundsitzen iiber die Grenzen
der geistlichen und weltlichen Gewalt usw. (No. 157) sowie in der anonymen
Schrift v. Ks.: Von der oberherrlichen Gewalt der rémisch-kath. Fiirsten
usw. ihren programmatischen Niederschlag fanden. Zu dieser Schrift bietet
M. die bemerkenswerten Materialien der Vorarbeiten (vgl. No. 158-158, 36).
Die Themen der Auseinandersetzung sind bekannt : Anwendung der Amor-
tisationsgesetze (gegen die tote Hand), Besteuerung der Kirchengiiter,
Biicherzensur, Benefizienwesen (Beschrinkung bzw. Aufhebung von Bene-
fizien), Uberwachung der Kloster (unter Vorgabe der Wiederherstellung der
urspriinglichen Ordenszucht), Kontrolle des Kirchenvermégens und der
Stiftungen durch den Staat u.a.m. Das Ergebnis der Entwicklung ist
schlieBlich die eigentliche Omnipotenz des Staates gegeniiber der Kirche
im Bereich aller gemischten Angelegenheiten, ja weit dariiber hinaus.

Was hier besonders interessieren mag, ist die Tatsache, daB3 die Oster-
reichische Lombardei gleichsam der Priifstein fiir die neue Kirchenpolitik
war, obgleich die kirchlichen Verhiltnisse, wie M. S, Xx1x Anm. 16 betont,
kaum zu ernsthafter Beanstandung Anla3 gaben. Hier entspannen sich die
ersten bedeutsamen Konflikte mit der rémischen Kurie, hier setzte die
Intervention des Staates zuerst ein und sie nahm sehr bald ernstere Formen
an. Aus den engen Beziehungen Mailands zu den biindnerischen Unter-
tanenlanden, die dem Bistum Como unterstanden, erklirt sich der Versuch
Graubilindens, durch den AbschluB3 eines Konkordates mit Rom eine Neu-
ordnung der kirchlichen Verhdltnisse und damit weitgehende Zugestind-
nisse in kirchenpolitischer Hinsicht zu erreichen, in Ausdehnung gleichsam
des Maildnder Konkordates, wobei die drei Biinde die Unterstiitzung der
Kaiserin nachsuchten. Dieses geplante Konkordat spielte fiir die Ent-
wicklung der staatskirchlichen Anschauungen des Staatskanzlers insofern
eine eigene Rolle, als es infolge der ablehnenden Haltung des Papstes zur
Entfremdung zwischen der rémischen Kurie und dem Staatskanzler ganz
wesentlich beitrug. Ohne Zweifel erstrebte v. K. anfinglich dieses Kon-

67



kordat nicht allein aus kirchenpolitischen Uberlegungen heraus, sondern
auch um den venezianischen EinfluB in politischer und wirtschaftlicher
Hinsicht verdringen zu koénnen (vgl. No. 7). Das deutet M. knapp an (25).
Freilich liegt auch so etwas Bezeichnendes vor : nimlich der Vorrang des
politischen Interesses vor der Wahrung der kirchlichen Riicksichten, was
umso deutlicher hervorgehoben werden mul, als ein Vergleich mit dem
Kapitulat von 1639 den gewaltigen Unterschied in der damaligen und
jetzigen kirchenpolitischen Haltung Osterreichs erkennen 1iBt (vgl. Texte
No. 71-76, 78). Fiir die Schweiz von Interesse ist auch der Konflikt, der
sich um das Privileg «de non evocando » fiir die Untertanen in den Vor-
landen entwickelte, da der Nuntius in Luzern diese seiner Judikatur zu
unterstellen gewillt war. Seinen Ausgang nahm der Konflikt in einem
Streitfall zwischen dem Kapitel von Rheinfelden und dem Pfarrer von
Arlesheim. Es ist wohl kein Zufall, daB der mailandische Statthalter einmal
eigens auf das Beispiel der Luzerner Regierung hinwies, um darzutun, wie
sich diese in der Frage der Besteuerung des Kirchengutes volle Selbstindig-
keit zu wahren verstand.

Gerne wiirde man noch auf manche Fragen eingehen. Der Raum ver-
bietet es. Sehr fein charakterisiert M. die Haltung der Kaiserin Maria
Theresia gegeniiber dem Staatskanzler und seiner Politik, die nach seiner
Meinung aus ihrer Unfdahigkeit zu abstraktem Denken die Folgen der
Ideenginge ihres Kanzlers wohl kaum erkannte, aber anderseits aus ihrer
seelischen Empfindung heraus vorerst eine schroffe Anwendung der neuen
Gesetze doch nicht allseitig zulie (92, 99).

Die Darstellung zeichnet sich durch ihre straffe Gedankenfiihrung und
Klarheit aus. Im ganzen hilt sich der Verfasser im Urteil eher zuriick und
er zieht es vor, etwa die Haltung Papst Klemens XIII. vor allem durch
Wiedergabe der entscheidenden aktenmifigen Texte zu charakterisieren.
Uber die voéllig unhaltbare Doktrin des Staatskanzlers 14Bt er freilich den
Leser nicht im Unklaren (vgl. die Stellungnahme zur Beurteilung des
Josephinismus im Vorwort S. x1x f.). Darin erblicken wir den besonderen
Wert der Darstellung, auch im Hinblick auf die Wiirdigung entsprechender
schweizerischer Erscheinungen — die Giunta IEconomale erinnert in jeder
Hinsicht lebhaft an dhnliche spatere Institutionen schweizerischer Kantone
(etwa an den aargauischen Kirchenrat).

Beilaufig sei angemerkt, da M. zu Unrecht von einer Abtretung des
Veltlins (25, 29) an die Dret Biinde spricht (st. Restitution!). Auch sollte
es nicht heien Tagsatzung (26 f.), sondern Bundestag (entsprechend auch
dem Text No. 7), Kapitulat st. Kapitolat (25, 28). Falsch ist es von einem
Weg von Chiavenna iiber Bormio nach Chur als einer wichtigen Handels-
straBe zu sprechen (25)! Zweil kleinere stilistische Versehen stehen S. 86
u. 87. — Worauf bezieht sich in No. 71 a (S. 179) das Zitat von « Locche » ?
Der Name fehlt im Register !

Wir mochten nochmals mit allem Nachdruck auf die ungemein in-
struktive Veroffentlichung hinweisen und dem Wunsch auf eine rasche
Férderung des Werkes Ausdruck geben. Fiir alle Miuhen wird man dem
Verfasser gebiihrenden Dank wissen. 0. Vasella.

68



Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation. Herausgegeben
von Paul Roth. VI. Band : 1532 bis Anfang 1534. — Verlag der Historischen
und Antiquarischen Gesellschaft, Universititsbibliothek, Basel 1950.
xx1-472 Seiten,

Nun ist diese umfassende Aktensammlung mit dem 6. Band, fiinf Jahre
nach Erscheinen des 5. Bandes (s. diese Zeitschrift 1946, xr-137), zu einem
glicklichen AbschluB3 gelangt. Basel ist heute, wie kaum eine andere Stadt,
im Besitz einer Reihe hervorragender Quellenwerke zur Epoche der Refor-
mation. Erinnern wir uns einzig der Briefe und Akten zum Leben Oeko-
lampads (1927-34), bearbeitet von Ernst Staehelin, der von Alfred Hart-
mann so mustergiiltig betreuten Amerbach-Korrespondenz (3 Bde., 1942-
1947), des unliangst erschienenen 1. Bandes der Basler Matrikel und endlich
des Tagebuches des Joh. Gast von P. Burckhardt (Basler Chroniken, Bd. 8,
1945), so ersteht vor uns ein eindriickliches Bild von der Gelehrtentitigkeit
Basels.

Mit berechtigter Genugtuung schaut der Herausgeber der Akten-
sammlung Paul Roth im Vorwort zum letzten Band auf Entstehung und
Entwicklung des Werkes zuriick, das in seinem Fortgang gleich andern
manche unliebsame Storungen erlebte. Im Riickblick wire der Beniitzer
freilich geneigt, zu einigen Prinzipien der Stoffauswahl kritisch Stellung zu
nehmen. Angesichts der gewaltigen Stoffmasse, die schlieBlich hier zu-
sammengetragen wurde (die Akten umfassen iber 3500 Seiten !), wire ein
Verzicht auf Wiederabdruck anderweitig in extenso verdffentlichter, leicht
erreichbarer Aktenstiicke vorzuziehen gewesen. In diesem 6. Band bietet
ein Beispiel die Ubergabeurkunde des Stifts St. Leonhard an die Stadt,
welche das Basler Urkundenbuch bereits enthilt, zumal sie in die Nach-
trige eingereiht werden muflte (entgegen der Meinung P. Rs., S. 416, Anm.
zu Nr. 405). Dasselbe gilt fiir manche frither gedruckten Stiicke. Wir miissen
es auch nach wie vor bedauern, daB kein Materienregister geboten wurde,
da das Aufsuchen der Akten auf Grund blo3 des Orts- und Personenregisters
keineswegs moglich ist oder geniigend erleichtert wird, sobald es sich um
Sachfragen handelt, die sich bei vergleichenden Studien ja in erster Linie
aufdringen. Ganz besonders wird man dies bedauern, weil das Ortsregister
doch nicht sehr differenziert ist. Man sehe blo8 etwa im vorliegenden Band
unter Bern nach, wo etwa 100 Verweise stehen. Deswegen, so meinen wir,
droht Gefahr, daf3 diese wirklich reichhaltige Aktensammlung nicht so aus-
gewertet und fir die Forschung fruchtbar werden wird, wie sie es verdiente.
Soll ein Materienregister nicht doch noch folgen ?

Den reichen Gehalt der Aktensammlung belegt auch dieser letzte Band.
Die Bedeutung vieler Stiicke reicht entschieden iiber Basel hinaus. Wir
mochten nicht so sehr die langwierigen Verhandlungen zwischen der Stadt
und dem Hochstift hervorheben, iiber welche immer noch zahlreiche Akten
vorliegen, auch nicht etwa die Korrespondenzen mit Bern und Solothurn
anldBlich der Solothurner Unruhen einzeln erwihnen. Weit mehr beriihren
uns hier jene Stiicke, die sich spezifisch auf die Geschichte der protestanti-
schen Kirche in Basel und ihre Institutionen beziehen. Wir verweisen vor-

69



erst auf den Entwurf und die endgiiltige Fassung der Ehegerichtsordnung
(Nr. 168, bzw. 346), die von allgemeiner Bedeutung ist. Sie zeigt u. a. den
Kampf des Rates gegen die heimliche Ehe, auch gegen den EheabschluB3
ohne den Konsens der Eltern oder nichster Verwandter (S. 341 f., Art. 13
bis 14). Eine ganze Reihe von Bestimmungen befaBt sich natiirlich mit
der Ehescheidung (346-48), mit giiterrechtlichen Fragen, mit Ehebruch und
Kupplerei. In diesem Zusammenhang sei der bemerkenswerte eingehend
begriindete BeschluB des Rates auf Aufhebung des Frauenhauses genannt
(Nr. 170), auch das Tanzverbot des Rates (Nr. 156, 243 mit Verbot des
Maskierens bei der Fastnacht). Alle diese Bemiihungen um die Hebung
der Sittlichkeit werden beleuchtet durch die Protokolle der Synode und
durch einzelne Ratserkenntnisse, in denen immer wieder der mangelhafte
Besuch der Predigten geriigt wird (Nr. 222, 224, 253, 272). Dem entsprechen
die aufschluBreichen Beschwerden der Pridikanten, die in manchem ein-
seitig sein mogen, im ganzen aber einen wirklichen Zustand kennzeichnen
(Nr. 273). Die Prddikanten klagen nicht nur iiber die Verachtung der
Predigt, getadelt wird insbesondere das Fernbleiben der dlteren Jugend von
14 bis 18 Jahren, sondern sie beschweren sich ernstlich und eingehend iiber
die Verachtung selbst der Sakramente der Taufe und des Abendmahls
und iiber sonstige MiBbriauche (vgl. dazu das Protokoll der Synode Nr. 101
und die Antwort der Synodalverordneten Nr. 289 und das Mandat betr. den
Ehebruch Nr. 309). Mannigfache Griinde schaffen Schwierigkeiten : der
EinfluB der Téufer, iiber welche noch etliche Akten vorliegen, von Altgliu-
bigen besonders in Grenzgebieten, dann auch der natiirliche Hang des
Menschen zu Festen (vgl. Nr. 298 : Mandat betreffend den Brautlauf, d. h.
die Hochzeitsfeste, deren Rahmen weitgehend eingeschriankt wird). Auf-
fallend bleibt ferner die geringe Achtung des Volkes vor den Pridikanten,
besonders auf dem Lande, wo die Aufsicht weniger strenge gehandhabt
werden kann (vgl. Nr. 381), was durch zahlreiche Urfehden belegt wird.
Endlich muB3 an die Erschiitterung der Glaubensgewi3heit im Volke erinnert
werden. Sie kommt auch hier in einzelnen Fillen deutlich zum Ausdruck
(s. z. B. Nr. 192, den Handel des Dr. A. Sytz, besonders auch die Verhand-
lungen der Bannherren Nr. 321, 329, 338, 375). Der EinfluB altglaubiger
Geistlicher ist selbst in der Stadt noch fithlbar. Man spiirt hier die Gefahren
einer verkehrsreichen Stadt (s. Nr. 374 : Mandat betr. die MeBpfaffen). Ein
schones Beispiel bietet hiefiir jener spanische Geistliche Christ. a Turri,
der dreimal Urfehde schwort und schlieBlich hinweggefiihrt wird (s. Register).
Ein Curiosum mag beildufig genannt werden : Kaplan Hans Triberg ist als
Dr. med. und Arzt im Dienst des Nuntius Ennio Filonardi in Luzern
(s. Nr. 279).

Wir miissen uns mit diesen leider zu summarischen Hinweisen begniigen,
wohl wissend, daB viele andere bedeutsame Aktenstiicke eingehendere
Wiirdigung verdient hitten (so ganz besonders das Gutachten von Erasmus
iiber die Messe in lat. und deutscher Fassung in den Nachtragen Nr. 409,
oder etwa das Basler Glaubensbekenntnis Nr. 400). Doch mdéchten wir
immerhin noch betonen, dall der Band sclbst in vereinzelten anderen Stiicken
viel Bemerkenswertes bietet, mag man etwa an das Studienwesen denken

70



(Nr. 258 : Mandat des Rates betr. Stipendien fiir junge Studenten) oder
an die Behandlung des Kirchengutes (s. N1. 227 : Gesamtiibersicht iiber Ein-
nahmen und Ausgaben simtlicher Gotteshduser, Nr. 369). Und auch die
Religionspolitik kommt keineswegs zu kurz. Die Bereinigung der Anstinde
zufolge des zweiten Kappelerkrieges ist noch im Gange und die praktische
Anwendung des Landfriedens bringt besonders im Rheintal erhebliche
Schwierigkeiten. Endlich ist es iberraschend zu sehen, welche Wirkung die
Biindnispliane der V Orte mit Papst und Kaiser und italienischen Fiirsten
von 1533 auf die Stimmung der protestantischen Stddte erzielten (s. neben-
bei Nr. 15: Verzeichnis der riickstindigen franzésischen Pensionen dazu
Nr. 333).

Moége der Herausgeber, Staatsarchivar Paul Roth, die verdiente Aner-
kennung fir den Reichtum des Gebotenen darin finden, dal3 weiteste Kreise
ihn auch zu niitzen bereit sind. Diese umfassende Quellensammlung niher
zu kennen, lohnt sich fiir jeden Freund schweizerischer Reformations-
geschichte.

0. Vasella.

Jacques Figi : Die innere Reorganisation des GroBmiinsterstiftes in
Ziirich von 1519 bis 1531. — Diss. phil. Ziirich 1951. Affoltern am Albis.
136 Seiten.

F. will nicht etwa eine zusammenfassende Geschichte des Stifts wihrend
der Reformationszeit bieten und verzichtet auch von vornherein auf eine
Darstellung der vorreformatorischen Verhialtnisse. Er beschriankt sich viel-
mehr auf die Frage der Umwandlung seines Charakters zufolge der Ver-
inderung des Stiftungszweckes (was er als Reorganisation bezeichnet !) und
zeigt zugleich, wie sich das Stift gegeniiber sdkularisierenden Tendenzen
zu behaupten verstand. Er behandelt sein Thema in vier, in ihrem Wert
recht ungleichen Kapiteln.

Die Umstdnde der Wahl Zwinglis nach Ziirich kennt man zur Haupt-
sache. Das Problem des Verhiltnisses von Reform und Reformation, d. h.
wie die bereits vor Zwingli im Stift lebendigen humanistischen Reform-
bestrebungen allmihlich unter Fithrung Zwinglis zur Begriindung einer
neuen kirchlichen Ordnung {iberleiten, scheint uns nicht immer klar und
richtig umrissen. Auch da ist iibrigens etliches besser bekannt, als der
uneingeweihte Leser vermuten diirfte. Im Kampf mit der Opposition im
Stift, iibrigens auch mit jener im Rat (die leider zu wenig in Rechnung
gestellt wird), lieB Zwingli weit mehr berechnende Vorsicht walten, als
zumeist angenommen wird (vgl. Zitat S. 24). Der Durchbruch der Richtung
Zwinglis im Stift zeichnet sich ab in seiner Wahl zum Chorherrn (29. April
1521), vor allem aber in der Resignation auf die Leutpriesterei und in der
Beschrankung auf das Predigtamt (12. Nov. 1522), nach aullen in der
Loslosung von der bischoflichen Autoritiat und in der wachsenden Anlehnung
an den stddtischen Rat. Diese Anlehnung findet fiir das Stift ihren ent-
scheidenden Ausdruck im sog. « Christlichen Ansehen », einem Vertrag vom
29. Sept. 1523, den F. im zweiten Kapitel erértert. Den Anlaf3 bieten die
sich mehrenden Zehntenverweigerungen von 1523, die auch die Existenz

71



des Stiftes bedrohten. Entscheidend fiir die Fortexistenz der Stiftskérper-
schaft bleibt aber, wie F. richtig, gleich anderen Autoren, bemerkt, der
Plan Zwinglis zur Schaffung einer theologischen Lehranstalt. Indessen ging
es nicht ohne Zugestindnisse an die Opposition ab, da grundsitzlich der
Besitz der Pfriinde allen Chorherren und Kaplinen gewahrleistet wurde.
Faktisch wurde aber dieses Zugestandnis in der Folge riickgangig gemacht
bzw. durch entsprechende Folgerungen aus der neuen Lage verunmoglicht,
so daB etliche Stiftsgeistliche Ziirich verlieen.

Die innere Organisation des Stiftes, wie sie im Christlichen Ansehen
grundgelegt wurde, ist Gegenstand des dritten Kapitels, das beste der
Arbeit. Als Auswirkung der bisherigen Entwicklung ergeben sich weit-
gehende Eingriffe des Rates in die Rechte und Verwaltung des Stifts (Ab-
16sung der Gerichtsrechte, Siuberung der Stiftsbibliothek, Ubergabe des
Stiftsschatzes, Ubernahme des Archivs, dies in den Jahren 1524-1526).
Heftige Auseinandersetzungen fehlten dabei nicht und der Hauptopponent,
Felix Frei, wurde wegen Unterschlagung von Archivalien sogar voriiber-
gchend verhaftet. Erst 1527 trat eine ruhigere Periode ein. Da wird das
Pfrundwesen neu geregelt, werden die Kaplaneien eingezogen u. a. m. Was
F. iiber die Lehranstalt bringt, ist im wesentlichen bekannt. Im letzten
Kapitel bietet F. einen leider knappen Uberblick iiber die Entwicklung
des Stifts bis nach der Schlacht bei Kappel. Er bespricht die Krise von
1530 im Zusammenhang mit der Opposition im Rate und zeigt die Ver-
dienste H. Utingers, Fel. Freis und schlieBlich Bullingers fiir die Rettung
des Stifts auf.

Die Arbeit verdient Beachtung wegen der Darstellung der verwaltungs-
geschichtlichen Entwicklung, wobei die Personlichkeit Felix Freis besonders
eindriicklich gezeichnet wird. Schade, daB F. das Verzeichnis der Chor-
herren und Kapldne in so summarischer Form gibt (116-118), dal3 es fiir die
weitere Forschung fast unbrauchbar ist! Auch sonst sind kritische Be-
merkungen noétig. Die Druckfehler sind zu zahlreich, sehr storend das
Durcheinander in einem Absatz S. 41, dhnlich S. 82, s. ferner S. 61. Wir
vermuten, daB es S. 99 Utz Eckstein st. Epfstein heiBlen sollte (vielleicht
verderbte Quelle). Chorherr Nik. Bachofen ist nach F. im WS 1902/3
Student in Basel, nach der Matrikel I, 267 (1951, die F. nicht heranzieht)
heit der Student Bachmann. Liegt eine friithere Fehldeutung vor ? In
sachlicher Hinsicht zeigt sich F. mit vorreformatorischen, kirchlichen Ver-
haltnissen unvertraut (S. 10, S. 44 wird dem Leser eine ganz unbeholfene
Definition der Totenpfriinde vorgesetzt). Mit manchen Quellenzitaten
tauscht F. den Leser oft iiber das in der Literatur bereits Gebotene hinweg.
Trotz A. Farner, halten wir die Deutung auf Toleranz S. 40 fiir unrichtig,
daher auch die Behauptung fiir falsch von der Toleranz als eines reforma-
torischen Grundgedankens S. 42. Gewisse Einseitigkeiten in der Wortwahl
und in gelegentlichen Urteilen (S. 44, 63 f.) beeintrachtigen die Sachlichkeit
der Darstellung. Uber Durrers Ausfiihrungen, Die Schweizergarde in Rom
(1927), S. 2171, 317 ff. sieht F. vollig hinweg ; zu Laurenz Mar (S. 27)
s. diese Zeitschrift 30 (1936) 44 if.

0. Vasella.

72



Alexander Pfister : Georg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit. Dritte
neubearbeitete und stark erweiterte Auflage. 488 Seiten. — Basel, Verlag
Helbing u. Lichtenhahn, 1951. Ganzleinen Fr. 19.75.

Seit der ersten IFassung der vorliegenden Biographie (vgl. die Be-
sprechung der 1. Auflage in dieser Zeitschrift 32 (1938), 313 ft., die zweite
erschien bereits 1939) unternahm Alexander Pfister neue, umfassende Archiv-
forschungen, u. a. in Innsbruck, Mailand und Venedig und in zahlreichen
Privatarchiven. Den Ertrag dieser Untersuchungen legt er uns in einem
um rund 180 Seiten erweiterten Band vor. Es ist nicht ohne weiteres leicht
zu sagen, worin die wesentlichsten Unterschiede zur ersten Ausgabe liegen.
Unverkennbar aber ist, dal fast jedes der 19 Kapitel ausgeweitet wurde.
Das will nicht heiflen, daB Pfister seine frither gewonnenen Erkenntnisse
irgendwie hitte preisgeben miissen. Im Gegenteil! Die sorgfiltige Aus-
wertung seines ungemein reichen Materials ergab die DBestitigung seiner
Auffassungen. Das darf umso nachdriicklicher unterstrichen werden, da
man einerseits weil3, wie umstritten die Beurteilung mancher Fragen
gewesen ist, die sich mit dem wechselvollen ILeben des bilindnerischen
Staatsmannes verkniipfen, anderseits kaum bestreiten kann, dafl Pfister
die Zeugnisse gewissenhaft und umsichtig tberdachte, die fiir die Er-
kenntnis der riatselvollen Personlichkeit entscheidend sind.

Die Akzente sind nun freilich etwas verschoben. Die Kritik an der
franzésischen Politik tritt viel schirfer hervor. Schonungslos wird ihre
Eigenmiichtigkeit aufgedeckt (245 f., 313 f.), auch die Verachtung gezeigt,
die Richelieu den biindnerischen Staatsmidnnern entgegenbrachte. In solcher
Wiirdigung liegt keine Voreingenommenheit des Verfassers. Vielmehr laf3t
er es sich z. B, angelegen sein, stets auch die enge Verkniipfung der Politik
Frankreichs mit den Schweden hinsichtlich der Pline im Siiden der Alpen
dem Leser nahezubringen (228 ff., 248 f.). Uberhaupt bemiiht sich Pfister,
die Zusammenhinge der biindnerischen Innenpolitik mit der europdischen
Politik stirker einzubauen. Das konnte er jetzt ohne Zweifel besser er-
reichen, dank der Konfrontation von Quellen verschiedenster Provenienz.
Endlich gewann er auch vermehrte Einsicht in die ‘Stimmung unter den
biindnerischen Pradikanten, dank des Briefwechsels des Pradikanten Gau-
denz Tack mit Prof. Tronchin in Genf (vgl. 224 ft.).

Der Kritik an der Politik Frankreichs entspricht eine kritischere Wiirdi-
gung der Personlichkeit Herzog Rohans. Uns scheint Pfister iiberzeugend
nachgewiesen zu haben, daB das iberlieferte Bild vom «guten Herzog »
beinahe legendir wirkt und entschiedener Korrekturen bedarf (vgl. S. 308).
Ganz von Zweideutigkeit kann der Herzog kaum freigesprochen werden,
wenngleich er im Dienste Richelieus nicht immer iiber die Freiheit person-
licher Entscheidung verfiigte (vgl. S. 227, 339 f.,, 463 Anm. 29). Was in
Auswirkung dieser Beurteilung der franzosischen Politik ferner neu ist,
betrifft die wesentlich kritischere Wiirdigung der franzdésisch gesinnten
Geschichtsschreiber Fortunat v. Sprecher und Ulysses von Salis-Marschlins
(vgl. 312, 3321., 367, 473 Anm. 21), die bisher in ihrer Zuverlissigkeit
gegeniiber Jenatsch ohne Zweifel iiberschitzt wurden, ganz abgesehen da-

73



von, daB sie sich als Aristokraten von einer unverhohlenen Abneigung gegen
Jenatsch leiten lieBen (vgl. 10 ff., ferner zur Kritik Sprechers S. 458 Anm. 34,
auch 304), wiahrend F. v. Juvalta sich als zuverlassig erweist (s. z. B. 301 {.).

Wenn Pfister den Zusammenhiangen der biindnerischen mit der euro-
pdischen Politik einen breiteren Raum gewdhrt, so tritt nun das Ereignis
der Konversion von J. stirker in den Hintergrund (vgl. S. 273 ff.). Der
Briefwechsel zwischen J. und seinen ehemaligen Amtsbriidern ist in den
Anmerkungsapparat verwiesen (S. 467-473). Trotzdem zweifelt Pf. nicht
etwa an der Echtheit der religiésen Gesinnung von J., obgleich er S. 237
meint, J. sei « nicht mehr Vertreter des engen Dogmenglaubens » gewesen.
Auch betont er mit gutem Grund, daB die Zuwendung des Politikers zu
Osterreich-Spanien nicht den entscheidenden Grund fiir den Ubertritt
bildet, weil zahlreiche Protestanten dieselbe politische Wendung vollzogen
(S. 279). Aber Pf. will die Konversion als personliche Gewissenssache auf-
gefaBBt wissen. Fiir die Konzeption der von J. entwickelten Politik spielte
sie keine Rolle (vgl. S. 280). Das diirfte durchaus einleuchtend sein.

Als bedeutsame Erweiterung der bisherigen Kenntnisse mul2 besonders
der Abschnitt {iber die eingehenden Verhandlungen Js. mit dem Innsbrucker
Hof gelten. Im Gegensatz zu Spanien war die Erzherzogin Claudia vom
ehrlichen Willen beseelt, die Befriedung in den biindnerischen Télern, im
Priatigau und Unterengadin, herbeizufiihren und die Erbeinung mit Grau-
biinden zu erneuern. J. kommt tatsichlich das Verdienst zu, entscheidende
Vorarbeit fiir den Auskauf dieser Taler aus den Osterreichischen Herr-
schaftsrechten geleistet zu haben. Es ist daher auch nicht richtig zu glauben,
erst der Tod Js. hitte die Ausséhnung mit Osterreich erméglicht. Gerade
von hier aus gesechen versteht man am besten, weshalb J. trotz des
Wechsels in der duflerst labilen Volksstimmung seiner Politik gegeniiber
Osterreich treu blieb und unbeirrbar an seinen Zielen festhielt (309, 378).
Hier offenbart sich seine besondere Grofle als Staatsmann. In den politischen
Gegensatzen aber liegt auch — trotz allem, was sonst hieriiber noch gesagt
werden kann (vgl. S. 192) — die wichtigste Erklirung firr seine Ermordung.

Heben wir noch das eigenartige Lebensschicksal des Pastetenbickers
Lorenz Fausch hervor, in dessen Schenke J. bekanntlich seinen gewaltsamen
Tod fand. Wie Pfister nachweisen kann, war Fausch in Italien, vermutlich
gegen seinen Willen, in ein Kapuzinerkloster verbracht worden, nach
24 Jahren aber 1633 nach Chur iiber die Berge entflohen. In kritischer
Lage wurde er nach Genf empfohlen, kehrte aber bald zuriick und iibernahm
die Schenke «Zum staubigen Hiietli ». Seine nahen Beziehungen zum
Gegner Js., Joh. P. Guler, sind mehr als auffallend (402 f). Noch von einer
anderen Personlichkeit hebt Pfister den Schleier weg. Wir meinen jenen
Kaufmann Peter Stampa, den J. 1638 beseitigen lieB. Stampa war offenbar
franzosischer Spion und machte dunkle Geschifte (vgl. 382-384), so dall
seine Beseitigung mindestens nicht mehr schlechthin als ruchlose Tat eines
hinterhiltigen und gewissenlosen Mannes gelten kann, wie es bisher dar-
gestellt wurde.

Kirchengeschichtlich bedeutsam bleibt dieses Werk hinsichtlich der da-
maligen Kapuzinermission. In den entstandenen, unerfreulichen Kon-

74



flikten muflite J. mehr als einmal schlichtend eingreifen, was keine dank-
bare Aufgabe war (vgl. S. 167 f., 256 ff.). Gerne wiirde man eigentlich etwas
mehr dariiber erfahren, wie die Begriffe : Gewissensfreiheit, Paritit und
Toleranz sowie das Mehrheitsprinzip (s. S. 321) zu deuten sind, in Anwen-
dung auf die konkreten Geschehnisse. Gewissensfreiheit und freie Kultus-
iibung (190, 261) sind nicht voéllig identisch. Das Parititsprinzip ist ja im
Unterengadin auch nach der Vertreibung der Kapuziner nicht zur Durch-
fiihrung gelangt. Sicher diirfte hieriiber das Material, das Pf. zur Verfiigung
stand, niahere Aufschliisse bieten (vgl. S. 451 Anm. 34).

Mancher Leser méchte vielleicht das Fehlen eines Personen- und Orts-
registers bemingeln, vielleicht auch das Fehlen einer Karte, angesichts der
Darstellung militidrischer Ziige, andere vielleicht eine eigentliche Biblio-
graphie wiinschen, da die Ubersicht iiber die beniitzte Literatur nicht leicht
zu gewinnen ist. Doch der Verfasser war aus Griinden der Raumersparnis
gegen seinen Willen zu unliebsamen Verzichten gezwungen. Die Ausstattung
ist untadelig, Druckfehler sind verhaltnismaBig selten (vgl. S. 104, 113, 130,
133, 143 und 173 (Ingnazius), 164, 201, 227, 287, 289, 310, 393 ; unliebsam
ist eigentlich nur der Fehler S. 192 Z. 11 v. o. und die Entstellung des
Textes 5. 450, Anm. 30).

Pfister schenkte der umstrittenen Personlichkeit des Biindner Pridi-
kanten und Konvertiten, Militirs und Staatsmannes eine umfassende Wiirdi-
gung, die dank der weitgespannten Forschungen sich niemals mehr weg-
denken 1liBt und dem kritischen Urteil und der Einfiihlungsgabe des Ver-
fassers in einen schwierigen, historischen Stoff ein héchst ehrenvolles Zeugnis
ausstellt.

O. Vasella.

P. Angelus Walz O. P. : Andreas Kardinal Frithwirth (1845-1933), ein
Zeit- und Lebensbild. — Wien 1950, Verlag Herder. xvi-620 S. Preis:
sFr. 19.80.

Sowohl Bescheidenheit wie andauernde Beanspruchung durch die
mannigfaltigsten Geschifte lieBen weder den Provinzial und General noch
den Nuntius und Kardinal Frithwirth dazu kommen, ein Tagebuch zu
fiihren oder eine Selbstbiographie abzufassen (S.v). So war der Verfasser
dieses Lebensbildes angewiesen teils auf AuBerungen und Erzdhlungen
Fr.s aus seinem friithern Leben, teils auf schriftliche und miindliche Berichte
aus dem Bekannten-Kreise Fr.s, teils auf die Akten, wie diese vorlagen
in den Archiven im Prediger-Kloster zu Graz, auf dem Provinzialat in Wien,
auf dem Generalat zu Rom, auf der Nuntiatur in Miinchen, in den amt-
lichen und halbamtlichen Organen des Prediger-Ordens und des Heiligen
Stuhles ; aber auch Werke, die die jiingste Geschichte Deutschlands und
Italiens behandeln, sind herangezogen (S. 583-597).

Diese Umstdnde brachten es mit sich, daB, wo die Quellen spdarlicher
flossen, wie das fiir die Schul- und Studienzeit Fr.s naturgemilB zutrifft,
hin und wieder die Phantasie des Verfassers etwas nachhelfen muf3te, um
das Lebensbild seines Helden abzurunden. Fiir die Zeit aber, wo P. Andreas

75



bereits «im ILeben stand » und die Quellen reichlicher flieBen, hat der
Verfasser eine beinahe verwirrende Fiille des Stoffes zu bieten. Die langen
Listen und Aufzihlungen von Visitationen und kirchlichen Zeremonien, die
Fr. abhielt, der Personen, die an den Ehrungen teilnahmen, die ihm galten,
oder mit denen er in Verbindung trat, mochten manchmal den Leser ermiiden
und werden nicht bei allen dasselbe Interesse finden ; diese Listen geben
aber dem Leser einen Begriff von der Aullerst intensiven Tatigkeit des Priors,
des Provinzials, des Ordensgenerals, des Nuntius und des Kardinals, und
zugleich von der hohen Achtung, die dieser in allen Kreisen genol3, vom
Papste hinunter bis zum einfachen Mann aus dem Volk, nicht nur im eigenen
Orden, sondern auch bei allen andern, auch dort, wo die Rivalitit sonst
herkémmlich ist, und von dem Vertrauen, das ihm alle entgegenbrachten.

Dieses Vertrauen aber verdiente Fr. in hohem MaBe. Eine griindliche
Schulung in den philosophischen und theologischen Disziplinen und eine
geradezu eiserne Arbeitskraft und ein unermiidlicher Arbeitswille befihigten
ihn, sich in die mannigfaltigsten und fremdartigsten Materien einzuarbeiten,
mit denen er in den verschiedenen Stellungen sich zu befassen hatte, und
dieses tiefe und nicht minder breite Wissen machten ihn zum viel auf-
gesuchten Ratgeber und zum gefiirchteten Partner, z. B. der staatlichen
Beamten. Der vollendete Takt, mit dem er alle behandelte, mit denen er
zu verkehren hatte, die unbestechliche Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe,
seine tief innere und echte Frommigkeit, seine Anspruchslosigkeit, sein vor-
bildliches Ordensleben, seine trene Hingabe an den Orden und an die Kirche
und deren Oberhaupt waren die « sorcellerie » (Zauberkraft, so Don Germain
Morin O. S. B., S. 578), mit der Fr. (in Miinchen) alles an sich zog. Dem
Wahlspruch « Fide et caritate », den er als General wihlte, kam er unver-
briichlich nach bis ans Lebensende. Aus solchem Geiste heraus sprach er
in seiner Miinchener Zeit einmal zu einem Kiinstler : « Ich beherrsche die
Menschen, weil ich sie liebe. Auch der gréBte Gegner hat Anspruch auf
Liebe und Wahrheit. Die Rechtglaubigkeit kann und darf uns davon
nicht dispensieren » (S. 578).

Diese echt christliche Haltung unter Beweis zu stellen, bot dem
Nuntius Ir. die Miinchener Zeit iiberreiche Gelegenheit, denn in diese fielen
ein der sog. Literatur-Streit, der Streit um das Zentrum und die Gewerk-
schaften, vor allem aber der Kampf um und gegen den Modernismus, der
in Deutschland und anderwirts die Gemiiter so sehr erregte und entzweite
(S. 328-346). Sowenig der Nuntius und der spiatere Kurienkardinal am
christlichen Glaubensgut etwas markten lieB, ebensowenig duldete er ein
voreiliges Absprechen und Aburteilen, wie es damals hiiben und driiben gang
und gabe war. Diese vornehme und charaktervolle Zuriickhaltung wurde
allerdings nicht immer und von allen geschitzt und verstanden, aber die
weitere Entwicklung der Dinge, z. B. in Deutschland, oder in der Frage
der Action frangaise (S. 447) oder im Kampfe um P. Lagrange (S. 416 ;
263), das Haupt der Bibelschule in Jerusalem, hat ihm recht gegeben. Bei
der Darstellung dieser Vorginge fallen gelegentlich Streiflichter auf Dinge
und Personen sowohl in Deutschland wie imn pdpstlichen Rom, die der geisti
gen Unabhingigkeit wie dem Edelsinn Fr.s das schonste Zeugnis ausstellen,

76



weniger freilich gewissen Eiferern, zumal an der romischen Kurie S. 263,
330, 416, 438). DalB trotz dem Sturm, den diese Eiferer gegen Nuntius
Fr. entfachten, er fortwihrend das volle Vertrauen bei Papst Pius X. besal3,
stellt seine strengkirchliche Haltung und Gesinnung auBer allen Zweifel.

Den Sozial-Politiker interessiert es besonders, daB Fr. als Provinzial
dem Baron Vogelsang, dem Vater der christlichen Sozialreform in Oster-
reich ratend und helfend zur Seite stand (S.129-134). Die Minner der
wissenschaftlichen Forschung vernehmen aus diesem Lebensbild mit Freu-
den, wie Fr. als Kardinal alles aufbot, seinem seligen Ordensmitbruder,

Albert d. Gr. (f 1280), die Ehre der Kanonisation und der Erhebung zur

Wiirde eines Kirchenlehrers zu verschaffen (S. 460-491). Die Schweizer

Katholiken beriihrt es aufs angenehmste, wenn sie vernehmen, wie Fr. als

Provinzial und General beste lLehrkrifte an die Theologische Fakultiat der

eben errichteten katholischen Universitit Freiburg abgab — genannt seien

da nur die PP. Weil3, Michel, Berthier, Zapletal, Mandonnet, del Prado,

Esser, Frankenstein — und dafB er erhebliche finanzielle Opfer brachte,

diesen ein richtiges Heim zu schaffen (S. 149, 191/2, 200, 203/4, 245).

Zum Schlusse seien nur noch kurz die Stufen und Abschnitte dieses
reichen und vorbildlichen Lebens angefiihrt :

1845, am 21. August, wurde Fr. in der Pfarrei St. Anna am Aigen im Tal
der Mur (Steiermark) als Kind einfacher und wenig bemittelter Bauers-
leute geboren ;

1856—63 besuchte er die Hauptschule und das bischéfliche Knabenseminar
in Graz mit vorziiglichen Studienerfolgen ;

1863 trat er ins Noviziat der Prediger-Briider in Graz und vertauschte
seinen Taufnamen Franz mit dem Ordensnamen Andreas (19. Januar) ;

1870 beschloB er seine theologischen Studien in Rom und erwarb das
Lektorat ;

1870-76 waltete er im Kloster zu Graz als Lektor, Subprior und Prokurator ;

1876—80 stand Fr. dem Kloster in Wien als Prior vor ;

1884 und nochmals 1891 wihlte ihn das Provinz-Kapitel auf vier Jahre
zum Obern der Reichsprovinz ;

1891, kurz nach Beginn des zweiten Provinzialates, wurde Fr. vom Ordens-
kapitel zu Lyon zum Ordensmeister (General) erhoben ; die Kapitel
von Avila (1895) und Wien (1901) bestitigten ihn in dieser Wiirde ;
auf dem Kapitel zu Quercia (Viterbo), 1905, legte er sein Amt nieder ;

1907 erhob Pius X. den Ex-General zum Nuntius von Miinchen ;

1915 kreierte Benedikt XV. den Nuntius zum Kardinal, rief ihn nach
Rom und machte ihn zum Mitglied zahlreicher Kongregationen ;

1925-27 iibte Fr. das Amt des GroBpénitentiars,

1927-33 das des Kanzlers der heiligen Rémischen Kirche aus;

1933, am 9. Februar, starb Kardinal Fr. eines erbaulichen Todes und wurde
unter groBten Ehren in seine Heimat iberfiihrt und an seinem
Geburtsort bestattet.

Dr. P. Theodor Schwegler O. S. B.

77



Marie-Caroline von Fischer-Reichenbach : Die Casa Crivelli in der
Schweiz. — 186 pages + nombreuses planches, Berne (Hallwag A. G.), 1947.

Au moment ou I’Almanach généalogique suisse vient de perdre, pour
des raisons commerciales, son caracteére ancien de répertoire des familles
historiques de Suisse, il sera peut-étre indiqué de signaler un travail qui,
bien qu’émanant d’une dilettante, est le résultat de longues recherches
et de patients efforts. Par sa triologie (« Alessandro Crivelli ou les trois
trones », Berne 1936 ; « Urbain III et Barberousse et les trois cardinaux
Crivelli », 2bid., 1940, et l'ouvrage susmentionné), 'auteur désire remplir
un devoir de piété filiale.

En effet, si les Crivelli en Italie et au Tessin sont encore florissants,
la branche uranaise et lucernoise est prés de s’éteindre. Elle regut, en 1769,
un bref pontifical lui conférant, & titre héréditaire, pour ses membres
masculins, la dignité de comtes palatins du Latran (voir nos remarques
dans Rivista Avaldica, Rome 1935, p. 57, et dans AHS, 1939, p. 93). La
généalogie compleéte, trés clairement et agréablement présentée sur des
planches, fait ceuvre d’autant plus utile que les articles de Vivis, et dans
I’AGS et dans le DHBS, sont un travail partial, qui nie les liens de parenté
entre les branches de Milan, de Pura et de Lugano, bien que le Tribunal
héraldique impérial et royal de Milan ait décrété, le 7 janvier 1768, l'ins-
cription du rameau d’Uri au « Codice araldico delle famiglie che furono
riconosciute nobili » (p. 166). Les rapports entre les différentes branches
semblent étre maintenant clairement établis.

Pour I'histoire ecclésiastique suisse, les Crivelli uranais ont leur intérét
particulier, ayant fourni par exemple un abbé d’Engelberg (Emmanuel =
Charles-Antoine, 1700-1731-1749), un commandant de la Garde pontificale
a Bologne (Jean-Frangois, 1725-1786), et un chevalier de 1’Ordre religieux
et militaire de Calatrava (Francois-Ferdinand, 1635-1689). L’auteur aurait
utilement consulté I'ouvrage : ENrRico CasaNova, Dizionario feudale delle
provincie componenti I’antico stato di Milano, 28 éd. (par Giacomo C. Bas-
cape), Milan, 1930.

Relevons enfin la présentation de l'ouvrage richement illustré par
de trés nombreuses planches en couleurs (sceaux, diplémes, portraits, etc.)
et reproductions dans le texte, qui en fait vraiment une édition bibliophile.

H. C. de Zeininger.

78



	Rezensionen = Comptes rendus

