
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 46 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

James Brodrick : Petrus Canisius. — Aus dem Englischen übersetzt von
Dr. Karl Teich. 2 Bde. 596 und 677 Seiten. Verlag Herder, Wien 1950.

Was James Brodrick in dieser umfangreichen, zweibändigen Canisius-
Biographie der Geschichtsschreibung geboten hat, darf ohne Übertreibung
eine große Leistung genannt werden, und wir sind Dr. Karl Teich zu Dank
verpflichtet, daß er das englische Original in einer mustergültigen
Übersetzung auch dem deutschen Leser zugänglich gemacht hat. Haben wir
doch in B. Werk die erste, wirklich umfassende Canisius-Biographie vor
uns, die auf Grund des gesamten, zum Teil noch ungedruckten
Quellenmaterials ein durchaus realistisches Bild des großen deutschen Wanderapostels

aus der Zeit der katholischen Restauration bietet. Wenn der
Verfasser meint, « daß die vielen Einzelheiten das Bild des Mannes, den
dieses Buch zeichnen wollte, verwischt habe» (II, 583), so ist dem keineswegs

so. Gerade der meisterhaft gezeichnete historische Hintergrund läßt
die demutsvolle und doch so männlichstarke Gestalt des Pater Canisius
erst in richtigem Lichte erscheinen. Die großen geistesgeschichtlichen und
politischen Zusammenhänge, das wechselvolle Bild des licht- und schattenerfüllten

Europa des 16. Jahrhunderts mit der ganzen Fülle seines reichen
Lebens und dem fast apokalyptischen Ernst seiner kirchenpolitischen Lage
heben das Werk über die Bedeutung einer bloßerbaulichen Lebensbeschreibung

hinaus und weiten es zu einer eigentlichen Kulturgeschichte Deutschlands

im 16. Jahrhundert.
In diesem großen Rahmen und aus der Unmittelbarkeit zahlloser

Quellentexte wirkt Canisius' Leben doppelt frisch und plastisch. Nichts
ist übergangen, nichts verschwiegen worden. Auch die Schwächen und
Fehler im eigenen Lager, bis hinauf zur römischen Kurie und bis hinein
in die Reihen der jungen Gesellschaft Jesu haben den gebührenden Platz
in diesem Zeitgemälde gefunden, so daß mit vollem Recht gesagt werden
darf : « Wenn je etwas von der heroischen Heiligkeit Petrus Canisius' Zeugnis

gibt, so ist es dies, daß sein Gemüt bei so viel Herausforderung seiner
eigenen Leute niemals seine Gelassenheit und Milde verlor » (II, 357). Besonders

wertvoll sind die zahlreichen, knapp zusammenfassenden Übersichten
über wichtige Streitfragen der Zeit (Bücher-Index, Laienkelch, etc.) die
vielen träfen Milieuschilderungen (Köln, Wien, Augsburg, Prag usw.) und
gewisse wohlgelungene Charakterisierungen bedeutender Persönlichkeiten
(der Kölner Erzbischof Hermann von Wied, Kardinal Truchseß von Augsburg,

Maximilian II. von Österreich, Herzog Albert von Bayern u.a. m.).
Wichtige Ausschnitte, ja ganze Stücke des reichen, meist lateinischen, ita-

55



lienischen oder spanischen Quellenmaterials werden zum ersten Mal in
deutscher Übersetzung geboten (bei eingehender Auswertung der Texte
empfiehlt sich jedoch eine genaue Nachprüfung des Originals). Ein vorbildliches,

mehr als 50 Seiten umfassendes Personen- Orts- und Sachregister
gestaltet das Werk zu einer ergiebigen Fundgrube für die Geschichte der
katholischen Restauration in Deutschland und des Jesuitenordens.

Bei dieser Fülle des Stoffes und der außerordentlichen Vielfalt und
Kompliziertheit der zu behandelnden Probleme war es fast nicht zu
vermeiden, daß sich auf den mehr als 1000 Seiten auch gelegentliche Schwächen

finden. Leider läßt der Autor verschiedentlich den nüchtern-sachlichen

Ton des Historikers vermissen und gleitet ab in eine romanhafte
Rhetorik. Nur ein Beispiel hiefür : « Es befremdet, daß der Protestantismus,

der etwas Neues, Vorwärtsblickendes war, in den schönen alten
Giebelhäusern (von Ingolstadt) auch nur zeitweilig Fuß fassen konnte, an
denen selbst die Steine treues Festhalten an der Vergangenheit künden.
Irgendwie passen Giebel nicht zum Protestantismus» (I, 263 f.). — Mit
Recht bemerkt B., daß « Verallgemeinerungen in Bezug auf ganze Völker
albern seien » (I, 458, Anm. 54), und doch werden die Bayern als trag
und leichtlebig zugleich bezeichnet (I, 195), und von den Holländern wird
behauptet, sie seien sich in jener Zeit « mit Ausnahme solch glänzender
Sonderlinge wie Erasmus, der auch anderswo hätte geboren sein können »,

alle sehr ähnlich gewesen (I, 18). Karl V. soll, « obwohl in den Niederlanden

geboren und erzogen », « niemals etwas anderes als ein Spanier
gewesen sein» (I, 242 f.). Das heißt das Wesen Karl V. mißkennen, der
sich in Wirklichkeit weder als Spanier, noch als Niederländer, noch als
Deutscher fühlte, sondern, wie aus seiner ganzen Politik hervorgeht, als
der letzte große abendländische Universalkaiser. Auch der « Mystiker auf
dem Kaiserthron » (I, 309) kann er kaum genannt werden. Dies trifft
eher auf seinen Sohn, den Spanier Philipp II. zu. Unzutreffend ist es
sodann auch, wenn in fast etwas simpel anmutender Vereinfachung, die
selbst die komplexesten historischen Entwicklungen auf einen einfachen
Nenner zu bringen versucht, der Freiheitskampf der Niederlande gegen
die spanische Herrschaft kurzerhand dem « Druck der Kalviner »

zugeschrieben wird (II, 575).
Dem unbestreitbar christlichen Anliegen, das auch der protestantischen

Reformation zugrunde lag, ist der Verfasser nicht immer gerecht
geworden, so etwa, wenn er den Reformatoren Aufrichtigkeit einfach
abspricht und ihre Frömmigkeit als « Frömmelei » abtut (I, 67, 74). Mehr
als fragwürdig ist auch die Ansicht : « Es ist eine ausgemachte Sache,
daß sich die Kirche von innen heraus früher und erfolgreicher hätte
reformieren können, wenn Luthers Aufruhr nicht dazwischen gekommen wäre
und die ganze Sache so verwickelt hätte » (I, 24, Anm. 19). Beweisen
die verschiedenen mißlungenen Reformversuche und die gewaltigen innern
Widerstände, denen selbst noch das Konzil von Trient gegenüberstand,
nicht gerade das Gegenteil Es fällt unangenehm auf, daß B. die neuen
reformationsgeschichtlichen Erkenntnisse, die sich aus den Studien von
Lortz ergeben, nicht zunutze gezogen hat. — Auch der strengen katho-

56



lischen Reformrichtung um Kaiser Ferdinand I. ist damit nicht Recht
getan, daß deren Vertreter einfach als « unerfahrene Stümper » abgetan
werden, die «nicht über ihre Nase hinauszusehen vermochten» (II, 198).
Ebenso vermag man B. Rechtfertigungsversuchen in Bezug auf die
Gewaltanwendung gegenüber konfessionellen Gegnern nicht ganz zu folgen, wenn
er etwa meint : « Wie die Dinge standen, lag in diesem Vorgehen nichts
Unmenschliches oder Ungerechtes. Es hieß nur den tatsächlichen Verhältnissen

Rechnung tragen und bedeutete nichts weiter, als eine verspätete
Nachahmung dessen, was die Protestanten all die Zeit hindurch getan
hatten » (II, 268). Als ob eine Gewalttat durch eine andere gerechtfertigt
werden könnte Daran ändert auch nichts, daß Canisius gelegentlich diese

Politik der Unterdrückung befürwortet hat. Es ist lediglich ein Zeugnis
dafür, daß auch Heilige Kinder ihres Jahrhunderts sind und sein müssen
und an dessen Schwächen Anteil haben können. Canisius' Werk war eben
« ein Meisterwerk in seiner Zeit und nicht für alle Zeiten », aber deswegen
bleibt es nicht weniger wahr, daß seine echt christliche Ritterlichkeit hoch
über seinen Zeitgenossen steht, von denen, was k die Mäßigung der Sprache
und die wohlwollende Beurteilung Andersdenkender > betrifft, nur wenige
mit ihm verglichen werden können (II, 598).

Unschicklich scheint mir sodann der Ton, wenn von der « bonzen-
haften Äußerung Rankes » in Bezug auf die « Magdeburger Zenturien » die
Rede ist (II, 378). Sicherlich hat sich der große Meister der Geschichtsschreibung"

im Urteil geirrt, wenn er das berüchtigte protestantische Kir-
chengeschichtswerk als « die erste ernstliche Bemühung » preist, « die große
kirchliche Fiktion, die sich im Laufe der Zeiten ausgebildet hatte, zu
durchbrechen », und ihr das Verdienst zuschreibt, « der allgemeinen
historischen Wissenschaft einen großen Dienst geleistet zu haben ». Deswegen
braucht aber Ranke noch kein Bonz zu sein, und B. wird den « Magdeburger

Zenturien » ebenso wenig gerecht, wenn er sie als puren Unsinn
abzutun bestrebt ist (der Autor braucht das Wort n Unsinn » überhaupt
etwas viel) und ihnen an « modernen Maßstäben gemessen » jeden Wert
abspricht. Darf denn ein Geschichtswerk des 16. Jahrhunderts mit modernen

Maßstäben gemessen werden Und hätte Canisius so viel kostbare
Zeit und saure Mühe auf dessen Widerlegung verwenden müssen, wenn
es wirklich nur ein purer Unsinn gewesen wäre Ist doch der Heilige
selbst in seinem Urteil vorsichtiger gewesen, wenn er schreibt : « Ich glaube
keine Mühe ist zu groß, wenn man in gegenwärtiger Zeit über einen solchen
Gegenstand und gegen solche Gegner schreibt» (II, 412).

Am schwächsten ist das letzte Kapitel ausgefallen, in welchem Canisius'

Wirksamkeit in der Schweiz behandelt ist. B. findet sich in der
Schweizergeschichte des 16. Jahrhunderts nicht besonders zurecht, und
vermag von den geistigen und religiösen Verhältnissen in Freiburg nur
ein lückenhaftes und in wesentlichen Punkten irriges Bild zu zeichnen. Als
Pater Canisius 1580 in Freiburg eintraf, war daselbst die Glaubenskrise
schon seit mehr als 50 Jahren zu Gunsten des alten Glaubens entschieden,
und zwar war dieser für die Geschichte des schweizerischen Katholizismus
so bedeutungsvolle Sieg in erster Linie das Werk des städtischen Rates.

57



Canisius kann daher nicht schlechthin als der freiburgische Glaubensretter
angesprochen werden. Seine Bedeutung liegt nicht in der Abwehr der
neuen Lehre, sondern in der inneren Erneuerung des katholischen Lebens
bei Klerus und Volk im Geiste der Tridentiner Reform. B. hat hier
einfach eine den Tatsachen widersprechende, volkstümliche Überlieferung
übernommen. Trotzdem Freiburg rings vom protestantischen Bern
eingeschlossen war (einen Kanton Waadt gab es damals noch nicht drohte
ihm Ende des 16. Jahrhunderts keineswegs die Gefahr « mit Gewalt genommen

zu werden» (II, 507). Zudem war Bern nicht kalvinistisch (II, 534),
und ebenso wenig kann die Tagsatzung als « schweizerische Nationalversammlung

» bezeichnet werden (II, 509). Auch nennt er Freiburg zu Unrecht
die katholische Hauptstadt der Schweiz (II, 522), da diese Rolle bis Ende
des 18. Jahrhunderts dem innerschweizerischen Luzern zufiel.

Diese paar kritischen Bemerkungen sollen B. große Leistung nicht
herabmindern. Es sind lauter Mängel, die den Gesamteindruck wohl etwas
stören, aber wie die zahlreichen Druckfehler, des zweiten Bandes vor allem, in
einer Neuauflage leicht richtiggestellt werden können. Hans Wicki

Fritz Büsser : Calvins Urteil über sich selbst. Quellen und Abhandlungen

zur Geschichte des schweizerischen Protestantismus. — Bd. 7, 162 S.

Zwingli-Verlag, Zürich 1950.

Der Versuch, ein Charakterbild Calvins auf Grund einer möglichst
vollständigen Zusammenstellung seiner Selbstzeugnisse zu entwerfen, ist
hier zum ersten Mal unternommen worden ; darin liegt das besondere
Interesse der zu besprechenden Abhandlung. Über die These von Calvins
Schweigsamkeit über sich selbst herrschte bisher sozusagen Einstimmigkeit

unter den Fachleuten ; Büßer hat in gründlicher Quellenkenntnis
gezeigt, « daß Calvin bei allem Widerwillen, über sich selbst zu sprechen,
doch genug über sich selbst ausgesagt hat, daß daraus das Bild eines
Menschen und eines großen Mannes gezeichnet werden kann» (20). Aus der
logischklaren Gliederung des Stoffes, welcher die Hauptpunkte von Calvins
Ethik zugrunde gelegt sind, ergibt sich ein Bild des Reformators, das die
landläufige Ansicht seiner unmenschlichen Härte etwas mildert.

Der Versuch, gestützt auf die Selbstzeugnisse ein menschlich
sympathischeres Calvinbüd zu zeichnen, war in der Tat eine verlockende, wenn
auch nicht leichte und ungefährliche Aufgabe. Das Vorurteil, Calvin habe
nie oder doch nur höchst selten von sich gesprochen, mag neben der
allgemeinen Problematik, das Charakterbild eines Menschen auf Grund seiner
eigenen Aussagen darzustellen, mit eine Ursache gewesen sein, warum dieses
Unternehmen erst so spät verwirklicht wurde. Auch Büßer ist natürlich
diese Problematik der Selbstbeurteilung nicht entgangen, wie die
Einleitung beweist. Auch er gibt sich Rechenschaft, daß « der Wert aller
Selbsterkenntnis schwankt » (8), glaubt aber den Reformatoren in dieser
Beziehung mehr Vertrauen schenken zu dürfen, denn « Selbsterkenntnis,
meint er, war ihnen viel mehr als den mittelalterlichen Katholiken eine
der Grundlagen der Rechtfertigung und damit des Heils. Es genügte ihnen

58



nicht, sich als Menschen nur vor Gott zu verdammen. Auch im Leben,
im Verkehr mit der Umwelt war den Reformatoren selbstlose Ehrlichkeit
und Unabhängigkeit im Urteil über sich selbst Gebot. Deshalb kann am
großen Ernst ihrer Selbstzeugnisse nicht gezweifelt werden, am wenigsten
bei Calvin » (9). Den Beweis dieser These vermag Büßer allerdings nicht zu
erbringen. Er sieht sich vielmehr im Laufe seiner Darstellung mehrmals zum
Zugeständnis gezwungen, daß auch bei Calvins Selbstbeurteilung manches
subjektiv ist und die Probe der Wirklichkeit nicht zu bestehen vermag.

So halten etwa Calvins Selbstaussagen über sein Verhältnis zur Politik

(49-53) vor der rauhen Wirklichkeit der Genfer Theokratie kaum stand.
Seine staatsbürgerliche Tätigkeit erschöpfte sich wahrlich nicht im Schlichten

von Händeln und Ausarbeiten von Gesetzen. Wenn Calvin z. B. nie
einen Menschen « umgebracht » hat (53), dann muß ohne weiteres auch der
Inquisition das gleiche Zugeständnis gemacht werden, dann sind auch ihre
Opfer ebenso wie Servet und viele andere einzig « nach staatlichem Recht
hingerichtet worden » (54, Anm. 80). Calvins « Maßlosigkeit », die der Reformator

selbst ehrlich zugesteht, läßt sich kaum immer als « heiligen Zorn »

ins Gegenteil interpretieren (54 f.). Was hier zum Problem der
Gewaltanwendung im Dienste des Glaubens gesagt wird, nähert sich in bedenklicher

Weise jenem berüchtigten Worte vom Zweck, der die Mittel heiligt.
Die gleiche Unsicherheit der Interpretation widersprechender Zeugnisse
geht auch aus dem Abschnitt über die Nächstenliebe hervor. Wie konnte
sich Calvin in seiner « Härte, Unmenschlichkeit und Strenge » nur als
« Vollstrecker von Gottes Willen » fühlen (69), da er anderseits die Forderung
vertrat « und trachtet man nicht darnach, den Nächsten nach allen Kräften
und bei jeder Gelegenheit zu schützen, so ist bereits diese Härte eine
Übertretung des Gebotes » (53). Auch was zur umstrittenen Frage von Calvins
Brudersinn gesagt wird, besitzt so wenig Überzeugungskraft, daß der
Verfasser selber zugeben muß : « Alle diese Aussagen wirken aber leider sehr

gekünstelt. Es ist geradezu bemühend, wie Calvin versucht, sie glaubhaft
zu machen. Durch die Anrufung Christi als des Zeugen läßt sich der
Widerspruch zu den Tatsachen nicht einfach aus der Welt schaffen. Es
brauchte schon richtige Beweise » (73) Ebenso muß am Schluß des Abschnittes

über Calvins Führerbewußtsein, in welchem der Vorwurf der Tyrannis in
Glaubenssachen vom Genfer Reformator abzuwenden versucht wird,
zugestanden werden, daß jene nicht ganz Unrecht haben, welche « entgegen
den Aussagen Calvins » behaupten, daß « in der Art seiner Kirche, in
Kirchenzucht und Kirchenbegriff etwas Tyrannisches gesteckt hat» (107).

So bieten Calvins Urteile über sich selbst zweifellos wichtige Bausteine
zu einer gerechten Würdigung der Persönlichkeit des Reformators, und
kein Calvinforscher wird achtlos an Büßers Studie vorübergehen können.
Doch sind manche der Selbstzeugnisse, wie mir scheint, mit kritischerer
Vorsicht zu interpretieren, und vor allem dürfen sie nicht aus dem
Zusammenhang der übrigen Quellen herausgerissen und losgelöst von der
Gesamtproblematik des Reformationszeitalters bewertet werden. Der unkritische
Leser gewinnt aus Büßers Abhandlung ein einseitiges Bild von Calvins
Persönlichkeit und Werk. Hans Wicki.

59



André Cattin : La chasse dans l'Ancien Evêché de Bâle. — La
Neuveville, éd. du Griffon, 1951, 166 pages. Prix : Fr. 9.80; éd. de

luxe : Fr. 27.—.

L'intérêt d'une monographie comme celle-ci n'est pas seulement de

fournir quantité de renseignements sur les choses de vénerie, sur les
coutumes en général. Dans l'Ancien Régime, les questions de chasse revêtaient
une importance particulière ; leur étude est précieuse pour mieux connaître
la qualité des rapports existant entre princes et sujets. Lorsqu'il s'agit,
comme ici, d'un Etat ecclésiastique, l'intérêt à ce point de vue est double.

L'ouvrage se présente en deux parties. La première est une longue
introduction historique sur la chasse, depuis les origines de la principauté,
au Xe siècle, jusqu'à la Révolution. Après quelques considérations sur les

régalies ¦— attributs de la souveraineté, mais qui ne la constituent pas —,
ces droits, notamment le droit de chasse, son acquisition, son développement,
les modalités de son exercice, font l'objet de plusieurs chapitres. Inclus
d'abord dans les donations territoriales des débuts de la principauté, ce

droit sera précisé ensuite avec les autres, dans les diplômes royaux ou
impériaux d'investiture accordés aux évêques de Bâle.

Ces chapitres sont surtout l'histoire des conflits entre les souverains
d'une part, et d'autre part les communautés religieuses ou bourgeoises, au

sujet de ce droit. Car au moyen âge et jusqu'à la Révolution, surtout au
XVIIIe siècle, peu de points de friction entre princes et sujets seront plus
irritants que celui de la chasse. L'une et l'autre parties sont inlassables à

défendre, qui un apanage premier de sa souveraineté, qui ses privilèges
réels ou prétendus. Le caractère immémorial de ces droits et privilèges,
leur délimitation souvent vague, l'absence de législation uniforme ne
pouvaient que favoriser les malentendus.

De cette première partie, il ressort que ce droit régalien de la chasse

était éparpillé quant à son usage. Si le prince intervient souvent, c'est
moins pour se réserver l'exercice de ce droit, que pour rappeler à ceux qui
le détiennent en privilège, par morceaux, qu'il reste une regalie. On est
même frappé de l'étendue de ces privilèges, des concessions faites aux sujets
et aux communautés. Le chapitre V, le plus intéressant parce que le plus
précis de cette première partie, sur la chasse à travers les rôles des bailliages,
est suggestif à ce point de vue. En général, le prince se réservait la chasse

du gros gibier, des cervidés ; le plus souvent, la chasse du petit gibier et
d'une partie du gibier à plume était libre, sous réserve du droit ou priorité
de rachat par le prince. Il en était de même des carnassiers ou du sanglier,
quitte pour le chasseur à présenter au château la pièce noble.

La seconde partie est une étude juridique claire, détaillée, documentée,
de la législation en matière de chasse à la fin du XVIIe siècle et au
XVIIIe. En fait, il s'agit principalement du délit de chasse : le fait, la
procédure, les sanctions, les instances administratives et judiciaires. Ici
apparaît le rôle important de la question de la chasse dans le grave conflit
qui opposa le prince-évêque à ses sujets en cette fin d'Ancien Régime.
Apparaissent également, pièce par pièce, les éléments de la législation con-

60



temporaine sur le chapitre : maintien de la régale, concessions diverses,
patentes, etc.

La monographie présente comble une lacune dans l'histoire de l'Ancien
Evêché. L'idée de brosser, dans une première partie, un tableau historique
de la chasse dans la principauté était bonne en soi. U y a là une foule de

renseignements intéressants ; mais on a un peu l'impression que l'auteur
étend sur six siècles des jugements sur les princes-évêques qui valent pour
le XVIIIe seulement. L'auteur est juriste ; il se fait un peu l'avocat d'une
cause, celle des sujets et de leurs privilèges contre les souverains dont les

interventions sembleraient autant d'empiétements et d'abus de droit. Les

princes du XVIIIe siècle ont publié de sévères ordonnances sur la chasse,

il est vrai. Le motif n'en était pas que leur intérêt ou celui d'une caste.

L' « avidité princicre » n'explique pas tout. Ces ordonnances rentraient dans

un ensemble de mesures en vue d'une réorganisation administrative fort
nécessaire. Elles ont été prises à l'exemple de plusieurs cantons suisses ;

elles liaient les nobles comme les sujets. Les interdictions générales de chasse

n'étaient que temporaires ; elles laissaient subsister les coutumes. Ces ordonnances

visaient à la protection du gibier, à la défense de tous détenteurs
du droit de chasse. Des mesures étaient prises pour parer aux dégâts du
gibier et des chasseurs, mesures mal appliquées souvent, contre la volonté
du prince. Il faut accorder au moins autant de crédit aux documents officiels
de la chancellerie episcopale qu'à des anecdotes ou aux doléances des sujets.
Il ne faut surtout pas juger les princes-évêques, de longs siècles éloignés, à la
lumière de documents du XVIIIe siècle, erreur si fréquente dans les ouvrages
d'histoire sur l'Ancien Evêché de Bâle. Beaucoup de ces princes n'ont eu ni
les loisirs ni surtout les moyens de pratiquer la chasse, tant ils étaient pau
vres. C'est le cas du plus grand d'entre eux à ses débuts, Jacques-Christophe
Blarer de Wartensee, et de ses trois prédécesseurs. Or cela fait un siècle...

Insister, en outre, sur les tendances centralisatrices des princes-évêques
des XVe et XVIe siècles ou sur le caractère absolu de leur gouvernement
est contre-indiqué. La principauté a subi, à cette époque même, ses plus
fortes pertes territoriales, et jamais, peut-être, leur autorité sur les sujets
ne fut plus relâchée. Dans la mesure où l'indépendance pratique des princes
vis-à-vis de l'empire grandissait, les cantons confédérés voisins prenaient
peu à peu en tutelle la plus grande partie des sujets de l'Evéché, surtout
depuis les guerres de Souabe et la Réforme.

Pour un livre français, destiné à un cercle étendu de lecteurs, c'est la
traduction française qui eût dû figurer dans le texte et non de longs
documents en latin ou en vieil allemand, (p. 23, 30-32), quitte à donner le texte
original en note. Quant à la bibliographie et aux références, quand il s'agit
des princes-évêques de Bâle, il faut utiliser avec précaution et critique les

ouvrages de l'historien à œillères qu'était Quiquerez.
Au demeurant, « La chasse dans l'Ancien Evêché de Bâle » est un

livre bien écrit, bien composé. La préface alerte d'E. Péquignot et les
illustrations originales hors-texte de Gohuf ajoutent à l'attrait du livre. Les

bibliophiles, au surplus, trouveront dans l'édition de luxe de quoi satisfaire
leurs goûts les plus sévères. A. Chèvre.

61



Philippe Delhaye : Le Microcosmus de Godefroy de Saint-Victor. Etude
théologique (Mémoires et travaux publiés par les professeurs des Facultés
catholiques de Lille, fase. LVII). — Lille, Facultés catholiques — Gembloux,
Ed. J. Duculot, 1951. In-8°, 324 pages.

Godefroy de Saint-Victor : Microcosmus, éd. par Ph. Delhaye (Mémoires
et travaux publiés par les professeurs des Facultés catholiques de Lille,
fase. LVI). — Lille, Facultés catholiques — Gembloux, Ed. J. Duculot, 1951.
In-8°, 296 pages.

L'œuvre d'un écrivain de second plan n'est pas moins significative
pour l'histoire, parfois, que celle d'un chef de file. Précisément parce qu'il
n'est pas un initiateur, ne se fait-il pas davantage l'écho des idées et des
mentalités courantes C'est pourquoi le professeur Philippe Delhaye n'a
pas hésité à consacrer à Godefroy de Saint-Victor une étude théologique
et une édition de texte d'une certaine étendue. Godefroy appartient à la
troisième génération de Saint-Victor. Né vers 1125-1130, entré vers 1155-1150
à l'abbaye, après de sérieuses études es arts et de plus brèves en théologie
et peut-être même en droit, à Bologne, il vivait encore dans les dernières
années du XIIe siècle. En ce temps, plusieurs des idées fécondes léguées

par Hugues à ses disciples, évoluant indépendamment les unes des autres,
avaient commencé à s'opposer avec quelque violence. André de Saint-Victor,
défenseur du sens historique, se heurtait à Richard, tout entier à l'allégorie.

C'est à cette dernière tendance qu'appartient Godefroy. Son
Microcosmus, qu'étudie et publie Delhaye, est en somme une longue exégèse
allégorique du texte de l'Hexameron. On découvre dans l'histoire de la
création du monde un « sacrement » de la création et de la sanctification
de l'homme : car un étroit rapport existe entre l'homme et le monde, entre
le microcosme et le macrocosme. En exposant ces idées, dans ce cadre,
Godefroy ne fait que mettre en œuvre des traditions courantes, héritées
de l'antiquité païenne et chrétienne comme du haut moyen âge. Il mêle
cependant à ces idées reçues une note très personnelle. S'opposant au
pessimisme environnant, il a sur les rapports de la nature et de la grâce les vues
d'un humaniste chrétien. Il met dans sa louange de la nature humaine
une chaleur très grande, qui ne fut peut-être pas sans liaison avec les ennuis
qu'il éprouva dans sa communauté vers la fin de sa vie.

Ces deux livres ne valent pas seulement par le texte qu'ils publient
et par les nombreuses précisions ou rectifications qu'ils versent au dossier
d'un écrivain jusque là si peu connu que les encyclopédies ne mentionnent
même pas son nom. Us valent plus encore parce qu'ils s'efforcent de

ressusciter, en même temps qu'une œuvre, un homme et un milieu. C'est
une joie de lire, enfin, au lieu d'une page sèche et peu nourrissante d'histoire
des doctrines, le portrait d'un religieux bien vivant. Le sujet s'y prêtait
sans doute. Godefroy ne ménage pas les détails autobiographiques au
courant de ses œuvres. Quelques quatrains de son Fons philosophiae, que
Delhaye publie en note (en attendant l'édition d'ensemble que prépare
M. Michaud-Quentinj, en disent plus à eux seuls que toutes les constructions
vides et fausses des historiographes modernes. On nous reproduit même

62



deux miniatures contemporaines représentant Godefroy assis, puis
prêchant dans son costume de chanoine, la plus ancienne des représentations
connues du costume de Saint-Victor. Il fallait toutefois une érudition
attentive pour rassembler sur la règle de Saint-Victor, son noviciat, son
histoire, la doctrine des sens scripturaires, les incidences théologiques de
la théorie antique des antipodes, etc. tous les détails qui remplissent
les cent dernières pages et les quatre tables à la fin du volume. Ces

précisions bien venues permettent de pénétrer dans le texte du Microcosme
d'une manière si savoureuse qu'on en oublie presque de s'irriter de la
malencontreuse méthode allégorique. Et pourtant il est bien évident que Godefroy
ne doit rien à ce procédé de ce qui fait la valeur de ses analvses spirituelles
et psychologiques. Ce qui nous intéresse lui vient de la tradition spirituelle
et intellectuelle de Saint-Victor, de sa propre expérience intérieure et,
tout autant quoique indirectement, du grand travail théologique de son
siècle et même de ses disputes, dont l'intelligente méthode commençait
alors à se préciser et que M. Delhaye parait déprécier — on ne sait trop
pourquoi — plus que Godefroy lui-même. j\q_ jj Vicaire O P

Eduard Hosp, C. SS. R. : Der heilige Klemens Maria Hofbauer (1751-
1820). — Wien 1951. Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. 272 SS. Leinen ;

Fr. 11.20.

S'appuyant sur une abondante bibliographie ' et spécialement sur les
13 volumes des Monumenta Hofbaueriana (1915-1939), utilisés ici pour la
première fois, le P. Hosp, rédemptoriste, a voulu, à l'occasion du 2e centenaire
de la naissance de saint Clément, offrir au grand public une biographie de

l'apôtre et du patron de Vienne.
U présente celui qui, d'abord, fut successivement apprenti boulanger

dans un couvent de prémontrés, étudiant, puis ermite à Tivoli ; rentré
d'Italie, il reprend, cette fois-ci à Vienne, son ancien métier, puis il se remet
aux études, abordant la philosophie et la théologie ; mais peu satisfait, à

juste titre, d'un enseignement sur lequel le P. Hosp donne de significatives
précisions, il repart pour Rome et ne tarde pas à y entrer, comme novice,
chez les Rédemptoristes. L'auteur le suit ensuite longuement dans les deux
grands centres où s'est exercé principalement son apostolat : à Varsovie
(1787-1808), à l'église de St-Benno, puis à Vienne (1808-1820), comme
aumônier du couvent des ursulines.

Le P. Hosp souligne, au sujet de l'activité de son héros dans la capitale
autrichienne, le rapprochement qui, assez naturellement, s'impose entre
son époque et la nôtre. Alors, comme aujourd'hui, des diplomates se réunissaient

; il s'agissait de refaire, au Congrès de Vienne, la carte de l'Europe,
après la Révolution et les conquêtes de Napoléon. Comme de nos jours
d'autre part, le catholicisme voyait revenir à lui, dans la personne des

Romantiques allemands — notamment dans celle de Friedrich Schlegel —,
des hommes de lettres dont l'exemple et l'influence devaient être consi-

1 Presque exclusivement de langue allemande. L'auteur ne cite pas l'ouvrage
polonais du P. Lubienski sur l'Apôtre de Varsovie, ni la Vie de saint Clément
Hofbauer du P. Lasilier, récit alerte et vivant, mais parfois un peu sujet à caution.

63



dérables. L'auteur insiste sur le rôle joué auprès d'eux par le P. Hofbauer
qui, sans être lui-même le moins du monde un intellectuel, fut le guide
spirituel de ces néo-catholiques, qui eut la joie d'assister à la conversion
de plusieurs d'entre eux et de constater le renouveau de vie religieuse qui
en fut, en Autriche, la conséquence.

Il avait eu, d'autre part, des rapports, empreints tout d'abord de
bienveillance réciproque, avec Wessenberg et avec Sailer. Plus tard ces

relations cessèrent, saint Clément, demeuré essentiellement romain dans
son catholicisme, faisant fi des restrictions apportées à l'exercice de la
pratique religieuse par les cercles imbus de joséphisme et de philosophisme
qui dominaient alors en Autriche. Malgré l'empereur, favorable en soi
à l'apôtre qu'était Clément Hofbauer, mais trop peu indépendant pour
s'opposer efficacement aux tendances qui régnaient dans les hautes
sphères, le conflit, latent tout d'abord, s'accentua toujours davantage
entre celles-ci et notre saint. Déjà à Varsovie, les agents de Napoléon,
croyant reconnaître en lui un partisan des Bourbons, l'avaient fait incarcérer.
A Vienne, ses intentions furent contrariées, son apostolat paralysé ; il
était, à la fin de sa vie, sur le point de se voir expulser.

Il mourut alors que la congrégation des Rédemptoristes allait être,

par l'empereur Franz, officiellement reconnue en Autriche, et l'auteur
souligne l'importance de cette décision pour le rayonnement des fils de
saint Alphonse, étant donné la place occupée par Vienne entre le monde
slave et les pays occidentaux. Saint Clément, s'il n'eut pas la suprême
consolation d'apprendre cette décision, en eut d'autres, notamment celle
de voir ses religieux, après des essais infructueux à Wollerau, à Coire puis
en Valais, s'établir à La Valsainte, sous la direction du P. Passerat, qui
avait déjà rempli ailleurs des fonctions analogues. Ces fondations n'ont
pas duré, mais elles en ont préparé d'autres, celles-là plus solides.

Le P. Hofbauer fut en relations suivies avec diverses personnalités
du dehors, ainsi, pour nous borner à notre pays, avec le P. Joseph-Albert
Diesbach, qui s'était rendu à Vienne où il séjourna quelques mois pour
préparer la venue de Pie VI et qui exerça une grande influence sur notre
futur saint, alors séminariste.

Clément-Marie Hofbauer était un tempérament ardent et volontaire.
Il a été, déjà à Varsovie, combattu parfois par des ecclésiastiques dont il
n'avait pas suffisamment ménagé la susceptibilité. Il a rencontré de l'opposition

même dans sa congrégation. Tout n'est pas encore éclairci, surtout
pour la première période de sa vie. Faute de documents, plusieurs choses

nous échappent des trois voyages qu'il fit alors successivement à Rome,
comme nous ignorons les mobiles qui l'ont poussé à embrasser, pour peu de

temps il est vrai, la vie érémitique.
Le P. Hosp a eu le mérite de mettre au point ce qui est acquis, de

l'exposer dans un récit sobre, clair et pondéré et de nous donner dc saint
Clément un portrait qui met bien en évidence son zèle infatigable de
confesseur et de prédicateur, et de souligner ses vues, qui étaient celles d'un
homme en avance sur son temps, celles d'un vrai précurseur.

L. Wœber.

64



Lexicon Capuccinum. Promptuarium historico-bibliographicum ordinis
Fratrum Minorum Capuccinorum (1525-1950). — xlviii pages et 1868
colonnes. Roma 1951. Biblioteca Collegio Lorenzo, Via Sicilia 159. Relié
toile, port compris : 4900 lires.

C'est, ainsi que le titre l'indique, un dictionnaire, rédigé en latin. Il
renferme tout d'abord les noms de tous les capucins de quelque notoriété
(les vivants exceptés, à moins qu'il s'agisse d'évêques, de préfets
apostoliques ou de religieux revêtus de quelque haute fonction, tels que les

ministres ou procureurs généraux). Us figurent sous leur nom de religion
(indiqué en latin; suivi de celui de leur lieu de naissance (donné en langue
vulgaire). Ainsi : « Theodosius a Münster ». On a toutefois, assez souvent,
du moins pour l'époque moderne, pris la précaution d'y ajouter le nom de
famille — dans le cas particulier : Florentini — et de faire figurer ce
dernier également à sa place alphabétique. C'est ainsi, pour citer deux
historiens bien connus des lecteurs de notre revue, qu'on lit, à la lettre J :

« Jann A., vide Adelhelmus a Stans », et sous K : « Künzle Magnus, v.
Magnus a Gaiserwald. » On ne l'a cependant pas fait toujours ; le lecteur
qui ignore le nom qu'avait en religion le P. Dellion ou le P. Tanner, ne
réussira pas à les trouver. Ils figurent cependant tous deux dans le
dictionnaire : le premier comme « Apollinaris a La Joux », le second comme
« Philippus ab Appenzell ». On a fait l'inverse pour les évêques : c'est sous
leur nom dc famille (cognomen) qu'est placée la notice qui leur est consacrée,
à laquelle renvoie leur nom religieux. Ainsi, sous H : « Hilarinus a Luzern »

invite le lecteur à se reporter à « Felder H., episc. », et c'est sous ce nom-là,
à la lettre F, que l'on trouve énumérées les principales publications du
prélat récemment décédé. U devait y avoir des raisons de procéder de la
sorte pour les évêques. U y en avait également de ne pas le faire pour de

simples religieux. Prenons, par exemple, les deux Pères d'Alençon, décédés
il y a environ un quart de siècle. Les faire figurer sous leur nom de famille
eût été tout à fait superflu — du moins pour nous, Suisses ; il en serait
peut-être autrement en France — ; mais il aurait fallu, au mot Alençon,
soit celui de leur ville natale, sous lequel ils sont ordinairement dénommés,
faire un renvoi à la colonne consacrée respectivement à chacun d'eux, sous
leur nom de religion, que le lecteur peut avoir oublié : à la lettre E pour
¦i Eduardus ab Alençon », à la lettre U pour « Ubaldus ab Alençon ».

Bref, des trois solutions possibles : nom de religion, nom de famille,
nom du lieu de naissance, on a choisi la première, avec, quelquefois, mais

pas régulièrement, mention de la deuxième. Il en résulte tout naturellement
que certaines colonnes sont singulièrement chargées ; plus exactement, il
a fallu parfois plusieurs pages pour énumérer tous les religieux qu'on tenait
à mentionner parmi ceux qui avaient, en religion, porté le même nom.
Les Franciscus ne sont pas loin de cent ; il y a une cinquantaine de

Josephus, une quarantaine d'Antonius, environ trente Bernardus, tout
autant de Bonaventura, de Felix, de Hieronymus, etc. Si l'on connaît le
lieu de naissance du religieux auquel on s'intéresse, on tombe
immédiatement sur lui (ainsi le Poverello d'Assise figure en 11e rang parmi les

6 65



François), mais si on l'ignore, il faut se résoudre à parcourir un certain
nombre de pages.

Le dictionnaire ne renferme pas uniquement des noms de capucins.
Il a ouvert ses portes également aux Capucines, Tertiaires cloîtrées et
Régulières. Une note, assez longue toujours, est consacrée à chacune des

provinces de l'Ordre ; on y suit un plan uniforme : quelques mots sur son
histoire, la liste des couvents qui s'y rattachent, celle des provinciaux
successifs, la liste des religieux de cette province auxquels est consacré
un paragraphe dans le présent volume et enfin des indications bibliographiques.

D'autres exposés ont trait aux missions, aux Chapitres généraux,
aux publications des capucins, aux problèmes auxquels ils se sont
particulièrement appliqués, aux institutions dans lesquelles ils ont joué un rôle :

concile du Vatican, études des langues, eucharistie, folklore, hagiographie,
littérature, médecine, missiologie, peste, pharmacie, prédication, privilèges,
etc. On a même indiqué — et ceci était peut-être superflu — les personnages
qui se sont spécialement intéressés aux capucins ; c'est ainsi qu'on rencontre,
envisagés naturellement exclusivement sous cet aspect, les noms de saint
Pierre Canisius, de saint François de Sales, les papes, presque au complet,
à partir de Clément VII.

U y a dans ce dictionnaire une quantité énorme de renseignements
de toutes sortes : biographiques, chronologiques, bibliographiques, et malgré
le nombre considérable de pages, grâce au papier choisi, le répertoire n'est
pas trop volumineux. La disposition est claire, la présentation soignée,
la typographie agréable. Une introduction précise le but des auteurs ;

diverses tables facilitent les recherches. Ce volume rendra de grands services
non seulement à la famille religieuse qui en a eu l'initiative. Il fournit en
outre, à sa manière, une éloquente démonstration de tout ce que, au cours
des quatre siècles de leur existence, ces fils de saint François ont fourni
d'hommes, d'œuvres et de travaux à l'Eglise, ceci indépendamment de la
pastoration, obscure mais non moins méritoire, qu'ils remplissent au service
des âmes- L. Wœber.

Ferdinand Maaß : Der Josephinismus. Quellen zu seiner Geschichte
in Österreich 1760-1790. I. Bd. Fontes rerum Austriacarum. Österr.
Geschichtsquellen, 2. Abt. : Diplomataria et acta 71. Bd. — Verlag Herold,
Wien 1951. 436 S. und 16 Tafeln. Ganzleinen g 4.50, brosch. g 3.20.

Dieser erste Band einer wichtigen Quellenveröffentlichung trägt den
Untertitel: Ursprung und Wesen des Josephinismus 1760-1769. Damit ist
nicht nur die zeitliche Begrenzung der hier vorgelegten Aktenstücke
bezeichnet, sondern auch angedeutet, daß der Herausgeber in einer umfangreichen

Einführung zu bedeutsamen Problemen des Josephinismus Stellung
nimmt. Er nennt den ersten Teil (3-105) : Zusammenfassende Darstellung. Der
zweite Teil (106-386) bringt 160 Aktenstücke im Wortlaut, die ausnahmslos-
dem Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchiv entstammen. M. fügt 16 Schrifttafeln

hinzu und bietet selbstverständlich auch ein Personen und Sachregister.
Von einer besonderen Studie des Verfassers abgesehen, die s. Zt. unter

66



dem Titel : « Vorbereitung und Anfänge des Josephinismus im amtlichen
Schriftwechsel des Staatskanzlers Fürsten v. Kaunitz-Rittberg mit seinem
bevollmächtigten Minister beim Governo generale in der österreichischen
Lombardei, Karl Grafen von Firmian, 1763-1770 » in den Mitteilungen des
österreichischen Staatsarchivs I, 2. H. erschien, stellt die vorliegende
Darstellung eigentlich einen Kommentar zu den gebotenen Texten dar, ohne
daß M. diese dadurch voll auswerten will. Fr hält sich dabei durchaus
an das maßgebende Thema : unter welchen Voraussetzungen nämlich der
verhältnismäßig rasche Durchbruch der staatskirchlichen Anschauungen in
Österreich in den Jahren 1764-1768 erfolgte. In den Mittelpunkt rückt
auch hier die Persönlichkeit des österreichischen Staatskanzlers v. Kaunitz,
in dessen Denken die aus dem rationalistischen, naturrechtlichen Ideenkreis

der Aufklärung übernommenen Anschauungen mehr und mehr Raum
gewannen (vgl. V. Kap. : Der Kampf um das Buch Kollars, des Direktors
der Hofbibliothek, und die Abschrift des Artikels « Discipline ecclésiastique »

aus der franz. Enzyklopädie Nr. 158, 12), bis sie schließlich in den
Geheiminstruktionen für die Giunta Economale in der Lombardei (No. 130 und
130 a, dazu 134 u. 134 a, 147) und in den Grundsätzen über die Grenzen
der geistlichen und weltlichen Gewalt usw. (No. 157) sowie in der anonymen
Schrift v. Ks. : Von der oberherrlichen Gewalt der römisch-kath. Fürsten
usw. ihren programmatischen Niederschlag fanden. Zu dieser Schrift bietet
M. die bemerkenswerten Materialien der Vorarbeiten (vgl. No. 158-158, 36).
Die Themen der Auseinandersetzung sind bekannt : Anwendung der
Amortisationsgesetze (gegen die tote Hand), Besteuerung der Kirchengüter,
Bücherzensur, Benefizienwesen (Beschränkung bzw. Aufhebung von
Benefizien), Überwachung der Klöster (unter Vorgabe der Wiederherstellung dei

ursprünglichen Ordenszucht), Kontrolle des Kirchenvermögens und der
Stiftungen durch den Staat u. a. m. Das Ergebnis der Entwicklung ist
schließlich die eigentliche Omnipotenz des Staates gegenüber der Kirche
im Bereich aller gemischten Angelegenheiten, ja weit darüber hinaus.

Was hier besonders interessieren mag, ist die Tatsache, daß die
österreichische Lombardei gleichsam der Prüfstein für die neue Kirchenpolitik
war, obgleich die kirchlichen Verhältnisse, wie M. S. xix Anm. 16 betont,
kaum zu ernsthafter Beanstandung Anlaß gaben. Hier entspannen sich die
ersten bedeutsamen Konflikte mit der römischen Kurie, hier setzte die
Intervention des Staates zuerst ein und sie nahm sehr bald ernstere Formen
an. Aus den engen Beziehungen Mailands zu den bündnerischen
Untertanenlanden, die dem Bistum Como unterstanden, erklärt sich der Versuch
Graubündens, durch den Abschluß eines Konkordates mit Rom eine
Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse und damit weitgehende Zugeständnisse

in kirchenpolitischer Hinsicht zu erreichen, in Ausdehnung gleichsam
des Mailänder Konkordates, wobei die drei Bünde die Unterstützung der
Kaiserin nachsuchten. Dieses geplante Konkordat spielte für die
Entwicklung der staatskirchlichen Anschauungen des Staatskanzlers insofern
eine eigene Rolle, als es infolge der ablehnenden Haltung des Papstes zur
Entfremdung zwischen der römischen Kurie und dem Staatskanzler ganz
wesentlich beitrug. Ohne Zweifel erstrebte v. K. anfänglich dieses Kon-

67



kordat nicht allein aus kirchenpolitischen Überlegungen heraus, sondern
auch um den venezianischen Einfluß in politischer und wirtschaftlicher
Hinsicht verdrängen zu können (vgl. No. 7). Das deutet M. knapp an (25).
Freilich liegt auch so etwas Bezeichnendes vor : nämlich der Vorrang des

politischen Interesses vor der Wahrung der kirchlichen Rücksichten, was
umso deutlicher hervorgehoben werden muß, als ein Vergleich mit dem

Kapitulat von 1639 den gewaltigen Unterschied in der damaligen und
jetzigen kirchenpolitischen Haltung Österreichs erkennen läßt (vgl. Texte
No. 71-76, 78). Für die Schweiz von Interesse ist auch der Konflikt, der
sich um das Privileg « de non evocando » für die Untertanen in den
Vorlanden entwickelte, da der Nuntius in Luzern diese seiner Judikatur zu
unterstellen gewillt war. Seinen Ausgang nahm der Konflikt in einem
Streitfall zwischen dem Kapitel von Rheinfelden und dem Pfarrer von
Ariesheim. Es ist wohl kein Zufall, daß der mailändische Statthalter einmal
eigens auf das Beispiel der Luzerner Regierung hinwies, um darzutun, wie
sich diese in der Frage der Besteuerung des Kirchengutes volle Selbständigkeit

zu wahren verstand.
Gerne würde man noch auf manche Fragen eingehen. Der Raum

verbietet es. Sehr fein charakterisiert M. die Haltung der Kaiserin Maria
Theresia gegenüber dem Staatskanzler und seiner Politik, die nach seiner
Meinung aus ihrer Unfähigkeit zu abstraktem Denken die Folgen der
Ideengänge ihres Kanzlers wohl kaum erkannte, aber anderseits aus ihrer
seelischen Empfindung heraus vorerst eine schroffe Anwendung der neuen
Gesetze doch nicht allseitig zuließ (92, 99).

Die Darstellung zeichnet sich durch ihre straffe Gedankenführung und
Klarheit aus. Im ganzen hält sich der Verfasser im Urteil eher zurück und
er zieht es vor, etwa die Haltung Papst Klemens XIII. vor allem durch
Wiedergabe der entscheidenden aktenmäßigen Texte zu charakterisieren.
Über die völlig unhaltbare Doktrin des Staatskanzlers läßt er freilich den
Leser nicht im Unklaren (vgl. die Stellungnahme zur Beurteilung des

Josephinismus im Vorwort S. xix f.). Darin erblicken wir den besonderen
Wert der Darstellung, auch im Hinblick auf die Würdigung entsprechender
schweizerischer Erscheinungen — die Giunta Economale erinnert in jeder
Hinsicht lebhaft an ähnliche spätere Institutionen schweizerischer Kantone
(etwa an den aargauischen Kirchenrat).

Beiläufig sei angemerkt, daß M. zu Unrecht von einer Abtretung des

Veitlins (25, 29) an die Drei Bünde spricht (st. Restitution Auch sollte
es nicht heißen Tagsatzung (26 f.), sondern Bundestag (entsprechend auch
dem Text No. 7), Kapitulat st. Kapitolat (25, 28). Falsch ist es von einem
Weg von Chiavenna über Bormio nach Chur als einer wichtigen Handelsstraße

zu sprechen (25) Zwei kleinere stilistische Versehen stehen S. 86

u. 87. — Worauf bezieht sich in No. 71 a (S. 179) das Zitat von « Locche »

Der Name fehlt im Register
Wir möchten nochmals mit allem Nachdruck auf die ungemein

instruktive Veröffentlichung hinweisen und dem Wunsch auf eine rasche
Förderung des Werkes Ausdruck geben. Für alle Mühen wird man dem
Verfasser gebührenden Dank wissen. O. Vasella.

68



Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation. Herausgegeben
von Paul Roth. VI. Band : 1532 bis Anfang 1534. — Verlag der Historischen
und Antiquarischen Gesellschaft, Universitätsbibliothek, Basel 1950.
xxi-472 Seiten.

Nun ist diese umfassende Aktensammlung mit dem 6. Band, fünf Jahre
nach Erscheinen des 5. Bandes (s. diese Zeitschrift 1946, xl-137), zu einem
glücklichen Abschluß gelangt. Basel ist heute, wie kaum eine andere Stadt,
im Besitz einer Reihe hervorragender Quellenwerke zur Epoche der
Reformation. Erinnern wir uns einzig der Briefe und Akten zum Leben
Oekolampads (1927-34), bearbeitet von Ernst Staehelin, der von Alfred
Hartmann so mustergültig betreuten Amerbach-Korrespondenz (3 Bde., 1942-
1947), des unlängst erschienenen 1. Bandes der Basler Matrikel und endlich
des Tagebuches des Joh. Gast von P. Burckhardt (Basler Chroniken, Bd. 8,

1945), so ersteht vor uns ein eindrückliches Bild von der Gelehrtentätigkeit
Basels.

Mit berechtigter Genugtuung schaut der Herausgeber der Akten-
sammlung Paul Roth im Vorwort zum letzten Band auf Entstehung und
Entwicklung des Werkes zurück, das in seinem Fortgang gleich andern
manche unliebsame Störungen erlebte. Im Rückblick wäre der Benutzer
freilich geneigt, zu einigen Prinzipien der Stoffauswahl kritisch Stellung zu
nehmen. Angesichts der gewaltigen Stoffmasse, die schließlich hier
zusammengetragen wurde (die Akten umfassen über 3500 Seiten wäre ein
Verzicht auf Wiederabdruck anderweitig in extenso veröffentlichter, leicht
erreichbarer Aktenstücke vorzuziehen gewesen. In diesem 6. Band bietet
ein Beispiel die Übergabeurkunde des Stifts St. Leonhard an die Stadt,
welche das Basler Urkundenbuch bereits enthält, zumal sie in die Nachträge

eingereiht werden mußte (entgegen der Meinung P. Rs., S. 416, Anm.
zu Nr. 405). Dasselbe gilt für manche früher gedruckten Stücke. Wir müssen
es auch nach wie vor bedauern, daß kein Materienregister geboten wurde,
da das Aufsuchen der Akten auf Grund bloß des Orts- und Personenregisters
keineswegs möglich ist oder genügend erleichtert wird, sobald es sich um
Sachfragen handelt, die sich bei vergleichenden Studien ja in erster Linie
aufdrängen. Ganz besonders wird man dies bedauern, weil das Ortsregister
doch nicht sehr differenziert ist. Man sehe bloß etwa im vorliegenden Band
unter Bern nach, wo etwa 100 Verweise stehen. Deswegen, so meinen wir,
droht Gefahr, daß diese wirklich reichhaltige Aktensammlung nicht so

ausgewertet und für die Forschung fruchtbar werden wird, wie sie es verdiente.
Soll ein Materienregister nicht doch noch folgen

Den reichen Gehalt der Aktensammlung belegt auch dieser letzte Band.
Die Bedeutung vieler Stücke reicht entschieden über Basel hinaus. Wir
möchten nicht so sehr die langwierigen Verhandlungen zwischen der Stadt
und dem Hochstift hervorheben, über welche immer noch zahlreiche Akten
vorliegen, auch nicht etwa die Korrespondenzen mit Bern und Solothurn
anläßlich der Solothurner Unruhen einzeln erwähnen. Weit mehr berühren
uns hier jene Stücke, die sich spezifisch auf die Geschichte der protestantischen

Kirche in Basel und ihre Institutionen beziehen. Wir verweisen vor-

69



erst auf den Entwurf und die endgültige Fassung der Ehegerichtsordnung
(Nr. 168, bzw. 346), die von allgemeiner Bedeutung ist. Sie zeigt u. a. den
Kampf des Rates gegen die heimliche Ehe, auch gegen den Eheabschluß
ohne den Konsens der Eltern oder nächster Verwandter (S. 341 f., Art. 13
bis 14). Eine ganze Reihe von Bestimmungen befaßt sich natürlich mit
der Ehescheidung (346-48), mit güterrechtlichen Fragen, mit Ehebruch und
Kupplerei. In diesem Zusammenhang sei der bemerkenswerte eingehend
begründete Beschluß des Rates auf Aufhebung des Frauenhauses genannt
(Nr. 170), auch das Tanzverbot des Rates (Nr. 156, 243 mit Verbot des
Maskierens bei der Fastnacht). Alle diese Bemühungen um die Hebung
der Sittlichkeit werden beleuchtet durch die Protokolle der Synode und
durch einzelne Ratserkenntnisse, in denen immer wieder der mangelhafte
Besuch der Predigten gerügt wird (Nr. 222, 224, 253, 272). Dem entsprechen
die aufschlußreichen Beschwerden der Prädikanten, die in manchem
einseitig sein mögen, im ganzen aber einen wirklichen Zustand kennzeichnen
(Nr. 273). Die Prädikanten klagen nicht nur über die Verachtung der
Predigt, getadelt wird insbesondere das Fernbleiben der älteren Jugend von
14 bis 18 Jahren, sondern sie beschweren sich ernstlich und eingehend über
die Verachtung selbst der Sakramente der Taufe und des Abendmahls
und über sonstige Mißbräuche (vgl. dazu das Protokoll der Synode Nr. 101

und die Antwort der Synodalverordneten Nr. 289 und das Mandat betr. den
Ehebruch Nr. 309). Mannigfache Gründe schaffen Schwierigkeiten : der
Einfluß der Täufer, über welche noch etliche Akten vorliegen, von Altgläubigen

besonders in Grenzgebieten, dann auch der natürliche Hang des
Menschen zu Festen (vgl. Nr. 298 : Mandat betreffend den Brautlauf, d. h.
die Hochzeitsfeste, deren Rahmen weitgehend eingeschränkt wird).
Auffallend bleibt ferner die geringe Achtung des Volkes vor den Prädikanten,
besonders auf dem Lande, wo die Aufsicht weniger strenge gehandhabt
werden kann (vgl. Nr. 381), was durch zahlreiche Urfehden belegt wird.
Endlich muß an die Erschütterung der Glaubensgewißheit im Volke erinnert
werden. Sie kommt auch hier in einzelnen Fällen deutlich zum Ausdruck
(s. z. B. Nr. 192, den Handel des Dr. A. Sytz, besonders auch die Verhandlungen

der Bannherren Nr. 321, 329, 338, 375). Der Einfluß altgläubiger
Geistlicher ist selbst in der Stadt noch fühlbar. Man spürt hier die Gefahren
einer verkehrsreichen Stadt (s. Nr. 374 : Mandat betr. die Meßpfaffen). Ein
schönes Beispiel bietet hiefür jener spanische Geistliche Christ, a Turn,
der dreimal Urfehde schwört und schließlich hinweggeführt wird (s. Register).
Ein Curiosum mag beiläufig genannt werden : Kaplan Hans Triberg ist als
Dr. med. und Arzt im Dienst des Nuntius Ennio Filonardi in Luzern
(s. Nr. 279).

Wir müssen uns mit diesen leider zu summarischen Hinweisen begnügen,
wohl wissend, daß viele andere bedeutsame Aktenstücke eingehendere
Würdigung verdient hätten (so ganz besonders das Gutachten von Erasmus
über die Messe in lat. und deutscher Fassung in den Nachträgen Nr. 409,
oder etwa das Basler Glaubensbekenntnis Nr. 400). Doch möchten wir
iinnieihin noch betonen, daß der Band selbst in vereinzelten anderen Stücken
viel Bemerkenswertes bietet, mag man etwa an das Studienwesen denken

70



(Nr. 258 : Mandat des Rates betr. Stipendien für junge Studenten) oder
an die Behandlung des Kirchengutes (s. Nr. 227 : Gesamtübersicht über
Einnahmen und Ausgaben sämtlicher Gotteshäuser, Nr. 369). Und auch die
Religionspohtik kommt keineswegs zu kurz. Die Bereinigung der Anstände
zufolge des zweiten Kappelerkrieges ist noch im Gange und die praktische
Anwendung des Landfriedens bringt besonders im Rheintal erhebliche
Schwierigkeiten. Endlich ist es überraschend zu sehen, welche Wirkung die
Bündnispläne der V Orte mit Papst und Kaiser und italienischen Fürsten
von 1533 auf die Stimmung der protestantischen Städte erzielten (s. nebenbei

Nr. 15 : Verzeichnis der rückständigen französischen Pensionen dazu
Nr. 333).

Möge der Herausgeber, Staatsarchivar Paul Roth, die verdiente
Anerkennung für den Reichtum des Gebotenen darin finden, daß weiteste Kreise
ihn auch zu nützen bereit sind. Diese umfassende Quellensammlung näher
zu kennen, lohnt sich für jeden Freund schweizerischer Reformationsgeschichte.

O. Vasella.

Jacques Figi : Die innere Reorganisation des Großmünsterstiftes in
Zürich von 1519 bis 1531. — Diss. phil. Zürich 1951. Affoltern am Albis.
136 Seiten.

F. will nicht etwa eine zusammenfassende Geschichte des Stifts während
der Reformationszeit bieten und verzichtet auch von vornherein auf eine
Darstellung der vorreformatorischen Verhältnisse. Er beschränkt sich
vielmehr auf die Frage der Umwandlung seines Charakters zufolge der
Veränderung des Stiftungszweckes (was er als Reorganisation bezeichnet und
zeigt zugleich, wie sich das Stift gegenüber säkularisierenden Tendenzen
zu behaupten verstand. Er behandelt sein Thema in vier, in ihrem Wert
recht ungleichen Kapiteln.

Die Umstände der Wahl Zwinglis nach Zürich kennt man zur Hauptsache.

Das Problem des Verhältnisses von Reform und Reformation, d. h.
wie die bereits vor Zwingli im Stift lebendigen humanistischen
Reformbestrebungen allmählich unter Führung Zwinglis zur Begründung einer
neuen kirchlichen Ordnung überleiten, scheint uns nicht immer klar und
richtig umrissen. Auch da ist übrigens etliches besser bekannt, als der
uneingeweihte Leser vermuten dürfte. Im Kampf mit der Opposition im
Stift, übrigens auch mit jener im Rat (die leider zu wenig in Rechnung
gestellt wird), ließ Zwingli weit mehr berechnende Vorsicht walten, als
zumeist angenommen wird (vgl. Zitat S. 24). Der Durchbruch der Richtung
Zwinglis im Stift zeichnet sich ab in seiner Wahl zum Chorherrn (29. April
1521), vor allem aber in der Resignation auf die Leutpriesterei und in der
Beschränkung auf das Predigtamt (12. Nov. 1522), nach außen in der
Loslösung von der bischöflichen Autorität und in der wachsenden Anlehnung
an den städtischen Rat. Diese Anlehnung findet für das Stift ihren
entscheidenden Ausdruck im sog. « Christlichen Ansehen », einem Vertrag vom
29. Sept. 1523, den F. im zweiten Kapitel erörtert. Den Anlaß bieten die
sich mehrenden Zehntenverweigerungen von 1523, die auch die Existenz

71



des Stiftes bedrohten. Entscheidend für die Fortexistenz der Stiftskörperschaft

bleibt aber, wie F. richtig, gleich anderen Autoren, bemerkt, der
Plan Zwinglis zur Schaffung einer theologischen Lehranstalt. Indessen ging
es nicht ohne Zugeständnisse an die Opposition ab, da grundsätzlich der
Besitz der Pfründe allen Chorherren und Kaplänen gewährleistet wurde.
Faktisch wurde aber dieses Zugeständnis in der Folge rückgängig gemacht
bzw. durch entsprechende Folgerungen aus der neuen Lage verunmöglicht,
so daß etliche Stiftsgeistliche Zürich verließen.

Die innere Organisation des Stiftes, wie sie im Christlichen Ansehen
grundgelegt wurde, ist Gegenstand des dritten Kapitels, das beste der
Arbeit. Als Auswirkung der bisherigen Entwicklung ergeben sich
weitgehende Eingriffe des Rates in die Rechte und Verwaltung des Stifts
(Ablösung der Gerichtsrechte, Säuberung der Stiftsbibliothek, Übergabe des

Stiftsschatzes, Übernahme des Archivs, dies in den Jahren 1524-1526).
Heftige Auseinandersetzungen fehlten dabei nicht und der Hauptopponent,
Felix Frei, wurde wegen Unterschlagung von Archivalien sogar vorübergehend

verhaftet. Erst 1527 trat eine ruhigere Periode ein. Da wird das
Pfrundwesen neu geregelt, werden die Kaplaneien eingezogen u. a. m. Was
F. über die Lehranstalt bringt, ist im wesentlichen bekannt. Im letzten
Kapitel bietet F. einen leider knappen Überblick über die Entwicklung
des Stifts bis nach der Schlacht bei Kappel. Er bespricht die Krise von
1530 im Zusammenhang mit der Opposition im Rate und zeigt die
Verdienste H. Utingers, Fel. Freis und schließlich Bullingers für die Rettung
des Stifts auf.

Die Arbeit verdient Beachtung wegen der Darstellung der
verwaltungsgeschichtlichen Entwicklung, wobei die Persönlichkeit Felix Freis besonders
eindrücklich gezeichnet wird. Schade, daß F. das Verzeichnis der
Chorherren und Kapläne in so summarischer Form gibt (116-118), daß es für die
weitere Forschung fast unbrauchbar ist Auch sonst sind kritische
Bemerkungen nötig. Die Druckfehler sind zu zahlreich, sehr störend das
Durcheinander in einem Absatz S. 41, ähnlich S. 82, s. ferner S. 61. Wir
vermuten, daß es S. 99 Utz Eckstein st. Epfstein heißen sollte (vielleicht
verderbte Quelle). Chorherr Nik. Bachofen ist nach F. im WS 1902/3
Student in Basel, nach der Matrikel I, 267 (1951, die F. nicht heranzieht)
heißt der Student Bachmann. Liegt eine frühere Fehldeutung vor In
sachlicher Hinsicht zeigt sich F. mit vorreformatorischen, kirchlichen
Verhältnissen unvertraut (S. 10, S. 44 wird dem Leser eine ganz unbeholfene
Definition der Totenpfründe vorgesetzt). Mit manchen Quellenzitaten
täuscht F. den Leser oft über das in der Literatur bereits Gebotene hinweg.
Trotz A. Farner, halten wir die Deutung auf Toleranz S. 40 für unrichtig,
daher auch die Behauptung für falsch von der Toleranz als eines
reformatorischen Grundgedankens S. 42. Gewisse Einseitigkeiten in der Wortwahl
und in gelegentlichen Urteilen (S. 44, 63 f.) beeinträchtigen die Sachlichkeit
der Darstellung. Über Durrers Ausführungen, Die Schweizergarde in Rom
(1927), S. 217 1, 317 ff. sieht F. völlig hinweg; zu Laurenz Mär (S. 27)

s. diese Zeitschrift 30 (1936) 44 ff.
O. Vasella.

72



Alexander Pfister : Georg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit. Dritte
neubearbeitete und stark erweiterte Auflage. 488 Seiten. — Basel, Verlag
Helbing u. Lichtenhahn, 1951. Ganzleinen Fr. 19.75.

Seit der ersten Fassung der vorliegenden Biographie (vgl. die
Besprechung der 1. Auflage in dieser Zeitschrift 32 (1938), 313 ff., die zweite
erschien bereits 1939) unternahm Alexander Pfister neue, umfassende
Archivforschungen, u. a. in Innsbruck, Mailand und Venedig und in zahlreichen
Privatarchiven. Den Ertrag dieser Untersuchungen legt er uns in einem
um rund 180 Seiten erweiterten Band vor. Es ist nicht ohne weiteres leicht
zu sagen, worin die wesentlichsten Unterschiede zur ersten Ausgabe liegen.
Unverkennbar aber ist, daß fast jedes der 19 Kapitel ausgeweitet wurde.
Das will nicht heißen, daß Pfister seine früher gewonnenen Erkenntnisse
irgendwie hätte preisgeben müssen. Im Gegenteil Die sorgfältige
Auswertung seines ungemein reichen Materials ergab die Bestätigung seiner
Auffassungen. Das darf umso nachdrücklicher unterstrichen werden, da
man einerseits weiß, wie umstritten die Beurteilung mancher Fragen
gewesen ist, die sich mit dem wechselvollen Leben des bündnerischen
Staatsmannes verknüpfen, anderseits kaum bestreiten kann, daß Pfister
die Zeugnisse gewissenhaft und umsichtig überdachte, die für die
Erkenntnis der rätselvollen Persönlichkeit entscheidend sind.

Die Akzente sind nun freilich etwas verschoben. Die Kritik an der
französischen Politik tritt viel schärfer hervor. Schonungslos wird ihre
Eigenmächtigkeit aufgedeckt (245 f., 313 f.), auch die Verachtung gezeigt,
die Richelieu den bündnerischen Staatsmännern entgegenbrachte. In solcher

Würdigung liegt keine Voreingenommenheit des Verfassers. Vielmehr läßt
er es sich z. B. angelegen sein, stets auch die enge Verknüpfung der Politik
Frankreichs mit den Schweden hinsichtlich der Pläne im Süden der Alpen
dem Leser nahezubringen (228 ff., 248 f.). Überhaupt bemüht sich Pfister,
die Zusammenhänge der bündnerischen Innenpolitik mit der europäischen
Politik stärker einzubauen. Das konnte er jetzt ohne Zweifel besser
erreichen, dank der Konfrontation von Quellen verschiedenster Provenienz.
Endlich gewann er auch vermehrte Einsicht in die'Stimmung unter den
bündnerischen Prädikanten, dank des Briefwechsels des Prädikanten Gaudenz

Tack mit Prof. Tronchin in Genf (vgl. 224 ff.).
Der Kritik an der Politik Frankreichs entspricht eine kritischere Würdigung

der Persönlichkeit Herzog Rohans. Uns scheint Pfister überzeugend
nachgewiesen zu haben, daß das überlieferte Bild vom « guten Herzog »

beinahe legendär wirkt und entschiedener Korrekturen bedarf (vgl. S. 308).
Ganz von Zweideutigkeit kann der Herzog kaum freigesprochen werden,
wenngleich er im Dienste Richelieus nicht immer über die Freiheit persönlicher

Entscheidung verfügte (vgl. S. 227, 339 f., 463 Anm. 29). Was in
Auswirkung dieser Beurteilung der französischen Politik ferner neu ist,
betrifft die wesentlich kritischere Würdigung der französisch gesinnten
Geschichtsschreiber Fortunat v. Sprecher und Ulvsses von Salis-Marschlins
(vgl. 312, 332 1, 367, 473 Anm. 21), die bisher in ihrer Zuverlässigkeit
gegenüber Jenatsch ohne Zweifel überschätzt wurden, ganz abgesehen da-

73



von, daß sie sich als Aristokraten von einer unverhohlenen Abneigung gegen
Jenatsch leiten ließen (vgl. 10 ff., ferner zur Kritik Sprechers S. 458 Anm. 34,
auch 304), während F. v. Juvalta sich als zuverlässig erweist (s. z. B. 301 f.).

Wenn Pfister den Zusammenhängen der bündnerischen mit der
europäischen Politik einen breiteren Raum gewährt, so tritt nun das Ereignis
der Konversion von J. stärker in den Hintergrund (vgl. S. 273 ff.). Der
Briefwechsel zwischen J. und seinen ehemaligen Amtsbrüdern ist in den
Anmerkungsapparat verwiesen (S. 467-473). Trotzdem zweifelt Pf. nicht
etwa an der Echtheit der religiösen Gesinnung von J., obgleich er S. 237

meint, J. sei « nicht mehr Vertreter des engen Dogmenglaubens » gewesen.
Auch betont er mit gutem Grund, daß die Zuwendung des Politikers zu
Österreich-Spanien nicht den entscheidenden Grund für den Übertritt
bildet, weil zahlreiche Protestanten dieselbe politische Wendung vollzogen
(S. 279). Aber Pf. will die Konversion als persönliche Gewissenssache
aufgefaßt wissen. Für die Konzeption der von J. entwickelten Politik spielte
sie keine Rolle (vgl. S. 280). Das dürfte durchaus einleuchtend sein.

Als bedeutsame Erweiterung der bisherigen Kenntnisse muß besonders
der Abschnitt über die eingehenden Verhandlungen Js. mit dem Innsbrucker
Hof gelten. Im Gegensatz zu Spanien war die Erzherzogin Claudia vom
ehrlichen Willen beseelt, die Befriedung in den bündnerischen Tälern, im
Prätigau und Unterengadin, herbeizuführen und die Erbeinung mit
Graubünden zu erneuern. J. kommt tatsächlich das Verdienst zu, entscheidende
Vorarbeit für den Auskauf dieser Täler aus den österreichischen
Herrschaftsrechten geleistet zu haben. Es ist daher auch nicht richtig zu glauben,
erst der Tod Js. hätte die Aussöhnung mit Österreich ermöglicht. Gerade
von hier aus gesehen versteht man am besten, weshalb J. trotz des
Wechsels in der äußerst labilen Volksstimmung seiner Politik gegenüber
Österreich treu blieb und unbeirrbar an seinen Zielen festhielt (309, 378).
Hier offenbart sich seine besondere Größe als Staatsmann. In den politischen
Gegensätzen aber liegt auch — trotz allem, was sonst hierüber noch gesagt
werden kann (vgl. S. 192) — die wichtigste Erklärung für seine Ermordung.

Heben wir noch das eigenartige Lebensschicksal des Pastetenbäckers
Lorenz Fausch hervor, in dessen Schenke J. bekanntlich seinen gewaltsamen
Tod fand. Wie Pfister nachweisen kann, war Fausch in Italien, vermutlich
gegen seinen Willen, in ein Kapuzinerkloster verbracht worden, nach
24 Jahren aber 1633 nach Chur über die Berge entflohen. In kritischer
Lage wurde er nach Genf empfohlen, kehrte aber bald zurück und übernahm
die Schenke « Zum staubigen Huetli ». Seine nahen Beziehungen zum
Gegner Js., Joh. P. Guler, sind mehr als auffallend (402 f). Noch von einer
anderen Persönlichkeit hebt Pfister den Schleier weg. Wir meinen jenen
Kaufmann Peter Stampa, den J. 1638 beseitigen ließ. Stampa war offenbar
französischer Spion und machte dunkle Geschäfte (vgl. 382-384), so daß
seine Beseitigung mindestens nicht mehr schlechthin als ruchlose Tat eines

hinterhältigen und gewissenlosen Mannes gelten kann, wie es bisher
dargestellt wurde.

Kiichengescliichtlich bedeutsam bleibt dieses Werk hinsichtlich der
damaligen Kapuzinermission. In den entstandenen, unerfreulichen Kon-

74



flikten mußte J. mehr als einmal schlichtend eingreifen, was keine dankbare

Aufgabe war (vgl. S. 167 f., 256 ff.). Gerne würde man eigentlich etwas
mehr darüber erfahren, wie die Begriffe : Gewissensfreiheit, Parität und
Toleranz sowie das Mehrheitsprinzip (s. S. 321) zu deuten sind, in Anwendung

auf die konkreten Geschehnisse. Gewissensfreiheit und freie Kultusübung

(190, 261) sind nicht völlig identisch. Das Paritätsprinzip ist ja im
Unterengadin auch nach der Vertreibung der Kapuziner nicht zur
Durchführung gelangt. Sicher dürfte hierüber das Material, das Pf. zur Verfügung
stand, nähere Aufschlüsse bieten (vgl. S. 451 Anm. 34).

Mancher Leser möchte vielleicht das Fehlen eines Personen- und
Ortsregisters bemängeln, vielleicht auch das Fehlen einer Karte, angesichts der
Darstellung militärischer Züge, andere vielleicht eine eigentliche
Bibliographie wünschen, da die Übersicht über die benützte Literatur nicht leicht
zu gewinnen ist. Doch der Verfasser war aus Gründen der Raumersparnis
gegen seinen Willen zu unliebsamen Verzichten gezwungen. Die Ausstattung
ist untadelig, Druckfehler sind verhältnismäßig selten (vgl. S. 104, 113, 130.

133, 143 und 173 (Ingnazius), 164, 201, 227, 287, 289, 310, 393; unliebsam
ist eigentlich nur der Fehler S. 192 Z. 11 v. o. und die Entstellung des

Textes S. 450, Anm. 30).
Pfister schenkte der umstrittenen Persönlichkeit des Bündner

Prädikanten und Konvertiten, Militärs und Staatsmannes eine umfassende Würdigung,

die dank der weitgespannten Forschungen sich niemals mehr
wegdenken läßt und dem kritischen Urteil und der Einfühlungsgabe des
Verfassers in einen schwierigen, historischen Stoff ein höchst ehrenvolles Zeugnis
ausstellt.

O. Vasella.

P. Angelus Walz O. P. : Andreas Kardinal Frühwirth (1845-1933), ein
Zeit- und Lebensbild. — Wien 1950, Verlag Herder, xvi-620 S. Preis :

sFr. 19.80.

Sowohl Bescheidenheit wie andauernde Beanspruchung durch die
mannigfaltigsten Geschäfte ließen weder den Provinzial und General noch
den Nuntius und Kardinal Frühwirth dazu kommen, ein Tagebuch zu
führen oder eine Selbstbiographie abzufassen (S. v). So war der Verfasser
dieses Lebensbildes angewiesen teils auf Äußerungen und Erzählungen
Fr.s aus seinem frühern Leben, teils auf schriftliche und mündliche Berichte
aus dem Bekannten-Kreise Fr.s, teils auf die Akten, wie diese vorlagen
in den Archiven im Prediger-Kloster zu Graz, auf dem Provinzialat in Wien,
auf dem Generalat zu Rom, auf der Nuntiatur in München, in den
amtlichen und halbamtlichen Organen des Prediger-Ordens und des Heiligen
Stuhles ; aber auch Werke, die die jüngste Geschichte Deutschlands und
Italiens behandeln, sind herangezogen (S. 583-597).

Diese Umstände brachten es mit sich, daß, wo die Quellen spärlicher
flössen, wie das für die Schul- und Studienzeit Fr.s naturgemäß zutrifft,
hin und wieder die Phantasie des Verfassers etwas nachhelfen mußte, um
das Lebensbild seines Helden abzurunden. Für die Zeit aber, wo P. Andreas

75



bereits « im Leben stand » und die Quellen reichlicher fließen, hat der
Verfasser eine beinahe verwirrende Fülle des Stoffes zu bieten. Die langen
Listen und Aufzählungen von Visitationen und kirchlichen Zeremonien, die
Fr. abhielt, der Personen, die an den Ehrungen teilnahmen, die ihm galten,
oder mit denen er in Verbindung trat, möchten manchmal den Leser ermüden
und werden nicht bei allen dasselbe Interesse finden ; diese Listen geben
aber dem Leser einen Begriff von der äußerst intensiven Tätigkeit des Priors,
des Provinzials, des Ordensgenerals, des Nuntius und des Kardinals, und
zugleich von der hohen Achtung, die dieser in allen Kreisen genoß, vom
Papste hinunter bis zum einfachen Mann aus dem Volk, nicht nur im eigenen
Orden, sondern auch bei allen andern, auch dort, wo die Rivalität sonst
herkömmlich ist, und von dem Vertrauen, das ihm alle entgegenbrachten.

Dieses Vertrauen aber verdiente Fr. in hohem Maße. Eine gründliche
Schulung in den philosophischen und theologischen Disziplinen und eine
geradezu eiserne Arbeitskraft und ein unermüdlicher Arbeitswille befähigten
ihn, sich in die mannigfaltigsten und fremdartigsten Materien einzuarbeiten,
mit denen er in den verschiedenen Stellungen sich zu befassen hatte, und
dieses tiefe und nicht minder breite Wissen machten ihn zum viel
aufgesuchten Ratgeber und zum gefürchteten Partner, z. B. der staatlichen
Beamten. Der vollendete Takt, mit dem er alle behandelte, mit denen er
zu verkehren hatte, die unbestechliche Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe,
seine tief innere und echte Frömmigkeit, seine Anspruchslosigkeit, sein
vorbildliches Ordensleben, seine treue Hingabe an den Orden und an die Kirche
und deren Oberhaupt waren die « sorcellerie » (Zauberkraft, so Don Germain
Morin O. S. B., S. 578), mit der Fr. (in München) alles an sich zog. Dem
Wahlspruch « Fide et caritate », den er als General wählte, kam er
unverbrüchlich nach bis ans Lebensende. Aus solchem Geiste heraus sprach er
in seiner Münchener Zeit einmal zu einem Künstler : « Ich beherrsche die
Menschen, weil ich sie liebe. Auch der größte Gegner hat Anspruch auf
Liebe und Wahrheit. Die Rechtgläubigkeit kann und darf uns davon
nicht dispensieren » (S. 578).

Diese echt christliche Haltung unter Beweis zu stellen, bot dem
Nuntius Fr. die Münchener Zeit überreiche Gelegenheit, denn in diese fielen
ein der sog. Literatur-Streit, der Streit um das Zentrum und die
Gewerkschaften, vor allem aber der Kampf um und gegen den Modernismus, der
in Deutschland und anderwärts die Gemüter so sehr erregte und entzweite
(S. 328-346). Sowenig der Nuntius und der spätere Kurienkardinal am
christlichen Glaubensgut etwas markten ließ, ebensowenig duldete er ein
voreiliges Absprechen und Aburteilen, wie es damals hüben und drüben gang
und gäbe war. Diese vornehme und charaktervolle Zurückhaltung wurde
allerdings nicht immer und von allen geschätzt und verstanden, aber die
weitere Entwicklung der Dinge, z. B. in Deutschland, oder in der Frage
der Action française (S. 447) oder im Kampfe um P. Lagrange (S. 416 ;

263), das Haupt der Bibelschule in Jerusalem, hat ihm recht gegeben. Bei
der Darstellung dieser Vorgänge fallen gelegentlich Streiflichter auf Dinge
und Personen sowohl in Deutschland wie im päpstlichen Rom, die der geisti
gen Unabhängigkeit wie dem Edelsinn Fr.s das schönste Zeugnis ausstellen,

76



weniger freilich gewissen Eiferern, zumal an der römischen Kurie S. 263,

330, 416, 438). Daß trotz dem Sturm, den diese Eiferer gegen Nuntius
Fr. entfachten, er fortwährend das volle Vertrauen bei Papst Pius X. besaß,
stellt seine strengkirchliche Haltung und Gesinnung außer allen Zweifel.

Den Sozial-Politiker interessiert es besonders, daß Fr. als Provinzial
dem Baron Vogelsang, dem Vater der christlichen Sozialreform in Österreich

ratend und helfend zur Seite stand (S. 129-134). Die Männer der
wissenschaftlichen Forschung vernehmen aus diesem Lebensbild mit Freuden,

wie Fr. als Kardinal alles aufbot, seinem seligen Ordensmitbruder,
Albert d. Gr. (f 1280), die Ehre der Kanonisation und der Erhebung zur
Würde eines Kirchenlehrers zu verschaffen (S. 460-491). Die Schweizer
Katholiken berührt es aufs angenehmste, wenn sie vernehmen, wie Fr. als
Provinzial und General beste Lehrkräfte an die Theologische Fakultät der
eben errichteten katholischen Universität Freiburg abgab — genannt seien
da nur die PP. Weiß, Michel, Berthier, Zapletal, Mandonnet, del Prado,
Esser, Frankenstein — und daß er erhebliche finanzielle Opfer brachte,
diesen ein richtiges Heim zu schaffen (S. 149, 191/2, 200, 203/4, 245).

Zum Schlüsse seien nur noch kurz die Stufen und Abschnitte dieses

reichen und vorbildlichen Lebens angeführt :

1845, am 21. August, wurde Fr. in der Pfarrei St. Anna am Aigen im Tal
der Mur (Steiermark) als Kind einfacher und wenig bemittelter Bauersleute

geboren ;

1856-63 besuchte er die Hauptschiffe und das bischöfliche Knabenseminar
in Graz mit vorzüglichen Studienerfolgen ;

1863 trat er ins Noviziat der Prediger-Brüder in Graz und vertauschte
seinen Taufnamen Franz mit dem Ordensnamen Andreas (19. Januar) ;

1870 beschloß er seine theologischen Studien in Rom und erwarb das

Lektorat ;

1870-76 waltete er im Kloster zu Graz als Lektor, Subprior und Prokurator ;

1876-80 stand Fr. dem Kloster in Wien als Prior vor ;

1884 und nochmals 1891 wählte ihn das Provinz-Kapitel auf vier Jahre
zum Obern der Reichsprovinz ;

1891, kurz nach Beginn des zweiten Provinzialates, wurde Fr. vom Ordens¬

kapitel zu Lyon zum Ordensmeister (General) erhoben ; die Kapitel
von Avila (1895) und Wien (1901) bestätigten ihn in dieser Würde ;

auf dem Kapitel zu Quercia (Viterbo), 1905, legte er sein Amt nieder ;

1907 erhob Pius X. den Ex-General zum Nuntius von München ;

1915 kreierte Benedikt XV. den Nuntius zum Kardinal, rief ihn nach
Rom und machte ihn zum Mitglied zahlreicher Kongregationen ;

1925-27 übte Fr. das Amt des Großpönitentiars,
1927-33 das des Kanzlers der heiligen Römischen Kirche aus ;

1933, am 9. Februar, starb Kardinal Fr. eines erbaulichen Todes und wurde
unter größten Ehren in seine Heimat überführt und an seinem
Geburtsort bestattet.

Dr. P. Theodor Schwegler O. S. B.

77



Marie-Caroline von Fischer-Reichenbach : Die Casa Crivelli in der
Schweiz. — 186 pages -f- nombreuses planches, Berne (Hallwag A. G.), 1947.

Au moment où l'Almanach généalogique suisse vient de perdre, pour
des raisons commerciales, son caractère ancien de répertoire des familles
historiques de Suisse, il sera peut-être indiqué de signaler un travail qui,
bien qu'émanant d'une dilettante, est le résultat de longues recherches
et de patients efforts. Par sa triologie (« Alessandro Crivelli ou les trois
trônes », Berne 1936 ; « Urbain III et Barberousse et les trois cardinaux
Crivelli », ibid., 1940, et l'ouvrage susmentionné), l'auteur désire remplir
un devoir de piété filiale.

En effet, si les Crivelli en Italie et au Tessin sont encore florissants,
la branche uranaise et lucernoise est près de s'éteindre. Elle reçut, en 1769,
un bref pontifical lui conférant, à titre héréditaire, pour ses membres
masculins, la dignité de comtes palatins du Latran (voir nos remarques
dans Rivista Araldica, Rome 1935, p. 57, et dans AHS, 1939, p. 93). La
généalogie complète, très clairement et agréablement présentée sur des

planches, fait œuvre d'autant plus utile que les articles de Vivis, et dans
l'AGS et dans le DHBS, sont un travail partial, qui nie les liens de parenté
entre les branches de Milan, de Pura et de Lugano, bien que le Tribunal
héraldique impérial et royal de Milan ait décrété, le 7 janvier 1768,
l'inscription du rameau d'Uri au « Codice araldico delle famiglie che furono
riconosciute nobili » (p. 166). Les rapports entre les différentes branches
semblent être maintenant clairement établis.

Pour l'histoire ecclésiastique suisse, les Crivelli uranais ont leur intérêt
particulier, ayant fourni par exemple un abbé d'Engelberg (Emmanuel
Charles-Antoine, 1700-1731-1749), un commandant de la Garde pontificale
à Bologne (Jean-François, 1725-1786), et un chevalier de l'Ordre religieux
et militaire de Calatrava (François-Ferdinand. 1635-1689). L'auteur aurait
utilement consulté l'ouvrage : Enrico Casanova, Dizionario feudale delle

Provincie componenti l'antico stato di Milano, 2e éd. (par Giacomo C. Bas-
capè), Milan, 1930.

Relevons enfin la présentation de l'ouvrage richement illustré par
de très nombreuses planches en couleurs (sceaux, diplômes, portraits, etc.)
et reproductions dans le texte, qui en fait vraiment une édition bibliophile.

H. C. de Zeininger.

78


	Rezensionen = Comptes rendus

