
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 46 (1952)

Artikel: Die Klerikervereine von Karl dem Grossen bis Innocenz III.

Autor: Meersseman, G.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Klerikervereine

von Karl dem Großen bis Innocenz III.

von Prof. G. G. MEERSSEMAN O. P. (Freiburg i. Ue.)

Die Erforschung des nicht geringen Anteils der religiösen
Genossenschaften am Leben der Kirche wird dem Historiker dadurch erleichtert,

daß jeder Orden innerhalb des gesamtkirchlichen Verbandes ein

zum Teil autonomes Leben geführt, einen eigenen Lebensstil und
jahrhundertealte Traditionen geschaffen hat. In den eigenen Archiven
gesammelte legislative Texte, Urkunden, Chroniken und Abhandlungen

berichten darüber und stehen der Forschung auch heute noch
als Quellen zur Verfügung.

Ganz anders verhält es sich beim Weltklerus. Trotz aller
Verbundenheit mit dem Episkopat bildet der Pfarrstand keine fest umris-
sene Gemeinschaft und er ist infolgedessen bis jetzt nur in den Hauptlinien

seiner Geschichte erfaßt worden. Dennoch muß versucht werden,

seine geistige und materielle Lage in der Vergangenheit näher

zu schildern ; stellt er doch im Leben der Kirche einen wesentlichen
Faktor dar und sind sein Wesen und Wirken, seine Schicksale und
Leistungen mit ihrer Geschichte aufs engste verknüpft.

Wer diesen Gegenstand für das Frühmittelalter zu erfassen

versucht, kommt bald zur Einsicht, wie karg die zeitgenössischen Quellen
fließen. Es fehlt zwar nicht an einzelnen Konzilsbeschlüssen und
bischöflichen Verordnungen, aber sie verfolgen ausschließlich die

Behebung von Mißständen, die von den Historikern gerne verallgemeinert

werden, so daß ein objektives Urteil erschwert wird. In den

folgenden Ausführungen soll versucht werden, die Anfänge der
mittelalterlichen Vereine und Bruderschaften des Weltklerus neu zu beleuchten.



Unter Klerikervereinen verstehen wir hier nicht das gesamte Korps
des im Dienste einer bestimmten Kirche stehenden Klerus, das überall,
selbst wenn die Mitglieder ein getrenntes Privatleben führten, als
organische Gemeinschaft aufgebaut war. Zwar entstand am Ende der

karolingischen Blütezeit im Schöße des Klerikerkollegiums jeder Mutterkirche

ein dem Gesetze des numerus clausus unterworfener Kern
vollberechtigter Mitglieder, die sich den Namen canonici vorbehielten und
als fratres des Bischofs in strengerem Sinne galten ; zwar gründeten
die anderen Kleriker der gleichen Kirche später eine eigene Bruderschaft,

aber diese war dem betreffenden Kollegium der Kanoniker
unterworfen, und so blieb die Einheit des Gesamtklerus jeder Kirche
gewahrt1. All diese und ähnliche Klerikergenossenschaften gehörten
zur bekannten Gattung « Kapitel und Kollegien ». Sie besaßen ein

eigenes Archiv, sodaß ihre Vergangenheit dem Historiker nicht mehr
Schwierigkeiten bietet als die Geschichte eines Klosters.

Die Klerikervereine hingegen, die wir hier behandeln möchten,
umfaßten meistens Geistliche verschiedener Kirchen 2 und hatten oft
überhaupt kein eigenes, oder wenigstens kein an einer bestimmten
Stelle aufbewahrtes Archiv, was deren Erforschung erheblich erschwert.

Eine genauere Kenntnis dieser Genossenschaften in den ersten

Jahrhunderten ihres Bestehens wurde bis jetzt hauptsächlich dadurch
verhindert, daß man die verschiedenen Arten nicht zu unterscheiden
wußte. Es muß also in erster Linie versucht werden, von Anfang
an deren Haupttypen festzustellen. Dies möchte ich eben versuchen

für die Zeit von Karl dem Großen bis Innocenz III.

1 Das ist z. B. der Fall bei der Sankt-Augustinus-Bruderschaft des niederen
Klerus von Notre-Dame in Paris. Das Gründungsdatum dieses Vereins ist
unbekannt, aber im Jahre 1221 hatte er durch Mitgliederbeiträge und Schenkungen
bereits ein so großes Patrimonium erworben, daß die Einkünfte die Errichtung
einer Kaplanei erlaubten, damit deren Titular an gewissen Tagen der Woche
für die verstorbenen Mitbrüder eine heilige Messe zelebriere. Wie in der «

Confrérie de Notre-Dame aux Prêtres et Bourgeois de Paris » (s. unten im II. Teil)
wurde der Vereinskassier Propst genannt, der Vorsitzende aber Abt. Vom
letzterem heißt es in einer Verordnung des Kapitels von Notre-Dame (Dez. 1221) :

« Abbas eciam cum a confratribus fuerit electus, capitulo presentetur et in ipso
capitulo iurabit fidelitatem et obedienciam capitulo, et quod bona fide iura
confratrie servabit quamdiu abbas sit. Ceterum sigillum non poterunt
confratres habere» (M. Guérard, Cartulaire de l'église Notre-Dame de Paris,
Paris 1850, S. 416).

2 In den gemischten Bruderschaften waren allerdings ursprünglich nur die
Kleriker der Ortskirche Mitglieder.



Erster Teil. Die ältesten Typen

Die ältesten Typen von Klerikervereinen, deren Existenz bereits
für das karolingische Zeitalter bclegbar ist, sind : 1. der obligatorische,
dekanale Pfarrerverein, 2. die örtliche Laiengilde auf dem Lande, welche

auch den Pfarrer und seine Kleriker als Mitglieder aufnahm, und 3. der
freie städtische Klerikerverein.

I. Dekanale Pfarrervereine

Monatliche Zusammenkünfte des Seelsorgeklerus eines Dekanates

waren schon in der ersten Hälfte des IX. Jahrhunderts üblich. Sie

wurden mit dem Cassianischen Ausdruck collationes1 (Konferenzen)
bezeichnet, fanden am ersten Tag des Monats statt und hießen deshalb

auch Kalcndae (der Kaland). Die Einsetzung dieses Institutes war ein

Korollar der Aufteilung allzu ausgedehnter fränkischer Diözesen in
Dekanate. Als Vorsitzender fungierte der Dekan. Die Anwesenheit
des Erzdiakons als Vertreter des Bischofs wird unter gewissen Umständen

verlangt. Beide führende Geistlichen werden vielfach als magistri 2

bezeichnet. Einer der Hauptzwecke solcher Zusammenkünfte wird in
einer Verordnung des Reimser Erzbischofs Hincmar im Jahre 857

folgendermaßen formuliert :

« Wenn die Priester der respektiven Dekanate an jedem Monatsanfang

ihre Versammlung abhalten, sollen sie über die öffentlichen
Büßer ihrer Gemeinden beraten (collationem habeant), feststellen, wie

1 Vgl. P. L. Péchenard, Etude historique sur les conférences ecclésiastiques,

Paris 1896, und Diet, de théol. cath. III 816. Cassians Gespräche mit
seinen Mönchen wurden später in Cluny nachgeahmt. Dies wissen wir nicht
aus dem gleichnamigen Werke Odo's, das am Schreibtisch verfaßt wurde, sondern
durch Bern. v. Clairvaux, der diese geistliche Übung in Cluny mitmachte
(PL 182, 900). Auch bei den Victorincrn war die collatio üblich (PL 176, 617).
Die alten Predigerbrüder veranstalteten sie zweimal in der Woche (Vitae
Fratrum, Part. V, cap. Ill, § VI, Ausg. Reichert in Mon. Ord. Pr. Praed. Hist. I 261).
Diese Gespräche sind nicht zu verwechseln mit den Abendpredigten, ebenfalls
collationes genannt. In der Schule von Chartres fanden sie jeden Abend statt
(Joh. v. Salisbury, Metalogicon, lib. I, cap. 24, Ausg. Webb, S. 56). In Paris
führte sie Jordan von Sachsen an den Feiertagen für die Studenten ein, die bei
der Morgenpredigt nicht anwesend sein konnten (Mon. Ord. Fr. Praed. Hist. I 327).
Über die collationes in den Mutter-Gottes-Bruderschaften vgl. G. Meersseman,
La prédication dominicaine dans les congrégations mariales en Italie au XIIIe siècle,
Archivum Fratrum Praedicatorum XVIII (1948) 131 ff.

2 In Hincmars Kapitulare von 857 bedeutet der Ausdruck magistri die
bischöflichen Kurialbehörden : « hoc comministris nostris, magistris suis (d. h. des
öffentlichen Büßers) qui in civitate consistunt, innotescat » (PL 125,793).



jeder die auferlegte Buße erfüllt, und uns dies durch unseren Gehilfen
(den Erzdiakon wissen lassen, damit wir aus der Art und Weise,
wie sie Buße tun, entscheiden können, wie ein jeglicher ausgesöhnt
werden soll. »*

Aber auch der gegenseitigen Erbauung dienten diese Versammlungen,

indem der Vorsitzende die Pfarrer zur Beobachtung ihrer
Berufspflichten und überhaupt zu einer christlichen Lebensweise

anspornte. Das behandelte Thema wurde von den Anwesenden dann
weiter besprochen. Vor dieser Sitzung hatten alle gemeinsam das

heilige Meßopfer gefeiert. Nach der Konferenz wurden sie im Pfarrhaus

bewirtet. Ein regelrechtes Festessen war bereits in Hincmars Kapi-
tulare vom Jahre 852 ausdrücklich verboten worden. Seine Verordnung

(cap. XV) ist sehr lehrreich, nicht nur wegen der Mißstände, die
sie rügt, sondern auch wegen der Grundregeln des Kaiandinstitutes,
die sie in Erinnerung bringt 2 :

« Wenn die Priester zum Kaland versammelt sind, sagt Hincmar,
dann sollen sie, nachdem sie das Mysterium gefeiert und die

vorgeschriebene Konferenz (collationem) abgeschlossen haben, sich dort
nicht wie zu einem Festmahl an den Tisch setzen und sich durch

ungeziemend viele Gerichte gegenseitig beschweren (invicem gravent) :

Dies ist unpassend und kostspielig (onerosum) ; ferner wird dadurch
die Rückkehr zu ihren Kirchen verspätet und der Tadel und die gegenseitige

Völlerei (gravedo mutua) bringen ihnen als Frucht der Sitzung
mehr Schaden als Gewinn. Wegen einer derartigen, ebenfalls aus
religiösen Gründen veranstalteten Zusammenkunft rügt der Apostel Paulus
die Corinther (I Cor. XI), die sich, um das Herrenmahl zu genießen,
versammelt hatten, dies aber ungeziemend taten. Ähnlich werden

diejenigen, die zum Mahl des Herrn, das heißt : zur collatio verbi
hintreten und dann, um dem Bauche zu frönen, zusammenkommen, vor
Gott und den Menschen des Tadels würdig befunden werden. Wenn
also die Messe mit der anschließenden Konferenz beendet ist, sollen

diejenigen, die es wünschen, im Hause des betreffenden Konfratres
zusammen mit den anderen Mitbrüdern das [Eulogien]brot brechen

cum caritate et gratiarum actione. Dabei soll jeder einen Trunk erhalten
und den Becher höchstens dreimal lehren 3, dann aber sofort zu seiner

Kirche heimkehren. »

1 A. a. O. 2 PL 125, 777.
3 Den Laien erlaubte Hincmar nach dem Vereinsgottesdienst nur einen

einzigen Trunk (vgl. unten S. 12).



Die gratiarum actio ist das bekannte Tischgebet. Mit dem Worte
Caritas ist die agape gemeint, nicht nur als innerliche Gesinnung,
sondern auch als sinnvolles Minnetrinken. Das gegenseitige Sichkredenzen

und Zutrinken war ein alter Brauch, von dem nicht festgestellt werden

kann, daß er ursprünglich heidnisch-religiös war. Die Kirche hatte
ihn zu einem Ritus erhoben, indem ein bestimmtes Quantum Brot
und Wein, das die Gläubigen beim Gottesdienst opferten, vom Priester

gesegnet und ihnen nachher wieder verabreicht wurde, um teils an

Ort und Stelle genossen, teils für die Abwesenden mitgenommen zu
werden. In den Freundschafts- und Sippenmahlzeiten war es Brauch,
sich gegenseitig zuzutrinken und zu kredenzen. Wollte ein Priester
dies tun, dann segnete er zunächst den potum caritatis 1, die
Minneschüssel mit dem Getränk oder Leckerbißen, die er seinem Freunde
anbieten wollte. Wenn Hincmar sich gegen das Freundschaftskredenzen

und Minnetrinken wendet, dann tut er das nicht, weil er
darin irgendeinen heidnischen Ritus erblickt, sondern weil das all zu

oft wiederholte Kredenzen und Zutrinken den Magen beschwert und
den Kopf erhitzt. Das unaufhörliche gegenseitige Sichherausfordern

zum Essen und Trinken rügt er mit den Worten invicem gravare und
mutua gravedo, wobei er offenbar auf die Mahnung des Heilandes bei

Lukas XXI 34 anspielt : « Attendite autem vobis, ne forte graventur
corda vestra in crapula et ebrietate. »2

Zwar verbietet Hincmar den geistlichen Kaiandbrüdern, ihre
Versammlung mit einem regelrechten Festessen zu beenden, aber weil er

weiß, daß sie nach dem Caritasritus doch zusammen speisen werden,
versucht er, dieser ihrer Mahlzeit sowie dem mäßigen Kredenzen oder

Minnetrinken den sakralen Charakter zu geben, die beide « Gemein-

schaftsübungen » in den Klöstern und Kapiteln schon längst hatten 3.

Deshalb verordnet er am Schluß des cap. XIV :

1 Potus bedeutet nicht nur Getränk, sondern auch Topf, Schüssel, Gericht,
Platte (französisch : pot) : « Ubi dato signo a praelato, dicant : Benedicite, et
praelatus potum caritatis benedicat in dextera Dei Patris» (Du Cange).

2 Dieser Vers wird in vielen Ordensregeln und Bruderschaftsstatuten zitiert,
so z.B. in der Benedictusregel (cap. 39), im Statut der Humiliaten (a. 1201).
in der Regel der Büßer (Nicolas IV : a. 1289). Vgl. unten S. 16, Anm. 1.

3 Der hl. Benedikt erwähnt in seiner Regel (cap. 43) den Vers vor und
nach der Mahlzeit, ohne den Text zu zitieren. Er setzt voraus, daß seine Leser
ihn bereits kennen und daß er überall eingebürgert ist. Desgleichen in der
Aachener Regel für Kapitelkleriker (cap. 21). Beide Autoren regeln die
Tischlesung bis in alle Einzelheiten. Über den Caritasritus in den Klöstern, vgl.
B. Bischoff, Caritas-Lieder, in Liber Floridus, Mittellateinische Studien,
Festschrift Paul Lehmann, St. Ottilien 1950, S. 165-86.



« Wenn Priester zu irgendeinem Mahle zusammenkommen, so soll
der Dekan oder der Erste (aliquis prior) unter ihnen den für die

Tischsegnung üblichen Vers anstimmen und die Speisen segnen. Dann
sollen sie sich setzen, ihrem Alter nach sich ordnend 1, einander die

gebührende Ehre erweisend, und sich gegenseitig Speise und Trank
segnend (per vicissitudinem cibum et potum benedicentes). Einer ihrer
Kleriker soll etwas aus der Heiligen Schrift vorlesen. Nach der Mahlzeit

sollen sie, wie anfangs, den Dankeshymnus beten, nach dem Vorbild

des Herrn und Erlösers und seiner Jünger beim Abendmahl, wie
wir bei Matthaeus XXVI lesen. So sollen sich alle Priester an diesem

Orte benehmen, vor allem bei solchen Anlässen, damit, wie der Apostel
sagt, unser Amt nicht verachtet werde. »

In einer Verordnung des Bischofs Riculphus von Soissons (um 879)

über die Kalandversammlungen heißt es : « Wir bestimmen, daß es

angebracht ist, wenn jeden Monat am festgesetzten Tag, d. h. am

Monatsanfang (id est in Kalendis uniuscuisque mensis) in jedem Dekanat
die Priester zusammenkommen, nicht um sich dem Essen und Trinken
zu ergeben, sondern um über ihr Amt, über ihr religiöses Leben und
über den Gang ihrer Pfarreien sich auszusprechen. Ferner sollen sie

darauf bedacht sein, gemeinsam die Gebete für den König, die
kirchlichen Obrigkeiten und ihre eigene Verwandten, sowohl für Lebende

wie für Verstorbene, zu verrichten. » 2

Daraus ergibt sich, daß gewisse von den Synoden vorgeschriebene

Suffragien in den Kaianden absolviert wurden. Vom hl. Ulrich von
Augsburg (gest. 973), wird berichtet, daß er auf Visitationsreisen die

Priester zu fragen pflegte, ob sie die Kalande regelmäßig besucht,
daselbst die vorgeschriebenen Gebete verrichtet, zeitig den Heimweg

angetreten und ihrem Magister in allem Gehorsam geleistet hätten 3.

Um 940 behandelt Bischof Atto von Vercelli4 das Thema der

Kalandversammlungen und ihres Zweckes folgendermaßen : « Die Erfah-

1 Karl Hauck, Rituelle Speisegemeinschaften im 10. und 11. Jahrhundert,
Studium Generale III (1950), S. 614 übersetzt den Passus secundum suum ordinem
consedeant mit « sollen sie sich der Tischordnung gemäß setzen ». Diese
Übersetzung besagt aber nichts und ist eine reine Tautologie. Bekanntlich ordneten
sich die Priester unter einander nach ihrem Alter. Vgl. das Kapitulare des

Bischofs Walter von Soissons a. 867 : « Ut quando [presbyteri] ad conventum,
quod ipsi consortia appellant, veniant, religiose equitent, iuniores prioribus fratribus

debitum honorem impendant» (PL 119, 725). Vgl. auch die Chrodegang-
regel, cap. 21, De mensis ordinandis.

2 PL 131, 22-23. 3 Acta Sanctorum, Iulii vol. II, p. 105.
4 PL 134, 34-35.

6



rung lehrt, daß eine gut abgehaltene [Kleriker]konferenz nicht weniger
nützlich ist als eine Lesung. Deshalb bestimmen wir, daß fortan alle
Priester und Kleriker aus den Pfarreien am Monatsanfang zusammenkommen,

um über den Glauben und die heiligen Sakramente, über ihr
Leben und Benehmen und über ihre verschiedenen Amtspflichten
gemeinsam zu beraten. Hat einer von ihnen sich nachlässig oder tadelhaft

benommen, so soll er ebenda von den anderen zurechtgewiesen
werden. Bemüht er sich nicht um Besserung, so sollen sie es dem

Bischof melden, damit er schleunigst schärfer eingreife, auf daß, wenn
die Diözese von ihrem Bischof [kanonisch] visitiert wird, oder wenn
die Kleriker zur Synode kommen, sie nicht alle gemeinsam getadelt
werden. Falls der Monatsanfang mit einem Feste zusammenfällt, sollen
sie nicht versäumen, die [Kaland]Versammlung am folgenden Tage
abzuhalten. »

Bei den Kaianden war also auch die correctio fraterna üblich. Ob
dies eine Nachahmung der monachalen Kapitelpraxis war, oder durch
den Grundsatz, wonach jeder von Seinesgleichen abgeurteilt werden

soll, veranlaßt wurde, ist nicht festzustellen. Jedenfalls wird dieses

Prinzip mitgewirkt haben, da es auch in den laïkalcn und gemischten
Bruderschaften angewandt wird.

Daß die Kalandkonferenzen auf dem Lande sich bereits um die

Mitte des IX. Jahrhunderts zu regelrechten Bruderschaften verdichtet
hatten, ist nicht zu bezweifeln, denn im Kapitulare Hincmars werden
die teilnehmenden Pfarrer fratres und confratres genannt, obwohl sie

nicht im Dienst ein und derselben Kirche standen. Das Wort frater
(confrater) kann hier mit Gildebruder übersetzt werden. Übrigens nennt
Bischof Walter von Orléans (867) die Dekanatsversammlungen seiner
Geistlichen ausdrücklich consortia1, Gilden, Bruderschaften.

Ursprünglich waren also die Kalande dekanale Pfarrervereine. Als
jedoch am Ende des XI. Jahrhunderts einige Diözesen in eine kleine
Zahl von Erzdiakonate eingeteilt wurden, deren jedes mehrere Dekanate

umfaßte, gestaltete man dort die Landpfarrervereine zu erzdia-
konalen Priesterverbänden um, denen aber die gleiche Aufgabe zufiel
wie den Dekanatskalanden aus der Karolingerzeit. Die Mitglieder
dieser neuen Vereine waren natürlich zahlreicher und die Entfernung
vom Versammlungsort größer, sodaß die Sitzungen nicht mehr monatlich

stattfinden konnten und einen synodalen Charakter annahmen.

1 Siehe oben S. 6 Anm. 1.



Trotzdem entstand aus diesen Versammlungen eine eigene
Klerikerbruderschaft, über welche, dank ihrer karitativen Tätigkeit, gewisse

Spitalarchive Auskunft erteilen.
So bezeugt der Spitalpriester vom Semmering anno 1220 über die

Gründung seines Stiftes im Jahre 1160, daß die Kleriker des ganzen
Erzdiakonates der Oberen Mark von altersher eine Bruderschaft gebildet
hätten, deren eigentliche Mitglieder, sowie die in die Gebetsgemeinschaft

aufgenommenen Laien, sich verpflichteten, jährlich zwölf Denare
und nach ihrem Tode bestimmte Geldsummen für wohltätige Zwecke
der Bruderschaft zur Verfügung zu stellen. Auf der Suche nach einer
Sammelstelle für die Verteilung der Almosen wandte sich die Bruderschaft

an den Markgrafen Ottokar V von Steiermark. Die Stephanskirche

bei Kraubat im Murtal, die dieser der Bruderschaft anbot,
war aber nicht passend, weil die Mur sie für viele Armen unzugänglich
machte. Daraufhin wählte eine Expedition der Bruderschaft den
unbebauten Cerwald am Semmering, den der Markgraf für die Spitalniederlassung

erwarb. Im Jahre 1220 verordnete die Erzdiakonatssynode, die

auch die Erneuerung der etwas dekadenten Klerikerbruderschaft dekretierte,

daß als Gegenleistung für die jährlichen Abgaben derselben auch
ihre altersschwachen und kranken Mitbrüder eine Zeitlang oder sogar
auf Lebenszeit im Spital versorgt werden sollten 1.

Einer ähnlichen erzdiakonalen Klerikerbruderschaft begegnen wir
zu Oscherleben in der Diözese Halberstadt. Der Pfarrer von Horn-
hausen überließ ihr 1225 das von ihm gegründete Spital und der
Bischof bestimmte, daß die « fraternitas illa..., quam sacerdotes de

archidiaconatu Oscherleve inter se.. habere dinoseuntur », dessen

Leitung innehaben und eines ihrer Mitglieder zum Provisor ernennen
sollte 2. Systematische Nachforschungen über diesen Gegenstand würden

bestimmt weitere Ergebnisse über die Wirksamkeit der dekanalen
und erzdiakonalen Priesterbruderschaften im XII. Jahrhundert zeitigen,
um das Bild zu ergänzen und so eine Brücke zu schlagen zu den näher
bekannten Landkapiteln des Spätmittelalters3.

1 S. Reicke, Das deutsche Spital und sein Recht im Mittelalter, Bd. I,
Stuttgart 1932, S. 61.

2 Ebd. S. 62-3.
3 Vgl. K. J. Glatz, Beiträge zur Geschichte des Landcapitels Rotweil a. N.,

Freiburger Diözesan-Archiv XII (1878), S. 3-38, wo die Statuten mit sehr
interessanten Angaben über die Wahl des Dekans durch die « confratres dicti
decanatus i gedruckt sind.

8



Die obenerwähnten Synodalbestimmungen Hincmars wurden nachher

zwischen 883-95 in einer Synode zu Nantes (can. 4, 10, 11, 12)

bekräftigt1. Regino von Prüm (gest. 915) nahm sie in sein Werk
De ecclesiasticis disciplinis 2 auf, Burchard von Worms in sein Collec-

tarium 3 (1012-22) und Gratian in sein Decretum 4 (ca. 1150). Dies möge
als Beweis dafür gelten, daß der Dekanatskaland das ganze Früh- und
Hochmittelalter hindurch lebendig blieb und daß man die Bestimmungen

aus der karolingischen Blütezeit noch immer für gültig hielt. Auch
in den Landkapiteln des Spätmittelalters wurden sie weiterhin
beobachtet.

Daß der Dekanatskaland im ganzen Mittelalter auch vom Standpunkt

der Kirchenverwaltung als brauchbares Institut geschätzt blieb,
ergibt sich aus den Bestimmungen der Synoden von London (1237),
Pont-Audemcr (1279) und Rouen (1335). Die erstgenannte verfügte
(can. 20), daß die Erzdiakone in den Versammlungen ihrer Dekanatskapitel

die Priester belehren und ihnen vor allem den Messekanon,
die Taufformel sowie die wesentlichen Bestandteile der Sakramente
erklären sollten 5. In Pont-Audemer verfügte man (can. 21), daß die

Landdekane in ihren Kaianden die Kleriker ermahnen sollten, durch
Tonsur und Talar ihren Stand zu bekennen 6. Die Synode von Rouen

bestimmte (can. 11), die Dekane müßten auf ihren Kapiteln oder Kaianden

die bischöflichen und päpstlichen Reservatfälle bekanntgeben und
erörtern 7. Auch auf diesem Gebiete weist die Kaiandtradition keinen
Bruch auf.

Ist das karolingische Kaiandinstitut auf ein früheres, altchristliches

zurückzuführen Nein, denn von einer solchen Gruppierung der

1 Nach Regino von Prüm, Burchard von Worms und Gratian sollen die
cap. 14-15 von Hincmars Kapitulare als can. 4, 10-12 in den Akten der Synode
von Nantes vorkommen. Falls es sich hier um eine Synode handelt, die 658-60
in Nantes abgehalten wurde (Mansi XI 59), dann hätte Hincmar diese
Bestimmungen nur bekräftigt. Wahrscheinlich handelt es sich aber um eine Synode,
die nach Hincmars Tode (882) zu Nantes gefeiert wurde. In den erhaltenen
Akten (Mansi XVIII 170, cap. 15) wird nur cap. 16 von Hincmars Kapitulare
wiederholt und approbiert bzw. modifiziert. Vgl. weiter unten S. 16.

2 PL 132, 231-2 ; Ausg. F. G. A. Wasserschieben, Reginonis abbatis Pru-
miensis libri II de synodalibus causis et de ecclesiasticis officiis, Leipzig 1840,
S. 108-9.

3 Lib. II, cap. 161-4 ; PL 140, 642.
4 Dist. XLIV, cap. 7-9 ; Friedberg, col. 158-9.
5 Mansi XXII 457-8.
6 Mansi XXIV 225.
7 Phil. Labbe, Sacrosancta Concilia, t. XV, Venetiis 1731, col. 478, can. XI.

9



vor dem VIII. Jahrhundert noch wenig zahlreichen Landgeistlichen ist
keine Spur vorhanden. Eine andere Frage ist, ob die Bräuche und
Mißbräuche, die bei ihren Brüdermahlen vorkommen, vielleicht älter sind.
Da lautet die Antwort eher bejahend. Es ist aber hier nicht die Stelle,
die altchristliche Gesetzgebung bezüglich der Agapen mit der Hinc-
marschen zu vergleichen. Eine Kontinuität ist bestimmt vorhanden.
Die Beweisführung verlangt aber eine kritische Edition der Kapitularien
Hincmars mit Angabe ihrer altchristlichen Quellen. Hier möchten wir
uns darauf beschränken, die Wesenszüge der verschiedenen klerikalen
Vereinstypen aus der karolingischen Zeit zu bestimmen, und die
nebensächlichen Bräuche derselben nur insofern berühren, als sie die Wesensart

jener Institutionen erkennen lassen.

II. Die gemischten Ortsbruderschaften auf dem Lande

Unter Karl dem Großen hatten die Laiengilden, wie auch die

übrigen bürgerlichen Institutionen bereits eine stark christliche
Färbung erhalten. Zwar verbot Karl die Bruderschaften oder Gilden, die

von ihren Mitgliedern den Treueeid verlangten, aber dieses Gesetz

richtete sich eigentlich nur gegen eventuell staatsfeindliche Vereine,
denn bei allen Bruderschaften war das Versprechen der absoluten
Bundestreue eine gegebene Voraussetzung. Die Ortsgilden und die Berufsgilden,

die gegenseitige Hilfe in der Not bezweckten, wurden jedoch
nicht als staatsfeindlich betrachtet1.

Unter örtlicher Gilde verstehen wir den Verein der Familienhäupter
(später der Honoratioren) eines oder mehrerer Nachbardörfer ohne Unter-

1 Aus der fast nicht zu übersehenden einschlägigen Literatur hebe ich hervor

: A. Meister, Die Anfänge des Gildewesens, Festgabe Hermann Grauert,
Freiburg i. Br. 1910, S. 30-41. Einleitend stellt der Verfasser mit Recht die
Herleitung der Gilden aus den heidnischen Opfergemeinschaften und Trinkgelagen
als veraltet und überholt dar. Diese romantische Auffassung wurde neuerdings
von K. Hauck (Vgl. S. 6 und 12-14) wieder aufgefrischt. In der Tat waren die
Gilden in erster Instanz materielle oder geistige Interessengemeinschaften. Dazu
waren Versammlungen erforderlich. Ein Gelage und irgendein religiöser Akt
(früher heidnisch, später christlich) fügten sich von selbst hinzu ; sie bildeten
aber nicht das wesentliche Element, waren weder Anlaß noch Ursache der
Verbindung, sondern ihre natürlichen Begleiterscheinungen. Gilde ist von Gelten abgeleitet

und bedeutet zunächst jede schuldige Leistung, ferner aber auch den

Mitgliederbeitrag für jede gemeinschaftliche Unternehmung, u. a. für eine
Gruppenmahlzeit (s. S. 12, Anm. 2) und endlich jede Genossenschaft, Anhängerschaft
und sogar Sippschaft.

10



schied des Berufes, die die gemeinsamen Interessen, welche vom
fürstlichen Regiment weniger verfolgt wurden, selbst zu wahren versuchten.
Man soll sie unterscheiden von den späteren Berufsgilden, welche die

spezifischen Interessen derjenigen beförderten, die einen gleichen Beruf
ausübten, z. B. die Gilde der Tieler Kaufleute. Mancherorts ergriff die

allgemeine Ortsgilde eine weitgehende Initiative auf gemeinnützigem
Gebiete und erhielt später vom Fürsten ein ausgedehntes
Selbstverwaltungsrecht. In einigen Fällen wuchs sie sogar zur Gemeinde, zur
Freistadt heran. An anderen Orten jedoch waren es die Gilden der
Kaufleute und Handwerker, welche die politische Macht ergriffen oder

erhielten, während die Ortsbruderschaft sich mehr und mehr den

religiösen Interessen widmete.
Den Berufsgilden traten die Ortsgeistlichen natürlich nicht bei,

während sie sich vom VIII. Jahrhundert an in den allgemeinen
Ortsbruderschaften am richtigen Platz fühlten. Diese schickten ihren
Versammlungen stets einen Gottesdienst voraus, nahmen die Ortsgeistlichen,

die ebenfalls unter die Honoratioren gerechnet wurden, gerne
als Gildebrüder auf, und zogen sie oft als Schiedsrichter zur
friedlichen Schlichtung von Streitigkeiten unter den vereinten Nachbarn

heran.

Die älteste kirchliche Gesetzgebung befaßt sich mit den ländlichen
Ortsbruderschaften aus zwei Gründen : Erstens wegen der Exzesse, die
bei ihren Versammlungen vorkamen, und zweitens wegen der
Teilname der Kleriker an der Vereinstätigkeit. Beides veranlaßte
Erzbischof Hincmar, in seinem Kapitulare von 852 in einem eigenen
Abschnitt De confratriis eorumque conventibus (cap. XVI) zu handeln.

Zunächst rügt er alle Exzesse beim Vereinsgottesdienst und weist
sie in die erlaubten Grenzen zurück. Dieser Passus ist lehrreich, weil
er die verschiedenen Oblationen vor, während und nach der Messe

erwähnt und so den Ursprung der karitativen Tätigkeit dieser
Bruderschaften erklärt. Am Schluß folgt ein Erlaß Hincmars über den Anteil
der Geistlichen an der Gildeversammlung, mit der deutlichen Absicht,
ihn so stark wie möglich einzuschränken :

« Wenn eine Zusammenkunft dieser Gildebrüder unumgänglich ist,
z. B. weil jemand mit Seinesgleichen wegen einer Streitigkeit versöhnt
werden muß, dies aber ohne die Gegenwart des Priesters und der
andern Gildebrüder nicht möglich ist, dann sollen sie zunächst den

Gottesdienst abhalten und den religiösen Vorschriften gerecht werden :

[Opfern von Brot, Wein und Wachs, Almosen für die Armen.] Nach

11



den nötigen Ermahnungen [des Priesters] können diejenigen, die es

verlangen, geweihte Brötchen (eulogia) und beim Brotbrechen jeder
einen einzigen Trunk von ihm erhalten ; mehr sollen sie aber nicht
anrühren ; ein jeder kehre vielmehr mit Gottes Segen nach seiner

eigenen Heimstätte zurück. »1

Das Gildegericht und der Versöhnungsakt endeten also vorschriftgemäß

mit dem symbolischen Caritasritus. Einige Zeilen vorher hatte
aber Hincmar ein Verbot erlassen gegen die « pastos et comissationes,

quas divina auctoritas vetat, ubi et gravedines et indebitae exac-
tiones et turpae et inanes laetitiae et rixae, saepe etiam, sicut experti
sumus, usque ad homicidia et odia accidere soient ». Für letztgenannte

Verbrechen setzt Hincmar schwere Strafen an : « Si presbyter
fuerit, vel quilibet clericus, gradu privetur ; si laicus vel femina, usque
ad satisfactionem separetur [ab ecclesia]. »

Eine deutlichere Darstellung der zunächst erwähnten Mißbräuche

gibt Hincmar am Anfang von cap. XIV an, wo er über die Totenmahle

und Vereinsmahle (collectae) 2 der Sippen und Bruderschaften
handelt. Der strenge Kirchenfürst setzt voraus, daß die Pfarrer an
solchen Mahlzeiten teilnehmen. Deshalb befiehlt er ihnen, beim Essen

und Trinken mäßig zu sein, keine Possen zu machen und in ihrer
Gegenwart andern keine Unsitten zu gestatten 3.

« Kein Priester soll am Anniversar oder am dreißigsten oder am
siebenten oder dritten Tag 4, nach dem einer 5 gestorben ist, oder gleich-

1 PL 125, 778.
2 Collecta : Sammlung, Versammlung, au|jißoAY], ëpocvoç, collativum prandium,

symbolum, obolum, exactio, confratria. Handelt es sich um eine gemeinschaftliche

Mahlzeit, dann wird vorausgesetzt, daß jeder Geladene das seinige
beisteuert, entweder in natura oder in specie; handelt es sich um einen Verein,
dann bezieht sich das Zusammentragen auf den Mitgliederbeitrag, der die Kosten
aller gemeinschaftlichen Unternehmungen, u. a. des Vereinsmahles, bestreiten
soll. Wie das Wort Gilde, so wurden auch symbolum und karitas synonym mit
fraternitas, fraterna, confraternitas, confratria : vgl. Statut der Bruderschaft von
Lilet (a. 1100) und Tarragona (a. 1129) : «karitas que vulgo dicitur fraterna"
(vgl. ebenfalls unten Anhang B, n. 2), «symbolum, quod confratriam vocamus >

(J. Villanueva, Viage literario a las Iglesias de Espafia, Bd. IX, S. 184 und
Bd. VII, S. 338).

3 PL 125, 776.
4 Am dritten Tag fand das Begräbnis statt.
6 K. Hauck (S. 614) fügt hier hinzu : von ihnen, und behauptet, daß Hincmars

cap. XIV « lediglich auf rituelle Mahle von Priestern, nicht etwa von
Laien zielt ». Das stimmt nur für den letzten Abschnitt dieses Kapitels, den
wir oben S. 6 übersetzten. Der erste Abschnitt handelt über die Teilnahme der
Priester am Vereinsmahl der Laiengilden oder an irgendwelchem Totenmahle einer

12



wann er an einem Vereinsrnahle teilnimmt, sich vermessentlich betrinken

oder sich bitten lassen aus Liebe zu den Heiligen oder auf das

Wohl der Seele des Verstorbenen zu trinken, andere zum Trinken
zwingen oder auf die Bitte anderer schwelgen (ingurgitare). [Kein
Priester soll] dem Erfolgklatschen und dem wildem Gelächter zuliebe
dort eitle Geschichten erzählen oder vorsingen, und weder erlauben,
daß man in ihrer Gegenwart (ante se) unanständige Spiele (ioca) mit
einem Bären 1 oder mit Tänzerinnen veranstalte, noch gestatten -, daß

man dort Teufelsmasken (larvas daemonum) aufsetze, die man in der

Volkssprache Talamasken 3 nennt, denn das ist teuflisch und von den

Sippschaft, mit der sie dem Geblüte nach nicht verwandt waren, sondern als
Seelsorger enge Beziehung hatten, gleichwie sie auch zum Hochzeitsmahl
eingeladen wurden. Hincmars unmittelbare Nachfolger haben den ersten Abschnitt
ebenfalls so verstanden. Bei Regino von Prüm (Ausg. Wasserschieben, lib. I,
cap. 216, S. 10GÌ trägt er die Überschrift: « De presbyteris qui a fidelibus ad

prandium invitantur » ; der zweite Abschnitt (cap. 217, S. 109) : De rixìs et pugna
sacerdotum; der dritte (cap. 218, S. 109) : De convivio presbyteroriim.

1 Den Bären tanzen lehren, indem man ihn auf eine mit Holzkohle heiß
gemachte Eisenplatte stellt und dazu dudelt, oder einen schon abgerichteten
Bären zusammen mit den Tänzerinnen ein Ballett ausführen lassen. Letztere
Interpretation wird nahegelegt durch eine Stelle im Ruodlieb-Uoman aus der
2. Hälfte des XI. Jh. (Ausg. Seiler V 84-98), auf die Kollege Prof. Wolfgang
Stammler mich aufmerksam macht : Zwei Könige schicken sich bei Friedensschluß

gegenseitig Geschenke ; der eine sendet kostbare Tiere, darunter zwei
Bären :

Et pariles ursi, qui fratres sunt uterini,
Omnino nivei, gambis pedibusque nigelli,
Qui vas toUebant ut homo bipedesque gerebant ;

Mimi quando fides digitis tangunt modulantes,
Illi saltabant, neumas pedibus variabant ;

Interdum saliunt seseque superiacebant,
Alterutrum dorso se portabant residendo,
Amplexando se luctando deiciunt se ;

Cum plebs altisonam fecit girando choream,
Accurrunt et se mulieribus applicuere,
Quae gracili voce cecinerunt deliciose,
Insertisque suis harurn manibus speciosis
Erecti calcant pedetemptim, murmure trinsant,
Ut mirarentur, ibi circum qui graderentur,
Non irascantur, quodcunque mali paterentur.

2 Nec consentiat. K. Hauck übersetzt dies mit : « sich dazu hergeben »,

als ob Hincmar sagte, daß es die Priester waren, die sich Bühnenmaskcn
aufsetzten. Vgl. die älteste Regel der Bußbrüder (1221) : « Ad convivia inhonesta
vel ad speetacula vel coreas non vadant ; histrionibus non donent et donari a
familia sua prohibeant » (Arch. Franc. Hist. XIV (1921), S. 114, N. 5).

3 K. Hauck meint (S. 615), tata sei das gleiche wie dahlen, unverständliches

Zeug reden, und die minnetrinkenden hätten sich dazu eigens Teufels-

13



heiligen Kanones verboten l. Der Priester soll in aller Ehrbarkeit und
mit religiöser Gesinnung dort speisen und rechtzeitig zu seiner Kirche
zurückkehren. »

Der rohe Spaß, das Bühnenspiel und sogar die Mahlzeit waren
jedoch keineswegs Ziel der Bruderschaft. Sie eine Speisegemeinschaft

nennen, heißt sie herabsetzen 2. Aussöhnung eventueller Streitigkeiten
unter Gildebrüdern, gegenseitige Unterstützung in der Not, Ehrung
und Erlösung der Abgeschiedenen waren genuine Aufgabe, was
allerdings nicht ausschloß, daß die Versammlungen zu einem gemütlichen
Vereinsmahl Anlaß gaben.

Solche Bruderschaften, die den Pfarrer und seine Kleriker zu
Mitgliedern zählten, gab es bereits unter Karl dem Großen an den meisten
Orten. Karl und seine Nachfolger bemühten sich, den Gildeeid
abzuschaffen. Dies taten sie aber nicht nur, wie die Bischöfe, um
eventuelle Meineide zu vermeiden, sondern weil die eidliche Bindung der
Gildebrüder den staatlichen Untertaneneid auszuschließen schien.

Desgleichen versuchten sie die Schlichtung eventueller Streitigkeiten unter
Mitgliedern dem Gildegericht zu entziehen, wollten diese vielmehr den

Ortsgeistlichen unterbreiten lassen. Dabei betrachteten sie die Geistlichen

aber nicht als Mitbrüder der Ortsgilden, nicht als die von den

Mitgliedern gewählten und bevollmächtigten Schiedsrichter, sondern als
Vertreter der Bischöfe, welche die gleiche staatsamtliche Stellung inne-

masken aufgesetzt. Nun bedeutet tala vielmehr, wie im Mittelniederländischen,
vortragen, erzählen, rezitieren. Es handelt sich also um eine Spielgruppe, die
vor den Speisenden eine Posse rezitierte und dazu Bühnemasken aufsetzte.

1 Vgl. dazu J. B. Eriau, Pourquoi les Pères de l'Eglise ont-ils condamné
le théâtre de leur temps, Paris-Angers 1914. Eine ähnliche Studie für das Mittelalter

wäre lohnend. Der oben erwähnte Passus aus der Regel der Bußbrüder
ist kein Unikum

2 Die Tieler Gilde und die charité von Valenciennes waren keine
allgemeinen Ortsbruderschaften, sondern Berufsgilden. Sie waren aber in erster Linie
keine Trink- oder Speisegemeinschaften, sondern sehr nüchterne und realistische
Interessengemeinschaften von Kaufleuten wie die späteren Handwerkerzünfte.
Wenn K. Hauck (S. 613) sagt : « Ebenso wie die Tieler und andere Gilden
vereinbart diese Caritas [von Valenciennes] neben reinen Trinkzusammenkünften
auch Versammlungen zum Gildegericht », dann stellt er offenbar die Sachen auf
den Kopf, denn die charité von Valenciennes betrachtete als Zweck ihrer
Zusammenkunft das Gildegericht und veranstaltete dann, weil die Mitglieder doch
beisammen waren, nebenbei auch eine Trinksitzung. Dies beweist aber nicht, daß
die Gilde oder Bruderschaft wegen des Vereinsmahls bestand oder aus dem Gelage
entstand, denn sie veranstaltete meistens nur dann ein Vereinsmahl oder ein
Trinkgelage, wenn sie aus anderen, reellen und satzungsgemäßen Gründen
zusammentrat.

14



hatten wie die Vertreter des Grafen. So verbietet ein Kapitalare
Karlmanns vom Jahre 884 die Vereine zum gegenseitigen Schutz des Eigentums

; anstatt sich selbst zu helfen, sollten die Bauern, falls sie be-

stohlen würden, ihre Sache dem Pfarrer als Gesandten des Bischofs oder
dem örtlichen Vertreter des Grafen unterbreiten : « Volumus ut
presbyteri et ministri comitis villanis praeeipiant, ne collectam faciant,

quam vulgo geldam vocant, contra illos, qui aliquid rapuerint, sed

causam suam ad illum presbyterum référant, qui episcopi missus est,
et ad alios, qui in illis locis ministri comitis super hoc existunt, ut
omnia prudenter et rationabiliter corrigantur. »x

Desgleichen hatte Karl der Große am 23. März 789 solche

Gildeversammlung verboten, wo bei einem Heiligen oder bei dem König
und seinen Söhnen geschworen und übermäßig getrunken wurde :

« Omnino prohibendum est omnibus ebrietatis malum, et istas coniu-
rationes, quas faciunt per sanctum Stephanum aut per nos aut per
filios nostros, prohibemus. » 2 Bis zum Ende des Mittelalters werden
Staat und Kirche versuchen, das überflüssige Schwören, die Trinksucht

und das Heranziehen des Gildegerichtes 3 einzuschränken, aber

nichtdestoweniger entfaltet sich das Gildewesen andauernd und
verschiedenartig. Die Beteiligung der Ortsgeistlichen an den Ortsgilden
wächst ebenfalls, bis die Kirche eine Formel findet, um sie in
religiöse Bruderschaften umzuwandeln.

1 Monumenta Germaniae Historica, Capitularia II 375.
2 Ebd. I 64.
3 Die Schlichtung von Streitigkeiten unter den Mitgliedern vor dem

Gildegericht blieb eine Aufgabe der Bruderschaften bis in die Neuzeit, auch wenn
die Vereine ihr Hauptziel auf ein mehr bestimmtes ja sogar religiöses Gebiet
verlegten. So heißt es 1060 in den Bruderschaftsstatuten zu Imola : « Se autem
fratres pure et sine fraude diligere et honorare debebunt. Preterea si quis
fratrum alium leserit, aut cum eo aliquam discordiam habuerit, ad sensum
mistralium satisfaciat et secundum quod culpa maior vel minor erit, ad sensum
ministralium bannum emendetur in proficuo scole » (Gaddoni-Zaccherini, Char-
tularium Imolense, Bd. I, Imola 1912, S. 270). Für das Spätmittelalter und die
Neuzeit vgl. z. B. die Statuten der Disciplinati des hl. Dominikus in Prato a 1335,

cap. 11 (G. Meersseman O. P., Etudes sur les anciennes confréries dominicaines, I :

Les confréries de Saint-Dominique, Archivum Fr. Praedicatorum XX [1950],
S. 78) ; die Satzungen der Battuti des hl. Dominikus in Bologna a. 1443, cap. 12

(ebd. S. 97) ; das königliche Privileg für die Bruderschaft des hl. Petrus Martyr
in Valencia a. 1316 (derselbe, II : Les confréries de Saint-Pierre Martyr, Arch.
Fr. Praed. XXI [1951], S. 192), in Udine um 1308, cap. 3 (ebd. S. 32) ; in
Mailand a. 1579, cap. 9 (ebd. S. 186), in Vercelli a. 1586, cap. 11 (ebd. S. 190), in
Bologna a. 1637 (ebd. S. 193) ; in Avignon a. 1605 (ebd. S. 91) usw.

15



Nicht alle Bischöfe standen diesem Institut so ablehnend gegenüber

wie der strenge Kirchenfürst von Reims. Deshalb fügte die bald
nach seinem Tode zu Nantes versammelte Synode (can. 15) Hincmars
Verordnung über die gemischten Bruderschaften einen Passus bei, um
das Vereinsmahl, das er verboten hatte, unter gewissen Bedingungen
zugestatten : « Si contigerit, ut verae caritatis et fraternae invicem
consolationis [intuitu] omnes ad refectionem conveniant, sie talia
fieri permittimus, ut servata modestia et temperantia et sobrietate
pacisque concordia, sicut decet fratres, in aedificationem fraternitatis
et laudem et gloriam Dei et gratiarum actiones fiant. Et hoc omnino
caveatur, quod Salvator ait : Videte ne graventur corda vestra in
crapula et ebrietate. »x Anschließend an das Vereinsmahl soll dann
der von Hincmar verordnete Caritasritus stattfinden.

Am Anfang des Kapitels, wo Hincmar die Versammlungen der

gemischten Bruderschaften nur insofern gestattet hatte, als sie 1° von
der bürgerlichen Gewalt erlaubt waren, 2° ein nützliches Ziel erstrebten

und 3° nach den Normen der Vernunft abgehalten wurden, ersetzten
die Konzilsväter von Nantes die dritte Bedingung durch die Formel :

« quantum... ad salutem animae pertinet ». Damit gaben sie den

Laienbruderschaften einen kirchenrechtlichen Existenzgrund, der von
jetzt an öfters angeführt und weiter ausgearbeitet wird, sodaß er, wie
Bundesarchivar L. Kern vor 30 Jahren schon betont hat 2, den
spezifischen Unterschied zwischen profanen und kirchlichen Bruderschaften
darstellt.

Mehrere Bischöfe waren der Ansicht, daß, wenn die Mißbräuche
behoben würden, der intime Umgang der Geistlichkeit mit den Laien
in den gemischten Bruderschaften guten Einfluß haben könnte, und
daß ihr Zutritt nicht zu verbieten sei. Wir werden ferner feststellen,
daß bereits im IX. Jahrhundert gewisse rein klerikale Bruderschaften
ebenfalls Laien aufnahmen. Beide Tatsachen beweisen, daß die
Bruderschaften bereits in der karolingischen Periode eine Atmosphäre der

Verbrüderung zwischen Klerus und Laikat zustande brachten, die Albert

1 Mansi XVIII* 170. — Die vom Konzil zu Nantes umgearbeitete
Verordnung Hincmars wurde von Regino übernommen (PL 132, 367 ; Ausg.
Wasserschieben, S. 386-88) ; bei Burchard von Worms und Gratian hingegen fehlt sie.

2 Vgl. was wir darüber im Arch. Fr. Praed. XX (1950), S. 9-10 mitteilten.
Die Kirche wird später grundsätzlich nur ihren eigenen Bruderschaften Ablässe
erteilen, nicht den Vereinen « unius artis vel conditionis », d. h. nicht den
Berufsvereinen und Handwerkergilden.

16



Hauck erst im XIII. Jahrhundert zu entdecken glaubt, etwa als Vorbote

einer kommenden Würdigung der Laien in der Kirche durch
den Protestantismus 1.

In den meisten Ortsgilden waren sogar Frauen Mitglieder. Dies
vermitteln uns Hincmars Kapitulare, das bald zu erwähnende Statut
von Sant'Appiano und eine Urkunde der Abtei Savigny aus dem

Jahre 999 : « data mense novembri, feria tertia, quando congregatio
clericorum et laycorum sive nobilium feminiarum matronarum sub

appellatione fraternitatis in domo ipsius Otgerii [sacerdotis] coadunata

epulabatur, anno sexto regni Rodulfi filii Conradi »2.

Die Kirche überwachte eifrig die Tätigkeit der gemischten
Ortsgilden. Unter den Informationen, welche jeder Bischof auf Visitationsreisen

zu sammeln hatte, erwähnt Regino von Prüm (gest. 915) die
das Bruderschaftswesen betreffende : « Perscrutandum de confratriis
et fraternitatum societatibus qualiter agantur. »3 In Deutschland
nannte man die Ortsgilden auf die Dauer ebenfalls Kaland, obwohl
ihre Versammlungen nicht wie bei den rein klerikalen Dekanatskalanden,

am Anfang jedes Monats stattfanden.
Im Jahre 1087 bemühte sich die Synode von Szabolcs (Ungarn),

den Ernst der nicht bei Eide versprochenem Bruderschaftstreue zu
unterstreichen. LTm diesen Erlaß zu verstehen, ist zu bedenken, daß

es damals, wie auch jetzt noch in gewissen Gegenden, Sitte war, ein

Versprechen durch den Handschlag zu bekräftigen. So will das 1469

erneuerte Statut des Zülpicher Kalands, daß jedes neue Mitglied bei
der Aufnahme sich durch Handschlag jedem Bruder gegenüber
verpflichte, die Geheimnisse der Bruderschaft zu wahren4. Wer aber
einem durch Handdruck bekräftigtem Versprechen untreu wurde,
entäußerte sich nach altem Rechtsbrauch der gereichten Hand und mußte
sie durch eine Geldbuße redimieren. Diese Sitte sanktionierte die Synode
zu Szabolcs in can. XIV : « Si quis de kalendis [sine] presbyteri sui et
fratrum licentia [se] subtraxerit, manum eam, cum qua fraternitatem
promisit, decern pensis redimat. » 5

1 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, V. Teil, I. Hälfte, Leipzig 1911,
S. 418.

2 A. Bernard, Cartulaire de l'abbaye de Savigny, B. I, Paris 1853, S. 256-7,
n. 549.

3 PL 132, 287 (lib. II, cap. V, n. 86) ; Ausg. Wasserschieben, S. 216.
4 P. Heusgen, Alte niederrheinische Priesterbruderschaften, besonders die

zu Zülpich, Historisches Archiv des Erzbistums Köln, Heft 2 (1929), S. 30.
6 Mansi XX 767.

2 17



Im Jahre 1114 beschäftigt sich die Eztergomer Synode von neuem
mit dem berühmten Minnetrinken. Unter dem Titel Quomodo in con-
viviis convivari debent, verordnen die canones XLVII-XLIX folgendes :

«Wenn ein Priester, sei es beim Klerikermahl (in canonico convivio),
sei es im Kaland sieht, daß welche wiederholt sich gegenseitig zum
Trinken herausfordern, soll er sie tadeln. Falls sie nicht auf ihn hören
wollen, verlasse er den Saal und klage sie beim Erzdiakon an, der
ihnen 7 Tage Buße auferlegen soll. Wenn der Priester die Gesellschaft
nicht verläßt, ist er in seinem Amte suspendiert und soll er 40 Tage
Buße tun. Falls es der Priester ist, der andere zum Trinken zwingt
oder sich bis zur Betrunkenheit herausfordern läßt, wird er abgesetzt
Wenn ein Adeliger andere zum Trinken zwingt oder sich bis zur
Betrunkenheit herausfordern läßt, soll er 40 Tage Buße tun. Tut er
nachher das gleiche wieder, dann soll er exkommuniziert werden. »1

Aus dieser Verordnung geht hervor, daß der rein klerikale Dekanatsund

der gemischte Ortskaland um diese Zeit in Ungarn neben einander
bestanden. Nur das maßlose Minnetrinken bei den Zusammenkünften
wird streng verboten ; der mäßige, rituelle Caritastrunk bleibt nach
wir vor erlaubt.

Wegen wiederholt festgestellter Mißbräuche versuchten gewisse

Synoden die gemischten Ortskalande abzuschaffen. Die von Lisieux
verordnete im Jahre 1064 (can. VIII) : « Ut religiones, quas dicunt, in
quibus comeditur et bibitur, omnino deleantur. »2 Mehr als ein
Jahrhundert später wendet sich eine andere Normandische Synode, die von
Rouen (1190), gegen die Beeidigung der Mitglieder: «Es gibt Leute,
sowohl Kleriker als Laien, sagt can. XXV, welche bestimmten Gilden

1 Mansi XXI 108-9. Weil der Text a. a. O. verdorben ist, versuchen wir
ihn hier zu rekonstruieren : « Si quis prebyter in canonico convivio vel kalendis
cogentes ad potos viderit, arguet eos, et si eum non audierint, ipse exeat et
archidiacono eos accuset, qui eis poenitentiam septem dierum iniungat. Quod
si presbyter non exierit, ab officio suspendatur et quadraginta dies poeniteat.
Si presbyter [ad potum] coegerit vel coactus fuerit inebriatus, deponatur. Si
quis presbyterum inebriatum invenerit, ante episcopum vel [archi] diaconum
[accuset eum et] très pensas ab eo accipiat. Et si iam presbyter secundo inebriatus

fuerit, deponatur. Si quis de nobilibus ad potum coegerit vel coactus fuerit
inebriatus, quadraginta dies poeniteat. Si vero in hoc perseveraverit, excommu-
nicetur. » Vgl. diesen Passus mit cap. XV des IV. Laterankonzils (1215) : « Illum
abusum decernimus penitus abolendum, quo in quibusdam partibus ad potus
aequales suo modo se obligant potatores, et ilio iudicio talium plus laudatur,
qui plures inebriat et calices fecundiores exhaurit » (Mansi XXII 1003; vgl.
Ill Decretal. I 14, Friedberg II 452-3).

2 Hefele-Leclercq IV 1420.

18



beitreten zwecks gegenseitiger Hilfe und Beistandes in all ihren Gerichtssachen

und Unternehmungen, eine gewisse Strafe im voraus bestimmend
für diejenigen, welche dieser Satzung untreu werden. Weil aber solche

gemischte Vereine (societates utriusque ordinis) und Bruderschaften

(fraterias) vom Kirchengesetz abgelehnt werden, da ihre Statuten
einige zum Meineid führen, so verbieten wir, die bestehenden
instandzuhalten oder neue zu gründen. »1

Diese allzu radikalen Maßnahmen hatten keinen Erfolg. Sie gehören

zu den unvermeidlichen Übertreibungen der Gregorianischen Reform,
die « hundert verlangte, um zwanzig zu erhalten ». Den modernen
Historiker setzen sie der Gefahr aus, von der vorher bestehenden und
nachher geschaffenen Wirklichkeit ein einseitiges Bild zu zeichnen.
Deshalb müssen weitere Dokumente herangezogen werden, die das

Leben und Treiben der gemischten Ortskalande mehr von der
positiven Seite her darstellen, wie z. B. das Statut der Bruderschaft von
Sant'Appiano im Valdelsa, das bestimmt ins X. Jahrhundert gehört,
obwohl der Text mit späterem Zusatz nur in einer Abschrift des

XI. Jahrhunderts erhalten ist2. Diese Satzungen möchten wir hier
besonders erwähnen, weil sie einen Bruderschaftstyp, über den man
bis vor kurzem sehr wenig wußte, näher bekannt machen.

Der Verein bestand aus Laien beiden Geschlechtes, die wohl die
Notabein der Gegend gewesen sein dürften, und aus Klerikern
verschiedener Kirchen im Elsatal. Der von den Mitgliedern gewählte
Vorstand wird magister abbas genannt. Er soll fromm sein und gebildet
(doclum in scripturis), damit er den Brüdern predigen und sie zurechtweisen

könne (n. 1), aber es wird nirgendwo gesagt, daß er Kleriker
sein soll.

Bei der Aufnahme eines neuen Mitbruders, sei er Priester, Diakon
oder Kleriker, Mann oder Frau, fragt der Abt dreimal, ob er die

Satzungen treu einhalten und die Versammlungen, die dreimal im
Jahre stattfinden, fleißig besuchen wolle (n. 2). Nur Krankheit,
Überschwemmung und dringende Geschäfte des eigenen Herrn (senioris)
entschuldigen die Abwesenheit, sonst wird der Nachlässige nach dreifacher

Mahnung (iuxta canonicam sententiam) der gemeinschaftlichen Privilegien

beraubt 3.

1 Mansi XXII 586. 2 Text im Anhang B.
3 Weiter (cap. 7-8) wird ein deutlicher Unterschied gemacht zwischen exeom-

municelur und repellatur oder abiciatur. Bei der ersten Sanktion blieb man
Mitglied, bei der zweiten nicht.

19



Jeder Priester soll wöchentlich dreimal für die Brüder und Schwestern

und beim Tode eines Mitgliedes 30 Tage lang die heilige Messe

zelebrieren, nachher aber seiner im Gebete noch weiter gedenken (cap. 2).

Diakone und Kleriker haben für die Mitbrüder wöchentlich einen
Psalter und für einen verstorbenen Gildebruder innerhalb von 30 Tagen
10 Psalter zu beten, nachher aber seiner im Gebete stets zu gedenken
(cap. 3). Die Laien, Männer oder Frauen, sollen jede Woche zum
besten aller Mitbrüder drei Arme speisen, beim Obitus eines Mitgliedes
innerhalb von 40 Tagen 40 Arme speisen, und ferner im Gebet und
beim Almosenspenden seiner Seele eingedenk bleiben (cap. 4).

Für ein krankes Mitglied soll jeder Priester 7 heilige Messen

zelebrieren, jeder Diakon oder Kleriker 2 Psalter beten und jeder Laie,
falls ihm das Psalmenbeten nicht geläufig ist, 10 Arme speisen. Die
Krankheit eines Mitbruders soll den andern sofort gemeldet werden

(cap. 5).

Alle Brüder und Schwestern gehorchen dem Meister Abt und halten
ein, was er ihnen im Einklang mit Gottes Gesetz vorschreibt oder

predigt. Wer es nicht tut und nach dreifacher Mahnung sich nicht
bessert, wird der gemeinschaftlichen Privilegien beraubt (cap. 6).
Desgleichen derjenige, der Wucher treibt ; tut er es trotzdem weiter, so

sei er aus dem Vereine ausgestoßen (repellatur : cap. 7).

Die Priester sollen ihren guten Ruf bewahren, damit sie dem

Herrn gefallen und ihr Gebet vor seinem Antlitz wohlgefällig sei. Der
Priester sei keusch, demütig, erbarmungsvoll, friedliebend und
freigebig, nicht geizig, gewinnsüchtig, jähzornig, trinklustig, verleumderisch,

auf unnützes Gerede bedacht, sondern dafür besorgt, daß er
in allem ein gutes Beispiel gebe. Kommt er in Verdacht und bessert

er sich nach dreifacher Mahnung nicht, so wird er aller gemeinschaftlichen

Vorteile beraubt (excommunicetur) ; fährt er noch weiter, dann
muß er aus dem Verein ausgestoßen werden (a consortio abiciatur :

cap. 8).
Alle sollen sich gegenseitig lieben, wie der Apostel Johannes sagt :

« Wenn du deinen Bruder, den du siehst, nicht liebst, wie kannst du
Gott lieben, den du nicht siehst Dieses Gebot haben wir von Gott
erhalten: Wer Gott liebt, liebe auch seinen Bruder» (cap. 9).

Desgleichen sollen die Laien, Männer und Frauen, wenn sie

eintreten wollen, einen guten Ruf haben, und ferner in allem gehorsam
sein. « Unzucht aber und jede Art von Unreinheit oder Habsucht soll
unter euch nicht einmal genannt werden. So ziemt es sich für Heilige.

20



Ebensowenig unanständiges Wesen und albernes Geschwätz oder

leichtfertiger Witz. Das schickt sich nicht. Statt dessen übt stets

Danksagung dem allmächtigen Gott gegenüber (cap. 10).

Ist ein Mitbruder in Bedrängnis, sei es vor der Gerichtsversammlung,

sei es wegen einer Schwierigkeit in der Stadt, so sollen alle ihm
Bürgschaft oder sonstige Hilfe leisten, denn der Herr sagt : Wenn ein
Bruder seinem Bruder hilft, werden beide getröstet werden (cap. 11).

Alle sollen, entweder zu zwei, drei und mehr, oder jeder einzelne
der Reihe nach, ein Brüdermahl für die Gemeinschaft veranstalten.
Tut ihr das fleißig, so werdet ihr von Gott belohnt werden (cap. 12).

Keiner der Mitbrüder soll zur Versammlung kommen mit Hunden,
Falken oder irgendeinem [Tier zum] Spiel (iocum) x. Jeder soll nur
einen einzigen Begleiter mitnehmen 2, und diese Leute sollen nichts
hören von dem, was in der Versammlung gesagt wird, sondern sich
inzwischen in einem Nebenhaus aufhalten (cap. 13).

Wenn alle Brüder angekommen sind, versammeln sie sich in einem
Raum. Der Abt setzt sich und kommentiert die Satzungen der
Bruderschaft oder predigt aus irgendeinem Buche, so gut er kann (cap. 14).

Darauf fragt er alle, wer unter ihnen gesündigt habe durch Wucher,
Ehebruch, Mannschlag, Betrug oder andere Verbrechen, die hier nicht
alle aufgezählt werden können. Hat ein Mitglied sich einer dieser
Sünden schuldig gemacht und nach erfolgter Mahnung nicht gebessert,
so werde es ausgestoßen (cap. 14).

Nach dem Vortrag gehen alle zur Kirche. Ein vom Meister Abt
bestimmter Priester zelebriert für alle die heilige Messe. Falls jemand
verlangt, in die Bruderschaft einzutreten, lege er dort in Gegenwart
aller das Versprechen ab, die Satzungen zu beobachten, und werde
dann aufgenommen (cap. 14).

Daraufhin gehen alle zu Tisch. Während des Essens herrsche tiefes

Stillschweigen. Ein vom Meister Abt dazu Bestimmter halte die
Tischlesung und speise nachher mit der Dienerschaft. Nach dieser Stärkung
kehrt jeder cum gaudio et caritate heim.

Steigt ein Mitglied im Hause eines Mitbruders oder einer
Mitschwester ab, dann darf er tun, was nach den Gesetzen der Gastfreiheit
erlaubt ist. Brot und Wein, sowie andere nützliche Gaben, die er je

1 Wahrscheinlich handelt es sich wie in Hincmars Kapitulare um einen
Bären (S. oben S. 13).

2 Damit es nachher nicht zu einer groben Schlägerei komme.

21



nach der Jahreszeit braucht, und die für die Zeitspanne eines Tages
und einer Nacht notwendig sind, darf er nehmen, d. h. unentgeltlich
(cap. 15).

Das Statut schließt mit der feierlichen Versicherung, daß « wer in
der Bruderschaft oder in der Liebe zu Gott — denn beide sind eins —
verbleibt, wie es in den Satzungen vorgeschrieben ist, mit Gott und
seinen Heiligen ohne Ende herrschen wird. Dies ist ein Versprechen,
das denjenigen gegeben ist, die Gott lieben und seinen Willen tun.
Den heiligen Vätern ist dies zugesichert worden, denn was kein Auge
sah, kein Ohr vernahm, keines Menschen Herz ahnte, keine menschliche

Schätzung erdenken konnte, das hat Gott denen bereitet, die Ihn
lieben » (n. 35).

Diese Statuten, deren erste Fassung sicher ins X. Jahrhundert
gehört, bilden eine wertvolle Ergänzung zu den sehr einseitigen
Synodalgesetzen zur Behebung der Mißbräuche in den Kalandversammlungen

beider Art. Gewiß, diese Mißbräuche werden auch in der
Bruderschaft von Sant' Appiano bestanden haben, aber die Satzungen der

gemischten Kaiandbruderschaften werden allerorts eine ebenso erzieherische

und religiöse Wirkung ausgeübt haben wie im Valdelsa.

III. Freie Klerikervereine in den Städten

Die Verpflichtung zur Teilnahme an den Pastoralkonferenzen und
folgerichtig zur Mitgliedschaft am dekanalen Kaiandverein galt vor
allem für die Landpfarrer. Weil aber die bischöflichen und synodalen
Verordnungen die Tätigkeit dieses Vereins regelten, brauchten die
einzelnen Dekanatskalande keine eigenen Statuten zu verfassen, im Gegensatz

zu den gemischten Ortskalanden, deren Mitgliedschaft den
Geistlichen nicht befohlen und deren Tätigkeit von den Synoden nicht
uniformiert wurde. Daher die Einmaligkeit ihrer Satzungen.

Die städtische Pfarrgeistlichkeit hingegen scheint anfangs nur zu
den Synodaltagungen und zu den sermones ad clerum verpflichtet
gewesen zu sein. Für sie bestand ja kein regelrechtes Bedürfnis an
öfteren Zusammenkünften zwecks Belehrung und gegenseitiger
Kontrolle : sie war eben an der Quelle des Wissens und ihr Betragen
konnte von den bischöflichen Behörden leicht überwacht werden.

Aber der gesellschaftliche Trieb ist den Menschen angeboren. So

ergab sich von selbst, daß sich auch die Stadtgeistlichen entweder mit
einigen Laien zu einer gemischten Gilde oder unter sich mit andern

22



Geistlichen zusammenschlössen. Zweck der rein klerikalen städtischen
Bruderschaften war eine mehr intime Pflege des gemeinsamen Gebetes,

der Frömmigkeit und der brüderlichen Zurechtweisung, Schlichtung
eventueller Streitigkeiten unter einander und, wie in allen
Bruderschaften, gegenseitige Hilfe, materielle wie geistige, in Krankheit und
Not, Besorgung eines feierlichen Begräbnisses, Pflege des frommen Ein-
gedenkens und Verrichtung gewisser Sufiragien nach dem Tode. Weil
aber die Zugehörigkeit zu diesen Bruderschaften nach dem Diözesan-

statut nicht verpflichtend war, redigierten sie sich eigene Satzungen,

von denen man bis vor einigen Jahren kein einziges Exemplar kannte.
In einem Pariser Missale des IX. Jahrhunderts (cod. Vat. Ottob.

lat. 313), und zwar beim Memento für die Lebenden, deren Namen

im X. und XI. Jahrhundert nach und nach eingetragen wurden (f. 9,

f. 110), begegnet man unter anderen auch folgende Gruppe (f. 110r) :

« Ec sunt nomina fratrum de societate duodecim apostolorum : Odo

levita, Hubertus aba, Ingelboldus sacerdos, Ricardus sacerdos, Ger-

munt sacerdos, Gislebertus l[evita], Landricus sacerdos, Ainardus
clericus, Vuarlenus sacerdos, Petrus sacerdos, Alrannus sacerdos, Ricardus
sacerdos. »x Die gleichen Namen kommen fast ausnahmslos bereits
oben auf dem nämlichen Blatt vor, mit oder ohne Titel, vermischt
unter den zahlreichen « vivis, qui sunt Hubertus dicanus Odo levita,
Gislebertus levita, Landricus, Ingelboldus, Ainardus, Petrus, Ricardus.

»2.

1 Der betreffende codex Vat. Ottob. lat. 313 ist beschrieben worden von
L. Delisle, Mémoire sur d'anciens sacramentaires, Mémoires de l'Institut National

de France, Académie des Inscriptions et Belles Lettres, t. 32 (1886), p. 149.
Die von 1045 an eingetragenen Namen druckt er auf S. 374 ab, ohne jedoch die
Gruppen streng genug zu unterscheiden. Die Zwölf-Apostel-Brüder stehen im
Codex auf f. 110r am unteren Rand. Die gleiche Hand schrieb ebenda, aber
deutlich von den 12 Brüdern unterschieden, noch zwei weitere Namen ein : Martinus

und Durandus. Daraus macht Deliste (nn. 175-84) eine einzige Gruppe
von 14 Namen. Ferner steht in der Hs. nicht Gislebertus sacerdos, wie Delisle
n. 180 abdruckt, sondern Gislebertus l. Dieses l löst Delisle mit Recht an
gewissen Stellen mit levila auf, an anderen aber mit laicus (n. 1006-11), also
ziemlich willkürlich. Auf jeden Fall kann l nicht als Abkürzung von sacerdos

gelten
2 Fol. 110r, Delisle nn. 114 und folgende. Levita und dicanus kommen wohl

mehr vor, z.B. fol. 9° : n. 3... fredus l[evita], n. 8 odolricus dicanus, n. 11

Ricardus sublevita, n. 15 Girelmus l[evit]a, n. 27 Alfredus l[evit]a, n. 28 Atulfo
l[evit]a, n. 31 Ualfredus l[evit]a, n. 32 Durandus l[evit]a, n. 34 .bertus l[evit]a,
n. 36 Odo levita, n. 38 Ragenaldus l[evit]a, n. 40 Waldricus lfevita], n. 52 Ernul-
phus l[evit]a, n. 53 Constantus l[evit]a, n. 66 Adto l[evita] usw.

23



Eine erste Feststellung, die sich aus diesem Texte ergibt, ist, daß

die Bruderschaft societas duodecim apostolorum heißt, weil sie den

numerus clausus 12 eingeführt hat. Der Name spielt aber zweifellos
auch auf die seelsorgerische Tätigkeit der Mitglieder an. Wir stellen
ferner fest, daß von den 12 Brüdern acht als Priester, zwei als Diakone
und einer als Kleriker bezeichnet werden. Hubertus erscheint in der

Liste der Apostelbrüder als deren Abt ; an der anderen Stelle jedoch,
wo er ohne Zusammenhang mit der Bruderschaft erwähnt ist, deutet
der Titel Dekan anscheinend seine Stelle im Diözesanverband an.

Die Satzungen der Pariser Zwölf-Apostel-Bruderschaft sind erhalten

in einer Berner Abschrift des X. Jahrhunderts, deren Vorlage wohl

um ein Jahrhundert älter gewesen sein dürfte x. Dom A. Wilmart, der
den Text herausgab, mit seinem Inhalt aber nichts anzufangen wußte 2,

glaubte eine unbekannte Klosterregel für Chorherren aus der Mitte
des VIII. Jahrhunderts gefunden zu haben 3. Das trifft aber auf keinen
Fall zu, denn die Kleriker, welche diese Genossenschaft bilden, haben

eigene Wohnung, eigenen Haushalt und eigenes, aber ungleiches
Privatvermögen 4.

Wer die Notiz im Pariser Missale vor Augen hat, dem wird sofort
klar, was im Berner Statut gemeint ist, wenn es dort heißt : « Suadeo

et hortor vos fratres, qui in solemnitate Sancti Petri ceterorumque
apostolorum ad convivium coadunare studebitis, nullam laicam
personam inter vos adhibite, sed cum omni diligentia intra vos duodecim

tredecimum eligite in honore Dei Filii » (Anh. A, n. 5). Es handelt
sich also hier um die Pariser Zwölf-Apostel-Bruderschaft, die im Gegensatz

zu den gemischten Ortskalanden keine Laien aufnahm. Die zwölf
geistlichen Brüder wählten sich einen dreizehnten, der den Heiland
darstellte und als Vorstand fungierte.

1 Vgl. unten S. 32.
2 A. Wilmart, Le règlement ecclésiastique de Berne, Revue Bénédictine

LI (1939), S. 40 : « Là nous avons enfin, sous les formes hirsutes de la rédaction,
un règlement caractérisé de vie commune (sic!). Des parallèles ou, d'une manière
plus générale, des renseignements capables d'éclairer d'autre part le sujet, l'on
en chercherait vainement, mais c'est aussi ce qui fait la valeur de ces curieuses

pages. Cette règle ne ressemble à aucune des anciennes règles à l'usage des

moines, elle est unique, jusqu'à présent, pour la catégorie sociale qu'elle représente.

La législation de l'évêque de Metz (Chrodogand) n'a rien de commun,
sauf l'objet même (sic!), avec nos morceaux archaïques et décousus» (sic!).

3 Vgl. unten S. 32-33.
4 Vgl. Anhang A nn. 7, 11, 12, 15, 16, 18, 19, 20, 21, 25, 27, 31.

24



Das Apostelkollegium hat in frommen Kreisen wiederholt
Nachahmungsversuche hervorgerufen x. Bis jetzt war dies nur für die Zeit
des Hochmittelalters bekannt2. So heißt es beim großen Reformversuch
im Orden von Grammont : « Eligantur fratres duodecim ex nobis..
et eligant pastorem »3. Bei der Gründung seines Ordens hatte der
hl. Franz von Assisi ebenfalls zwölf Jünger. Auf die heterodoxen
Pietisten wirkte das apostolische Vorbild ebenso bezaubernd. Über
ihre Führer in Perigueux berichten die Annales von Margan ad annum
1163: «Duodecim fuere magistri, excepto principe eorum»4, während
Eckbert von Schönau über die Kölner Ketzer sagt : « Ex electis suis

habent duodecim, quos appellant magistros, et tertium deeimum
principem ipsorum » 5.

Das drei Jahrhunderte ältere Statut der Pariser Zwölf-Apostel-
Bruderschaft nennt das dreizehnte Mitglied zweimal princeps et magister :

zunächst, wo es heißt, daß die Fehler der Brüder bestraft werden
sollen « sicut princeps et magister vester iusserit » (n. 2), sodann, wo

vom Vorstand gesagt wird : « et non sit vobis princeps et magister,
sed sit inter vos minor sicut princeps » (n. 5), mit deutlicher Anspielung
auf Lukas IX 48 : « Qui minor est inter vos, hic maior est ».

Das Statutenbuch der Zwölf-Apostel-Bruderschaft hieß cartellus.

Im Original waren am Schluß die Litanei aller Heiligen, die Liste
der Mitglieder und das Vereinsobituar miteingebunden. Die Bruderschaft

besaß kein eigenes Haus. Ihre Versammlungen fanden jedesmal

1 Aus den Pseudo-Clementinischen Recognitiones (III 66, VI 15 ; PG 1, 1311,

1356) scheint hervorzugehen, daß gewisse Bischöfe des 3. Jhdts. vorzugsweise
12 Presbyter zugleich ordinierten. —¦ Die in Echternach, wahrscheinlich vom
hl. Wilibrord (| 739) gegründete Armenstiftung ernährte ständig 12 miselli (dim.
v. miseri), die von 922 an urkundlich bezeugt, und von 1123-55 an fratres qui
sunt in honore XII apostolorum in monte s. Petri oder fratres XII genannt werden
(A. Steffen, Die ältesten Urkunden der «zwölf Armen» in Echternach, Themecht :

Zeitschrift für Luxemburger Geschichte IV [1951] 54-73).
2 Die im XI. und XII. Jhdt. neugegründeten oder reformierten Chorherrenstifte,

die der vita apostolica oblagen, zählten 12 Mitglieder, oder das Doppelte
oder wenigstens die Hälfte dieser Zahl. Wir werden dieses Thema gelegentlich
ausführlich behandeln.

3 PL 204, 1048.
4 Rer. Brit. Script. XXXVI, vol. I, p. 15.
s PL 195, 17. — Über einen Tanchelm-Schüler in Antwerpen schreibt das

Utrechter Kapitel a. 1118 dem Kölner Erzbischof : « Faber ferrarius quidam,
nomine Manasses. exemplo nequissimi magistri [Tanchelmi] fraternitatem
duodecim apostolorum et unam tantum feminam in figuram b. Mariae constituit »

(P. Fredericö, Corpus documentorum Inquisitionis haereticae pravitatis Neer-
landicae, Bd. I, Gent 1889, S. 17).

25



bei einem anderen Mitgliede statt. Sie hatte auch kein eigenes Archivlokal,

denn der Kartell wurde jede Woche einem anderen Bruder anvertraut,

der als Hebdomadar bezeichnet wird. Die Reihenfolge war
schlechthin diejenige, nach der die Brüder im Kartell eingeschrieben
waren (nn. 9, 17, 20, 28-32).

In der Berner Abschrift fehlen dieses Verzeichnis und das Obitua-
rium. Das Statut aber ist erhalten. Es besteht aus vier Hauptteilen,
die wir einzeln besprechen möchten.

1. Als erster Teil figuriert der Prolog zur Benediktusregel, worin
aber gegen Schluß die Worte in hoc monasterio einfach durch in hac

societate ersetzt wurden. Etwas vorher bemerken wir im Satz «

Processu vero conversationis et fidei, dilatato corde, inenarrabili
dilectionis dulcedine curritur via mandatorum Dei », nach dilectionis,
folgende wichtige Interpolation : « et fidei caritatis sive societatis et frater-
nitatis »x. Indem also dilectio ergänzt wird durch fides caritatis, d. h.

Minnetreue, und die Caritas, d. h. die Minne selbst gleichgesetzt wird
mit societas et fraternitas, erhalten wir einen tieferen Einblick in den

Begriff Caritas, wie er damals erlebt wurde (vgl. n. 15).

Caritas ist mehr als dilectio; es ist die gegenseitige Liebe und
bundesbrüderliche Treue ; es ist die Liebe zwischen zweien oder
mehreren, die sich frei und für immer zum alter ego gewählt haben. Daher
wurden z. B. in Arien die Ausdrücke Gilde und Bruderschaft übersetzt

mit amicitia 2, in Aurillac mit pax 3. Zunächst bedeutet Caritas

die bundesbrüderliche Gesinnung, ferner die Genossenschaft selbst, und
schließlich das rituelle Brudermahl, den Minnetrunk, die agape, die in
unserem Statut ausdrücklich mit dem altchristlichen Terminus bezeichnet

wird (n. 25).
Wenn man also in den mittelalterlichen Urkunden eine Caritas mit

näherer Orts- oder Patronsbestimmung vorfindet, z. B. Caritas b. Marie

1 Wilmart, S. 45. — Die ersten Zeilen des Prologs zur Benediktusregel
wurden vom Verfasser des Kartells durch folgenden Passus ersetzt : « Igitur
cognoscat universalis ecclesia que per totum orbem terrarum longe latequae in
pace est diffusa, quod dominus noster Iesus Christus cunctos in se credentes et
ad se fideliter venientes omnes vult salvos fieri et ad agnitionem veritatis venire.
Unde ipse per semetipsum ait : « Venite ad me omnes etc. animabus vestris »

(Wilmart, S. 43-44).
2 Vgl. die « consuetudines amicitiae Ariensium » bei L. d'AcHÉRY, Spici-

legium sive collectio veterum aliquot scriptorum, t. Ili, Paris 1723, p. 553

(Urkunde des Grafen von Flandern a. 1148).
3 Robert Grand, Les « Paix d'Aurillac », Etude et documents sur l'histoire

des institutions municipales d'une ville à consulat, Paris 1945.

26



de Gerona x, hat man zunächst an eine Bruderschaft für gegenseitige
Hilfe unter den Mitgliedern zu denken. Die Caritas aber als

Wohltätigkeit gegenüber den armen Nichtmitgliedern ist geschichtlich gesehen

als ein Korollar des Brudermahles aufzufassen.

Der Prolog zur Benedictusregel, der den Statuten unserer Zwölf-
Apostel-Bruderschaft vorausgeschickt wird, ist hinlänglich bekannt
und bedarf keiner weiteren Erklärung. Laut der Einleitungsrubrik 2

soll er in Gegenwart aller Mitglieder vor der rituellen Mahlzeit
vorgelesen werden. Hiermit haben wir einen kräftigen Beleg für den

tiefeingreifenden Einfluß der benediktinischen Spiritualität auf den

frühmittelalterlichen Weltklerus.
2. Der zweite Teil des Statutes fängt an mit dem Ausruf : « Audite

et intelligite qui in congregatione ista. » Eine Rubrik bezeichnet diesen

Teil als homilia vel capitulum. Anscheinend wurde diese Ansprache
bei der Eröffnung der Sitzung, die, wie weiter in Statut dargelegt wird,
nach Art und Weise eines monastischen Schuldkapitels vorging, vom
Abte vorgetragen. Die Rede selbst ist eine Paraphrase zum bekannten
Caritaslied 3 mit dem Refrain : « Ubi Caritas est vera, ibi Deus est. »

Die erste Strophe lautet :

Congregavit nos in unum Christi amor :

Exultemus et in ipso iueundemur
Timeamus et amemus Deum vivum
Et ex corde diligamus nos sincero.

Dieser Hymnus erklärt, in welchem Geiste die Zwölf-Apostel-Gilde
ihre Versammlung und ihren Caritasritus abhielt. Im Statut heißt es :

« Facite sicut Paulus dicit : « Cum omni humilitate et mansuetudine

supportantes invicem in caritate. » In wahrer Minne sollt ihr vereint
sein : « Nulla sit inter vos fratres discordia, nulla superbia, nulla ira,
nulla ebrietas, nulla invidia, nulla falsitas, nulla detractio, nulla mur-
muratio, nulla mala cupiditas, nulla simulatio, nulla elatio » (n. 6).

Das gleiche lehren die IV. und V. Strophe des vom Abte paraphrasierten
Caritasliedes :

1 Erwähnt im Testament des Erzbischofs von Tarragona a. 1214 (J. Villa-
NUEVA, Viage literario a las iglesias de Espana, t. XIX, Madrid 1851, p. 268.

2 Wilmart, S. 43 : « Incipit auctoritatem ante fratribus ad prandium
illorum legere et intelligere »

3 Poetae Latini medii aevi IV 526.

27



Simul ergo cum in unum congregamur,
Ne nos mente dividamus, caveamus.
Cessent iurgia maligna, cessent lites.
Vere medium sic nostrum Christus erit.

Nam ut Caritas coniungit et absentes,
Sic discordia seiungit et praesentes.
Unum omnes indiviso sentiamus,
Ne et simul congregati dividamus.

Die ganze Spiritualität dieser Klerikerbruderschaft ist also
einheitlich aufgebaut auf dem Prinzip : « Ubi Caritas est vera, Deus ibi
est. » Das gleiche konnten wir im obenerwähnten Statut von Sant'Ap-
piano feststellen, das die Aufnahme in die Bruderschaft, deren Satzungen

die Kandidaten zunächst gelobt hatten (B n. 2), mit den Worten
bezeichnet: «Tunc recipiat eos abbas in ordine fraternitatis » (n. 3),
d. h. in den Orden der brüderlichen Liebe. Am Schluß des gleichen
Statuts (n. 35) heißt es : « Qui in ipsa fraternitate sive dilectione Dei
permanserit... cum Deo regnabit. » Bruderschaftstreue, brüderliche
Liebe und Liebe zu Gott sind ein und dasselbe

3. Der dritte Teil des Statuts enthält die Verfassung der Gesellschaft

und die Bestimmungen über die Abhaltung der Versammlungen.
Zunächst verordnet der Gesetzgeber, einen seniorem super vos fratres
zu wählen. Senior bedeutet hier nicht Ältester, sondern Herr, Meister
(seigneur, signore). Weiter im Text wird er magister oder princeps et

magister, in den späteren Glossen (zu nn. 12-13) magister oder decanus

und im Missale decanus oder abbas genannt, wie wir bereits erwähnt
haben. Der Vorstand wird also, nach kirchlicher Sitte, von den Mitgliedern

gewählt. Bemerkenswert ist jedoch, daß die Leitung in der Hand
einer einzigen Person liegt, nicht mehrerer, wie es später bei den

Zünften und Gilden, auch religiöser Art und sogar rein klerikaler
Zusammensetzung, der Fall sein wird. Diesem Vorstand sollen die Brüder
strengsten Gehorsam leisten. Typisch für die Bruderschaft ist die

Mahnung, beim Beten, Psallieren und Zelebrieren der heiligen Messe

jede Nachlässigkeit zu vermeiden. Der Satz könnte ebensogut im Statut
einer Priesterbruderschaft der Borromäischen Epoche vorkomnen.

Die Versammlungen finden beim Hebdomadar an den Festen des

hl. Petrus und der übrigen Apostel stattx. Die Brüder versammeln

1 Später wurde das Fest des hl. Joh. des Täufers hinzugefügt (n. 30).

28



sich zunächst in der Kirche und erledigen dort vor dem Magister,
der eventuell als Friedensstifter auftritt, alle unter einander entstandenen

Zwistigkeiten. Dann beten sie die sieben Bußpsalmen mit Litanei,
Kapitel und Orationen, und beichten unter einander ihre Sünden (n. 7).

Danach zelebriert der Hebdomadar das Amt. Die Beiwohnenden
steuern das Notwendige bei : der eine Kerzen, der andere Brot und
Wein ; keiner darf mit leeren Händen erscheinen. Alle beten gemeinsam
für die abwesenden Kranken und opfern an ihrer Stelle Brot und Wein.
Diese Gaben dienen nicht nur für die heilige Messe, sondern auch für das

Brüdermahl und für die Armen, Waisen und Witwen, denen währenddessen

die Verwalter (dispensatorcs vestri) die Almosen austeilen (n. 11).
Sodann gehen alle in das Haus, wo das Brüdermahl stattfindet.

Der Vorsitzende verordnet die Tischlesung und sorgt dafür, daß überall
im Haus Stille herrsche (nn. 12-13). Nach der Danksagung gehen alle
in die Kirche zurück, um die sieben Bußpsalmen für die verstorbenen
Mitbrüder zu beten (n. 14). Daraufhin kehren sie ins Haus zurück,
um mit der Dienerschaftx eine brüderliche Zusammenkunft zu feiern :

« Ad domum denique pergite, ubi primum fuistis, et ibi cum ministris
vestris eunetis inter vos Deum laudate et glorificate, pacem et amorem
et dilectionem, caritatem et fraternitatem inter vos habete » (n. 15).

Auf dieses Symposion, ebensogut wie auf den monachalen Caritasritus,

beziehen sich die Bräuche, die Prof. B. Bischoff in seiner Abhandlung

über die Caritaslieder erörtert hat. Nur waren nicht alle Caritaslieder

so erbaulich wie das obenerwähnte, das wahrscheinlich anfangs

gesungen wurde. Später, als Weingenuß und Geselligkeit etwas
zugenommen hatten, mag ein Teil der Gesellschaft ein etwas leichteres
Lied angestimmt haben, z. B. :

Hic sistimus cum preeibus : Et « Eia » una dicite
« Bene bibatis » poseimus, Modo, ministri, miscite

Worauf der andere Teil antwortete :

Non bibamus hic amplius ; Iam sitire desivimus ;

Hucusque valde bibimus : Minus libare gessimus.

Aber die ersteren insistierten :

In honore Salvatoris Et « Eia » una agite ;

Christi precamur : Bibite, Cum caritate bibite

1 Der Ausdruck «cum ministris vestris eunetis» (n. 15) bedeutet entweder
die Hausdienerschaft oder die niederen Kleriker.

29



Dann sangen beide Gruppen zusammen nochmals das Lob der Caritas :

Est Caritas monarchitas, Et quod latet et quod patet,
Totius cosmi faustitas ; Decus eiusdem reseratx.

Man begreift, weshalb die Statuten zum Schluß dieses Abschnittes,
vielleicht nicht ohne leise Ironie, hinzufügen : « et cum Dei adiutorio
unusquisque ad propria cum gaudio redeat !» (n. 15).

4. Der vierte Teil des cartellus betrifft die Kranken und Verstorbenen.

Wenn ein Mitbruder erkrankt, soll es sofort allen gemeldet
werden. Sie statten ihm gemeinsam einen Besuch ab, beten die sieben

Bußpsalmen, segnen ihn mit Weihwasser und gehen zur Kirche, um
für ihn dem Amt beizuwohnen, das der Hebdomadar zelebriert ; die

übrigen opfern dem Herrn für den Kranken Brot und Wein. Nachher
kehren sie in sein Haus zurück und stärken sich mit Brot und Wasser

oder mit reichlicher Nahrung, je nachdem er sie anzubieten vermag
(nn. 16-19).

Dauert die Krankheit länger an, so sollen die zwölf Brüder alle
der Reihe nach je einen Tag und eine Nacht ihm beistehen. Morgens
soll derjenige, der die Nacht über gewacht hat, die heilige Messe

zelebrieren. Der Hebdomadar aber soll dies täglich tun (n. 20).
Wenn die Sterbensstunde naht, wohnen alle Brüder der Spendung

der heiligen Ölung bei. Nach dem Tode verrichtet derjenige, der die

Nachtwache innehatte, die commendatio animae, und kleidet, wie üblich,
die Leiche an. Morgens beten alle gemeinschaftlich die commendatio

animae (nn. 21-22).
Dann bringen sie die Leiche in die Kirche, singen die Mette, und

jeder zelebriert eine heilige Messe. Dann tragen sie die Leiche zu
Grabe, wobei jeder vorschriftsgemäß Kerzen mitzubringen hat (nn. 23-24).

Das Totenmahl findet im Hause des Verstorbenen statt : « Si vero
de suo proprio invenire possitis, ut communiter agapen ibi possitis
ducere, agite caritatem. Si de suo esse non possit, facite de vestro
communiter et cum gaudio discedite » (n. 25).

Jeden Tag bis zum Dreißigsten sollen alle für den Verstorbenen
die Tagzeiten beten und die heilige Messe zelebrieren (n. 26). Am
dreißigsten Tage kommen sie in seinem Hause zusammen, zelebrieren
in seiner Kirche die heilige Messe und kehren dann für den Caritasritus

in sein Haus zurück. Das Statut präzisiert hier wiederum : « Si

1 Bischoff, S. 181.

30



ibi invenire de suo proprio possitis, ibidem caritatem agite, et si de

suo esse non possit, de vestro communiter caritatem agite » (n. 27).
Ferner soll der Hebdomadar vom 30. Tage an bis zum Anniversarium

für den Verstorbenen täglich die heilige Messe zelebrieren, nachher

aber seiner und aller anderen hingeschiedenen Mitbrüder in der

heiligen Messe stets eingedenk bleiben (n. 28).

Die Namen der neuen Mitbrüder, die an Stelle der Verstorbenen

aufgenommen werden, sind in den Kartell einzutragen. Nach dieser

Reihenfolge hat jeder die ganze Bruderschaft an einem der Apostelfeste

in seinem Hause zu empfangen. Nicht für das ganze Brudermahl

hat der betreffende dann aufzukommen, sondern nur für Brot,
Wasser, Salz und das für die Zubereitung der warmen Speisen nötige
Feuer (n. 31). Die zu kochenden Speisen brachten die Brüder
wahrscheinlich roh mit, oder sie bezahlten den Gastgeber in Bargeld. Daher
der Name collecta, den man solchen Vereinsmahlen zu geben pflegte x.

Name und Sterbetag jedes hingeschiedenen Mitbruders sind am
Schluß des Kartells ins Obituar einzutragen, damit das Datum seines

Anniversariums, an dem der Hebdomadar die heilige Messe für ihn
zelebrieren und die anderen Mitbrüder seiner gedenken sollen, sofort
erkennbar sei (nn. 29,32). Hiermit schließt das Statut der Zwölf-
Apostel-Brüder ab.

Im Gegensatz zu allen anderen Bruderschaftsstatuten ist es nicht
in kollektiver Form und deshalb ohne Mitwirken der Gemeinschaft

abgefaßt worden. Nirgendwo heißt es : statuimus, sondern ammoneo vos

et hortor (n. 1), rogo et ammoneo (n. 4), suadeo et hortor (n. 5). Der Gesetzgeber

ist also eine einzige Person, die nicht zur Genossenschaft gehört,
auch nicht als deren Vorsteher, denn er sagt : magister vester (nn. 2, 5),

redet die Genossen mit vos fratres, nicht mit nos fratres an und spricht
in der Optativen Form. Er erteilt nicht Befehle, sondern gibt nur
Ratschläge, um die man ihn wahrscheinlich angegangen hatte. Die
briefliche Antwort wurde dann, unter Weglassung von Anfang und
Ende, als Regel angenommen und später ergänzt. Nur so erklärt sich
der abrupte Anfang 2.

1 Siehe oben S. 12, Anm. 2.
2 Der abrupte Anfang des Prologs « Igitur cognoscat universalis ecclesia »

steht oben S. 26, Anm. 1. Falls man das Statut auf die eigentlichen Satzungen
beschränkt, hat es einen ebenso abrupten Anfang : « Vobis igitur fratres, qui
in huius societatis frequentatione persistere cupitis » (vgl. Anhang A, n. 1).

31



Welche höhere kirchliche Persönlichkeit haben die ersten Zwölf-
Apostel-Brüder zu Rate gezogen Im IX. Jahrhundert gab es in der
westfränkischen Kirche mehrere, an die man denken könnte, in Paris
selbst z. B. Bischof Erkenrad II (831-53) und Bischof Aeneas (853-70),

um nur wenige Namen zu nennen. Jedenfalls gehörte der Gesetzgeber
der strengeren Richtung an, denn er gibt den zwölf Klerikern den

Rat, ihre Versammlungen allein unter sich, ohne Beteiligung von Laien
abzuhalten (n. 5), damit das Laienelement die Atmosphäre der Fröm-
ligkeit nicht beeinträchtige. Es dürfte also wohl Bischof Aeneas gewesen
sein, der, wie Hincmar von Reims, eher zur strengeren Richtung gehörte.
Sicherheit kann aber in dieser Frage wohl nur schwerlich erreicht werden.

ANHANG

Hernach folgen die Statuten der klerikalen Zwölf-Apostel-Bruderschaft

von Paris und der gemischten Bruderschaft von Sant'Appiano
im Valdelsa. Sie wurden bereits gedruckt aber nicht mit der erforderlichen

Sorgfalt bearbeitet. Wir möchten einleitend folgendes bemerken :

Das Statut der Pariser Zwölf-Apostel-Bruderschaft wurde von Dom
A. Wilmart nach der einzigen bis jetzt bekannten Berner Hs. AA 90,

Fragment 11, ediert, und zwar unter dem Titel : «Le règlement
ecclésiastique de Berne» [Revue Bénédictine LI (1936), S. 37-52]. Weil er
den Bruderschaftscharakter der betreffenden Genossenschaft nicht
erfaßte und das Statut als für Regularkleriker bestimmt ansah, verzeichnete

es E. Dekkers (Clavis Patrum Latinorum, Brugge 1951, S. 318,

n. 1864) unter den Rcgulae monasticae Benedicto Anianensi antiquiores.
Der codex Bernensis wird von H. Hagen (Catalogus codicum

Bernensium, Bern 1875, S. 113) dem X. Jahrhundert zugeschrieben. Dom
Wilmart (S. 38) meint, die Berner Abschrift stamme aus der « première
moitié du IXe siècle, et pour préciser davantage, vers 830 », ihre
unmittelbare Vorlage aber gehöre dem VIII. Jahrhundert an. Für B. Bischoff

hingegen (S. 171) ist die « Handschrift ein unscheinbarer Quaternio
des IX. oder vielleicht erst des X. Jahrhunderts ».

Die Datierung des Statuts von Seiten Wilmarts beruht vor allem
auf seiner irrtümlichen Auffassung vom betreffenden Klerikerverein
als einer die vita communis beobachtenden Genossenschaft, und « da

die Ordnung weder einen Einfluß der Kanonikerregel Chrodegangs noch
der Aachener Bestimmungen des Jahres 816 zeigt und die Sprache

32



des rätselhaften Dokuments sehr ungrammatisch ist, so schloß Wilmart,
daß es spätestens um die Mitte des VIII. Jahrhunderts entstanden und
vielleicht aus einer Verbindung aus England oder Irland kommender

Fremdlinge hervorgegangen sei» (Bischoff, S. 172). Weil eben Wilmart
bekanntlich überall gerne keltische Spuren zu sehen pflegte, meinte er
nun ebenfalls (S. 38-38) : « L'hypothèse qui rendrait le mieux compte
de ces textes disparates, si curieusement conservés, serait d'y reconnaître

une rédaction première due à un groupement de clercs ou de

moines venus des Iles Britanniques, c'est-à-dire au chef ou à l'inspirateur

du groupe ; la nature des graphies particulières, si l'on y prend
garde, paraît indiquer la même direction. » Dazu bemerkt Bischoff
(S. 172, Anm. 32) ganz richtig : « Sprache und Orthographie sind

vorwiegend romanisch gefärbt. Züge, die eindeutig als Bretonisch
anzusprechen wären, fehlen. » Vielleicht könnte man sogar das Verbum sit,
das wir an drei Stellen (nn. 3, 27) durch die Konjunktion sive ersetzten,
doch unberührt lassen und als gleichbedeutend mit dem französischen

soit betrachten.
Wilmart reproduziert den ganzen Text mit skrupelhafter Exaktheit,

ohne jene textkritischen Verbesserungen, welche ein Editor
vornehmen muß, wenn er seinen Text den Lesern begreiflich machen will.
Nun hat aber der Berner Abschreiber nicht nur das ungrammatische
Latein des Originals überhaupt nicht verstanden und die übliche Anzahl
neuer Fehler begangen, sondern die am Rande des Originals vorkommenden

Glossen und Extravaganten in den Text selbst, sogar oft am
falschen Ort eingeschoben (z. B. nn. 5, 12-13, 24-25, 31). Es ist also

angebracht, den Text neu zu edieren.

Wir beschränken uns dabei auf die eigentlichen Satzungen (3. und
4. Teil des Kartells), denn der erste Teil ist der Prolog der Benedictus-

regel mit einigen wesentlichen Varianten am Anfang und am Schluß,
die wir bereits oben (S. 26, Anm. 1) angegeben haben, und der zweite
Teil ist die erwähnte Prosaauflösung des Caritasliedes « Congregavit
nos in unum », welche am Anfang der Versammlung vorgetragen wurde
(s. oben S. 27). Wir haben für unsere Edition auf die Berner Hs.

zurückgegriffen.

Die Statuten der Bruderschaft von Sant' Appiano wurden erstmals

vollständig herausgegeben von G. M. Monti (Le confraternite medievali

dell'Alta e Media Italia, Venedig 1927, vol. II, S. 140-43). Zu
dieser Edition könnten wir die an Wilmart geübte Kritik nur wiederholen,

denn der Abschreiber, dem wir den Text in cod. Laurentian. XIX

s 33



dext. 8 (XI. Jahrhundert) verdanken, hat ebenfalls das romanisierende
Latein des Originals (X. Jahrh.) noch mehr verunstaltet und gewisse

Randglossen bzw. Korrekturen loco indebito eingeschaltet.
Es braucht hier wohl kaum gesagt zu werden, daß die eckigen

Klammern [] eine von uns ausgeführte Ergänzung, hervorheben, und
ferner, daß die Randnummern von uns hinzugefügt wurden, damit
die Verweisungen erleichtert werden.

A. [STATUTA SOCIETATIS PARISIENSIS
DUODECIM APOSTOLORUM]

Cod. Bernensis AA 90 fragm., n. 11, f. 4r-7v

1. Vobis igitur, fratres, qui in hu[i]us societatis 1 [frequentatione]
persistere cupitis 2, quam 3 vos in honore beati Petri principis apostolorum

venerare [et] obedire desideratis, amoneo vos et ortor * [in] primis 5,

ut unum preesse seniorem 6 super vos fratres constituatis, nec ab eius
Consilio vel inperio discedatis, sed sicut inperio Domini com omni ' letitia
obediatis.

2. Et si qua x inter vos contentio aut murmuratio evenerit, ad eius
inperium 2, qui vobis preerit, a[d] satisfationem unusquisque, qui in culpam
inciderit contra fratrem suum, veniatis, et si in illa culpa emendatio sive
penitentia convenit 3, sicut princeps 4 et magister vester iusserit, sie faciatis
et obedite illum, sicut Paulus apostolus dixit 5 : « Obedite prepositis vestris »,

et Dominus dixit 8 : « Nolo sacrificium sed obedientiam. »

3. Et qui inobediens vel contradictor extiterit, de qualecumque culpa
illum frater suus increpaverift], sive 1 de blasfemia aut de dampno r[er]um
tempora[lium], si per iussionem magistri vestri emendari noluerit et inde
reus 2 extiterit, abitiatur a vobis extraneus, si penitentiam inde facere
noluerit.

4. Rogo et amoneo vos fratres, qui in huius 1 [societatis] frequentatione

[persistere] cupitis, ut de orationibus vestris [et] psalmis sive
mis[s]arum celebratione négligentes nun sitis, sed fideli mente et devotione

Domino inplorate 2, quia Dominus dixit 3
: « Omnia quecumque

orantes petitis, crédite quia aeeipiaetis et fiet vobis. »

5. Item suadeo et orto[r] vos fratres, qui in sollemnitatibus sancti
Petri ceterorumque apostolorum ad convivium coadunare studebitis, nullam

§ 1 ' Cod. : societate 2 Cod. : capitis 3 Cod. : que 4 Cod. : amonemus
vos et ordo 6 Cod. : primus 6 Cod. : seniorum 7 Cod. : omia

§ 2 ' Cod. : quod 2 Cod. : inperio 3 Cod. : cumvenit 4 Cod. : principes
6Hebr. XIII 17 « Cfr. Mt. IX 13 et XII 7

§ 3 ' Cod. : sit 2 Cod. : rebus

j ' Cod. hunius 2 Cod. : inplorante 3 Mat. XI 24

34



laicam 1 personam inter vos adhibite, sed cum omni diligentia intra vos
duodecim tredecimum 2 eligite in honore Dei Filii 3, et non sit vobis princeps

4 et magister, sed sit inter vos minor sicut princeps 5, et facite sicut
Paulus apostolus dicit6 : « Com omni humilitate et mansuetudine, cum
patientia supportantes invicem in caritate ».

6. Nulla sit inter vos fratres dicordia, nulla superbia, nulla ira, nulla
ebrietas, nulla invidia, nulla falsitas, nulla detractio, nulla murmuratio,
nulla mala concupiscentia, nulla simulatio, nulla çlatio l.

I. Ad ilias sollemnitates 1 vel quale[m]cumque diem, quando ad con-
[vi]vium venire debetis, nullus sit tardus, nullus negligens, sed cum omni
hilaritate 2 ad domum illius, ad cuius refessionem venire debetis, [ni]si
necessitate aut infirmitate 3 aliqui 4 detenti fuerint, cum gaudio properate,
et si aliquis 5 ex vobis negligens sit, pcmtentiafe] subiacebit.

8. Ad ecclesiam denique pergite et ibi, si discordia aliqua 1 inter vos
fuerit 2, [dirimeturl. Nullus fratrem suum in alio loco blasphémât, secl in
ecclesia ante magistrum vestrum 3 vosmetipsos ad pacem revocate, ibique
septem salmos 4 penitentie cum letania, et capitula et orationes Domino
decantate 5, et confessi sitis de facinoribus vestris unus cum altero.

9. Ille vero sacerdos ex vobis fratribus, qui cartelum secum habuerit
de sua epdomada 1, ihlej mis[s]am 2 vobis celebret 3 ; ceteri vero, qui
ibidem 4 aderint 5, alii luminaria, alii panem et vinum of[f]erant, ut nullus
ex vobis vacuus ibi sit, sed preceptum Domini inter vos firmiter tenete,
sicut Paulus apostolus 6 precepit dicens : « Alter alterius onera portate et
sic adinplebitis legem Christi. »

10. Et si quis 1 ex vobis fratribus in infirmitate detentus • fuerit,
cum omni diligentia psalmos 3 [cum] capitulis et orationibus decantate 4

et missam 6 celebrate, et ceteri alii pro eo panem et vinum offerant.
II. Dispensatorfes] vero vestri, qui vobis ministrarç debeant, ad domum

pergant, et ibi pauperibus 1, orfanis et viduis cum Dei adiutorio victum
subministrant.

12. Deinde vos ad domum pergite et [comedite] cum gratiarum actione,
cum letitia et vi[rtu]tç 1.

§ 5 ' Cod. : laicum 2 Cod. : trecesimum 3 Cod. : filium 4 Cod. : principes

5 Cod. hanc : sed princeps (cfr. Lue. IX 48) transfert af finem § seq.
6 Eph. IV 2

§ 6 1 Cfr. I Petr. II 1, IV 9 ; Col. III 5 ; Rom. I 29-30.
§ 7 1 Cod. : illius solemnitatem 2 Cod. : hilargiiate 3 Cod. : nécessitas aut

mfirmitas 4 Cod. : aliquid 6 Cod. : aliquid
§ 8 1 Cod. : aliquid 2 Cod. : fierit 3 Cod. : magistri vestri 4 Cod. : salmis

5 Cod. : de caritatem
§ 9 ' Cod. : epdomade 2 Cod. : misan 3 Cod. : celebrant 4 Cod. : ibem-

dem 6 Cod. : aderant • Gal. VI 2

§ 10 x Cod. : quid 2 Cod. : deterius 3 Cod. : psalmis 4 Cod. : de cari-
tate 5 Cod. : misarum

§ 11 1 Cod. : pauperes
§ 12 1 Cod. hic addit glossam olim extravagantem : Dicamus (sic pro : decanus)

vero vester, qui vobis preest, iubeat lectori, ut lectionem legat.

35



13. Silentium x vero intra vos agite et non 2 verba superflua intra
vos sint locuta, sed cum omni silentio manducate et bibite, auscultantes 3,

« edentes et bibentes que apud vos sunt » 4, et postea Domino laudate
et glorificate et dignas 6 gratias illi 6 agite, « qui dat escam omni carni » 7.

14. Deinde ad ecclesiam pergite et cum omni silentio septem psalmos

penitentiç pro fratribus vestris 1 defuntis Domino exorate 2 et capitula

cum 3 orationibus.
15. Ad domum denique pergite l, ubi primum fuistis, et ibi cum 2

ministris vestris cuntis inter vos Deum laudate et glorificate, pacem et
amorem et dilectionem, caritatem et fraternitatem inter vos abete et cum
Dei adiuterio unusquisque 3 ad propria cum gaudio remeate.

16. Item amoneo vos fratres, ut si aliquis ex vobis fratribus infir-
matur, eligite unum ex vobis qui alios nontiat et ite itaque cuncti * ad
domum eius et cum omni diligentia visitate eum, ibique septem psalmos
penitentiales decantate 2 cum letania et capitulis 3 et orationibus ; deinde

aqua benedicta [aspersionem] tacite.
17. Postea cuncti pergite ad eclesiam et ibidem ille sacerdos ex vobis

fratribus, qui hunc cartel 1 um secum habuerit de sua epdomafda], missa[m]
pro eo 1 celebret x et vos cuncti qui ibidem eritis 3, panem et vinum pro
eo Domino offerte.

18. Deinde ad domum eius pergite et cum omni hilaritate panem et
aquam cum caritate accipitc. Etiam, si plus esse potest, sit ; et si non
potest, etiam tantum, ne vacui discedetis ; deinde ad domos vestras l
pergite.

19. Nullus aliquis i ex vobis fratres alium fratrem suum spernit pro
egestate sua. Nullus, qui plus potest, fratrem suum 2 minorem pro
paupertate sua detrahit ; non spernit, non blasphémât, sed cum omni mansuetudine

adtendite quod Paullus apostolus 3 dicit : « Sollicite 4 servate
unitatem spiritus in vinculo pacis », et iterum 5 : « Unum corpus et unus
spiritus, sicut vocati estis in una spe vocationis vestrç. »

§ 13 1 Cod. : silentia 2 Cod. : eterna loco et non 3 Cod. : aut sentiate,
deinde hic addit cod. duas extravagantes : Magister vero vester iubeat ostiarir,
ut per totum (sic domum illius silentium faciat. Dicamus (sic vero vester
signum parvum ante se habeat, et quale\_s]cumque mense ministri et (sic pro : ei)
afferre [aliqui]d debeant, dicamus (sic signum sonat 4 Lue. X 7 5 Cod. : dig-
nans 6 Cod. : illic 7 Ps. CXXXV 25

§14 x Cod. : nostris 2 Cod. : exorare 3 Cod. : et

§ 15 1 Cod. : peragile 2 Cod. : dum 3 Cod. : unisquisque
§ 16 1 Cod. : cunctis 2 Cod. : decaritate 3 Cod. : capitularum
§ 17 1 Cod. : eum 2 Cod. : célèbrent 3 Cod. : edentis
§ 18 1 Cod. : vestros
§ 19 l Cod. : aliquid 2 Cod. : qui plus potest fratrem suum 3 Eph. IV 3

4 Cod. : solvile 5 Eph. IV 4

36



20. Si ergo ille infirmus [manet", unus'quisque] usque ad duodecimum,
diem et noctem ' visitatione sancta 2 in eum sollicitate. Si ad vitam
revertitur, agite Deo gratias. Si autem longam infirmitatcm patitur, quod
supra duodecim dies supramemoratos 3 vixerit, repartiti 4 singuli, sicut
supra memoravimus, unusquisque ex vobis duodecim suum diem et noctem
visitet, et mane, antequam de domo illius discedat, missaLm] pro eo
celebret 5. Et quicumque ex vobis fratribus cartellimi secum habuerit de

sua epdomada 6, cotiche missa m1 pro ilio infirmo celebret 7.

21. Com vero morti proximus fuerit, ite conti ad domum eius et
ungite eum oleo sancto in nomine Domini.

22. Cum vero obitus sui dies advenerit, ille ex vobis fratribus, qui
illum de sua nocte visitare habeat, faciat illi commendatio[nem] anime et
vestiat ' corpus sicut mos 2 est.

23. Crastina vero die mane convenire studebitis cuncti fratres et cum-
muniter ' agite commendatio nem' anime. Si autem post horam galli-
cinii 2 obitus eius evenerit, nolite 3 sepelirc cum die ilio 4, sed deportate eum
ad ecclesiam et ibidem cum salmis et capitulis et orationibus vespertinas
sive matutinas horas 5 cum omni diligentia cuncti ibidem celebrate.

24. Crastina vero die 1, in qua - sepelire eum debeatis, cum omni
diligentia 3 missam 4 unusquisque sua ni] celebret 5, et nullus 6 vacuus ibi eat
sine luminano 7 de sepulchro 8.

25. Si vero in domo d e s]uo proprio invenire possitis, ut commu[ni]ter
agapen ibi possitis facere, agite cantate m1. Si de suo esse non possit,
facite 1 de vestro cummuniter 2. et cum gaudio discedite.

26. Usque ad tricesimum diem unusquisque ' ex vobis fratribus matutinas

[sive] vespertinas horas 2 et missas pro eo Domino celebrate.
27. Ad tricesimum vero diem, cum venerit, omnes vos in unum

congregate sive 1 ad domum eius sive 2 in alio loco ubicumque elegeritis. Ibi
in unum coadunate et ibi [pro] eo 3 cuncti missas celebrate, et si ibi invenire
de suo proprio 4 poLs]sitis, ibidem caritatem agite ; et si de suo esse non
possit, de vestro communiter caritatem agite.

28. Post tricesimum vero diem unusquisque ex vobis fratribus, qui
cartellum secum habuerit de sua epdomada, cotidiç missam pro eo
celebrate, et si[c] facite usque ad diem anniversarium eius.

§ 20 x diem et noctem hic et paulo infra est aecusativus durationis 2 Cod. :

sanctam 3Cod. : supramemorate 4 Cod. : repentite 5 Cod. : celebrant 6 Cod. :

epdomade 7 Cod. : célébrant
§22 x Cod. : vestilur - Cod. : mors
§ 23 1 Cod. : cuminiter 2 Cod. : gallitium 3 Cod. : nihil 4 Cod. : diem

ilium 5 Cod. : vespertinis s. matutinis horis
§ 24 1 Hic inserit glossam olim marginalem in domo, quam § seq. inse-

rendam censuimus 2Cod. : quo 3 Hic inserimus verba cum omni diligentia
de quibus videas hic infra notam octavam 4 Cod. : missas 5 Cod. : celebrant
6 Cod. : nichil 7 Cod. : luminaria 8 Cod. addit : sepelire eum cum omni diligentia

§ 25 1 Cod. : facere 2 Cod. : cumminiter
§ 26 1 Cod. : unisquisque 2 Cod. : matutinis vespertinis horis
§ 27 l Cod. : sit 2 Cod. : sit 3 Cod. : eum 3 Cod. : proprios

37



29. Post anniversarium vero unusquisque ex vobis fratribus per totas
epdomadas de anno, quicumque cartellum secum habuerit de sua epdomada ',
cotidie memoriam pro fratribus vestris defunctis agite.

30. Et si aliquis ex vobis infirmus fuerit, sicut supra memoravimus,
cotidiç missa[m] pro eo 1 celebrate, et sic facite, sicut hic car[tel]lus vos
amonet, cunctis diebus vite vestre 2.

31. Sicut vero nomina vestra hic scripta 1 sunt per ordinem, sic facite
epdomadas vestras in anno 2, et sic recipiat unusquisque ex vobis fratres
suos 3 ad domum eius in festivitatibus sancti Petri [ceterorumque apostolorum]

et festivitate sancti Iohannis precursors] 4, et ministret 6 illis panem
ad manducandum 6, et sale[m] et aqua[m] et ignem ministret 7 servitio.

32. Et in quocumque tempore l qualiscumque ex vobis fratribus de
hoc seculo migraverit, in hoc cartello dattarum eius obitufs] 2 scrib[it]e et
in memoriam agite, ut unusquisque ex vobis, qui hunc cartellum secum
habuerit in epdomada sua 3, ilium dattarum inveniat4, qu[and]o frater
suus 5 ex hoc seculo transierit, et missam 6 pro eo celebrare [eurer].

B. [CONSTITUTUM FRATERNAE SANCTI APPIANI]
Cod. Laurentian. XIX dextr. 8, f. 94v-96v

Cap. I
1. In primis quando insimul congregati fuerint, eligant sibi magistrum

et abbatem adeo timoratum et doctum 1 in scripturis, ut ipsam frater-
nitatem 2 optime predicare et corripere possit, et investigare eos de eorum
negligentiis 3, qualiter se unusquisque custodire debeat.

2. Et si postea alii, sacerdotes aut diaconi x aut clerici, sive laici aut
sexus femineus 2, in ipsa fraterna 3 vel 4 dilectione intrare voluerint, non
eis consentiat ille abbas, qui super omnes est magister, usque dum tribus
vicibus predicetur eis omnia fideliter 5 custodire.

3. Et si postea viderit eos 1 talem perseverantem 2 voluntatem habere,
tunc recipiat eos abbas in ordine fraternitatis.

4. Et tunc pronuntiet ipse abbas ad omnes, ut tribus vicibus per

§ 29 ' Cod. : epdomade
§ 30 1 Cod. : eum 2 Cod. : nostre
§ 31 x Cod. : scriptati 2 Cod. : amno 3 Cod. : fratribus suis 4 Hic inse-

rimus glossam olim marginalem et frs Iohannis precursor, quam ammanuensis
interpolât post manducamdum 6 Cod. : ministrant 6 Cod. : ad manducamdum
post ignem, cui addit et 7 Cod. : ministrai

§32 x Cod. : quacumque tempus 2 Cod. : addit et 3 Cod. : epdomade sue
4 Cod. : invenerit 6 Cod. : fratres sumus 6 Cod. : in missa pro et missam

gl1 Cod. : doctus 2 Cod. : ipsa fraternitas 3 Cod. : negligeniias
§ 2 ' Cod. : diaconus 2 Cod. : femineum 3 fraterna est nomen substanti-

vum ; cfr. supra p. 12, notam 2 4 Scriba om. vel quod legitur infra § 35;
hic superscripsit corrector cum 5 Cod. : fratemitate

§ 3 1 Cod. : eis 2 Cod. : perseverantiam

38



singulos annos 1 in unum concilium venire debeant 2, nisi forte infirmitatis
causa fuerint detenti aut plenitudine 3 aquarum aut longo itinere, vel utili-
tas 4 senioris sui eos 5 tenuerit, ut nullatenus pretermittant8, et si preter-
miseri[n]t, excommunice[n]tur iuxta canonicam sententiam.

Cap. II
5. Sacerdotes vero canere iussimus pro ipsis confratribus et sororibus

per singulas ebdomadas missas très, et si [quis] in itinere fuerit aut infir-
raus, aut nocturnalis illusio 1 eum quoinquinaverit, tunc alium sacerdotem 2

roget, qui ipsas missas faciet pro 3 ipso, aut quinquaginta psalmos cantet.
G. Et quando unus de ipsis de hoc seculo migratus fuerit, tunc omnes

sacerdotes pro unoquoque ' ad diem trigesimi sui triginta missas expletas
habea[n]t pro ipsa anima.

7. Et quandiu de vobis 1 supervixerit unusquisque vestrum, in vestris
sacris orationibus ipsius anime 2 memoriam vos 3 habeatis.

Cap. Ill
8. Diaconis vero et clericis x precipimus, ut in unaquaque 2 ebdomada

unum psalterium pro ipsis confratribus cantent 3.

9. Et quando unus ex vobis J obierit, ad diem tricesimi sui decern

psalteria expleta 2 habeant pro ipsa anima.
10. Et postea semper in orationibus suis memoriam habeant ipsius

animae l.
Cap. IV

11. Laicis 1 et feminis 2 per unamquamque ebdomadam très pauperes
pascere dicimus pro communi fratrum et sororum 3.

12. Et quando unus ex illis obierit, quadraginta pauperes iudicamus
pasci infra ipsis XL diebus pro ipsa anima.

13. Et postea semper in orationibus suis memoriam habeant ipsius
anime, quando orant vel quando elemosinam faciunt.

Cap. V
14. Cum autem infirmatur unus ex illis, sacerdotes l cantent pro [eo]

unusquisque missas septem, diaconi vero et clerici cantent pro eo psal-

§ 4 ' Cod. : addit ut 2 Scriba : debeant, corr. : debent 3 Cod. : pleni-
tudinem 4 Cod. : utilia 6 Cod. : eum 6 Cod. : pretermiltas

§ 5 ' illusio : aequivalet vocabulo pollutio, legitur in Marbacensi Regula : cfr.
E. Amort, Vetus disciplina canonicorum regularium et saecularium, Venetiis 1747,
S. 390 2 Cod. : alius sacerdos 3 Corr. superscripsit pro

§ 6 1 Cod. : per unumquemque
§ 7 1 Cod. : nobis 2 Cod. : ipsam animam 3 Cod. : vestri
§ 8 ' Corrector addidit s finalem duobus substantivis 2 Cod. : unaqueque

3 Ita corrector ; scriba : cantet
5 9 ' Cod. : nobis 2 Cod. : expletas
§ 10 1 Cod. : ipsam animam
§ 11 * Puncto eliminatur s finalis 2 Cod. : femine 3 Cod. : communis

fratribus et sororibus
§ 14 x Cod. addit vero

39



teria duo ; laici autem et femine, qui psalmos nesciunt, unusquisque pas-
cant pro ipsis infirmis decern pauperes.

15. Et si migratus fuerit de hoc seculo, tunc adimpleant omnes
confratres in obsequio eius, sicut superius constitutum ' est.

16. Quando autem unus ex vobis l infirmatur, unus faciat 2 scire
alteri 3 sub[ito] omni occasione postposita 4.

Cap. VI
17. Ut omnes oboedientes sint suo magistro et abbati. Que ipsos pre-

dicaverit, et lex Domini precipit ', custodiant.
18. Si vero neglegentes fuerint, et predicati non se correxerint 1, excom-

munice[n]tur a canonica sententia.

Cap. VII
19. Si quis autem de vobis ' usuras acceperit et ammonitus non se

correxerit, excommunicetur ; et si in antea facere presumpserit, a con-
sortio repellatur.

Cap. Vili
20. Ut ipsi sacerdotes bonum habeant testimonium, ut Deo piacere

possint et oratio[nes] eorum 1 ante conspectum illius proficiant.
21. Sit [sacerdos] castus J et humilis 2, misericors, pacificus et helemo-

sinarius ; non sit avarus, non turpis lucri cupidus 3, non iracundus, non
vinolentus ; non sit detractor 4, non desideret otiosa verba 5

; provideat ut
in omnibus det exemplum bonum.

22. Si quis autem malum testimonium habuerit, et castigatus non se

correxerit, excommunicetur ; et si [in antea tacere] presumpserit, a con-
sortio abiciatur.

Cap. IX
23. Ut omnes invicem se diligere debe[a]nt, quomodo Iohannes apostolus

dixit 1 : « Si fratrem tuum, quem vides, non diligis, Deum, quem

§ 15 l Scriba : constitum ; superscripsit corrector tu
§ 16 1 Cod. : nobis 2 Cod. : faciant, corr. delevit n 3 Cod. : alterius

4 Cod. : postpcsito
§ 17 1 Cod. : precepit
§ 18 1 Cod. : correxer ; cfr. haec et infra § 19, 22, 30 adhibita vocabula cum

Regula S. Bededicii cap. XLIV : « Qui pro gravibus culpis ab oratorio et mensa
exeommunicantur », cap. XLIII : « Si denuo non emendaverit, non permittatur
ad mensae communis participationem », cap. LXII : « Quod si aliter praesump-
serit... et saepe ammonitus se non correxerit. proiciatur de suo monasterio. »

§ 19 ' Cod. : nobis
§ 20 x Cod. : eius
§ 21 Cfr. Tit. I 8-9 et I Tim. Ill 2-3. » Cod. : castum 2 Scriba : humiles,

corrector : humilis 3 Cod. : turpiloquium loco turpis I. cup. 4 Cod. : detrac-
torem ; cfr. Reg. S. Benedicti cap. IV : ¦ non se. vinolentum. non detractorem. »

5 Clr. Reg. S. Ben. VI : «verba otiosa et risum moventia damnamus i.
§ 23 » Cfr. I Joh. IV 21

40



non vides, quomodo potes 2 diligere Et hoc mandatum habemus a Deo,
ut qui diligit Deum, diligat et fratrem suum. »

Cap. X
24. Item laici ac femine 1 bonum habeant testimonium, qui in ipso

consortio intrare voluerint, et in omnibus obedientes sint.
25. « Fornicatio autem et omnis immunditia aut avaritia nec nomi-

netur in eis, sicut decet sanetos, aut turpitudo aut stultiloquium aut
scurilitas, que ad rem non pertinet, sed magis gratiarum actionem » semper 1

référant omnipotenti Deo 2.

Cap. XI
26. Si quis angustiatus fuerit sive in placito sive ubicumque ei 1 nécessitas

fuerit in ipsa civitate, aut guadiam eius recipiant aut prebeant ei

adiutorium, propterea quod Dominus dixit : « Si quis frater 2 fratrem adiu-
vaverit, ambo consolabuntur. »

3

Cap. XII
27. Et ut omnes, duo aut très aut amplius, aut singuli per singulos,

de suo proprio prandium ' facia[n]t ad omnes. Qui 2 si diligenter feceriLiijt 2,

mercedem dc omnibus sperent a Deo.

Cap. XIII
28. Nemo audeat de ipsis confratribus ad ipsum concilium ' canes

aut accipitres 2 vel ullum iocum 3 adducere secum, nisi tantum singuli 4

singulos homines, qui cum ipsis veniant ; et ipsi homines nichil audiant 5

de eorum concilio, sed in alia domo sint.

Cap. XIIII
29. Ut cum omnes congregati fuerint, sedeant in unum, et sedeat

abbas et legat coram omnibus confratribus 1 [ex] suprascriptis capitulis et
predicet [ex] alia scriptura iuxta suam intelligentiam.

30. Et tunc interroget omnes, qui[s] est inter eos 1, qui usuras faciat,
aut adulterium, aut periurium, aut homicidium, aut falsitatem committat,
aut reliqua crimina, que dinumerare longum est, et si super eiusmodi 2

§ 23 2 Cod. : potest ut loco citato
§ 24 1Cod. : laicis et feminis
§ 25 Cfr. Eph. V 3 l Manus saec. XIII in margine addidit quae scriba

omiscrat : que ad r. n. p. s m. gr. act. semper 2 Addidit man. saec. XII in textu :

ibi mirum rarum dixit
§ 26 1 Cod. : eis 2 Cod. : fratrem 3 Componitur effatum ex Prov. XVIII 19 :

« Frater qui adiuva tur a fratre » et Matth. V 4 : « quoniam ipsi consolabuntur ».

§ 27 1 Cod. : prandio 2 Corr. quia 3 Corr. superscripsit n
§ 28 * Cod. : ipso concilio 2 Cod. : acceptores loco accipitres. — Clericis

prohibita erat tum a Synodis Agathen. (506) ac Epaonen. (517) tum ab
episcopo basiliensi Hettone (831) venatio cum accipitribus vel falconibus atque cani-
bus : PL 84, 27 et 287; PL 105, 746 3 Forsan agitur hic de urso ad iocum,
ut in capitulis Hincmari : cfr. supra p. 1 7 4 Cod. : singulis 5 Cod. : audeant

§ 29 l Sic corrector ex confratres
§ 30 x Cod. : eis 2 Cod. : cuius

41



personam [inculpatam] invenerit, et monita 3 non se emendaverit, abicia-
tur a consortio eorum.

31. Et post predicationem ingredia[n]tur in ecclesia et celebretur
missa J ab uno, cui 2 magister abbas iusserit, pro omnibus confratribus,
et si quidam 3 inter eos in fraternitatem intrare voluerit, et coram omnibus
promittit observare, suscipiant ilium 4.

32. Postea vero acceda[n]t ad mensam, et dum reficiuntfur], magnum
silentium ibidem fiat \ et unus de illis, cui2 magister abbas iusserit, legat,
et postea cum ministerialibus reficiat[ur].

33. Et post refectione[m] revertatur cum gaudio et cantate
unusquisque in domum suam.

Cap. XIIIII
34. Si quis de ipsis confratribus supervenerit in domo de alio con-

fratre aut sorore 1, omnia que legibus [hospitalitatis] faciendum est, potestatem

[faciendi] habeat. Panem et vinum vel alia utilia, que ei necessaria 2

fueri[n]t secundum tempus. accipiat, etiam lectum 3
; et omnia que ei

oportuna 4 fueri[n]t in una die et nocte, suscipiat.

[Conclusio]
35. Et ut confitentes 1 sint omnes : Qui in ipsa fraternitate vel dilec-

tione Dei permanserit, que superiora capitula 2 denuntiat, quia sine fine
regna[bi]t cum Deo et Sanctis omnibus 3. Ista omnia promissa sunt ad
ipsos, qui Deum diligunt et eius voluntatem faciunt. Ad sanetos patres
hoc constitutum 4 est, quia « quod oculus non vidit, nec auris 5 audivit,
nec in cor hominis ascendit », nec estimatio hominum potest invenire,
c que 6 preparavit Deus diligentibus se » 7. Ipse nos ab omni malo eripiat.
Amen.

[Cap. superadditum]
36. Pro salute vivorum ponimus, ut per singulos menses det 1

pauperibus

unusquisque frater aut soror quattuor panes. Quando autem aliquis
ex eis obierit, ponimus, ut omnis sit 2 ad sepulchrum confratris, faciatque
deferri candelam cum duobus panibus ; ad septimum namque diem très
panes ac vinum ; similiter ad trigesimum très panes et vasculum vini,
ut elemosinam dignam faciat 3. Ad anniversarium namque ponimus, ut
faciat unusquisque 4 cantare unam missam, duosque panes tribuere in
elemosinam. (Fortsetzung folgt.)

§ 30 3 Cod. : monitus
§ 31 1 Cod. : célèbrent missam 2 Cod. : ab unus cuius 3 Cod. : quidem

4 Cod. : illos
§ 32 1 Cod. : fiant 2 Cod. : cuius
§ 34 1 Cod. : sorores 2 Cod. : necesse 3 Cod. : ledo 4 Cod. : oportunitas
§ 35 1 Forsan corrigendum : confidentes 2 Cod. : superiores capituli 3 Cod. ;

sanctorum omnium 4 Scriba : constitum ; superscripsit corrector : tu 5 Cod. :

aures 6 Cod. : quem 7 I Cor. II 9 ; cfr. Regulam S. Benedicti, cap. IV, versus
finem

§ 36 x Cod. : dent 2 Scriba : sit; corrector: sint 3 Cod. : faciant 4 Cod. :

unicuique

42


	Die Klerikervereine von Karl dem Grossen bis Innocenz III.

