Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 46 (1952)

Artikel: Die Klerikervereine von Karl dem Grossen bis Innocenz Ill.
Autor: Meersseman, G.G.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-127820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Klerikervereine
von Karl dem GrolBlen bis Innocenz III.

von Prof. G. G. MEERSSEMAN O. P. (Freiburg 1. Ue.)

Die Erforschung des nicht geringen Anteils der religiosen Genos-
senschaften am Leben der Kirche wird dem Historiker dadurch erleich-
tert, dal jeder Orden innerhalb des gesamtkirchlichen Verbandes ein
zum Teil autonomes Leben gefiihrt, einen eigenen Lebensstil und jahr-
hundertealte Traditionen geschaffen hat. In den eigenen Archiven
gesammelte legislative Texte, Urkunden, Chroniken und Abhand-
Iungen berichten dariiber und stehen der Forschung auch heute noch
als Quellen zur Verfiigung.

Ganz anders verhilt es sich beim Weltklerus. Trotz aller Ver-
bundenheit mit dem Episkopat bildet der Pfarrstand keine fest umris-
sene Gemeinschaft und er ist infolgedessen bis jetzt nur in den Haupt-
linien seiner Geschichte erfafit worden. Dennoch mull versucht wer-
den, seine geistige und materielle Lage in der Vergangenheit niher
zu schildern ; stellt er doch im Leben der Kirche einen wesentlichen
Faktor dar und sind sein Wesen und Wirken, seine Schicksale und
Leistungen mit ihrer Geschichte aufs engste verkniipft.

Wer diesen Gegenstand fiir das Frithmittelalter zu erfassen ver-
sucht, kommt bald zur Einsicht, wie karg die zeitgendssischen Quellen
flieBen. Es fehlt zwar nicht an einzelnen Konzilsbeschliissen und
bischéflichen Verordnungen, aber sie wverfolgen ausschliellich die
Behebung von Millstinden, die von den Historikern gerne verallge-
meinert werden, so dal3 ein objektives Urteil erschwert wird. In den
folgenden Ausfiithrungen soll versucht werden, die Anfinge der mittel-
alterlichen Vereine und Bruderschaften des Weltklerus neu zu beleuchten.

1 1



Unter Klerikervereinen verstehen wir hier nicht das gesamte Korps
des im Dienste einer bestimmten Kirche stehenden Klerus, das iiberall,
selbst wenn die Mitglieder ein getrenntes Privatleben fiithrten, als orga-
nische Gemeinschaft aufgebaut war. Zwar entstand am Ende der
karolingischen Bliitezeit im SchoBe des Klerikerkollegiums jeder Mutter-
kirche ein dem Gesetze des numerus clausus unterworfener Kern voll-
berechtigter Mitglieder, die sich den Namen canonici vorbehielten und
als fratres des Bischofs in strengerem Sinne galten; zwar griindeten
die anderen Kleriker der gleichen Kirche spiter eine eigene Bruder-
schaft, aber diese war dem betreffenden Kollegium der Kanoniker
unterworfen, und so blieb die Einheit des Gesamtklerus jeder Kirche
gewahrt !, All diese und dhnliche Klerikergenossenschaften gehérten
zur bekannten Gattung « Kapitel und Kollegien». Sie besaBen ein
eigenes Archiv, sodaB ihre Vergangenheit dem Historiker nicht mehr
Schwierigkeiten bietet als die Geschichte eines Klosters.

Die Klerikervereine hingegen, die wir hier behandeln mdéchten,
umfafiten meistens Geistliche verschiedener Kirchen 2 und hatten oft
iiberhaupt kein eigenes, oder wenigstens kein an einer bestimmten
Stelle aufbewahrtes Archiv, was deren Erforschung erheblich erschwert.

Eine genauere Kenntnis dieser Genossenschaften in den ersten
Jahrhunderten ihres Bestehens wurde bis jetzt hauptsichlich dadurch
verhindert, daBB man die verschiedenen Arten nicht zu unterscheiden
wullte. Es mulB} also in erster Linie versucht werden, von Anfang
an deren Haupttypen festzustellen. Dies modchte ich eben versuchen
fiir die Zeit von Karl dem GroBen bis Innocenz III.

1 Das ist z. B. der Fall bei der Sankt-Augustinus-Bruderschaft des niederen
Klerus von Notre-Dame in Paris. Das Griindungsdatum dieses Vereins ist unbe-
kannt, aber im Jahre 1221 hatte er durch Mitgliederbeitrige und Schenkungen
bereits ein so groBes Patrimonium erworben, da die Einkiinfte die Errichtung
einer Kaplanei erlaubten, damit deren Titular an gewissen Tagen der Woche
fiir die verstorbenen Mitbriider eine heilige Messe zelebriere. Wie in der « Con-
frérie de Notre-Dame aux Prétres et Bourgeois de Paris» (s. unten im II. Teil)
wurde der Vereinskassier Propst genannt, der Vorsitzende aber Abt. Vom letz-
terem heiBt es in einer Verordnung des Kapitels von Notre-Dame (Dez. 1221) :
« Abbas eciam cum a confratribus fuerit electus, capitulo presentetur et in ipso
capitulo iurabit fidelitatem et obedienciam capitulo, et quod bona fide iura
confratrie servabit quamdiu abbas sit. Ceterum sigillum non poterunt con-
fratres habere» (M. GUERARD, Cartulaire de 1'église Notre-Dame de Paris,
Paris 1850, S. 416).

2 In den gemischten Bruderschaften waren allerdings urspriingiich nur die
Kleriker der Ortskirche Mitglieder.

2



Erster Teil. Die &dltesten Typen

Die dltesten Typen von Klerikervereinen, deren Existenz bereits
fur das karolingische Zeitalter belegbar ist, sind : 1. der obligatorische,
dekanale Pfarrerverein, 2. die drtliche Laiengilde auf dem Lande, welche
auch den Pfarrer und seine Kleriker als Mitglieder aufnahm, und 3. der
freie stidtische Klerikerverein.

I. Dekanale Pfarrervereine

Monatliche Zusammenkiinfte des Seelsorgeklerus eines Dekanates
waren schon in der ersten Hilfte des IX. Jahrhunderts iiblich. Sie
wurden mit dem Cassianischen Ausdruck collationes! (Konferenzen)
bezeichnet, fanden am ersten Tag des Monats statt und hieen deshalb
auch Kalendae (der Kaland). Die Einsetzung dieses Institutes war ein
Korollar der Aufteilung allzu ausgedehnter frinkischer Didzesen in
Dekanate. Als Vorsitzender fungierte der Dekan. Die Anwesenheit
des Erzdiakons als Vertreter des Bischofs wird unter gewissen Umstin-
den verlangt. Beide fithrende Geistlichen werden vielfach als magistri 2
bezeichnet. Einer der Hauptzwecke solcher Zusammenkiinfte wird in
einer Verordnung des Reimser Erzbischofs Hincmar im Jahre 857
folgendermailen formuliert :

« Wenn die Priester der respektiven Dekanate an jedem Monats-
anfang ihre Versammlung abhalten, sollen sie iiber die 6ffentlichen
BiiBer ihrer Gemeinden beraten (collationemm habeant), feststellen, wie

1 Vgl. P. L. PEtcHENARD, Etude historique sur les conférences ecclésias-
tiques, Paris 1896, und Dict. de théol. cath. III 816. Cassians Gespriache mit
seinen Moénchen wurden spiter in Cluny nachgeahmt. Dies wissen wir nicht
aus dem gleichnamigen Werke Odo’s, das am Schreibtisch verfat wurde, sondern
durch Bern. v. Clairvaux, der diese geistliche Ubung in Cluny mitmachte
(PL 182, 900). Auch bei den Victorinern war die collatio iiblich (PL 176, 617).
Die alten Predigerbriider veranstalteten sie zweimal in der Woche (Vitae Fra-
trum, Part. V, cap. III, § VI, Ausg. Reichert in Mon. Ord. Pr. Praed. Hist. I 261).
Diese Gespriache sind nicht zu verwechseln mit den Abendpredigten, ebenfalls
collationes genannt. In der Schule von Chartres fanden sie jeden Abend statt
(Jon. v. SaLisBURY, Metalogicon, lib. I, cap. 24, Ausg. Webb, S. 56). In Paris
filhrte sie Jordan von Sachsen an den Feiertagen fiir die Studenten ein, die bei
der Morgenpredigt nicht anwesend sein konnten (Mon. Ord. Fr. Praed. Hist. I 327).
Uber die collationes in den Mutter-Gottes-Bruderschaften vgl. G. MEERSSEMAN,
La prédication dominicaine dans les congrégations mariales en Italie au XIIIe siécle,
Archivam Fratrum Praedicatorum XVIII (1948) 131 fi.

! In Hincmars Kapitulare von 857 bedeutet der Ausdruck magistri die
bischéflichen Kurialbehorden : « hoc comministris nostris, magistris suis (d. h. des
6ffentlichen Bufers) qui in civitate consistunt, innotescat» (PL 1235, 793).



jeder die auferlegte BuBle erfiillt, und uns dies durch unseren Gehilfen
(den Erzdiakon ?) wissen lassen, damit wir aus der Art und Weise,
wie sie BuBle tun, entscheiden kénnen, wie ein jeglicher ausgesohnt
werden soll. »?

Aber auch der gegenseitigen Erbauung dienten diese Versamm-
lungen, indem der Vorsitzende die Pfarrer zur Beobachtung ihrer
Berufspflichten und tiiberhaupt zu einer christlichen ILebensweise
anspornte. Das behandelte Thema wurde von den Anwesenden dann
weiter besprochen. Vor dieser Sitzung hatten alle gemeinsam das
heilige MeBopfer gefeiert. Nach der Konferenz wurden sie im Pfarr-
haus bewirtet. Ein regelrechtes Festessen war bereits in Hincmars Kapi-
tulare vom Jahre 852 ausdriicklich verboten worden. Seine Verord-
nung (cap. XV) ist sehr lehrreich, nicht nur wegen der Mifistinde, die
sie riigt, sondern auch wegen der Grundregeln des Kalandinstitutes,
die sie in Erinnerung bringt 2:

« Wenn die Priester zum Kaland versammelt sind, sagt Hincmar,
dann sollen sie, nachdem sie das Mysterium gefeiert und die vor-
geschriebene Konferenz (collationem) abgeschlossen haben, sich dort
nicht wie zu einem Festmahl an den Tisch setzen und sich durch
ungeziemend viele Gerichte gegenseitig beschweren (invicem gravent) :
Dies ist unpassend und kostspielig (onerosum) ; ferner wird dadurch
die Riickkehr zu ihren Kirchen verspitet und der Tadel und die gegen-
seitige Vollerei (gravedo mutua) bringen ihnen als Frucht der Sitzung
mehr Schaden als Gewinn. Wegen einer derartigen, ebenfalls aus reli-
giosen Griinden veranstalteten Zusammenkunft riigt der Apostel Paulus
die Corinther (I Cor. XI), die sich, um das Herrenmahl zu genieBen,
versammelt hatten, dies aber ungeziemend taten. Ahnlich werden die-
jenigen, die zum Mahl des Herrn, das heiBt : zur collatio verb: hin-
treten und dann, um dem Bauche zu fronen, zusammenkommen, vor
Gott und den Menschen des Tadels wiirdig befunden werden. Wenn
also die Messe mit der anschlieBenden Konferenz beendet ist, sollen
diejenigen, die es wiinschen, im Hause des betreffenden Konfratres
zusammen mit den anderen Mitbriidern das [Eulogien]brot brechen
cum caritate et gratiarum actione. Dabei soll jeder einen Trunk erhaiten
und den Becher hochstens dreimal lehren 2, dann aber sofort zu seiner
Kirche heimkehren. »

1Aa0. 2 PL 125, 777.
3 Den Laien erlaubte Hincmar nach dem Vereinsgottesdienst nur einen
einzigen Trunk (vgl. unten S. 12).

4



Die gratiarum actio ist das bekannte Tischgebet. Mit dem Worte
caritas ist die agape gemeint, nicht nur als innerliche Gesinnung, son-
dern auch als sinnvolles Minnetrinken. Das gegenseitige Sichkredenzen
und Zutrinken war ein alter Brauch, von dem nicht festgestellt werden
kann, daBl er urspriinglich heidnisch-religios war. Die Kirche hatte
ithn zu einem Ritus erhoben, indem ein bestimmtes Quantum Brot
und Wein, das die Gliubigen beim Gottesdienst opferten, vom Priester
gesegnet und ihnen nachher wieder verabreicht wurde, um teils an
Ort und Stelle genossen, teils fiir die Abwesenden mitgenommen zu
werden. In den Freundschafts- und Sippenmahlzeiten war es Brauch,
sich gegenseitig zuzutrinken und zu kredenzen. Wollte ein Priester
dies tun, dann segnete er zunichst den pofum caritatis?, die Minne-
schiissel mit dem Getrink oder LeckerbiBlen, die er seinem Freunde
anbieten wollte. Wenn Hincmar sich gegen das Freundschaftskre-
denzen und Minnetrinken wendet, dann tut er das nicht, weil er
darin irgendeinen heidnischen Ritus erblickt, sondern weil das all zu
oft wiederholte Kredenzen und Zutrinken den Magen beschwert und
den Kopf erhitzt. Das unaufhérliche gegenseitige Sichherausfordern
zum Essen und Trinken riigt er mit den Worten invicem gravare und
mutua gravedo, wobei er offenbar auf die Mahnung des Heilandes bei
Lukas XXI 34 auspielt : « Attendite autem vobis, ne forte graventur
corda vestra in crapula et ebrietate.»?

Zwar verbietet Hincmar den geistlichen Kalandbriidern, ihre Ver-
sammlung mit einem regelrechten Festessen zu beenden, aber weil er
weill, dal3 sie nach dem Caritasritus doch zusammen speisen werden,
versucht er, dieser ihrer Mahlzeit sowie dem miBigen Kredenzen oder
Minnetrinken den sakralen Charakter zu geben, die beide « Gemein-
schaftsiibungen » in den Klgstern und Kapiteln schon lingst hatten 3.
Deshalb verordnet er am Schlu3 des cap. XIV :

1 Potus bedeutet nicht nur Getrink, sondern auch Topf, Schiissel, Gericht,
Platte (franzosisch : pot) : « Ubi dato signo a praelato, dicant: Benedicite, et
praelatus potum caritatis benedicat in dextera Dei Patris» (Du Cange).

2 Dieser Vers wird in vielen Ordensregeln und Bruderschaftsstatuten zitiert,
so z. B. in der Benedictusregel (cap. 39), im Statut der Humiliaten (a. 1201),
in der Regel der BiiBer (Nicolas IV : a. 1289). Vgl. unten S. 16, Anm. 1.

3 Der hl. Benedikt erwidhnt in seiner Regel (cap. 43) den Vers vor und
nach der Mahlzeit, ohne den Text zu zitieren. Er setzt voraus, da3 seine Leser
ihn bereits kennen und daB er uberall eingebiirgert ist. Desgleichen in der
Aachener Regel fir Kapitelkleriker (cap. 21). Beide Autoren regeln die Tisch-
lesung bis in alle Einzelheiten. Uber den Caritasritus in den Kldstern, vgl.
B. BiscHorF, Caritas-Lieder, in Liber Floridus, Mittellateinische Studien, Fest-
schrift Paul Lehmann, St. Ottilien 1950, S. 165-86.



« Wenn Priester zu irgendeinem Mahle zusammenkommen, so soll
der Dekan oder der Erste (aliguis prior) unter ihnen den fiir die
Tischsegnung iiblichen Vers anstimmen und die Speisen segnen. Dann
sollen sie sich setzen, ihrem Alter nach sich ordnend?!, einander die
gebithrende Ehre erweisend, und sich gegenseitig Speise und Trank
segnend (per vicissitudinem cibum et potum benedicentes). Einer ihrer
Kleriker soll etwas aus der Heiligen Schrift vorlesen. Nach der Mahl-
zeit sollen sie, wie anfangs, den Dankeshymnus beten, nach dem Vor-
bild des Herrn und Erlésers und seiner Jiinger beim Abendmahl, wie
wir bei Matthaeus XXVI lesen. So sollen sich alle Priester an diesem
Orte benehmen, vor allem bei solchen Anldssen, damit, wie der Apostel
sagt, unser Amt nicht verachtet werde. »

In einer Verordnung des Bischofs Riculphus von Soissons (um 879)
iiber die Kalandversammlungen heit es: « Wir bestimmen, daB es
angebracht ist, wenn jeden Monat am festgesetzten Tag, d. h. am
Monatsanfang (id est in Kalendis uniuscuisque mensis) in jedem Dekanat
die Priester zusammenkommen, nicht um sich dem Essen und Trinken
zu ergeben, sondern um iiber ihr Amt, tiber ihr religiéses Leben und
iiber den Gang ihrer Pfarreien sich auszusprechen. Ferner sollen sie
darauf bedacht sein, gemeinsam die Gebete fiir den Koénig, die kirch-
lichen Obrigkeiten und ihre eigene Verwandten, sowohl fiir Lebende
wie fiir Verstorbene, zu verrichten. » 2

Daraus ergibt sich, daBl gewisse von den Synoden vorgeschriebene
Suffragien in den Kalanden absolviert wurden. Vom hl. Ulrich von
Augsburg (gest. 973), wird berichtet, dall er auf Visitationsreisen die
Priester zu fragen pflegte, ob sie die Kalande regelmidBig besucht,
daselbst die vorgeschriebenen Gebete verrichtet, zeitig den Heimweg
angetreten und ihrem Magister in allem Gehorsam geleistet hatten 3.

Um 940 behandelt Bischof Atto von Vercelli* das Thema der
Kalandversammlungen und ihres Zweckes folgendermaBen : « Die Erfah-

1 KarL Hauck, Rituelle Speisegemeinschaften im 10. und 11. Jahrhundert,
Studium Generale III (1950), S. 614 iibersetzt den Passus secundum suum ordinem
consedeant mit «sollen sie sich der Tischordnung gemiB setzen». Diese Uber-
setzung besagt aber nichts und ist eine reine Tautoclogie. Bekanntlich ordneten
sich die Priester unter einander nach ihrem Alter. Vgl. das Kapitulare des
Bischofs Walter von Soissons a. 867 : « Ut quando [presbyteri] ad conventum,
quod ipsi consortia appellant, veniant, religiose equitent, iuniores prioribus fratri-
bus debitum honorem impendant» (PL 119, 725). Vgl. auch die Chrodegang-
regel, cap. 21, De mensis ordinandis.

2 PL 131, 22-23. 3 Acta Sanctorum, Iulii vol. IT, p. 105.

4 PL 134, 34-35.



rung lehrt, daB eine gut abgehaltene [Kleriker]konferenz nicht weniger
niitzlich ist als eine Lesung. Deshalb bestimmen wir, daf3 fortan alle
Priester und Kleriker aus den Pfarreien am Monatsanfang zusammen-
kommen, um iiber den Glauben und die heiligen Sakramente, iiber ihr
Leben und Benehmen und iiber ihre verschiedenen Amtspflichten
gemeinsam zu beraten. Hat einer von ihnen sich nachlissig oder tadel-
haft benommen, so soll er ebenda von den anderen zurechtgewiesen
werden. Bemiiht er sich nicht um Besserung, so sollen sie es dem
Bischof melden, damit er schleunigst schiirfer eingreife, auf dal}, wenn
die Dibzese von ihrem Bischof [kanonisch] visitiert wird, oder wenn
die Kleriker zur Synode kommen, sie nicht alle gemeinsam getadelt
werden. Falls der Monatsanfang mit einem Feste zusammenfillt, sollen
sie nicht versiumen, die [Kaland]versammlung am folgenden Tage
abzuhalten. »

Bei den Kalanden war also auch die correctio fraterna iiblich. Ob
dies eine Nachahmung der monachalen Kapitelpraxis war, oder durch
den Grundsatz, wonach jeder von Seinesgleichen abgeurteilt werden
soll, veranlaBt wurde, ist nicht festzustellen. Jedenfalls wird dieses
Prinzip mitgewirkt haben, da es auch in den laikalen und gemischten
Bruderschaften angewandt wird.

Dal} die Kalandkonferenzen auf demn Lande sich bereils um die
Mitte des IX. Jahrhunderts zu regelrechten Bruderschaften verdichtet
hatten, ist nicht zu bezweifeln, denn im Kapitulare Hincmars werden
die teilnehmenden Pfarrer frafres und confratres genannt, obwohl sie
nicht im Dienst ein und derselben Kirche standen. Das Wort frater
(confrater) kann hier mit Gildebruder iibersetzt werden. Ubrigens nennt
Bischof Walter von Orléans (867) die Dekanatsversammlungen seiner
Geistlichen ausdriicklich consortial, Gilden, Bruderschaften.

Urspriinglich waren also die Kalande dekanale Pfarrervereine. Als
jedoch am Ende des XI. Jahrhunderts einige Diézesen in eine kleine
Zahl von Erzdiakonate eingeteilt wurden, deren jedes mehrere Deka-
nate umfalte, gestaltete man dort die Landpfarrervereine zu erzdia-
konalen Priesterverbinden um, denen aber die gleiche Aufgabe zufiel
wie den Dekanatskalanden aus der Karolingerzeit. Die Mitglieder
dieser neuen Vereine waren natiirlich zahlreicher und die Entfernung
vom Versammlungsort gréBer, sodaB die Sitzungen nicht mehr monat-
lich stattfinden konnten und einen synodalen Charakter annahmen.

1 Siehe oben S. 6 Anm. 1.



Trotzdem entstand aus diesen Versammlungen eine eigene Kleriker-
bruderschaft, iiber welche, dank ihrer karitativen Tétigkeit, gewisse
Spitalarchive Auskunft erteilen.

So bezeugt der Spitalpriester vom Semmering anno 1220 iiber die
Griindung seines Stiftes im Jahre 1160, daB die Kleriker des ganzen
Erzdiakonates der Oberen Mark von altersher eine Bruderschaft gebildet
hiatten, deren eigentliche Mitglieder, sowie die in die Gebetsgemein-
schaft aufgenommenen Laien, sich verpflichteten, jahrlich zwolf Denare
und nach ihrem Tode bestimmte Geldsummen fiir wohltitige Zwecke
der Bruderschaft zur Verfiigung zu stellen. Auf der Suche nach einer
Sammelstelle fiir die Verteilung der Almosen wandte sich die Bruder-
schaft an den Markgrafen Ottokar V von Steiermark. Die Stephans-
kirche bei Kraubat im Murtal, die dieser der Bruderschaft anbot,
war aber nicht passend, weil die Mur sie fiir viele Armen unzuginglich
machte. Daraufhin wihlte eine Expedition der Bruderschaft den unbe-
bauten Cerwald am Semmering, den der Markgraf fiir die Spitalnieder-
lassung erwarb. Im Jahre 1220 verordnete die Erzdiakonatssynode, die
auch die Erneuerung der etwas dekadenten Klerikerbruderschaft dekre-
tierte, daB3 als Gegenleistung fiir die jahrlichen Abgaben derselben auch
ihre altersschwachen und kranken Mitbriider eine Zeitlang oder sogar
auf Lebenszeit im Spital versorgt werden sollten 1.

Einer dhnlichen erzdiakonalen Klerikerbruderschaft begegnen wir
zu Oscherleben in der Didzese Halberstadt. Der Pfarrer von Horn-
hausen iiberlieB ihr 1225 das von ihm gegrundete Spital und der
Bischof bestimmte, daB die « fraternitas illa..., quam sacerdotes de
archidiaconatu Oscherleve inter se... habere dinoscuntur », dessen Lei-
tung innehaben und eines ihrer Mitglieder zum Provisor ernennen
sollte 2. Systematische Nachforschungen iiber diesen Gegenstand wiir-
den bestimmt weitere Ergebnisse iiber die Wirksamkeit der dekanalen
und erzdiakonalen Priesterbruderschaften im XII. Jahrhundert zeitigen,
um das Bild zu erginzen und so eine Briicke zu schlagen zu den niaher
bekannten Landkapiteln des Spatmittelalters 3.

1 S. ReickE, Das deutsche Spital und sein Recht im Mittelalter, Bd. I,
Stuttgart 1932, S. 61.

2 Ebd. S. 62-3.

3 Vgl. K. J. Gratz, Beitrige zur Geschichte des Landcapitels Rotweil a. N.,
Freiburger Didzesan-Archiv XII (1878), S. 3-38, wo die Statuten mit sehr in-
teressanten Angaben iiber die Wahl des Dekans durch die «confratres dicti
decanatus » gedruckt sind.

8



Die obenerwihnten Synodalbestimmungen Hincmars wurden nach-
her zwischen 883-95 in einer Synode zu Nantes (can. 4, 10, 11, 12)
bekriftigt 1. Regino von Priim (gest. 915) nahm sie in sein Werk
De ecclesiasticis disciplinis ® auf, Burchard von Worms in sein Collec-
tartum 3 (1012-22) und Gratian in sein Decretum * (ca. 1150). Dies moge
als Beweis dafiir gelten, dal} der Dekanatskaland das ganze Friih- und
Hochmittelalter hindurch lebendig blieb und dafl man die Bestimmun-
gen aus der karolingischen Bliitezeit noch immer fiir giiltig hielt. Auch
in den Landkapiteln des Spitmittelalters wurden sie weiterhin beob-
achtet.

Dal3 der Dekanatskaland im ganzen Mittelalter auch vom Stand-
punkt der Kirchenverwaltung als brauchbares Institut geschiitzt blieb,
ergibt sich aus den Bestimmungen der Synoden von London (1237),
Pont-Audemer (1279) und Rouen (1335). Die erstgenannte verfiigte
(can. 20), daB die Erzdiakone in den Versammlungen ihrer Dekanats-
kapitel die Priester belehren und ihnen vor allem den Messekanon,
die Taufformel sowie die wesentlichen Bestandteile der Sakramente
erkliren sollten 5. In Pont-Audemer verfiigte man (can. 21), dall die
Landdekane in ihren Kalanden die Kleriker ermahnen sollten, durch
Tonsur und Talar ihren Stand zu bekennen ¢. Die Synode von Rouen
bestimmte (can. 11), die Dekane mii3ten auf ihren Kapiteln oder Kalan-
den die bischéflichen und pépstlichen Reservatfille bekanntgeben und
erortern 7. Auch auf diesem Gebiete weist die Kalandtradition keinen
Bruch auf.

Ist das karolingische Kalandinstitut auf ein friitheres, altchrist-
liches zurtickzufithren ? Nein, denn von einer solchen Gruppierung der

1 Nach Regino von Priim, Burchard von Worms und Gratian sollen dic
cap. 14-15 von Hincmars Kapitulare als can. %, 10-12 in den Akten der Synode
von Nantes vorkommen. Falls es sich hier um eine Synode handelt, die 658-60
in Nantes abgehalten wurde (Manst XI 59), dann hitte Hincmar diese Bestim-
mungen nur bekriftigt. Wahrscheinlich handelt es sich aber um eine Synode,
die nach Hincmars Tode (882) zu Nantes gefeiert wurde. In den erhaltenen
Akten (Maxs: XVIII 170, cap. 15) wird nur cap. 16 von Hincmars Kapitulare
wiederholt und approbiert bzw. modifiziert. Vgl. weiter unten S. 16.

2 PL 132, 231-2; Ausg. F.G. A. Wasserschleben, Reginonis abbatis Pru-
miensis libri II de synodalibus causis et de ecclesiasticis officiis, Leipzig 1840,
S.108-9.

3 Lib. II, cap. 161-4; PL 140, 642.

4 Dist. XLIV, cap. 7-9; FRIEDBERG, col. 158-9.

5 Manst XXII 457-8.

6 Mans:t XXIV 225,

7 PHIL. LABBE, Sacrosancta Concilia, t. XV, Venetiis 1731, col. 478, can. XI.

8



vor dem VIII. Jahrhundert noch wenig zahlreichen Landgeistlichen ist
keine Spur vorhanden. Eine andere Frage ist, ob die Briuche und MiB-
briuche, die bei ihren Briidermahlen vorkommen, vielleicht dlter sind.
Da lautet die Antwort eher bejahend. Es ist aber hier nicht die Stelle,
die altchristliche Gesetzgebung beziiglich der Agapen mit der Hinc-
marschen zu vergleichen. Eine Kontinuitdt ist bestimmt vorhanden.
Die Beweisfithrung verlangt aber eine kritische Edition der Kapitularien
Hincmars mit Angabe ihrer altchristlichen Quellen. Hier méchten wir
uns darauf beschrinken, die Wesensziige der verschiedenen klerikalen
Vereinstypen aus der karolingischen Zeit zu bestimmen, und die neben-
sichlichen Briuche derselben nur insofern beriithren, als sie die Wesens-
art jener Institutionen erkennen lassen.

II. Die gemischten Ortsbruderschaften auf dem Lande

Unter Karl dem Groflen hatten die Laiengilden, wie auch die
ibrigen biirgerlichen Institutionen bereits eine stark christliche Fér-
bung erhalten. Zwar verbot Karl die Bruderschaften oder Gilden, die
von ihren Mitgliedern den Treueeid verlangten, aber dieses Gesetz
richtete sich eigentlich nur gegen eventuell staatsfeindliche Vereine,
denn bei allen Bruderschaften war das Versprechen der absoluten Bun-
destreue eine gegebene Voraussetzung. Die Ortsgilden und die Berufs-
gilden, die gegenseitige Hilfe in der Not bezweckten, wurden jedoch
nicht als staatsfeindlich betrachtet 1.

Unter ortlicher Gilde verstehen wir den Verein der Familienhdupter
(spiiter der Honoratioren) eines oder mehrerer Nachbardérfer ohne Unter-

1 Aus der fast nicht zu iibersehenden einschldgigen Literatur hebe ich her-
vor : A. MEISTER, Die Anfinge des Gildewesens, Festgabe Hermann Grauert,
Freiburg i. Br. 1910, S. 30-41. Einleitend stellt der Verfasser mit Recht die Her-
leitung der Gilden aus den heidnischen Opfergemeinschaften und Trinkgelagen
als veraltet und iiberholt dar. Diese romantische Auffassung wurde neuerdings
von K. Hauck (Vgl. S. 6 und 12-14) wieder aufgefrischt. In der Tat waren die
Gilden in erster Instanz materielle oder geistige Interessengemeinschaften. Dazu
waren Versammlungen erforderlich. Ein Gelage und irgendein religiéser Akt
(friher heidnisch, spiter christlich) fiigten sich von selbst hinzu ; sie bildeten
aber nicht das wesentliche Element, waren weder Anla3 noch Ursache der Ver-
bindung, sondern ihre natiirlichen Begleiterscheinungen. Gilde ist von Gelten abge-
leitet und bedeutet zunichst jede schuldige Leistung, ferner aber auch den
Mitgliederbeitrag fiir jede gemeinschaftliche Unternehmung, u. a. fiir eine Grup-
penmabhlzeit (s. S. 12, Anm. 2) und endlich jede Genossenschaft, Anhingerschaft
und sogar Sippschaft.

10



schied des Berufes, die die gemeinsamen Interessen, welche vom fiirst-
lichen Regiment weniger verfolgt wurden, selbst zu wahren versuchten.
Man soll sie unterscheiden von den spiteren Berufsgilden, welche die
spezifischen Interessen derjenigen beforderten, die einen gleichen Beruf
ausiibten, z. B. die Gilde der Tieler Kaufleute. Mancherorts ergriff die
allgemeine Ortsgilde eine weitgehende Initiative auf gemeinniitzigem
Gebiete und erhielt spater vom Fiirsten ein ausgedehntes Selbstver-
waltungsrecht. In einigen Fillen wuchs sie sogar zur Gemeinde, zur
Freistadt heran. An anderen Orten jedoch waren es die Gilden der
Kaufleute und Handwerker, welche die politische Macht ergriffen oder
erhielten, wihrend die Ortsbruderschaft sich mehr und mehr den reli-
giosen Interessen widmete.

Den Berufsgilden traten die Ortsgeistlichen natiirlich nicht bei,
wihrend sie sich vom VIII. Jahrhundert an in den allgemeinen Orts-
bruderschaften am richtigen Platz fiihlten. Diese schickten ihren Ver-
sammlungen stets einen Gottesdienst voraus, nahmen die Ortsgeist-
lichen, die ebenfalls unter die Honoratioren gerechnet wurden, gerne
als Gildebrider auf, und zogen sie oft als Schiedsrichter zur fried-
lichen Schlichtung von Streitigkeiten unter den vereinten Nach-
barn heran.

Die alteste kirchliche Gesetzgebung befalit sich mit den lindlichen
Ortsbruderschaften aus zwei Griinden : Erstens wegen der Exzesse, die
bei ihren Versammlungen vorkamen, und zweitens wegen der Teil-
name der Kleriker an der Vereinstitigkeit. Beides veranlaflte Erz-
bischof Hincmar, in seinem Kapitulare von 852 in einem eigenen
Abschnitt De confratriis eorumque conventibus (cap. XVI) zu handeln.

Zunichst riigt er alle Exzesse beim Vereinsgottesdienst und weist
sie in die erlaubten Grenzen zuriick. Dieser Passus ist lehrreich, weil
er die verschiedenen Oblationen vor, wihrend und nach der Messe
erwahnt und so den Ursprung der karitativen Tétigkeit dieser Bruder-
schaften erklirt. Am SchluB} folgt ein ErlaB Hincmars iiber den Anteil
der Geistlichen an der Gildeversammlung, mit der deutlichen Absicht,
thn so stark wie moglich einzuschrinken :

« Wenn eine Zusammenkunft dieser Gildebriider unumgénglich ist,
z. B. weil jemand mit Seinesgleichen wegen einer Streitigkeit versohnt
werden mul}, dies aber ohne die Gegenwart des Priesters und der
andern Gildebriider nicht moglich ist, dann sollen sie zunidchst den
Gottesdienst abhalten und den religiésen Vorschriften gerecht werden :
(Opfern von Brot, Wein und Wachs, Almosen fiir die Armen.] Nach

11



den nétigen Ermahnungen [des Priesters] konnen diejenigen, die es
verlangen, geweihte Brotchen (ewlogia) und beim Brotbrechen jeder
einen einzigen Trunk von ihm erhalten; mehr sollen sie aber nicht
anrithren ; ein jeder kehre vielmehr mit Gottes Segen nach seiner
eigenen Heimstitte zuriick. »!

Das Gildegericht und der Verséhnungsakt endeten also vorschrift-
gemill mit dem symbolischen Caritasritus. Einige Zeilen vorher hatte
aber Hincmar ein Verbot erlassen gegen die « pastos et comissationes,
quas divina auctoritas vetat, ubi et gravedines et indebitae exac-
tiones et turpae et inanes laetitiae et rixae, saepe etiam, sicut experti
sumus, usque ad homicidia et odia accidere solent». Fiir letztge-
nannte Verbrechen setzt Hincmar schwere Strafen an: «Si presbyter
fuerit, vel quilibet clericus, gradu privetur ; si laicus vel femina, usque
ad satisfactionem separetur [ab ecclesia). »

Eine deutlichere Darstellung der zunichst erwihnten MiBbriuche
gibt Hincmar am Anfang von cap. XIV an, wo er iiber die Toten-
mahle und Vereinsmahle (collectae)? der Sippen und Bruderschaften
handelt. Der strenge Kirchenfiirst setzt voraus, dal die Pfarrer an
solchen Mahlzeiten teilnehmen. Deshalb befiehlt er ihnen, beim Essen
und Trinken miBig zu sein, keine Possen zu machen und in ihrer
Gegenwart andern keine Unsitten zu gestatten 3.

« Kein Priester soll am Anniversar oder am dreilligsten oder am
siebenten oder dritten Tag ¢, nach dem einer ® gestorben ist, oder gleich-

1 PL 125, 778.

2 Collecta: Sammlung, Versammlung, suppoAy, €gavog, collativum prandium,
symbolum, obolum, exactio, confratria. Handelt es sich um eine gemeinschaft-
liche Mahlzeit, dann wird vorausgesetzt, daB jeder Geladene das seinige bei-
steuert, entweder in natura oder in specie; handelt es sich um einen Verein,
dann bezieht sich das Zusammentragen auf den Mitgliederbeitrag, der die Kosten
aller gemeinschaftlichen Unternehmungen, u.a. des Vereinsmahles, bestreiten
soll. Wie das Wort Gilde, so wurden auch symbolum und karitas synonym mit
fraternitas, fraterna, comfraternitas, confratria: vgl. Statut der Bruderschaft von
Lilet (a. 1100) und Tarragona (a. 1129): « karitas que vulgo dicitur {raterna »
(vgl. ebenfalls unten Anhang B, n. 2), « symbolum, quod confratriam vocamus »
(J. VILLANUEvA, Viage literario a las Iglesias de Espafa, Bd.IX, S. 184 und
Bd. VII, S. 338).

¥ PL. 125; 776,

¢ Am dritten Tag fand das Begribnis statt.

8 K. Hauck (S. 614) fiigt hier hinzu : von ihnen, und behauptet, daB Hinc-
mars cap. XIV «lediglich auf rituelle Mahle von Priestern, nicht etwa wvon
Laien zielt». Das stimmt nur fiir den letzten Abschnitt dieses Kapitels, den
wir oben S. 6 iibersetzten. Der erste Abschnitt handelt iiber die Teilnahme der
Priester am Vereinsmahl der Laiengilden oder an irgendwelchem Totenmahle einer

12



wann er an einem Vereinsmahle teilnimmt, sich vermessentlich betrin-
ken oder sich bitten lassen aus Liebe zu den Heiligen oder auf das
Wohl der Scele des Verstorbenen zu trinken, andere zum Trinken
zwingen oder auf die Bitte anderer schwelgen (ingurgitare). [Kein
Priester soll] dem Erfolgklatschen und dem wildem Geldchter zuliebe
dort eitle Geschichten erzihlen oder vorsingen, und weder erlauben,
dafl man in ihrer Gegenwart (anfe se) unanstindige Spiele (toca) mit
einem Biren ! oder mit Tédnzerinnen veranstalte, noch gestatten 2, dal}
man dort Teufelsmasken (larvas daemonum) aufsetze, die man in der
Volkssprache Talamasken 3 nennt, denn das ist teuflisch und von den

Sippschaft, mit der sie dem Gebliite nach nicht verwandt waren, sondern als
Seelsorger enge Beziehung hatten, gleichwie sie auch zum Hochzeitsmahl ein-
geladen wurden. Hincmars unmittelbare Nachfolger haben den ersten Abschnitt
ebenfalls so verstanden. DBei Regino von Prim (Ausg. Wasserschleben, lib. I,
cap. 216, S. 106) trigt er die Uberschrift: « De presbyteris qui a fidelibus ad
prandiwom tnvitantury » ;. der zweite Abschnitt (cap. 217, 5. 109) : De rixis et pugna
sacevdotum ; der dritte (cap. 218, S. 109) : De convivio presbyterorum.

1 Den Baren tanzen lehren, indem man ihn auf eine mit Holzkohle heil3
gemachte LEisenplatte stellt und dazu dudelt, oder cinen schon abgerichteten
Biren zusammen mit den Téanzerinnen ein Ballett ausfiihren lassen. Letztere
Interpretation wird nahegelegt durch cine Stelle im Ruodlieb-Roman aus der
2. Hilfte des XI. Jh. (Ausg. Seiler V 84-98), auf die Kollege Prof. Wolfgang
Stammler mich aufmerksam macht: Zwei Koénige schicken sich bei Friedens-
schluf gegenseitig Geschenke; der eine sendet kostbare Tiere, darunter zwei
Béren :

Et pariles ursi, qui fratres sunt uterini,
Omnino nivei, gambis pedibusque nigelli,

Qui vas tollebant ut homo bipedesque gerebant ;
Mimi quando fides digitis tangunt modulantes,
Illi saltabant, neumas pedibus variabant ;
Interdum saliunt seseque superiacebant,
Alterutrum dorso se portabant residendo,
Amplexando se luctando deiciunt se ;

Cum plebs altisonam fecit girando choream,
Accurrunt et se mulieribus applicuere,

Quae gracili voce cecinerunt deliciose,
Insertisque suis harum manibus speciosis
Erecti calcant pedetemptim, murmure trinsant,
Ut mirarentur, ibi circum qui graderentur,
Non irascantur, quodcunque mali paterentur.

2 Nec consentiat. K. Hauck iibersetzt dies mit: «sich dazu hergeben»,
als ob Hincmar sagte, daB es die Priester waren, die sich Bithnenmasken auf-
setzten. Vgl. die ilteste Regel der BuBbriider (1221) : « Ad convivia inhonesta
vel ad spectacula vel coreas non vadant; histrionibus non donent et donari a
familia sua prohibeant» (Arch. Franc. Hist. XIV (1921), S. 114, N. 5).

3 K. Hauck meint (S. 615), tala sei das gleiche wie dahlen, unverstind-
liches Zeug reden, und die minnetrinkenden hitten sich dazu eigens Teufels-

13



heiligen Kanones verboten . Der Priester soll in aller Ehrbarkeit und
mit religiéser Gesinnung dort speisen und rechtzeitig zu seiner Kirche
zuriickkehren. »

Der rohe SpaBl, das Biihnenspiel und sogar die Mahlzeit waren
jedoch keineswegs Ziel der Bruderschaft. Sie eine Speisegemeinschaft
nennen, heit sie herabsetzen 2. Aussohnung eventueller Streitigkeiten
unter Gildebriidern, gegenseitige Unterstiitzung in der Not, Ehrung
und Erlésung der Abgeschiedenen waren genuine Aufgabe, was aller-
dings nicht ausschloB, daB die Versammlungen zu einem gemiitlichen
Vereinsmahl AnlaB3 gaben.

Solche Bruderschaften, die den Pfarrer und seine Kleriker zu Mit-
gliedern zdhlten, gab es bereits unter Karl dem GroBen an den meisten
Orten. Karl und seine Nachfolger bemiihten sich, den Gildeeid abzu-
schaffen. Dies taten sie aber nicht nur, wie die Bischoéfe, um even-
tuelle Meineide zu vermeiden, sondern weil die eidliche Bindung der
Gildebriider den staatlichen Untertaneneid auszuschlieBen schien. Des-
gleichen versuchten sie die Schlichtung eventueller Streitigkeiten unter
Mitgliedern dem Gildegericht zu entziehen, wollten diese vielmehr den
Ortsgeistlichen unterbreiten lassen. Dabei betrachteten sie die Geist-
lichen aber nicht als Mitbriider der Ortsgilden, nicht als die von den
Mitgliedern gewdhlten und bevollmichtigten Schiedsrichter, sondern als
Vertreter der Bischofe, welche die gleiche staatsamtliche Stellung inne-

masken aufgesetzt. Nun bedeutet fala vielmehr, wie im Mittelniederlindischen,
vortragen, erzihlen, rezitieren. Es handelt sich also um eine Spielgruppe, die
vor den Speisenden eine Posse rezitierte und dazu Bithnemasken aufsetzte.

1 Vgl. dazu ]J. B. Eriau, Pourquoi les Péres de I'Eglise ont-ils condamné
le théatre de leur temps, Paris-Angers 1914. Eine dhnliche Studie fir das Mittel-
alter wire lohnend. Der oben erwihnte Passus aus der Regel der BuBbriider
ist kein Unikum !

2 Die Tieler Gilde und die charité von Valenciennes waren keine allge-
meinen Ortsbruderschaften, sondern Berufsgilden. Sie waren aber in erster Linie
keine Trink- oder Speisegemeinschaften, sondern sehr niichterne und realistische
Interessengemeinschaften von Kaufleuten wie die spiateren Handwerkerziinfte,
Wenn K. Hauck (S. 613) sagt: « Ebenso wie die Tieler und andere Gilden ver-
einbart diese caritas [von Valenciennes] neben reinen Trinkzusammenkiinften
auch Versammlungen zum Gildegericht », dann stellt er offenbar die Sachen auf
den Kopf, denn die ckarité von Valenciennes betrachtete als Zweck ihrer Zusam-
menkunft das Gildegericht und veranstaltete dann, weil die Mitglieder doch bei-
sammen waren, nebenbei auch eine Trinksitzung. Dies beweist aber nicht, da
die Gilde oder Bruderschaft wegen des Vereinsmahls bestand oder aus dem Gelage
entstand, denn sie veranstaltete meistens nur dann ein Vereinsmahl oder ein
Trinkgelage, wenn sie aus anderen, reellen und satzungsgemiBen Griinden zu-
sammentrat.

14



hatten wie die Vertreter des Grafen. So verbietet ein Kapitulare Karl-
manns vom Jahre 884 die Vereine zum gegenseitigen Schutz des Eigen-
tums ; anstatt sich selbst zu helfen, sollten die Bauern, falls sie be-
stohlen wiirden, ihre Sache dem Pfarrer als Gesandten des Bischofs oder
dem ortlichen Vertreter des Grafen unterbreiten : « Volumus ut pres-
byteri et ministri comitis villanis praecipiant, ne collectam faciant,
quam vulgo geldam vocant, contra illos, qui aliquid rapuerint, sed
causam suam ad illum presbyterum referant, qui episcopi missus est,
et ad alios, qui in illis locis ministri comitis super hoc existunt, ut
omnia prudenter et rationabiliter corrigantur. »?

Desgleichen hatte Karl der Grofle am 23. Mirz 789 solche Gilde-
versammlung verboten, wo bei einem Heiligen oder bei dem Konig
und seinen Sohnen geschworen und lbermilig getrunken wurde :
« Omnino prohibendum est omnibus ebrietatis malum, et istas coniu-
rationes, quas faciunt per sanctum Stephanum aut per nos aut per
filios nostros, prohibemus.»? Bis zum Ende des Mittelalters werden
Staat und Kirche versuchen, das iiberfliissige Schworen, die Trink-
sucht und das Heranziehen des Gildegerichtes ? einzuschrinken, aber
nichtdestoweniger entfaltet sich das Gildewesen andauernd und ver-
schiedenartig. Die Beteiligung der Ortsgeistlichen an den Ortsgilden
wichst ebenfalls, bis die Kirche eine IFormel findet, um sie in reli-
giose Bruderschaften umzuwandeln.

1 Monumenta Germaniae Historica, Capitularia II 375.

2 Ebd. I 64.

3 Die Schlichtung von Streitigkeiten unter den Mitgliedern vor dem Gilde-
gericht blieb eine Aufgabe der Bruderschaften bis in die Neuzeit, auch wenn
die Vereine ihr Hauptziel auf ein mehr bestimmtes ja sogar religiéses Gebiet
verlegten. So heit es 1060 in den Bruderschaftsstatuten zu Imola: « Se autem
fratres pure et sine fraude diligere et honorare debebunt. Preterea si quis
fratrum alium leserit, aut cum eo aliquam discordiam habuerit, ad sensum
mistralium satisfaciat et secundum quod culpa maior vel minor erit, ad sensum
ministralium bannum emendetur in proficuo scole » (GADDONI-ZACCHERINI, Char-
tularium Imolense, Bd. I, Imola 1912, S. 270). Fiir das Spitmittelalter und die
Neuzeit vgl. z. B. die Statuten der Disciplinati des hl. Dominikus in Prato a 1335,
cap. 11 (G. MEErRssEMAN O. P., Etudes sur les anciennes confréries dominicaines, I :
Les confréries de Saint-Dominique, Archivum Fr. Praedicatorum XX [1950],
S. 78) ; die Satzungen der Battuti des hl. Dominikus in Bologna a. 1443, cap. 12
(ebd. S. 97) ; das konigliche Privileg fir die Bruderschaft des hl. Petrus Martyr
in Valencia a. 1316 (derselbe, IT: Les confréries de Saint-Pierre Martyr, Arch.
Fr. Praed. XXI [1951], S. 192), in Udine um 1308, cap. 3 (ebd. S. 32); in Mai-
land a. 1579, cap. 9 (ebd. S.186), in Vercelli a. 1586, cap. 11 (ebd. S. 190), in
Bologna a. 1637 (ebd. S.193); in Avignon a. 1605 (ebd. S. 91) usw.

15



Nicht alle Bischéfe standen diesem Institut so ablehnend gegen-
tiber wie der strenge Kirchenfiirst von Reims. Deshalb fiigte die bald
nach seinem Tode zu Nantes versammelte Synode (can. 15) Hincmars
Verordnung iiber die gemischten Bruderschaften einen Passus bei, um
das Vereinsmahl, das er verboten hatte, unter gewissen Bedingungen
zugestatten : «Si contigerit, ut verae caritatis et fraternae invicem
consolationis [intuitu] omnes ad refectionem conveniant, sic talia
fieri permittimus, ut servata modestia et temperantia et sobrietate
pacisque concordia, sicut decet fratres, in aedificationem fraternitatis
et laudem et gloriam Dei et gratiarum actiones fiant. Et hoc omnino
caveatur, quod Salvator ait: Videte ne graventur corda vestra in
crapula et ebrietate.»* AnschlieBend an das Vereinsmahl soll dann
der von Hincmar verordnete Caritasritus stattfinden.

Am Anfang des Kapitels, wo Hincmar die Versammlungen der
gemischten Bruderschaften nur insofern gestattet hatte, als sie 1° von
der biirgerlichen Gewalt erlaubt waren, 2° ein niitzliches Ziel erstreb-
ten und 3° nach den Normen der Vernunft abgehalten wurden, ersetzten
die Konzilsviter von Nantes die dritte Bedingung durch die Formel :
«quantum... ad salutem animae pertinet» Damit gaben sie den
Laienbruderschaften einen kirchenrechtlichen Existenzgrund, der von
jetzt an ofters angefithrt und weiter ausgearbeitet wird, sodal3 er, wie
Bundesarchivar L. Kern vor 30 Jahren schon betont hat 2, den spezi-
fischen Unterschied zwischen profanen und kirchlichen Bruderschaften
darstellt.

Mehrere Bischofe waren der Ansicht, daB3, wenn die MiB3briauche
behoben wiirden, der intime Umgang der Geistlichkeit mit den Laien
in den gemischten Bruderschaften guten Einflul haben kénnte, und
daB ihr Zutritt nicht zu verbieten sei. Wir werden ferner feststellen,
daB bereits im IX. Jahrhundert gewisse rein klerikale Bruderschaften
ebenfalls Laien aufnahmen. Beide Tatsachen beweisen, daB3 die Bru-
derschaften bereits in der karolingischen Periode eine Atmosphire der
Verbriiderung zwischen Klerus und Laikat zustande brachten, die Albert

1 Manst XVIII® 170. — Die vom Konzil zu Nantes umgearbeitete Ver-
ordnung Hincmars wurde von Regino iibernommen (PL 132, 367 ; Ausg. Wasser-
schleben, S. 386-88) ; bei Burchard von Worms und Gratian hingegen fehlt sie.

2 Vgl. was wir dariiber im Arch. Fr. Praed. XX (1950), S. 9-10 mitteilten.
Die Kirche wird spiter grundsitzlich nur ihren eigenen Bruderschaften Ablisse
erteilen, nicht den Vereinen « unius artis vel conditionis », d. h. nicht den Berufs-
vereinen und Handwerkergilden.

16



Hauck erst im XIII. Jahrhundert zu entdecken glaubt, etwa als Vor-
bote einer kommenden Wiirdigung der Laien in der Kirche durch
den Protestantismus .

In den meisten Ortsgilden waren sogar Frauen Mitglieder. Dies
vermitteln uns Hincmars Kapitulare, das bald zu erwihnende Statut
von Sant’Appiano und eine Urkunde der Abtei Savigny aus dem
Jahre 999 : «data mense novembri, feria tertia, quando congregatio
clericorum et laycorum sive nobilium feminiarum matronarum sub
appellatione fraternitatis in domo ipsius Otgerii [sacerdotis] coadunata
cpulabatur, anno sexto regni Rodulfi filii Conradi»?®.

Die Kirche iiberwachte eifrig die Titigkeit der gemischten Orts-
gilden. Unter den Informationen, welche jeder Bischof auf Visitations-
reisen zu sammeln hatte, erwihnt Regino von Priim (gest. 915) die
das Bruderschaftswesen betreffende : « Perscrutandum de confratriis
et fraternitatum societatibus qualiter agantur.»?® In Deutschland
nannte man die Ortsgilden auf die Dauer ebenfalls Kaland, obwohl
ihre Versammlungen nicht wie bei den rein klerikalen Dekanatskalan-
den, am Anfang jedes Monats stattfanden.

Im Jahre 1087 bemiihte sich die Synode von Szabolcs (Ungarn),
den Ernst der nicht bei Eide versprochenem Bruderschaftstreue zu
unterstreichen. Um diesen ErlaB zu verstehen, ist zu bedenken, daf3
es damals, wie auch jetzt noch in gewissen Gegenden, Sitte war, ein
Versprechen durch den Handschlag zu bekriftigen. So will das 1469
erneuerte Statut des Ziilpicher Kalands, daf3 jedes neue Mitglied bei
der Aufnahme sich durch Handschlag jedem Bruder gegeniiber ver-
pflichte, die Geheimnisse der Bruderschaft zu wahren?*. Wer aber
einem durch Handdruck bekriftigtem Versprechen untreu wurde, ent-
dulerte sich nach altem Rechtsbrauch der gereichten Hand und mubBte
sie durch eine GeldbuBe redimieren. Diese Sitte sanktionierte die Synode
zu Szabolcs in can. XIV : «Si quis de kalendis [sine] presbyteri sui et
fratrum licentia [se] subtraxerit, manum eam, cum qua fraternitatem
promisit, decem pensis redimat. » 3

1 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, V. Teil, I. Hilfte, Leipzig 1911,
S. 418.

2 A. BerNARD, Cartulaire de I’abbaye de Savigny, B. I, Paris 1853, S. 256-7,
n. 549.

3 PL 132, 287 (lib. II, cap. V, n. 86) ; Ausg. Wasserschleben, S. 216.

4 P. HeusGeN, Alte niederrheinische Priesterbruderschaften, besonders die
zu Ziilpich, Historisches Archiv des Erzbistums Koln, Heft 2 (1929), S. 30.

5 Manst XX 767,



Im Jahre 1114 beschiftigt sich die Eztergomer Synode von neuem
mit dem berithmten Minnetrinken. Unter dem Titel Quomodo in con-
vivits convivari debent, verordnen die canones XLVII-XLIX folgendes :
« Wenn ein Priester, sei es beim Klerikermahl (i canonico convivio),
sei es im Kaland sieht, dall welche wiederholt sich gegenseitig zum
Trinken herausfordern, soll er sie tadeln. Falls sie nicht auf ihn hoéren
wollen, verlasse er den Saal und klage sie beim Erzdiakon an, der
ihnen 7 Tage BuBle auferlegen soll. Wenn der Priester die Gesellschaft
nicht verliBt, ist er in seinem Amte suspendiert und soll er 40 Tage
BuBle tun. Falls es der Priester ist, der andere zum Trinken zwingt
oder sich bis zur Betrunkenheit herausfordern 1aB3t, wird er abgesetzt . ..
Wenn ein Adeliger andere zum Trinken zwingt oder sich bis zur
Betrunkenheit herausfordern 1iBt, soll er 40 Tage BuBle tun. Tut er
nachher das gleiche wieder, dann soll er exkommuniziert werden. »1

Aus dieser Verordnung geht hervor, daf der rein klerikale Dekanats-
und der gemischte Ortskaland um diese Zeit in Ungarn neben einander
bestanden. Nur das maBlose Minnetrinken bei den Zusammenkiinften
wird streng verboten ; der malige, rituelle Caritastrunk bleibt nach
wir vor erlaubt.

Wegen wiederholt festgestellter MiBbriuche versuchten gewisse
Synoden die gemischten Ortskalande abzuschaffen. Die von Lisieux
verordnete im Jahre 1064 (can. VIII): « Ut religiones, quas dicunt, in
quibus comeditur et bibitur, omnino deleantur. »2® Mehr als ein Jahr-
hundert spiter wendet sich eine andere Normandische Synode, die von
Rouen (1190), gegen die Beeidigung der Mitglieder : « Es gibt Leute,
sowohl Kleriker als Laien, sagt can. XXV, welche bestimmten Gilden

1 Manst XXI 108-9. Weil der Text a.a. O. verdorben ist, versuchen wir
ihn hier zu rekonstruieren: « Si quis prebyter in canonico convivio vel kalendis
cogentes ad potos viderit, arguet eos, et si eum non audierint, ipse exeat et
archidiacono eos accuset, qui eis poenitentiam septem dierum iniungat. Quod
si presbyter non exierit, ab officio suspendatur et quadraginta dies poeniteat.
Si presbyter [ad potum] coegerit vel coactus fuerit inebriatus, deponatur. Si
quis presbyterum inebriatum invenerit, ante episcopum vel [archijdiaconum
[accuset eum et] tres pensas ab eo accipiat. Et si iam presbyter secundo inebria-
tus fuerit, deponatur. Si quis de nobilibus ad potum coegerit vel coactus fuerit
inebriatus, quadraginta dies poeniteat. Si vero in hoc perseveraverit, excommu-
nicetur. » Vgl. diesen Passus mit cap. XV des IV. Laterankonzils (1215) : « Illum
abusum decernimus penitus abolendum, quo in quibusdam partibus ad potus
aequales suo modo se obligant potatores, et illo iudicio talium plus laudatur,
qui plures inebriat et calices fecundiores exhaurit» (Mans:t XXII 1003; vgl
IIT Decretal. I 14, Friedberg II 452-3).

2 HEFELE-LECLERCQ IV 1420.

18



beitreten zwecks gegenseitiger Hilfe und Beistandes in all ihren Gerichts-
sachen und Unternehmungen, eine gewisse Strafe im voraus bestimmend
fir diejenigen, welche dieser Satzung untreu werden. Weil aber solche
gemischte Vereine (societates utriusque ordinis) und Bruderschaften
(fraterias) vom Kirchengesetz abgelehnt werden, da ihre Statuten
einige zum Meineid fithren, so verbieten wir, die bestehenden instand-
zuhalten oder neue zu griinden. »?

Diese allzu radikalen Mafnahmen hatten keinen Erfolg. Sie geho-
ren zu den unvermeidlichen Ubertreibungen der Gregorianischen Reform,
die «hundert verlangte, um zwanzig zu erhalten». Den modernen
Historiker setzen sie der Gefahr aus, von der vorher bestehenden und
nachher geschaffenen Wirklichkeit ein einseitiges Bild zu zeichnen.
Deshalb miissen weitere Dokumente herangezogen werden, die das
Leben und Treiben der gemischten Ortskalande mehr von der posi-
tiven Seite her darstellen, wie z. B. das Statut der Bruderschaft von
Sant’Appiano im Valdelsa, das bestimmt ins X. Jahrhundert gehért,
obwohl der Text mit spiterem Zusatz nur in einer Abschrift des
XI. Jahrhunderts erhalten ist 2. Diese Satzungen mochten wir hier
besonders erwihnen, weil sie einen Bruderschaftstyp, {iber den man
bis vor kurzem sehr wenig wulte, niher bekannt machen.

Der Verein bestand aus Laien beiden Geschlechtes, die wohl die
Notabeln der Gegend gewesen sein diirften, und aus Klerikern ver-
schiedener Kirchen im Elsatal. Der von den Mitgliedern gewihlte
Vorstand wird magister abbas genannt. Er soll fromm sein und gebildet
(doctum in scripturis), damit er den Briidern predigen und sie zurecht-
weisen konne (n. 1), aber es wird nirgendwo gesagt, dall er Kleriker
sein soll.

Bei der Aufnahme eines neuen Mitbruders, sei er Priester, Diakon
oder Kleriker, Mann oder Frau, fragt der Abt dreimal, ob er die
Satzungen treu einhalten und die Versammlungen, die dreimal im
Jahre stattfinden, fleiBig besuchen wolle (n. 2). Nur Krankheit, Uber-
schwemmung und dringende Geschifte des eigenen Herrn (senioris) ent-
schuldigen die Abwesenheit, sonst wird der Nachldssige nach dreifacher
Mahnung (tuxta canonicam sententiam) der gemeinschaftlichen Privi-
legien beraubt 2.

1 Mans: XXII 586. 2 Text im Anhang B.

3 Weiter (cap. 7-8) wird ein deutlicher Unterschied gemacht zwischen excom-
municetur und repellatur oder abiciatur. Bei der ersten Sanktion blieb man Mit-
glied, bei der zweiten nicht.

19



Jeder Priester soll wochentlich dreimal fiir die Briider und Schwe-
stern und beim Tode eines Mitgliedes 30 Tage lang die heilige Messe
zelebrieren, nachher aber seiner im Gebete noch weiter gedenken (cap. 2).
Diakone und Kleriker haben fiir die Mitbriider wochentlich einen
Psalter und fiir einen verstorbenen Gildebruder innerhalb von 30 Tagen
10 Psalter zu beten, nachher aber seiner im Gebete stets zu gedenken
(cap. 3). Die Laien, Médnner oder Frauen, sollen jede Woche zum
besten aller Mitbriider drei Arme speisen, beim Obitus eines Mitgliedes
innerhalb von 40 Tagen 40 Arme speisen, und ferner im Gebet und
beim Almosenspenden seiner Seele eingedenk bleiben (cap. 4).

Fir ein krankes Mitglied soll jeder Priester 7 heilige Messen zele-
brieren, jeder Diakon oder Kleriker 2 Psalter beten und jeder Laie,
falls ihm das Psalmenbeten nicht geldufig ist, 10 Arme speisen. Die
Krankheit eines Mitbruders soll den andern sofort gemeldet werden
(cap. b).

Alle Briider und Schwestern gehorchen dem Meister Abt und halten
ein, was er ihnen im Einklang mit Gottes Gesetz vorschreibt oder
predigt. Wer es nicht tut und nach dreifacher Mahnung sich nicht
bessert, wird der gemeinschaftlichen Privilegien beraubt (cap. 6). Des-
gleichen derjenige, der Wucher treibt ; tut er es trotzdem weiter, so
sei er aus dem Vereine ausgestoBen (repellatur : cap. 7).

Die Priester sollen ihren guten Ruf bewahren, damit sie dem
Herrn gefallen und ihr Gebet vor seinem Antlitz wohlgefillig sei. Der
Priester sei keusch, demiitig, erbarmungsvoll, friedliebend und frei-
gebig, nicht geizig, gewinnsiichtig, jdhzornig, trinklustig, verleum-
derisch, auf unniitzes Gerede bedacht, sondern dafiir besorgt, dal3 er
in allem ein gutes Beispiel gebe. Kommt er in Verdacht und bessert
er sich nach dreifacher Mahnung nicht, so wird er aller gemeinschaft-
lichen Vorteile beraubt (excommunicetur),; fihrt er noch weiter, dann
mul3 er aus dem Verein ausgestoBen werden (a consortio abiciatur:
cap. 8).

Alle sollen sich gegenseitig lieben, wie der Apostel Johannes sagt :
« Wenn du deinen Bruder, den du siehst, nicht liebst, wie kannst du
Gott lieben, den du nicht siehst ? Dieses Gebot haben wir von Gott
erhalten : Wer Gott liebt, liebe auch seinen Bruder» (cap. 9).

Desgleichen sollen die Laien, Mdnner und Frauen, wenn sie ein-
treten wollen, einen guten Ruf haben, und ferner in allem gehorsam
sein. « Unzucht aber und jede Art von Unreinheit cder Habsucht soll
unter euch nicht einmal genannt werden. So ziemt es sich fiir Heilige.

20



Ebensowenig unanstindiges Wesen und albernes Geschwitz oder leicht-
fertiger Witz. Das schickt sich nicht. Statt dessen iibt stets Dank-
sagung dem allmichtigen Gott gegeniiber (cap. 10).

Ist ein Mitbruder in Bedringnis, sei es vor der Gerichtsversamm-
lung, sei es wegen einer Schwierigkeit in der Stadt, so sollen alle ihm
Biirgschaft oder sonstige Hilfe leisten, denn der Herr sagt : Wenn ein
Bruder seinem Bruder hilft, werden beide getrostet werden (cap. 11).

Alle sollen, entweder zu zwei, drei und mehr, oder jeder einzelne
der Reihe nach, ein Briidermahl fiir die Gemeinschaft veranstalten.
Tut ihr das fleifig, so werdet ihr von Gott belohnt werden (cap. 12).

Keiner der Mitbriider soll zur Versammlung kommen mit Hunden,
Falken oder irgendeinem [Tier zum] Spiel (focum)?!. Jeder soll nur
einen einzigen Begleiter mitnehmen 2, und diese Leute sollen nichts
hoéren von dem, was in der Versammlung gesagt wird, sondern sich
inzwischen in ecinem Nebenhaus aufhalten (cap. 13).

Wenn alle Briider angekommen sind, versammeln sie sich in einem
Raum. Der Abt setzt sich und kommentiert die Satzungen der Bru-
derschaft oder predigt aus irgendeinem Buche, so gut er kann (cap. 14).

Darauf fragt er alle, wer unter ihnen gesiindigt habe durch Wucher,
Ehebruch, Mannschlag, Betrug oder andere Verbrechen, die hier nicht
alle aufgezihlt werden konnen. Hat ein Mitglied sich einer dieser
Stinden schuldig gemacht und nach erfolgter Mahnung nicht gebessert,
so werde es ausgestollen (cap. 14).

Nach dem Vortrag gehen alle zur Kirche. Ein vom Meister Abt
bestimmter Priester zelebriert fiir alle die heilige Messe. Falls jemand
verlangt, in die Bruderschaft einzutreten, lege er dort in Gegenwart
aller das Versprechen ab, die Satzungen zu beobachten, und werde
dann aufgenommen (cap. 14).

Daraufhin gehen alle zu Tisch. Wihrend des Essens herrsche tiefes
Stillschweigen. Ein vom Meister Abt dazu Bestimmter halte die Tisch-
lesung und speise nachher mit der Dienerschaft. Nach dieser Stirkung
kehrt jeder cum gaudio et caritate heim.

Steigt ein Mitglied im Hause eines Mitbruders oder einer Mit-
schwester ab, dann darf er tun, was nach den Gesetzen der Gastfreiheit
erlaubt ist. Brot und Wein, sowie andere niitzliche Gaben, die er je

1 Wahrscheinlich handelt es sich wie in Hincmars Kapitulare um einen
Biren (S. oben S. 13).
2 Damit es nachher nicht zu einer groben Schligerei komme.

21



nach der Jahreszeit braucht, und die fiir die Zeitspanne eines Tages
und einer Nacht notwendig sind, darf er nehmen, d. h. unentgeltlich
(cap. 15).

Das Statut schlieBt mit der feierlichen Versicherung, daBl « wer in
der Bruderschaft oder in der Liebe zu Gott — denn beide sind eins —
verbleibt, wie es in den Satzungen vorgeschrieben ist, mit Gott und
seinen Heiligen ohne Ende herrschen wird. Dies ist ein Versprechen,
das denjenigen gegeben ist, die Gott lieben und seinen Willen tun.
Den heiligen Vitern ist dies zugesichert worden, denn was kein Auge
sah, kein Ohr vernahm, keines Menschen Herz ahnte, keine menschliche
Schitzung erdenken konnte, das hat Gott denen bereitet, die Ihn
lieben » (n. 35).

Diese Statuten, deren erste Fassung sicher ins X. Jahrhundert
gehort, bilden eine wertvolle Ergdnzung zu den sehr einseitigen Syno-
dalgesetzen zur Behebung der MiBbriuche in den Kalandversamm-
lungen beider Art. Gewill, diese Milbrauche werden auch in der Bru-
derschaft von Sant’ Appiano bestanden haben, aber die Satzungen der
gemischten Kalandbruderschaften werden allerorts eine ebenso erziehe-
rische und religiose Wirkung ausgeiibt haben wie im Valdelsa.

III. Freie Klerikervereine in den Stiddten

Die Verpflichtung zur Teilnahme an den Pastoralkonferenzen und
folgerichtig zur Mitgliedschaft am dekanalen Kalandverein galt vor
allem fiir die Landpfarrer. Weil aber die bischéflichen und synodalen
Verordnungen die Tatigkeit dieses Vereins regelten, brauchten die ein-
zelnen Dekanatskalande keine eigenen Statuten zu verfassen, im Gegen-
satz zu den gemischten Ortskalanden, deren Mitgliedschaft den Geist-
lichen nicht befohlen und deren Titigkeit von den Synoden nicht
uniformiert wurde. Daher die Einmaligkeit ihrer Satzungen.

Die stadtische Pfarrgeistlichkeit hingegen scheint anfangs nur zu
den Synodaltagungen und zu den sermones ad clerum verpflichtet
gewesen zu sein. Fiir sie bestand ja kein regelrechtes Bediirfnis an
Ofteren Zusammenkiinften zwecks Belehrung und gegenseitiger Kon-
trolle : sie war eben an der Quelle des Wissens und ihr Betragen
konnte von den bischéflichen Behorden leicht iiberwacht werden.

Aber der gesellschaftliche Trieb ist den Menschen angeboren. So
ergab sich von selbst, daB3 sich auch die Stadtgeistlichen entweder mit
einigen Laien zu einer gemischten Gilde oder unter sich mit andern

22



Geistlichen zusammenschlossen. Zweck der rein klerikalen stidtischen
Bruderschaften war eine mehr intime Pflege des gemeinsamen Gebetes,
der Frommigkeit und der briiderlichen Zurechtweisung, Schlichtung
eventueller Streitigkeiten unter einander und, wie in allen Bruder-
schaften, gegenseitige Hilfe, materielle wie geistige, in Krankheit und
Not, Besorgung eines feierlichen Begrdbnisses, Pflege des frommen Ein-
gedenkens und Verrichtung gewisser Suftragien nach dem Tode. Weil
aber die Zugehorigkeit zu diesen Bruderschaften nach dem Didzesan-
statut nicht verpflichtend war, redigierten sie sich eigene Satzungen,
von denen man bis vor einigen Jahren kein einziges Exemplar kannte.

In einem Pariser Missale des IX. Jahrhunderts (cod. Vat. Ottob.
lat. 313), und zwar beim Memento fiir die Lebenden, deren Namen
im X. und XI. Jahrhundert nach und nach eingetragen wurden (f. 9,
f. 110), begegnet man unter anderen auch ifolgende Gruppe (f. 110r):
« Ec sunt nomina fratrum de societate duodecim apostolorum : Odo
levita, Hubertus aba, Ingelboldus sacerdos, Ricardus sacerdos, Ger-
munt sacerdos, Gislebertus Ifevita], Landricus sacerdos, Ainardus cle-
ricus, Vuarlenus sacerdos, Petrus sacerdos, Alrannus sacerdos, Ricardus
sacerdos. » Die gleichen Namen kommen fast ausnahmslos bereits
oben auf dem namlichen Blatt vor, mit oder ohne Titel, vermischt
unter den zahlreichen « vivis, qui sunt Hubertus dicanus... Odo levita,
Gislebertus levita, Landricus, Ingelboldus, Ainardus, Petrus, Ricar-
dus...»2.

1 Der betreffende codex Vat. Ottob. lat. 313 ist beschrieben worden von
1.. DELISLE, Mémoire sur d’anciens sacramentaires, Mémoires de 1'Institut Natio-
nal de France, Académie des Inscriptions et Belles Lettres, t. 32 (1886), p. 149.
Die von 1045 an eingetragenen Namen druckt er auf S. 374 ab, ohne jedoch die
Gruppen streng genug zu unterscheiden. Die Zwolf-Apostel-Briider stehen im
Codex auf f. 110 am unteren Rand. Die gleiche Hand schrieb ebenda, aber
deutlich von den 12 Briidern unterschieden, noch zwei weitere Namen ein : Mar-
tinus und Durandus. Daraus macht Deliste (nn. 175-84) eine einzige Gruppe
von 14 Namen. Ferner steht in der Hs. nicht Gisleberius sacerdos, wie Delisle
n. 180 abdruckt, sondern Gislebertus I. Dieses [ lost Delisle mit Recht an
gewissen Stellen mit levita auf, an anderen aber mit Jaicus (n. 1006-11), also
ziemlich willkiirlich. Auf jeden Fall kann !/ nicht als Abkiirzung von sacerdos
gelten !

2 Fol. 1107, Delisle nn. 114 und folgende. Levita und dicanus kommen wohl
mehr vor, z.B. fol. 9°: n. 3... fredus l[evita], n.8 odolricus dicanus, n. 11
Ricardus sublevita, n. 15 Girelmus I[evit]a, n. 27 Alfredus I[evit]a, n. 28 Atulfo
I[evit]a, n. 31 Ualfredus I[evit]a, n. 32 Durandus Ifevit]a, n. 34 ...bertus I[evit]a,
n. 36 Odo levita, n. 38 Ragenaldus Ifevit]a, n. 40 Waldricus I[evita], n. 52 Ernul-
phus 1[evit]a, n. 53 Constantus l[evit]a, n. 66 Adto l[evita] usw.

23



Eine erste Feststellung, die sich aus diesem Texte ergibt, ist, da3
die Bruderschaft sociefas duodecim apostolorum heillt, weil sie den
numerus clausus 12 eingefithrt hat. Der Name spielt aber zweifellos
auch auf die seelsorgerische Tatigkeit der Mitglieder an. Wir stellen
ferner fest, dal von den 12 Briidern acht als Priester, zwei als Diakone
und einer als Kleriker bezeichnet werden. Hubertus erscheint in der
Liste der Apostelbriider als deren Abt; an der anderen Stelle jedoch,
wo er ohne Zusammenhang mit der Bruderschaft erwdhnt ist, deutet
der Titel Dekan anscheinend seine Stelle im Didzesanverband an.

Die Satzungen der Pariser Zwolf-Apostel-Bruderschaft sind erhal-
ten in einer Berner Abschrift des X. Jahrhunderts, deren Vorlage wohl
um ein Jahrhundert dlter gewesen sein diirftel. Dom A. Wilmart, der
den Text herausgab, mit seinem Inhalt aber nichts anzufangen wullte 2,
glaubte eine unbekannte Klosterregel fiir Chorherren aus der Mitte
des VIII. Jahrhunderts gefunden zu haben 3. Das trifft aber auf keinen
Fall zu, denn die Kleriker, welche diese Genossenschaft bilden, haben
eigene Wohnung, eigenen Haushalt und eigenes, aber ungleiches Privat-
vermogen 4. '

Wer die Notiz im Pariser Missale vor Augen hat, dem wird sofort
klar, was im Berner Statut gemeint ist, wenn es dort heilt : « Suadeo
et hortor vos fratres, qui in solemnitate Sancti Petri ceterorumque
apostolorum ad convivium coadunare studebitis, nullam laicam per-
sonam inter vos adhibite, sed cum omni diligentia inéra vos duodecim
tredecimum eligite in honore Dei Filii» (Anh. A, n.5). Es handelt
sich also hier um die Pariser Zwolf-Apostel-Bruderschaft, die im Gegen-
satz zu den gemischten Ortskalanden keine Laien aufnahm. Die zwdlf
geistlichen Briider wihlten sich einen dreizehnten, der den Heiland
darstellte und als Vorstand fungierte.

1 Vgl. unten S. 32.

2 A. WiLMART, Le réglement ecclésiastique de Berne, Revue Bénédictine
LI (1939), S. 40 : « La nous avons enfin, sous les formes hirsutes de la rédaction,
un réglement caractérisé de vie commune (sizc/). Des paralléles ou, d’'une maniére
plus générale, des renseignements capables d’éclairer d’autre part le sujet, 1'on
en chercherait vainement, mais c’est aussi ce qui fait la valeur de ces curieuses
pages. Cette régle ne ressemble a aucune des anciennes regles a l'usage des
moines, elle est unique, jusqu’a présent, pour la catégorie sociale qu’elle repré-
sente. .. La législation de 1'évéque de Metz (Chrodogand) n’a rien de commun,
sauf 1'objet méme (sic/), avec nos morceaux archaiques et décousus» (sic/).

3 Vgl. unten S. 52-33.

4 Vgl. Anhang A nn. 7, 11, 12, 15, 16, 18, 19, 20, 21, 25, 27, 31.

24



Das Apostelkollegium hat in frommen Kreisen wiederholt Nach-
ahmungsversuche hervorgerufen!. Bis jetzt war dies nur fiir die Zeit
des Hochmittelalters bekannt 2. So heillt es beim groflen Reformversuch
im Orden von Grammont : « Eligantur fratres duodecim ex nobis...
et eligant pastorem»3 Bei der Griindung seines Ordens hatte der
hl. Franz von Assisi ebenfalls zwolf Jiinger. Auf die heterodoxen
Pietisten wirkte das apostolische Vorbild ebenso bezaubernd. Uber
thre Fiihrer in Perigueux berichten die Annales von Margan ad annwum
1163 : « Duodecim fuere magistri, excepto principe corum » 4, wihrend
Eckbert von Schénau iiber die Koélner Ketzer sagt: « Ex electis suis
habent duodecim, quos appellant magistros, et tertium decimum prin-
cipem ipsorum » °.

Das drei Jahrhunderte iltere Statut der Pariser Zwolf-Apostel-
Bruderschaft nennt das dreizehnte Mitglied zweimal prisiceps el magister :
zunichst, wo es heillt, dal3 die Fehler der Briider bestraft werden
sollen «sicut princeps et magister vester iusserit » (n. 2), sodann, wo
vom Vorstand gesagt wird : «et non sit vobis princeps et magister,
sed sit inter vos minor sicut princeps » (n. 5), mit deutlicher Anspielung
auf Lukas IX 48: «Qui minor est inter vos, hic maior est ».

Das Statutenbuch der Zwdolf-Apostel-Bruderschaft hiel3 carfellus.
Im Original waren am SchluB3 die Litanei aller Heiligen, die Liste
der Mitglieder und das Vereinsobituar miteingebunden. Die Bruder-
schaft besall kein eigenes Haus. Thre Versammlungen fanden jedesmal

1 Aus den Pseudo-Clementinischen Recognitiones (III 66, VI 15; PG 1, 1311,
1356) scheint hervorzugehen, da gewisse Bischofe des 3. Jhdts. vorzugsweise
12 Presbyter zugleich ordinierten. — Die in Echternach, wahrscheinlich vom
hl. Wilibrord ( 739) gegriindete Armenstiftung ernihrte stindig 12 misellt (dim.
v. miseri), die von 922 an urkundlich bezeugt, und von 1123-55 an fratres qui
sunt in honove XI1I apostolorum in monte s. Pelri oder fratres XII genannt werden
(A, STEFFEN, Die dltesten Urkunden der « zwolf Armen» in Echternach, Thémecht :
Zeitschrift fiir Luxemburger Geschichte IV [1951] 54-73).

2 Die im XI. und XII. Jhdt. neugegriindeten oder reformierten Chorherren-
stifte, die der vita apostolica oblagen, zihlten 12 Mitglieder, oder das Doppelte
oder wenigstens die Hilfte dieser Zahl. Wir werden dieses Thema gelegentlich
ausfuhrlich behandeln.

3 PL 204, 1048.

4 Rer. Brit. Script. XXXVI, vol. I, p. 15.

5 PLL 195, 17. — Uber einen Tanchelm-Schiiler in Antwerpen schreibt das
Utrechter Kapitel a. 1118 dem Kbolner Erzbischof: « Faber ferrarius quidam,
nomine Manasses... exemplo nequissimi magistri [Tanchelmi] fraternitatem duo-

decim apostolorum et unam tantum feminam in figuram b. Mariae constituit »
(P. FreDERICQ, Corpus documentorum Inquisitionis haereticae pravitatis Neer-
landicae, Bd. I, Gent 1889, S. 17).

25



bei einem anderen Mitgliede statt. Sie hatte auch kein eigenes Archiv-
lokal, denn der Kartell wurde jede Woche einem anderen Bruder anver-
traut, der als Hebdomadar bezeichnet wird. Die Reihenfolge war
schlechthin diejenige, nach der die Briider im Kartell eingeschrieben
waren (nn. 9, 17, 20, 28-32).

In der Berner Abschrift fehlen dieses Verzeichnis und das Obitua-
rium. Das Statut aber ist erhalten. Es besteht aus vier Hauptteilen,
die wir einzeln besprechen mdochten.

1. Als erster Teil figuriert der Prolog zur Benediktusregel, worin
aber gegen SchluBl die Worte in hoc monasterio einfach durch in hac
societate ersetzt wurden. Etwas vorher bemerken wir im Satz « Pro-
cessu vero conversationis et fidei, dilatato corde, inenarrabili dilec-
tionis dulcedine curritur via mandatorum Dei», nach dilectionis, fol-
gende wichtige Interpolation : « et fidei caritatis sive societatis et frater-
nitatis»*. Indem also dilectio erginzt wird durch fides caritatis, d. h.
Minnetreue, und die caritas, d. h. die Minne selbst gleichgesetzt wird
mit societas et fraternitas, erhalten wir einen tieferen Einblick in den
Begriff caritas, wie er damals erlebt wurde (vgl. n. 15).

Caritas ist mehr als dilectio; es ist die gegenseitige Liebe und
bundesbriiderliche Treue ; es ist die Liebe zwischen zweien oder meh-
reren, die sich frei und fiir immer zum alter ego gewiahlt haben. Daher
wurden z.B. in Arien die Ausdriicke Gilde und Bruderschaft iiber-
setzt mit amicitia 2, in Aurillac mit pax 3. Zunichst bedeutet caritas
die bundesbriiderliche Gesinnung, ferner die Genossenschaft selbst, und
schlieBlich das rituelle Brudermahl, den Minnetrunk, die agape, die in
unserem Statut ausdriicklich mit dem altchristlichen Terminus bezeich-
net wird (n. 25).

Wenn man also in den mittelalterlichen Urkunden eine carifas mit
naherer Orts- oder Patronsbestimmung vorfindet, z. B. caritas b. Marie

! WiLMART, S. 45. — Die ersten Zeilen des Prologs zur Benediktusregel
wurden vom Verfasser des Kartells durch folgenden Passus ersetzt: « Igitur
cognoscat universalis ecclesia que per totum orbem terrarum longe latequae in
pace est diffusa, quod dominus noster Iesus Christus cunctos in se credentes et
ad se fideliter venientes omnes vult salvos fieri et ad agnitionem veritatis venire,
Unde ipse per semetipsum ait: « Venite ad me omnes efc. animabus vestris»
(Wilmart, S. 43-44).

2 Vgl. die «consuetudines amicitiae Ariensium» bei L. d’AcHERY, Spici-
legium sive collectio veterum aliquot scriptorum, t.III, Paris 1723, p. 553
(Urkunde des Grafen von Flandern a. 1148).

3 RoBERT GRAND, Les « Paix d’Aurillac », Etude et documents sur ’histoire
des institutions municipales d’une ville & consulat, Paris 1945.

26



de Geronal, hat man zundchst an eine Bruderschaft fiir gegenseitige
Hilfe unter den Mitgliedern zu denken. Die caritas aber als Wohl-
tatigkeit gegeniiber den armen Nichtmitgliedern ist geschichtlich gesehen
als ein Korollar des Brudermahles aufzufassen.

Der Prolog zutr Benedictusregel, der den Statuten unserer Zwdlf-
Apostel-Bruderschaft vorausgeschickt wird, ist hinlinglich bekannt
und bedarf keiner weiteren Erklirung. Laut der Einleitungsrubrik 2
soll er in Gegenwart aller Mitglieder vor der rituellen Mahlzeit vor-
gelesen werden. Hiermit haben wir einen kriaftigen Beleg fiir den
tiefeingreifenden EinfluB der benediktinischen Spiritualitit auf den
frihmittelalterlichen Weltklerus.

2. Der zweite Teil des Statutes fingt an mit dem Ausruf : « Audite
et intelligite qui in congregatione ista. » Eine Rubrik bezeichnet diesen
Teil als homilia wvel capitulum. Anscheinend wurde diese Ansprache
bei der Eréfinung der Sitzung, die, wie weiter in Statut dargelegt wird,
nach Art und Weise eines monastischen Schuldkapitels vorging, vom
Abte vorgetragen. Die Rede selbst ist eine Paraphrase zum bekannten
Caritaslied 3 mit dem Refrain: « Ubi caritas est vera, ibi Deus est. »
Die erste Strophe lautet :

Congregavit nos in unum Christi amor :
Exultemus et in ipso iucundemur !
Timeamus et amemus Deum vivum
Et ex corde diligamus nos sincero.

Dieser Hymnus erklirt, in welchem Geiste die Zwolf-Apostel-Gilde
ithre Versammlung und ihren Caritasritus abhielt. Im Statut heilt es :
« Facite sicut Paulus dicit: « Cum omni humilitate et mansuetudine
supportantes invicem in caritate. » In wahrer Minne sollt ihr vereint
sein : « Nulla sit inter vos fratres discordia, nulla superbia, nulla ira,
nulla ebrietas, nulla invidia, nulla falsitas, nulla detractio, nulla mur-
muratio, nulla mala cupiditas, nulla simulatio, nulla elatio» (n. 6).
Das gleiche lehren die IV. und V. Strophe des vom Abte paraphrasierten
Caritasliedes :

1 Erwahnt im Testament des Erzbischofs von Tarragona a. 1214 (J. ViLLA-
NUEVA, Viage literario a las iglesias de Espana, t. XIX, Madrid 1851, p. 268.

2 WiILMART, S. 43 : « Incipit auctoritatem (!) ante fratribus (!) ad prandium
illorum legere (!) et intelligere (!). »

3 Poetae Latini medii aevi IV 526.

27



Simul ergo cum in unum congregamur,
Ne nos mente dividamus, caveamus.
Cessent iurgia maligna, cessent lites.
Vere medium sic nostrum Christus erit.

Nam ut caritas coniungit et absentes,
Sic discordia seiungit et praesentes.
Unum omnes indiviso sentiamus,

Ne et simul congregati dividamus.

Die ganze Spiritualitit dieser Klerikerbruderschaft ist also ein-
heitlich aufgebaut auf dem Prinzip: « Ubi caritas est vera, Deus ibi
est. » Das gleiche konnten wir im obenerwiahnten Statut von Sant’Ap-
piano feststellen, das die Aufnahme in die Bruderschaft, deren Satzun-
gen die Kandidaten zunichst gelobt hatten (B n.2), mit den Worten
bezeichnet : « Tunc recipiat eos abbas in ordine fraternitatis» (n. 3),
d. h. in den Orden der briiderlichen Liebe. Am SchluB3 des gleichen
Statuts (n. 35) heiBt es: « Qui in ipsa fraternitate sive dilectione Dei
permanserit... cum Deo regnabit.» Bruderschaftstreue, briiderliche
Liebe und Liebe zu Gott sind ein und dasselbe !

3. Der dritte Teil des Statuts enthdlt die Verfassung der Gesell-
schaft und die Bestimmungen iiber die Abhaltung der Versammlungen.
Zundchst verordnet der Gesetzgeber, einen seniorem super vos fratres
zu wihlen. Senior bedeutet hier nicht Altester, sondern Herr, Meister
(seigneur, signore). Weiter im Text wird er magister oder princeps et
magister, in den spiteren Glossen (zu nn. 12-13) magister oder decanus
und im Missale decanus oder abbas genannt, wie wir bereits erwdhnt
haben. Der Vorstand wird also, nach kirchlicher Sitte, von den Mitglie-
dern gewdhlt. Bemerkenswert ist jedoch, daB die Leitung in der Hand
einer einzigen Person liegt, nicht mehrerer, wie es spiter bei den
Ziinften und Gilden, auch religiéser Art und sogar rein klerikaler Zusam-
mensetzung, der Fall sein wird. Diesem Vorstand sollen die Briider
strengsten Gehorsam leisten. Typisch fiir die Bruderschaft ist die
Mahnung, beim Beten, Psallieren und Zelebrieren der heiligen Messe
jede Nachlissigkeit zu vermeiden. Der Satz kénnte ebensogut im Statut
einer Priesterbruderschaft der Borromaischen Epoche vorkomnen.

Die Versammlungen finden beim Hebdomadar an den Festen des
hl. Petrus und der iibrigen Apostel statt!. Die Briider versammeln

1 Spiter wurde das Fest des hl. Joh. des Taufers hinzugefugt (n. 30).

28



sich zundchst in der Kirche und erledigen dort vor dem Magister,
der eventuell als Friedensstifter auftritt, alle unter einander entstan-
denen Zwistigkeiten. Dann beten sie die sieben BuBBpsalmen mit Litanei,
Kapitel und Orationen, und beichten unter einander ihre Stinden (n. 7).

Danach zelebriert der Hebdomadar das Amt. Die Beiwohnenden
steuern das Notwendige bei: der eine Kerzen, der andere Brot und
Wein ; keiner darf mit leeren Hianden erscheinen. Alle beten gemeinsam
fur die abwesenden Kranken und opfern an ihrer Stelle Brot und Wein.
Diese Gaben dienen nicht nur fir die heilige Messe, sondern auch fiir das
Briiddermahl und fiir die Armen, Waisen und Witwen, denen wihrend-
dessen die Verwalter (dispensatores vestri) die Almosen austeilen (n. 11).

Sodann gehen alle in das Haus, wo das Briidermahl stattfindet.
Der Vorsitzende verordnet die Tischlesung und sorgt dafiir, dal3 iberall
im Haus Stille herrsche (nn. 12-13). Nach der Danksagung gehen alle
in die Kirche zuriick, um die sieben BuBpsalmen fiir die verstorbenen
Mitbriider zu beten (n. 14). Daraufhin kehren sie ins Haus zuriick,
um mit der Dienerschaft ! eine briiderliche Zusammenkunft zu feiern :
« Ad domum denique pergite, ubi primum fuistis, et ibi cum ministris
vestris cunctis inter vos Deum laudate et glorificate, pacem et amorem
et dilectionem, caritatem et fraternitatem inter vos habete» (n. 15).

Auf dieses Symposion, ebensogut wie auf den monachalen Caritas-
ritus, beziehen sich die Briuche, die Prof. B. Bischoff in seiner Abhand-
lung iiber die Caritaslieder erortert hat. Nur waren nicht alle Caritas-
lieder so erbaulich wie das obenerwihnte, das wahrscheinlich anfangs
gesungen wurde. Spiter, als Weingenul3 und Geselligkeit etwas zuge-
nommen hatten, mag ein Teil der Gesellschaft ein etwas leichteres
Lied angestimmt haben, z. B.:

Hic sistimus cum precibus : Et «Eia» una dicite !
« Bene bibatis» poscimus, Modo, ministri, miscite !
Worauf der andere Teil antwortete :

Non bibamus hic amplius ; Iam sitire desivimus ;
Hucusque valde bibimus : Minus libare gessimus.
Aber die ersteren insistierten :

In honore Salvatoris Et «Eia» una agite ;
Christi precamur : Bibite, Cum caritate bibite !

1 Der Ausdruck « cum ministris vestris cunctis» (n. 15) bedeutet entweder
die Hausdienerschaft oder die niederen Kleriker.

29



Dann sangen beide Gruppen zusammen nochmals das Lob der Caritas :

Est caritas monarchitas, Et quod latet et quod patet,
Totius cosmi faustitas ; Decus eiusdem reserat 1.

Man begreift, weshalb die Statuten zum SchluB} dieses Abschnittes,
vielleicht nicht ohne leise Ironie, hinzufiigen : «et cum Dei adiutorio
unusquisque ad propria cum gaudio redeat !» (n. 15).

4. Der vierte Teil des cartellus betrifft die Kranken und Verstor-
benen. Wenn ein Mitbruder erkrankt, soll es sofort allen gemeldet
werden. Sie statten ihm gemeinsam einen Besuch ab, beten die sieben
BuBpsalmen, segnen ihn mit Weihwasser und gehen zur Kirche, um
fiir ihn dem Amt beizuwohnen, das der Hebdomadar zelebriert ; die
iibrigen opfern dem Herrn fiir den Kranken Brot und Wein. Nachher
kehren sie in sein Haus zuriick und stirken sich mit Brot und Wasser
oder mit reichlicher Nahrung, je nachdem er sie anzubieten vermag
(nn. 16-19).

Dauert die Krankheit linger an, so sollen die zwolf Briider alle
der Reihe nach je einen Tag und eine Nacht ihm beistehen. Morgens
soll derjenige, der die Nacht iiber gewacht hat, die heilige Messe zele-
brieren. Der Hebdomadar aber soll dies tdglich tun (n. 20).

Wenn die Sterbensstunde naht, wohnen alle Briider der Spendung
der heiligen Olung bei. Nach dem Tode verrichtet derjenige, der die
Nachtwache innehatte, die commendatio animae, und kleidet, wie tiblich,
die Leiche an. Morgens beten alle gemeinschaftlich die commendatio
animae (nn. 21-22).

Dann bringen sie die Leiche in die Kirche, singen die Mette, und
jeder zelebriert eine heilige Messe. Dann tragen sie die Leiche zu
Grabe, wobei jeder vorschriftsgema Kerzen mitzubringen hat (nn. 23-24).

Das Totenmahl findet im Hause des Verstorbenen statt : « Si vero
de suo proprio invenire possitis, ut communiter agapen ibi possitis
ducere, agite caritatem. Si de suo esse non possit, facite de vestro
communiter et cum gaudio discedite » (n. 25).

Jeden Tag bis zum DreiBigsten sollen alle fiir den Verstorbenen
die Tagzeiten beten und die heilige Messe zelebrieren (n.26). Am
dreiBigsten Tage kommen sie in seinem Hause zusammen, zelebrieren
in seiner Kirche die heilige Messe und kehren dann fiir den Caritas-
ritus in sein Haus zuriick. Das Statut prizisiert hier wiederum : « Si

1 BiscHOFF, S. 181.

30



ibi invenire de suo proprio possitis, ibidem caritatem agite, et si de
suo esse non possit, de vestro communiter caritatem agite» (n.27).

Ferner soll der Hebdomadar vom 30. Tage an bis zum Anniver-
sarium fir den Verstorbenen tiglich die heilige Messe zelebrieren, nach-
her aber seiner und aller anderen hingeschiedenen Mitbriider in der
heiligen Messe stets eingedenk bleiben (n. 28).

Die Namen der neuen Mitbriider, die an Stelle der Verstorbenen
aufgenommen werden, sind in den Kartell einzutragen. Nach dieser
Reihenfolge hat jeder die ganze Bruderschaft an einem der Apostel-
feste in seinem Hause zu empfangen. Nicht fur das ganze Bruder-
mahl hat der betreffende dann aufzukommen, sondern nur fiir Brot,
Wasser, Salz und das fiir die Zubereitung der warmen Speisen nétige
Feuer (n.31). Die zu kochenden Speisen brachten die Briider wahr-
scheinlich roh mit, oder sie bezahlten den Gastgeber in Bargeld. Daher
der Name collecta, den man solchen Vereinsmahlen zu geben pflegte 1.

Name und Sterbetag jedes hingeschiedenen Mitbruders sind am
SchluB3 des Kartells ins Obituar einzutragen, damit das Datum seines
Anniversariums, an dem der Hebdomadar die heilige Messe fir ihn
zelebrieren und die anderen Mitbrider seiner gedenken sollen, sofort
erkennbar sei (nn. 29, 32). Hiermit schlieBt das Statut der Zwdlf-
Apostel-Briider ab.

Im Gegensatz zu allen anderen Bruderschaftsstatuten ist es nicht
in kollektiver Form und deshalb ohne Mitwirken der Gemeinschaft
abgefaBt worden. Nirgendwo heiBt es : sfatuimus, sondern ammoneo vos
et hortor (n. 1), rogo et ammoneo (n. &), suadeo et hortor (n. 5). Der Gesetz-
geber ist also eine einzige Person, die nicht zur Genossenschaft gehort,
auch nicht als deren Vorsteher, denn er sagt : magister vester (nn. 2, 5),
redet die Genossen mit vos fratres, nicht mit nos fratres an und spricht
in der optativen Form. Er erteilt nicht Befehle, sondern gibt nur
Ratschlige, um die man ihn wahrscheinlich angegangen hatte. Die
briefliche Antwort wurde dann, unter Weglassung von Anfang und
Ende, als Regel angenommen und spiter erginzt. Nur so erkldrt sich
der abrupte Anfang 2.

1 Siehe oben S. 12, Anm. 2.

2 Der abrupte Anfang des Prologs « Igitur cognoscat universalis ecclesia »
steht oben S. 26, Anm. 1. Falls man das Statut auf die eigentlichen Satzungen
beschrinkt, hat es einen ebenso abrupten Anfang: « Vobis igitur fratres, qui
in huius societatis frequentatione persistere cupitis» (vgl. Anhang A, n. 1).

31



Welche hohere kirchliche Personlichkeit haben die ersten Zwolf-
Apostel-Briider zu Rate gezogen ? Im IX. Jahrhundert gab es in der
westfrinkischen Kirche mehrere, an die man denken konnte, in Paris
selbst z. B. Bischof Erkenrad IT (831-53) und Bischof Aeneas (853-70),
um nur wenige Namen zu nennen. Jedenfalls gehorte der Gesetzgeber
der strengeren Richtung an, denn er gibt den zwdlf Klerikern den
Rat, ihre Versammlungen allein unter sich, ohne Beteiligung von Laien
abzuhalten (n.5), damit das Laienelement die Atmosphire der From-
ligkeit nicht beeintrichtige. Es diirfte also wohl Bischof Aeneas gewesen
sein, der, wie Hincmar von Reims, eher zur strengeren Richtung gehoérte.
Sicherheit kann aber in dieser Frage wohl nur schwerlich erreicht werden.

ANHANG

Hernach folgen die Statuten der klerikalen Zwolf-Apostel-Bruder-
schaft von Paris und der gemischten Bruderschaft von Sant’Appiano
im Valdelsa. Sie wurden bereits gedruckt aber nicht mit der erforder-
lichen Sorgfalt bearbeitet. Wir méchten einleitend folgendes bemerken :

Das Statut der Pariser Zwolf-Apostel-Bruderschaft wurde von Dom
A. Wilmart nach der einzigen bis jetzt bekannten Berner Hs. AA 90,
Fragment 11, ediert, und zwar unter dem Titel : « Le réglement ecclé-
siastique de Berne » [Revue Bénédictine LI (1936), S. 37-52]. Weil er
den Bruderschaftscharakter der betreffenden Genossenschaft nicht er-
fallte und das Statut als fiir Regularkleriker bestimmt ansah, verzeich-
nete es E. Dekkers (Clavis Patrum Latinorum, Brugge 1951, S. 318,
n. 1864) unter den Regulae monasticae Benedicto Anianensi antiquiores.

Der codex Bernensis wird von H. Hagen (Catalogus codicum Ber-
nensium, Bern 1875, S. 113) dem X. Jahrhundert zugeschrieben. Dom
Wilmart (S. 38) meint, die Berner Abschrift stamme aus der « premiére
moiti¢ du IXe siécle, et pour préciser davantage, vers 830 », ihre unmit-
telbare Vorlage aber gehore dem VIII. Jahrhundert an. Fiir B. Bischoff
hingegen (S.171) ist die « Handschrift ein unscheinbarer Quaternio
des IX. oder vielleicht erst des X. Jahrhunderts ».

Die Datierung des Statuts von Seiten Wilmarts beruht vor allem
auf seiner irrtiimlichen Auffassung vom betreffenden Klerikerverein
als einer die vita communis beobachtenden Genossenschaft, und «da
die Ordnung weder einen Einflul der Kanonikerregel Chrodegangs noch
der Aachener Bestimmungen des Jahres 816 zeigt und die Sprache

32



des ritselhaften Dokuments sehr ungrammatisch ist, so schlo Wilmart,
daB es spitestens um die Mitte des VIII. Jahrhunderts entstanden und
vielleicht aus einer Verbindung aus England oder Irland kommender
Fremdlinge hervorgegangen sei» (Bischoff, S. 172). Weil eben Wilmart
bekanntlich iiberall gerne keltische Spuren zu sehen pflegte, meinte er
nun ebenfalls (S. 38-38) : « L’hypothése ... qui rendrait le mieux compte
de ces textes disparates, si curieusement conservés, serait d’y recon-
naitre une rédaction premicre due & un groupement de clercs ou de
moines venus des lles Britanniques, c’est-a-dire au chef ou a l'inspi-
rateur du groupe ; la nature des graphies particuliéres, si I'on y prend
garde, parait indiquer la méme direction.» Dazu bemerkt Bischoff
(S. 172, Anm. 32) ganz richtig : « Sprache und Orthographie sind vor-
wiegend romanisch gefirbt. Ziige, die eindeutig als Bretonisch anzu-
sprechen wiiren, fehlen. » Vielleicht kénnte man sogar das Verbum s,
das wir an drei Stellen (nn. 3, 27) durch die Konjunktion sive ersetzten,
doch unberiihrt lassen und als gleichbedeutend mit dem franzésischen
soit betrachten.

Wilmart reproduziert den ganzen Text mit skrupelhafter Exakt-
heit, ohne jene textkritischen Verbesserungen, welche ein Editor vor-
nehmen muf}, wenn er seinen Text den Lesern begreiflich machen will.
Nun hat aber der Berner Abschreiber nicht nur das ungrammatische
Latein des Originals iiberhaupt nicht verstanden und die iibliche Anzahl
neuer Fehler begangen, sondern die am Rande des Originals vorkom-
menden Glossen und Extravaganten in den Text selbst, sogar oft am
falschen Ort eingeschoben (z. B. nn. 5, 12-13, 24-25, 31). Es ist also
angebracht, den Text neu zu edieren.

Wir beschrinken uns dabei auf die eigentlichen Satzungen (3. und
4, Teil des Kartells), denn der erste Teil ist der Prolog der Benedictus-
regel mit einigen wesentlichen Varianten am Anfang und am SchluB3,
die wir bereits oben (S. 26, Anm. 1) angegeben haben, und der zweite
Teil ist die erwihnte Prosaauflésung des Caritasliedes « Congregavit
nos in unum », welche am Anfang der Versammlung vorgetragen wurde
(s. oben S. 27). Wir haben fiir unsere Edition auf die Berner Hs. zuriick-
gegriffen.

Die Statuten der Bruderschaft von Sant’ Appiano wurden erstmals
vollstindig herausgegeben von G. M. Monti (Le confraternite medie-
vali dell’Alta e Media Italia, Venedig 1927, vol. II, S.140-43). Zu
dieser Edition konnten wir die an Wilmart geiibte Kritik nur wieder-
holen, denn der Abschreiber, dem wir den Text in cod. Laurentian. XIX

3 33



dext. 8 (XI. Jahrhundert) verdanken, hat ebenfalls das romanisierende
Latein des Originals (X. Jahrh.) noch mehr verunstaltet und gewisse
Randglossen bzw. Korrekturen loco indebito eingeschaltet.

Es braucht hier wohl kaum gesagt zu werden, daB3 die eckigen
Klammern [ ] eine von uns ausgefiithrte Erginzung, hervorheben, und
ferner, daB die Randnummern von uns hinzugefiigt wurden, damit
die Verweisungen erleichtert werden.

A. [STATUTA SOCIETATIS PARISIENSIS
DUODECIM APOSTOLORUM]

Cod. Bernensis AA 90 fragm., n. 11, f. 4r-Tv

1. Vobis igitur, fratres, qui in hu[ijus societatis ! [frequentatione]
persistere cupitis 2, quam * vos in honore beati Petri principis aposto-
lorum venerare [et] obedire desideratis, amoneo vos et ortor ¢ [in] primis 5,
ut unum preesse seniorem ® super vos fratres constituatis, nec ab eius
consilio vel inperio discedatis, sed sicut inperio Domini com omni ? letitia
obediatis.

2. Et si qua ! inter vos contentio aut murmuratio evenerit, ad eius
inperium 2, qui vobis preerit, a[d] satisfationem unusquisque, qui in culpam
inciderit contra fratrem suum, veniatis, et si in illa culpa emendatio sive
penitentia convenit 3, sicut princeps ¢ et magister vester iusserit, sic faciatis
et obedite illum, sicut Paulus apostolus dixit 5 : « Obedite prepositis vestris »,
et Dominus dixit ® : « Nolo sacrificium sed obedientiam. »

3. Et qui inobediens vel contradictor extiterit, de qualecumque culpa
illum frater suus increpaveri[t], sive ! de blasfemia aut de dampno rlerjum
tempora[lium], si per iussionem magistri vestri emendari noluerit et inde
reus 2 extiterit, abitiatur a vobis extraneus, si penitentiam inde facere
noluerit,

4. Rogo et amoneo vos fratres, qui in hulus ! [societatis] frequen-
tatione [persistere] cupitis, ut de orationibus vestris [et] psalmis sive
mis[s]arum celebratione negligentes nun sitis, sed fideli mente et devo-
tione Domino inplorate 2, quia Dominus dixit ®: « Omnia quecumque
orantes petitis, credite quia accipiaetis et fiet vobis. »

5. Item suadeo et orto[r] vos fratres, qui in sollemnitatibus sancti
Petri ceterorumque apostolorum ad convivium coadunare studebitis, nullam

§ 1 1Cod.: societate 2Cod.: capitis 3Cod.: gque 4Cod.: amonemus
vos et ordo 5Cod.: primus ©®Cod.: seniorum 7 Cod.: omia

§ 2 'Cod.: quod 2Cod.: inperio 3Cod.: cumvenit 4 Cod.: principes
5 Hebr. XIII 17 8 Cfr. Mt. IX 13 et XII 7

§ 3 1Cod.: sit 2Cod.: rebus

§ 4 1Cod. hunius 2Cod.: inplorante 3 Mat. XI 24

34



laicam ! personam inter vos adhibite, sed cum omni diligentia intra vos
duodecim tredecimum 2 eligite in honore Dei Filii 3, et non sit vobis prin-
ceps ¢ et magister, sed sit inter vos minor sicut princeps ®, et facite sicut
Paulus apostolus dicit ®: « Com omni humilitate et mansuetudine, cum
patientia supportantes invicem in caritate ».

6. Nulla sit inter vos fratres dicordia, nulla superbia, nulla ira, nulla
ebrietas, nulla invidia, nulla falsitas, nulla detractio, nulla murmuratio,
nulla mala concupiscentia, nulla simulatio, nulla ¢latio *.

7. Ad illas sollemnitates ! vel quale[m]cumque diem, quando ad con-
[viJvium venire debetis, nullus sit tardus, nullus negligens, sed cum omni
hilaritate 2 ad domum illius, ad cuius refessionem venire debetis, [ni]si
necessitate aut infirmitate ® aliqui * detenti fuerint, cum gaudio properate,
et si aliquis ® ex vobis negligens sit, penitentiale] subiacebit.

8. Ad ecclesiam denique pergite et ibi, si discordia aliqua ! inter vos
fuerit 2, [dirimetur]. Nullus fratrem suum in alio loco blasphemat, sed in
ecclesia ante magistrum vestrum ® vosmetipsos ad pacem revocate, ibique
septem salmos * penitentie cum letania, et capitula et orationes Domino
decantate 3, et confessi sitis de facinoribus wvestris unus cum altero.

9. Ille vero sacerdos ex vobis fratribus, qui cartelum secum habuerit
de sua epdomada !, il{le] mis[s]am 2 vobis celebret 3 ; ceteri vero, qui ibi-
dem 4 aderint %, alii luminaria, alii panem et vinum of{f]lerant, ut nullus
ex vobis vacuus ibi sit, sed preceptum Domini inter vos firmiter tenete,
sicut Paulus apostolus ® precepit dicens: « Alter alterius onera portate et
sic adinplebitis legem Christi. »

10. Et si quis! ex vobis fratribus in infirmitate detentus ? fuerit,
cum omni diligentia psalmos ® [cum] capitulis et orationibus decantate *
et missam % celebrate, et ceteri alii pro eo panem et vinum offerant.

11. Dispensator[es] vero vestri, qui vobis ministrar¢ debeant, ad domum
pergant, et ibi pauperibus !, orfanis et viduis cum Dei adiutorio victum
subministrant.

12. Deinde vos ad domum pergite et [comedite] cum gratiarum actione,
cum letitia et vi[rtulte .

§ 5 1Cod.: laicum 2Cod.: trecesimum 3 Cod.: filium 4Cod.: prin-
cipes 5 Cod. hanc: sed ... princeps (cfr. Luc. IX 48) transfert af finem § seq.
“Eph. IV 2

§ 6 1Cfr. T Petr. IT 1, IV 9; Col. III 5; Rom. I 29-30.

§ 7 1Cod.: illius solemnitatem 2 Cod.: hilargitate 3 Cod. : necessitas aut
infirmitas 4 Cod. : aliguid % Cod. : aliquid

§ 8 1Cod.: aliguid 2Cod.: fierit 3 Cod.: magistri vestri 4Cod.: sal-
mis 5 Cod.: de caritatem

§ 9 1Cod.: epdomade *Cod.: misan 3Cod.: celebrant 4 Cod.: ibem-
dem  %Cod.: aderant % Gal. VI 2

§ 10 1Cod.: gquid 2Cod.: deterius 3Cod.: psalmis 4Cod.: de cari-
tate 5 Cod. : misarum

§ 11 1Cod.: pauperes

§ 12 1 Cod. hic addit glossam olim extravagantem : Dicamus (sic pro : decanus)
vero vester, qui vobis preest, tubeat lectori, ut lectionem legat.

35



13. Silentium ! vero intra vos agite et non ? verba superflua intra
vos sint locuta, sed cum omni silentio manducate et bibite, auscultantes 3,
« edentes et bibentes que apud vos sunt» 4, et postea Domino laudate
et glorificate et dignas ® gratias illi ® agite, « qui dat escam omni carni» 7,

14. Deinde ad ecclesiam pergite et cum omni silentio septem psal-
mos penitenti¢ pro fratribus vestris 1 defuntis Domino exorate 2 et capi-
tula cum 3 orationibus.

15. Ad domum denique pergite !, ubi primum fuistis, et ibi cum 2
ministris vestris cuntis inter vos Deum laudate et glorificate, pacem et
amorem et dilectionem, caritatem et fraternitatem inter vos abete et cum
Dei adiuterio unusquisque 3 ad propria cum gaudio remeate.

*
* *

16. Item amoneo vos fratres, ut si aliquis ex vobis fratribus infir-
matur, eligite unum ex vobis qui alios nontiat et ite itaque cuncti ! ad
domum eius et cum omni diligentia visitate eum, ibique septem psalmos
penitentiales decantate 2 cum letania et capitulis 3 et orationibus; deinde
aqua benedicta [aspersionem] facite.

17. Postea cuncti pergite ad eclesiam et ibidem ille sacerdos ex vobis
fratribus, qui hunc cartellum secum habuerit de sua epdoma[da], missa[m]
pro eo ! celebret ! et vos cuncti qui ibidem eritis 3, panem et vinum pro
eo Domino offerte.

18. Deinde ad domum eius pergite et cum omni hilaritate panem et
aquam cum caritate accipite. Etiam, si plus esse potest, sit; et si non
potest, etiam tantum, ne vacui discedetis; deinde ad domos vestras !
pergite.

19. Nullus aliquis ! ex vobis fratres alium fratrem suum spernit pro
egestate sua. Nullus, qui plus potest, fratrem suum 2 minorem pro pau-
pertate sua detrahit ; non spernit, non blasphemat, sed cum omni mansue-
tudine adtendite quod Paullus apostolus 3 dicit : « Sollicite * servate uni-
tatem spiritus in vinculo pacis», et iterum ®: « Unum corpus et unus
spiritus, sicut vocati estis in una spe vocationis vestre. »

§ 13 1Cod.: silentia 2Cod.: eterna loco et non 3 Cod.: aut scultate,
deinde hic addit cod. duas extravagantes: Magister vevo vester itubeat ostiarie,
ut per totum (sic!) domum illius silentium faciat. Dicamus (sic!) vero wvester
signum parvum ante se habeat, et quale[s|cumque mense ministri et (sic pro: ei)
afferve [aliquild debeant, dicamus (sic!) signum somat 4Luc. X 7 3Cod.: dig-
nans €Cod.: illic 7Ps. CXXXV 25

§ 14 ' Cod.: nostris 2Cod. : exorare 3Cod.: et

§ 15 1Cod.: peragite 2Cod.: dum 3Cod.: unisquisque

§ 16 1Cod.: cunctis 2Cod.: decaritate 3 Cod.: capitularum

§ 17 1Cod.: eum 2Cod.: celebrent 3 Cod.: edentis

§ 18 1Cod. : vestros

§ 19 1Cod.: aliquid 2Cod.: qui plus potest fratrem suum 3 LEph. IV 3
4 Cod. : solvite 5 Eph.IV 4

36



20. Si ergo ille infirmus [manet], unus/quisque] usque ad duodecimum,
diem et noctem ! visitatione sancta ? in eum sollicitate. Si ad vitam
revertitur, agite Deo gratias. Si autem longam infirmitatem patitur, quod
supra duodecim dies supramemoratos ® vixerit, repartiti * singuli, sicut
supra memoravimus, unusquisque ex vobis duodecim suum diem et noctem
visitet, et mane, antequam de domo illius discedat, missajm] pro eo
celebret 5. Et quicumque ex vobis fratribus cartellum secum habuerit de
sua epdomada 8, cotidie missaim] pro illo infirmo celebret 7.

21. Com vero morti proximus fuerit, ite conti ad domum eius et
ungite eum oleo sancto in nomine Domini.

22. Cum vero obitus sui dies advenerit, ille ex vobis fratribus, qui
illum de sua nocte visitare habeat, faciat illi commendatiolnem] anime et
vestiat 1 corpus sicut mos % est.

23. Crastina vero die mane convenire studebitis cuncti fratres et cum-
muniter ! agite commendatio nem! anime. Si autem post horam galli-
cinii 2 obitus eius evenerit, nolite 3 sepelire eum die illo 4, sed deportate ecum
ad ecclesiam et ibidem cum salmis et capitulis et orationibus vespertinas
sive matutinas horas ® cum omnit diligentia cuncti ibidem celebrate.

24. Crastina vero die !, in qua * sepelire eum debeatis, cum omni dili-
gentia ® missam * unusquisque sua/m] celebret ® et nullus ® vacuus ibi eat
sine luminario 7 de sepulchro 8,

25. Si vero in domo d/e sjuo proprio invenire possitis, ut commu[ni]ter
agapen 1bi possitis facere, agite caritateim]. Si de suo esse non possit,
facite ! de vestro cummuniter 2, et cum gaudio discedite.

26. Usque ad tricesimum diem nnusquisque ! ex vobis fratribus matu-
tinas [sive] vespertinas horas ? et missas pro eo Domino celebrate.

27. Ad tricesimum vero diem, cum venerit, omnes vos in unum con-
gregate sive ! ad domum eius sive % in alio loco ubicumque elegeritis. Ibi
in unum coadunate et ibi [pro] eo ® cuncti missas celebrate, et si ibi invenire
de suo proprio * po[s)sitis, ibidem caritatem agite ; et si de suo esse non
possit, de vestro communiter caritatem agite.

28. Post tricesimum vero diem unusquisque ex vobis fratribus, qui
cartellum secum habuerit de sua epdomada, cotidie¢ missam pro eo cele-
brate, et si[c] facite usque ad diem anniversarium eius.

§ 20 Ydiem et noctem hic et paulo infra est accusativus durationis 2 Cod. :
sanctam 3 Cod. : supramemorate  * Cod.: vepentite 3 Cod.: celebrant © Cod. :
epdomade 7 Cod. : celebrant

§ 22 1Cod.: vestitur 2 Cod.: mors

§ 23 1Cod.: cununiter 2Cod.: gallitium 3 Cod.: nihil 4Cod.: diem
lum 5 Cod. : vespertinis s. malutinis hovis

§ 24 ! Hic inserit glossam olim marginalem iz domo, quam § seq. inse-
rendam censuimus 2 Cod.: quo 3 Hic inserimus verba cum omni diligentia
de quibus videas hic infra notam octavam 4 Cod.: missas 5 Cod.: celebrant
8§ Cod. : nichil 7 Cod. : luminaria 8 Cod. addit : sepelive ewm cum omnzi diligentia

§ 25 1Cod.: facere 2 Cod.: cumminiter

§ 26 1Cod.: unisquisque 2Cod.: matulinis vespertinis horts

§ 27 1Cod.: sit 2Cod.: sit  3Cod.: eum 3Cod.: proprios

37



29. Post anniversarium vero unusquisque ex vobis fratribus per totas
epdomadas de anno, quicumque cartellum secum habuerit de sua epdomada !,
cotidie memoriam pro fratribus vestris defunctis agite.

30. Et si aliquis ex vobis infirmus fuerit, sicut supra memoravimus,
cotidi¢ missa[m] pro eo ! celebrate, et sic facite, sicut hic car{tel]lus vos
amonet, cunctis diebus wvite vestre 2.

31. Sicut vero nomina vestra hic scripta ! sunt per ordinem, sic facite
epdomadas vestras in anno 2, et sic recipiat unusquisque ex vobis fratres
suos ¥ ad domum eius in festivitatibus sancti Petri [ceterorumque aposto-
lorum] et festivitate sancti Iohannis precursor(is] 4, et ministret 5 illis panem
ad manducandum ¢, et salelm] et aqua[m] et ignem ministret 7 servitio.

32. Et in quocumque tempore ! qualiscumque ex vobis fratribus de
hoc seculo migraverit, in hoc cartello dattarum eius obitu[s] ? scrib[it]e et
in memoriam agite, ut unusquisque ex vobis, qui hunc cartellum secum
habuerit in epdomada sua 3, illum dattarum inveniat$4, qu[and]o frater
suus ® ex hoc seculo transierit, et missam ® pro eo celebrare [curet].

B. [CONSTITUTUM FRATERNAE SANCTI APPIANI]
Cod. Laurentian. XI1X dextr. 8, f. 94v-96v

Cap. I

1. In primis quando insimul congregati fuerint, eligant sibi magistrum
et abbatem adeo timoratum et doctum ! in scripturis, ut ipsam frater-
nitatem ? optime predicare et corripere possit, et investigare eos de eorum
negligentiis 2, qualiter se unusquisque custodire debeat.

2. Et si postea alii, sacerdotes aut diaconi ! aut clerici, sive laici aut
sexus femineus 2, in ipsa fraterna 3 vel ¢ dilectione intrare voluerint, non
eis consentiat ille abbas, qui super omnes est magister, usque dum tribus
vicibus predicetur eis omnia fideliter 5 custodire.

3. Et si postea viderit eos ! talem perseverantem 2 voluntatem habere,
tunc recipiat eos abbas in ordine fraternitatis.

4. Et tunc pronuntiet ipse abbas ad omnes, ut tribus vicibus per

§ 29 1Cod.: cpdomade

§ 30 1Cod.: eum 2 Cod.: nostre

§ 31 1Cod.: scriptati % Cod.: amno 3 Cod.: fratribus suis 4 Hic inse-
rimus glossam olim marginalem et frs Iokamnis precursor, quam ammanuensis
interpolat post manducamdum  ° Cod.: ministrant © Cod.: ad manducamdum
post ignem, cui addit e¢ 7 Cod.: ministrat

§ 32 1Cod.: quacumgque tempus 2 Cod.: addit et 2 Cod. : epdomade sue
4 Cod. : tnvenerit  ® Cod. : fratres sumus © Cod. : in missa pro et missam

§ 1 1Cod.: doctus 2Cod.: ipsa fraternitas 3 Cod.: negligeniias

§ 2 1Cod.: diaconus 2 Cod.: feminewm 32 fraterna est nomen substanti-
vum ; cfr. supra p. 12, notam 2 4 Scriba om. vel quod legitur infra § 35;
hic superscripsit corrector cum 5 Cod. : fraternitate

§ 3 1Cod.: eis 2Cod.: perseverantiam

38



singulos annos ! in unum concilium venire debeant 2, nisi forte infirmitatis
causa fuerint detenti aut plenitudine ® aquarum aut longo itinere, vel utili-
tas * senioris sui eos ® tenuerit, ut nullatenus pretermittant ®, et si preter-
miseri[n]t, excommunice[n]tur iuxta canonicam sententiam.

Cap. 11

5. Sacerdotes vero canere iussimus pro ipsis confratribus et sororibus
per singulas ebdomadas missas tres, et si [quis] in itinere fuerit aut infir-
mus, aut nocturnalis illusio ! eum quoinquinaverit, tunc alium sacerdotem 2
roget, qui ipsas missas faciet pro ? ipso, aut quinquaginta psalmos cantet.

6. Et quando unus de ipsis de hoc seculo migratus fuerit, tunc omnes
sacerdotes pro unoquoque ! ad diem trigesimi sui triginta missas expletas
habea[n]t pro ipsa anima.

7. Et quandiu de vobis ! supervixerit unusquisque vestrum, in vestris
sacris orationibus ipsius anime * memoriam vos ? habeatis.

Cap. 111

8. Diaconis vero et clericis ! precipimus, ut in unaquaque * ebdomada
unum psalterium pro ipsis confratribus cantent 3.

9. Et quando unus ex vobis ! obierit, ad diem tricesimi sui decem
psalteria expleta ? habeant pro ipsa anima.

10. Et postea semper in orationibus suis memoriam habeant ipsius
animae .

Cap. IV

11. Laicis ! et feminis 2 per unamquamque ebdomadam tres pauperes
pascere dicimus pro communi fratrum et sororum 3.

12. Et quando unus ex illis obierit, quadraginta pauperes iudicamus
pasci infra ipsis XL diebus pro ipsa anima.

13. Et postea semper in orationibus suis memoriam habeant ipsius
anime, quando orant vel quando elemosinam faciunt.

Cap. V

14. Cum autem infirmatur unus ex illis, sacerdotes ! cantent pro [eo]
unusquisque missas septem, diaconi vero et clerici cantent pro eo psal-

§ 4 1Cod.: addit ut 2 Scriba : debeant, corr.: debent 3 Cod. : pleni-
tudinem 4 Cod. : wutilia 5Cod. : eum 8 Cod. : pretermuttas

§ 5 Yillusio: aequivalet vocabulo pollutio, legitur in Marbacensi Regula : cfr.
E. Amorrt, Vetus disciplina canonicorum regularium et saecularium, Venetiis 1747,
S.390 2Cod.: alius sacerdos 2 Corr. superscripsit pro

§ 6 1Cod.: per unumquemgque

§ 7 1Cod.: nobis 2Cod.: ipsam animam 3 Cod. : vestr:

§ 8 1 Corrector addidit s finalem duobus substantivis 2 Cod. : unaqueque
3 Ita corrector ; scriba : cantet

§ 9 1Cod.: nobis 2Cod.: expletas

§ 10 1 Cod.: ipsam animam

§ 11 ! Puncto eliminatur s finalis 2 Cod.: femine 3Cod.: communis
fratvibus et sovoribus

§ 14 1Cod. addit vero

39



teria duo ; laici autem et femine, qui psalmos nesciunt, unusquisque pas-
cant pro ipsis infirmis decem pauperes.

15. Et si migratus fuerit de hoc seculo, tunc adimpleant omnes con-
fratres in obsequio eius, sicut superius constitutum ! est.

16. Quando autem unus ex vobis ! infirmatur, unus faciat ? scire
alteri ® sub[ito] omni occasione postposita 4.

Cap. VI

17. Ut omnes oboedientes sint suo magistro et abbati. Que ipsos pre-
dicaverit, et lex Domini precipit !, custodiant.

18. Si vero neglegentes fuerint, et predicati non se correxerint !, excom-
munice[n]jtur a canonica sententia.

Cap. VII

19. Si quis autem de vobis ! usuras acceperit et ammonitus non se
correxerit, excommunicetur; et si in antea facere presumpserit, a con-
sortio repellatur.

Cap. VIII

20. Ut ipsi sacerdotes bonum habeant testimonium, ut Deo placere
possint et oratio[nes] eorum ! ante conspectum illius proficiant.

21. Sit [sacerdos] castus ! et humilis 2, misericors, pacificus et helemo-
sinarius ; non sit avarus, non turpis lucri cupidus 3, non iracundus, non
vinolentus ; non sit detractor 4, non desideret otiosa verba % ; provideat ut
in omnibus det exemplum bonum.

22. Si quis autem malum testimonium habuerit, et castigatus non se
correxerit, excommunicetur ; et si [in antea facere] presumpserit, a con-
sortio abiciatur.

Cap. IX
23. Ut omnes invicem se diligere debe[a]nt, quomodo Iohannes apos-
tolus dixit !: « Si fratrem tuum, quem vides, non diligis, Deum, quem

§ 15 1 Scriba : constitum ; superscripsit corrector tu

§ 16 1 Cod.: nobis 2Cod.: faciant, corr. delevit = 3Cod. : alterius
4 Cod. : postposito

§ 17 1Cod. : precepit

§ 18 1 Cod. : correxer; cfr. haec et infra § 19, 22, 30 adhibita vocabula cum
Regula S. Bededicii cap. XLIV : « Qui pro gravibus culpis ab oratorio et mensa
excommunicantur », cap. XLIII: « Si denuo non emendaverit, non permittatur
ad mensae communis participationem », cap. LXII: « Quod si aliter praesump-
serit... et saepe ammonitus se non correxerit. .. proiciatur de suo monasterio. »

§ 19 1 Cod. : nobis

§ 20 1Cod.: eius

§ 21 Cfr. Tit. I 8-9 et I Tim. I1I 2-3. 1 Cod. : castum 2% Scriba : humiles,
corrector : humilis 3 Cod. : turpiloguium loco turpis I.cup. 4 Cod.: detrac-
torem ; cfr. Reg. S. Benedicti cap. IV : «non se. .. vinolentum. .. non detractorem. »
5Cfr. Reg. S. Ien. VI : « verba otiosa et risum moventia damnamus ».

§ 23 1Cfr. T Joh.IV 21

40



non vides, quomodo potes ? diligere ? Et hoc mandatum habemus a Deo,
ut qui diligit Deum, diligat et fratrem suum. »

Cap. X

24. Ttem laici ac femine ! bonum habeant testimonium, qui in ipso
consortio intrare voluerint, et in omnibus obedientes sint.

25. « Fornicatio autem et omnis immunditia aut avaritia nec nomi-
netur in eis, sicut decet sanctos, aut turpitudo aut stultiloquium aut
scurilitas, que ad rem non pertinet, sed magis gratiarum actionem » semper !
referant omnipotenti Deco 2.

Cap. XI

26. Si quis angustiatus fuerit sive in placito sive ubicumque ei ! neces-
sitas fuerit in ipsa civitate, aut guadiam eius recipiant aut prebeant ei
adiutorium, propterea quod Dominus dixit : « Si quis frater ? fratrem adiu-
vaverit, ambo consolabuntur. » 3

Cap. XII

27. Et ut omnes, duo aut tres aut amplius, aut singuli per singulos,
de suo proprio prandium ! facia[n]t ad omnes. Qui ? si diligenter feceri/n]t 2,
mercedem de omnibus sperent a Deo.

Cap. XIII

28. Nemo audeat de ipsis confratribus ad ipsum concilium ! canes
aut accipitres 2 vel ullum iocum ? adducere secum, nisi tantum singuli *
singulos homines, qui cum ipsis veniant ; et ipsi homines nichil audiant 3
de eorum concilio, sed in alia domo sint.

Cap. XIIII

29. Ut cum omnes congregati fuerint, sedeant in unum, et sedeat
abbas et legat coram omnibus confratribus ! [ex] suprascriptis capitulis et
predicet [ex] alia scriptura iuxta suam intelligentiam.

30. Et tunc interroget omnes, qui(s] est inter eos !, qui usuras faciat,
aut adulterium, aut periurium, aut homicidium, aut falsitatem committat,
aut reliqua crimina, que dinumerare longum est, et si super eiusmodi 2

§ 23 2Cod.: potest ut loco citato

§ 24 1Cod.: laicis et feminis

§ 25 Cfr. Eph.V 3 1Manus saec. XIIT in margine addidit quae scriba
omiserat : que ad v. n. p. s. m. gv. act. semper 2 Addidit man. saec. XII in textu :
thi mavum varum dixit

§ 26 !Cod.:eis 2Cod.: fratrem 3 Componitur effatum ex Prov. XVIII 19:
« Frater qui adiuvatur a fratre » et Matth. V 4 : « quoniam ipsi consolabuntur ».

§ 27 1 Cod. : prandio 2 Corr. quia 8 Corr. superscripsit »

§ 28 1Cod.: ipso concilio 2 Cod.: acceptores loco accipitres. — Clericis
prohibita erat tum a Synodis Agathen. (506) ac Epaonen. (517) tum ab epis-
copo basiliensi Hettone (831) venatio cum accipitribus vel falconibus atque cani-
bus: PL 84, 27 et 287 ; PL 105, 746 3 Forsan agitur hic de urso ad iocum,
ut in capitulis Hincmari : cfr. supra p. 17 4 Cod. : singulis  ®Cod.: audeant

§ 29 1 Sic corrector ex confratres

§ 30 1Cod.: eis 2Cod.: cuius

41



personam [inculpatam] invenerit, et monita ® non se emendaverit, abicia-
tur a consortio eorum,

31. Et post predicationem ingredia[n]Jtur in ecclesia et celebretur
missa ! ab uno, cui ? magister abbas iusserit, pro omnibus confratribus,
et si quidam 3 inter eos in fraternitatem intrare voluerit, et coram omnibus
promittit observare, suscipiant illum 4,

32. Postea vero acceda[n]t ad mensam, et dum reficiunt[ur], magnum
silentium ibidem fiat !, et unus de illis, cui? magister abbas iusserit, legat,
et postea cum ministerialibus reficiat[ur].

33. Et post refectione[m] revertatur cum gaudio et caritate unus-
quisque in domum suam.

Cap. XIIIII

34. Si quis de ipsis confratribus supervenerit in domo de alio con-
fratre aut sorore !, omnia que legibus [hospitalitatis] faciendum est, potes-
tatem [faciendi] habeat. Panem et vinum vel alia utilia, que ei necessaria 2
fueriln]t secundum tempus, accipiat, etiam lectum 3; et omnia que ei
oportuna 4 fueri[n]t in una die et nocte, suscipiat.

[Conclusio]

35. Et ut confitentes ! sint omnes : Qui in ipsa fraternitate vel dilec-
tione Dei permanserit, que superiora capitula 2 denuntiat, quia sine fine
regna[bi]t cum Deo et sanctis omnibus 3. Ista omnia promissa sunt ad
ipsos, qui Deum diligunt et eius voluntatem faciunt. Ad sanctos patres
hoc constitutum ¢ est, quia « quod oculus non vidit, nec auris ® audivit,
nec in cor hominis ascendit», nec estimatio hominum potest invenire,
« que ® preparavit Deus diligentibus se » ?. Ipse nos ab omni malo eripiat.
Amen.

[Cap. superadditum]

36. Pro salute vivorum ponimus, ut per singulos menses det ! paupe-
ribus unusquisque frater aut soror quattuor panes. Quando autem aliquis
ex eis obierit, ponimus, ut omnis sit ? ad sepulchrum confratris, faciatque
deferri candelam cum duobus panibus; ad septimum namque diem tres
panes ac vinum ; similiter ad trigesimum tres panes et vasculum vini,
ut elemosinam dignam faciat 3. Ad anniversarium namque ponimus, ut
faciat unusquisque ¢ cantare unam missam, duosque panes tribuere in

elemosinam. ( Fortsetzung folgt.)

§ 30 3Cod.: monitus

§ 31 1 Cod. : celebrent missam 2Cod. : ab unus cuius 3 Cod. : quidem
4 Cod. : illos

§ 32 1Cod.: fiant 2%Cod.: cuius

§ 34 1Cod.: sorores 2Cod.: mecesse 3Cod.: lecto 4 Cod.: oportunitas

§ 35 ! Forsan corrigendum : confidentes 2 Cod. : superiores capituli 3 Cod. :
sanctorum ommium 4 Scriba : constitum ; superscripsit corrector: tu % Cod.:
aures 8Cod.: quem 71 Cor.II 9; cfr. Regulam S. Benedicti, cap. IV, versus
finem

§ 36 1Cod.: dent 2 Scriba: sit; corrector: sint¢ °Cod.: faciant *Cod.:
unicuique

42



	Die Klerikervereine von Karl dem Grossen bis Innocenz III.

