Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 45 (1951)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Histoire de 1’Eglise, dirigée par A. Fliche et E. Jarry. Tome XVI.
La crise religieuse du X VIe siécle, par E. de Moreau, Pierre Jourda et Pierre
Janelle. — Bloud et Gay, Paris 1950. 460 pages. 960 fr.

L’exposé de la Réforme protestante, qui fait 1'objet de ce volume,
a été réparti de la maniére suivante : Au P. de Moreau, de 1’Académie
royale de Belgique, auteur de plusieurs ouvrages consacrés a son pays
et spécialement d'une Histoire de !’Eglise en Belgique en 5 volumes dont
il a été plusieurs fois question dans cette Revue, a été confiée la tache de
parler de Luther et de définir les étapes de sa pensée. M. Pierre Jourda,
professeur a la faculté des Lettres de Montpellier, I’historien de Marguerite
de Navarre et l'auteur d’un livre sur Marot paru en 1950, nous présente
Calvin et décrit le rayonnement de ses idées & Genéve et en France. Enfin
M. Pierre Janelle, professeur a la faculté des Lettres de Clermont-Ferrand,
s’est chargé de I'histoire de l'anglicanisme sous Henri VIII, Edouard VI
et Marie Tudor.

Le P. de Moreau commence par tracer, en 4 pages, un tableau, un
peu court mais précis et sufisamment nuancé, de la situation religieuse
en Allemagne au XVe siecle. Luther est présenté en toute objectivité.
Le P. de Moreau lui reconnait des qualités : une Ame religieuse, une piété
réelle, une puissance de travail surprenante, un talent de prédicateur indis-
cutable ; mais il souligne aussi ses défauts, notamment sa suffisance peu
commune et son extraordinaire pouvoir d’auto-suggestion. Il cite souvent
Strohl, historien protestant mais qui voit clair, et naturellement aussi
les 2 volumes de Lortz (dont il n’a malheureusement pas pu se procurer
la 2¢ édition). Il se défie beaucoup des confidences ultérieures de Luther
sur ses premieres années : sa jeunesse n'a pas été malheureuse, ni sa vie
au couvent, du moins jusqu'a la prétrise. Sa vocation n’a nullement été
subite : seule a été brusquée son entrée au monastére ; en réalité, il y
songeait de longue date. Le P. Denifle a cru voir en lui un moine médiocre
qui, en présence de ses chutes morales, essaya de se justifier devant sa
conscience par la théorie de la concupiscence irrésistible et de la non-
imputation des péchés. Le P. Grisar, lui, a souligné surtout, non sans exagérer
quelque peu, le tempéramment nerveux de Luther. C’est la conviction
de l'inutilité des bonnes ceuvres qui aurait été le point de départ de sa
déviation doctrinale. Le P. de Moreau n'y contredit point, mais remonte
plus haut : Luther en est arrivé & cette théorie par suite de sa déception
de ne pas éprouver d’'une maniére sensible la libération du péché, la rentrée

314



en grice avec Dieu, de ne pas trouver dans ses confessions les consolations
spirituelles qu'il en attendait, de ne pas senfir, en un mot, le résultat de
ses pratiques religieuses et de ses mortifications. Il ne faut pas, comme
on l'a fait parfois du c6té protestant, rendre le catholicisme responsable
de la chute de Luther; mais il faut, d’autre part, reconnaitre que son
évolution s’explique avant tout par des motifs d’ordre religieux.

Le P. de Moreau analyse ensuite les ouvrages de Luther et expose
les progrés de la Réforme en Allemagne d’abord, puis dans les autres pays
d’Europe. (LLa Suisse est omise ; tout au moins aurait mérité une mention
un fait aussi gros de conséquences que le passage de Berne au protestantisme.)

De la France, le P. de Moreau avait parlé notamment & propos du
cénacle de Meaux, de Leféevre d’Etaples et de Briconnet. Souhaitant une
renaissance religieuse par la rénovation intérieure des individus et le retour
a I'Evangile — interprété un peu trop par l'illumination personnelle —
ils avaient tendance a négliger la tradition. Frangois Ief, lui, entendait
conserver la foi catholique, la religion officielle de la France, mais il tenait
a patronner les intellectuels et c’est ce qui explique ses ménagements appa-
rents a l'égard de la Réforme. Quant a Marguerite de Navarre, elle
« protégea humanistes et réformateurs, lut plusieurs écrits de Luther,
se montra fort teintée d’idées luthériennes » (p. 137), mais n’adhéra pas
au protestantisme et ne songea nullement a le répandre en France.

Ainsi s’exprime le P. de Moreau. Ce sont aussi les conclusions de
M. Jourda, l'auteur du Livre II : « Calvin et le Calvinisme. » D’un style
alerte, il trace du réformateur frangais un portrait extrémement vivant :
pur, austére, cérébral acharné a I'étude, timide, juriste beaucoup plus
que mystique, logicien impitoyable, législateur autant que théologien ;
« a la différence de Luther, ce n’est pas le spectacle des abus, le scandale
devant le relachement de la discipline, mais un rigoureux examen de la
doctrine qui l'amenérent a se séparer du catholicisme » (p. 177). Allant
jusqu’au bout de sa pensée, jamais le réformateur ne reviendra sur ses
pas. L’auteur le suit dans ses premiers déplacements; puis a Genéve,
ou Farel accourt, le décidant a s’y fixer. Calvin s’y érige, de sa propre
autorité, en défenseur de la morale. Les libertins obtiennent son renvoi.
Rappel¢, il rentre 2 Genéve en dictateur. Il y publie 1'édition frangaise de
I"Institution, ouvrage que M. Jourda analyse longuement. Calvin accepte
les idées de Luther sur le probléeme de la justification et des ceuvres ; il
emprunte a Mélanchthon sa théorie des sacrements. « Il va, simplement,
plus loin qu’eux et plus radicalement, rejetant, sans en rien garder, et la
tradition et les cérémonies orthodoxes » (p. 215), mettant de l'ordre dans
les théories protestantes, assez confuses et parfois contradictoires. Il a
le génie de l'organisation ; il soumet Genéve, qui demeure nominalement
une république, a la plus stricte théocratie et réussit, a force d’intran-
sigeante ténacité, a briser toutes les résistances. A la mort de Luther,
c’est Calvin qui prend sa succession. Ses idées triomphent — dans les
milieux qui ont abandonné le catholicisme — en France, en Suisse, en
Alsace, au Palatinat, en Flandre, dans les Pays-Bas (chapitre traité avec
une particuliere compétence par le P. de Moreau), en Ecosse.

315



Dans l'ouest de I’Europe, 1’'Angleterre fait seule exception. Luther, a
partir de la guerre des paysans, avait tenu a s’appuyer sur les princes; Calvin
a I'opposé, presque révolutionaire, entendait soumettre I’Etat a 1'Evangile.
Henri VIII, lui, trouvait les protestants trop démocrates et s’était érigé
en chef de I’Eglise d’Angleterre (comme Frangois Ier entendait, en somme,
I’étre aussi pour le royaume de France et Charles-Quint pour la chrétienté).

M. I'abbé G. Constant, dans son livre La Réforme en Angleterrve, le
schisme anglican, Henri VIII (1930), que M. Janelle cite souvent et dont
il n’hésite pas a dire qu’il « doit servir de point de départ a toute recherche »,
soutient que le mariage du roi n'a été que 'occasion-d’une rupture, préparée
en réalité par des causes plus lointaines et plus profondes. M. Janelle,
dans son volume : L’Angleterre catholique a la veille du schisme anglican
(1935) a fait ressortir combien, au début du XVIe siécle, I’Angleterre était
encore réellement catholique. Il le répéte aujourd’hui. « L’état moral du
clergé d’Outre-Manche était, semble-t-il, supérieur & celui de la curie
romaine » (p. 315). Sans doute, surtout dans la classe moyenne, on protestait
a l'occasion contre la fiscalité pontificale : il y avait dans i’air une certaine
indépendance a lI'égard de Rome ; mais, comme dans d’autres pays, les
réformes introduites par le concile de Trente auraient eu vraisemblable-
ment raison de ces velléités de scission. Quelles qu’aient pu étre les causes
lointaines du schisme, sa cause immédiate et principale fut le désir de
Henri VIII de se débarrasser de son épouse légitime, Catherine d’Aragon
(p. 319) et de se faire reconnaitre, dans ce but, comme le chef spirituel
de son royaume. Cette prétention, il la revendiquait en s’'appuyant non
pas sur les écrits des réformateurs, mais sur Marsile de Padoue et sur les
pamphlets de 1'époque de Philippe-le-Bel. Il avait eu I'habileté de ne
I'exprimer que progressivement. Aprés avoir commencé par ressusciter
la théorie de la suprématie du concile sur le pape (idée partagée d’ailleurs
par Thomas More) il était parvenu, au bout de six ans, a se rendre maitre
de I’Eglise d’Outre-Manche. Ceux qui, comme Thomas More ou le cardinal
Fisher (qui avait été en outre l'avocat de Catherine d’Aragon) refusaient
de reconnaitre & Henri VIII cette suprématie spirituelle, payaient cette
audace de leur vie ; mais tel était le prestige exercé par la dynastie des
Tudor, que l'opinion, passive et muette, s’inclinait : le roi, disait-on, est
momentanément brouillé avec le pape ; cela s’est déja vu, mais cela passera.
Son attitude avait fait de lui un schismatique, mais il entendait bien ne
pas étre un hérétique (« son orthodoxie ne se démentit pas jusqu’a son
dernier souffle », p. 356) et ne pas tolérer dans son royaume des attaques
contre le dogme; et c’est ainsi qu’il faisait simultanément, d’une part
conduire au blcher ceux qui s’en prenaient aux croyances traditionnelles
et, de l'autre, décapiter, les considérant comme des traitres, ceux qui
n’acceptaient pas sa thése du pouvoir divin des rois et refusaient de voir
en lui le pape de I’Eglise d’Angleterre. Il finit, il est vrai, par se déclarer
opposé au culte des saints, mais c’était uniquement afin de ruiner plus
aisément l'institut monastique ; et s’il fit, prudemment d’ailleurs, quelques
avances aux réformateurs d’autres pays, a ceux d’Allemagne en particulier,
c’était parce qu’il souhaitait empécher la réunion du concile convoqué par

316



Paul I1I et parce qu’il redoutait, comme pouvant lui devenir fatal, le rappro-
chement — qui s’effectua malgré lui — de Charles-Quint et de Frangois Ier.

Le prestige royal ne survécut pas a Henri VIII. Edouard VI monta sur
le trobne 4 9 ans et mourut déja 6 ans aprés. Pendant cette minorité,
Cranmer fit pencher le royaume du c6té du protestantisme, qui s’établit
en Angleterre avec une liturgie de caractére zwinglien. La résistance catho-
lique s’affirma sous Marie Tudor, qui rétablit dans le pays la foi tradition-
nelle ; mais la mort de la reine — et sa malchance — mit fin aux espoirs
de restauration. En Ecosse, la Réforme avait pris un caractére beaucoup
plus accentué, grice surtout & l'action de Knox, « la personnalité la plus
puissante peut-étre qu’ait produite le protestantisme » (p. 425) tandis qu’en
Irlande la résistance fut plus forte et demeura victorieuse.

On ne reprochera certes pas aux auteurs de ce volume d’avoir noirci
la mémoire des réformateurs ou d’avoir passé sous silence les torts des
catholiques. Ces derniers, manquant d’organisation, se sont montrés trop
passifs et comme intimidés par les attaques virulentes des novateurs. Au
début, rares sont, en Allemagne, les évéques et les théologiens qui s’opposent
A I'hérésie. En France, I’Eglise ne s’'engage que prudemment, non sans
flottement et avec trop de modération. Dans les Pays-Bas, le gouverne-
ment, si maladroitement intransigeant, du duc d’Albe fit beaucoup de
mal : le Prince d’Orange, soucieux de secouer la domination espagnole,
faisait figure de patriote, contrairement aux catholiques qui, eux, cher-
chaient A se réconcilier avec le roi afin de sauver la foi traditionnelle. Rome,
de son c6té, n’eut aucune parole d’encouragement pour ceux qui, en
Allemagne, essayaient de résister. Le Saint-Siége réagit avec trop de lenteur :
il mit 7 ans avant de se prononcer définitivement au sujet du premier
mariage de Henri VIII. Paul IV fit preuve d’étroitesse de vues et d’un
inconcevable aveuglement a 1'égard du cardinal Pole (p. 399) injustement
soupgonné, ce qui paralysa l'action bienfaisante que celui-ci aurait pu exercer.

Parlant de 'abondance du cceur d’'un sujet qu’ils possédent si bien
et qu’ils exposent magistralement, MM. Jourda et Janelle se répétent
parfois un peu. On leur pardonnera volontiers, puisque cela fait ressortir
mieux encore les idées qu’ils défendent ; mais il est des questions qui sont
abordées & deux endroits par des auteurs diftérents. C’est ainsi qu’il est
parlé du cercle de Meaux par le P. de Moreau (pp. 133-35), mais aussi par
M. le chanoine Cristiani, dans le tome XVII (pp. 364-69), paru avant le
tome XVI (cf. cette Revue, 1949, p. 70). C’est dans le méme volume que
M. Cristiani poursuit I'histoire de la Réforme en Allemagne. C’est lui aussi
qui raconte les origines des guerres de religion en France jusqu'a la paix
d’Amboise de 1563. La Saint-Barthélemy, les événements qui ont suivi
et, pour I’Angleterre, le régne d’Elisabeth seront a chercher dans les tomes
XVIII ou XIX, qui n'ont pas encore paru.

Nous apprenons, avec quelle douloureuse surprise, au moment de
mettre sous presse, la mort de M. Augustin Fliche, le directeur de la collection
(sur l'ceuvre duquel nous comptons revenir dans le prochain numéro).
Ce sera l'une des tiches de celui qui sera appelé a lui succéder de répartir
minutieusement, si ce n’est pas chose déja faite, la tiche dévolue a chacun

317



des collaborateurs et de s'’efforcer de faire paraitre autant que possible
dans leur ordre successif les volumes de cette remarquable Histoire de
I’Eglise, du moins lorsqu’il s’agit de faits aussi étroitement liés les uns
aux autres que, par exemple, ceux qui se rapportent a la naissance et a
la diffusion de la Réforme, ainsi qu’au redressement dont celle-ci a été
I'occasion de la part de I'Eglise. 1. Wsber.

Ph. Delhaye : Une controverse sur 1’Ame universelle au IXe siécle. —
Namur, Centre d’études médiévales, 4 boulevard du Nord, 1950. In-8°,
71 pages.

Une heureuse trouvaille a permis & Dom Lambot de découvrir le De
anima ad Odonem Bellovacensem de Ratramne que Mabillon avait connu
et qu’on n’avait plus retrouvé depuis lors. Cet opuscule fait lui-méme allusion
a plusieurs ceuvres disparues, deux écrits antérieurs de Ratramne et plusieurs
lettres ou mémoires de ses correspondants et adversaires. Ainsi reparait
a nos yeux une controverse théologique du IXe¢ si¢cle. On connaissait déja
bon nombre de ces larges disputes qui d’abbayes en évéchés opposaient
abb¢ a abbé, évéque, écolatre ou moine plus brillant. N’était-ce pas, a
cette époque, le grand instrument de l'activité doctrinale ? En voici donc
un nouvel exemple. Tandis que se prépare 1’édition de ce texte, le professeur
Ph. Delhaye analyse pour nous ce débat dans les Analecta mediaevalia
namuvcensia. I1 eut pour origine un texte assez énigmatique de saint Augustin
dans le De quantitate animae. Les ames sont-elles une seule Ame, ou simple-
ment plusieurs, ou, a la fois, une seule et plusieurs ? Aucune de ces solutions
ne satisfait le docteur africain. Mais il n’en fournit pas d’autre pourtant.
Or voici qu’aux origines de ces hésitations, on apergoit les théories diver-
gentes de Platon, des stoiciens et des néo-platoniciens sur le théme de
I’dme du monde, dont le grand évéque ne parvenait pas a s’évader entiére-
ment. Le IXe siécle lui non plus. Y eut-il méme dans la pensée des corres-
pondants de Ratramne un certain monopsychisme proche de celui
d’Alexandre d’Aphrodise et, bientdt, d’Averroes, comme le voulait Renan ?
L’étude de Boéce pouvait-elle inspirer quelque chose de cette sorte ?
Ph. Delhaye montre qu’a la racine du débat du IXe siécle, il faut voir,
dans la pensée de l'adversaire, un « réalisme » platonicien a la mode de
cette époque et dans la pensée de Ratramne un conceptualisme qui annonce
celui d’Abélard, en méme temps qu'une position théologique trés ferme
qui barre la route a tout monopsychisme. M. H. Vicaire, O. P.

Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft.
Abteilung II: Urbare und Rédel. 3. Band, hrg. von Paul Klaui. —
Aarau 1951. 383 Seiten.

Der vorliegende Band des Quellenwerkes zur Entstehungsgeschichte
der Schweizerischen Eidgenossenschaft schlieBt die Textreihe der Urbare
und Rédel ab. Er enthilt wichtige Quellen vor allemn zur Wirtschafts- und
Verwaltungsgeschichte geistlichen und weltlichen Grundbesitzes: Giiter-

318



und Einkiinfteverzeichnisse sowie Verwaltungsnotizen des Klosters im
Hof zu Luzern, der Kloster Muri und Rathausen, dann die Steuer- und
Waffenverzeichnisse der Stadt Luzern. Beigefiigt wurden einige erginzende
und dem Verstandnis der Urbare dienende Quellenstiicke. Die Ausgabe ist
mustergiiltig, nach den Grundsitzen bearbeitet, die Kliui dem ersten Band
vorausgeschickt hat. Den einzelnen Quellen gehen erliuternde Angaben
zur Kloster-, Besitz- und Textgeschichte voran, Wertvoll ist vor allem die
genaue Datierung der Quellen, mit vorbildlichen Ubersichtsplinen iiber
Aufbau und Schreiber der Roédel. Reiche genealogische Vermerke fiillen
die Anmerkungen. Zur Geschichte der mittelalterlichen Frommigkeit bietet
der Kusteramtsrodel einige aufschluflreiche Angaben. Aber auch fiir das
Verhiltnis von Kloster und Stadt st68t man hier auf ergiebige Stellen, die
bisher zu wenig ausgebeutet worden sind. Die drei Binde sind vor allem
auch den Freunden der Ortsgeschichte zu empfehlen, sie werden hier reiches

Material finden.
Theophil Graf.

Johann Fridolin Waldmeier : Der Josefinismus im Fricktal (1780-1830).
— Buch- und Kunstdruckerei A. Fricker, Frick 1950. 208 S.

Die vorliegende Freiburger Dissertation aus der Schule von Professor
Vasella zdhlt zu jenen wissenschaftlichen Erstlingsarbeiten, die des all-
gemeineren Interesses wegen, das sie verdienen, den Rahmen einer durch-
schnittlichen Doktorthese sprengen. Auf Grund eines weitschichtigen, mit
anerkennenswertem Flei3 und sauberer Methode zusammengetragenen
Quellenmaterials ist es dem Verfasser gelungen, die kirchenpolitischen Ver-
hiltnisse des Fricktales, die iliber den engen lokalen Raum hinaus eine
weitere Bedeutung haben, zu einer klaren, iibersichtlichen Darstellung zu
bringen. In fiinf KKapiteln werden wir eingefiihrt in das Schicksal der frick-
talischen Kloster, in das Leben und Wirken des Klerus, in die Probleme
der Seelsorge und der kirchlichen Vermogensverwaltung, sowie in die Ge-
schichte des Schulwesens. Wertvolle tabellarische Ubersichten, u. a. iiber
das Pfrundeinkommen der einzelnen Pfarreien, iiber das Primar- und
Sekundarschulwesen und insbesondere eine willkommene kurzbiographische
Liste der fricktalischen Pfarrgeistlichkeit von 1780 bis 1830 erginzen die
vielseitige Arbeit. Das Ergebnis dieser Bemiihung, der Nachweis nim-
lich, daB die aargauische Kirchenpolitik des 19. Jahrhunderts im Grunde
genommen nur die Weiterfiihrung und Radikalisierung alter, josefiner
Traditionen darstellt, so wie sie im Fricktal aus der Osterreichischen Zeit
vorlagen, diirfte fiir die Forschung nicht ohne Bedeutung sein.

Daneben mufl} allerdings auch gesagt werden, daB Waldmeiers Dar-
stellung manche Einseitigkeiten aufweist, die sich vor allem daraus ergeben,
daB der geistesgeschichtliche Hintergrund, auf dem sich das lokale Ge-
schehen im Fricktal abspielte, nicht geniigend herausgearbeitet wurde ; auch
haben die unbestreitbar positiven Werte der Aufklirung nicht die gebiih-
rende Wiirdigung gefunden. Man wiinschte gelegentlich einen Vorsto von
der Oberfliche in die Tiefe. Wie gerne verndhme man etwas mehr iiber das

319



Innenleben der Kloster, einige kurze Hinweise darauf, inwiefern gewisse
unverkennbare MifBstinde bei Klerus und Volk der josefinen Kirchen-
politik Vorschub geleistet haben. Im Kapitel iiber die Ausbildung des
Klerus wire eine kurze kritische Auseinandersetzung mit den verschiedenen
Tendenzen im theologischen Bildungswesen der Zeit unbedingt erforderlich
gewesen. Es ist ein Mangel, dal die neuere Literatur iiber die fiir jene
Jahrzehnte so charakteristische geistesgeschichtliche Problematik zu wenig
oder iiberhaupt nicht herangezogen wurde. So mufB u. a. das Urteil iiber
das Generalseminar zu Freiburg i. Br. (S. 47) zum mindesten als einseitig
und daher ungerecht bezeichnet werden. Man ist nach den Forschungen
von Sebastian Merkle, Hermann Schell, Konrad Gréber, Hubert Schiel usw.
solchen summarischen Verurteilungen gegeniiber skeptisch geworden. Weil3
man doch heute, daB selbst der vielumstrittene Konstanzer Generalvikar
von Wessenberg den pidpstlichen Primat nie geleugnet und nie nach einer
Trennung von Rom gestrebt hat. Es ist nun einmal nicht wegzudeuten,
daB die Aufklirung gerade auf dem Gebiete des Bildungswesens — das
theologische inbegriffen — Grundlegendes und auf Jahrzehnte hinaus Rich-
tungweisendes geleistet hat.

Es ist auch iibertrieben, wenn S. 119 von « geringen Besoldungen des
Klerus im Fricktal » die Rede ist. Ein Vergleich mit den Lehrerbesoldungen
z. B. zeigt, daB die Fricktaler Geistlichen recht entlohnt waren. Wenn
jemand nur wegen einer « mageren Pfriinde » vom Priesterberuf abgeschreckt
wird (S. 64), so ist ein solcher Verlust wirklich nicht zu bedauern. — Auf
S. 91 mochte man wissen, warum die dort angefiihrten Geistlichen ihrer
Predigten wegen zur Rechenschaft gezogen wurden. Lag wirklicher Kanzel-
miBbrauch vor oder nicht ? — S. 96 hitte man wenigstens die Grund-
gedanken jenes Basler Hirtenbriefes kennen wollen, dem die Aargauer
Regierung nur mit Zégern das Plazet erteilte. — Im Abschnitt iiber die
Kapitelverhiltnisse hitte man die verschiedenen Geister und Richtungen,
aus denen sich der Fricktaler Klerus zusammensetzte, etwas niher kennen
lernen wollen. Welches waren die Wortfiihrer der gegensitzlichen Parteien ?
Welches ihre gegenteiligen Meinungen ? Warum genau wurden gewisse
Geistliche als « ultramontane Kopfe oder Roémlinge » verschrieen ? Die
Fehler lagen meist nicht auf einer Seite. Geistige Triagheit und satte Bequem-
lichkeit verbunden mit einem einseitigen Mitrauen gegen noch so zeit-
gemdfe Reformen haben oft ebensoviel zur Verwirrung der Geister bei-
getragen, wie die iibertriebene Neuerungssucht gewisser unkirchlicher Hitz-
kopfe. Es gab auch eine durchaus positive, gliubige Aufklirung, die von
den Anhingern des Althergebrachten zu Unrecht mit dem extremsten
Rationalismus auf einen Nenner gebracht wurde.

Noch dieser und jener Vorbehalt lieBe sich anbringen. Doch, diirfte
man ruhig entgegnen, hitte die Bewailtigung all dieser komplexen Fragen
den Umfang einer Dissertation und die Zeit, die normalerweise einer Doktor-
arbeit zugemessen ist, zu sehr iiberschritten. Wir miissen Waldmeier fiir
das, was er uns mit methodischer Sauberkeit geboten hat, dankbar sein,
nicht zuletzt auch deswegen, dal er mit seinem interessanten Thema zur
geistigen Auseinandersetzung anzuregen vermag. Hans Wicki.

320



	Rezensionen = Comptes rendus

