
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 45 (1951)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Dr. Bernhard Körting : Peregrinatici Religiosa. Wallfahrten in der
Antike und das Pilgerwesen in der alten Kirche (Forschungen zur Volkskunde

hrsg. von Dr. G. Schreiber H. 33/34/35). — Regensberg-Münster 1950.
473 S. gr-8°.

Die Erforschung des Wallfahrtswesens ist seit einigen Jahren
allenthalben, auch in der Schweiz in Fluß gekommen. Eine umfassende Bearbeitung

der frühchristlichen Zeit war daher ein wirkliches Bedürfnis geworden.
Sie wird uns in diesem stattlichen und schön ausgestatteten Bande vom
Dozenten für Kirchengeschichte des Altertums, christliche Archaeologie und
Patrologie an der Universität Münster vorgelegt.

In sieben, ihrem Umfange nach sehr ungleichen Abschnitten folgen
sich eine Übersicht über die außerchristlichen (griechisch-römischen,
jüdischen, vorislamitischen arabischen) Wallfahrten, eine Beschreibung der
einzelnen altchristlichen Wallfahrtsorte mit Bevorzugung Palästinas,
Wallfahrtsziele und -motive, Reisetechnisches, Pilgeraufenthalt und -gaben,
religiöser und kultureller Austausch zwischen Ost und West durch Pilger,
die Wallfahrt im Urteil der Zeitgenossen.

Ein ausgedehntes Quellenmaterial und eine noch weitschichtigere
Literatur wird von sachkundiger Hand verarbeitet und in gemeinverständlicher
Art dargestellt. Quellensammlungen wie die « Itinera Hierosolymitana » von
P. Geyer und zahlreiche Monographien über den Heiligenkult hatten die
Arbeit bedeutend erleichtert. Es fehlte uns noch die vorliegende Zusammenfassung

mit den vielen literarischen Hinweisen, die das Buch zu einem sehr
wertvollen Werkzeug machen werden. Der Verfasser weiß auch kritisch
Stellung zu nehmen z. B. in der Frage der Itinerarien. « Das « Itinerarium
Antonini » und die Peutingersche Karte verdanken nach ihm ihren Ursprung
nicht einem Pilger. Die freilich nicht erschöpfende Behandlung des
außerchristlichen Wallfahrtswesens wirft viel Licht auf das christliche Brauchtum.
Einer der lesenswertesten Abschnitte ist jener über Reisetechnisches.

Es war ohne Zweifel keine leichte Aufgabe, ein so breites Thema in
so gedrängtem Raum allseitig und vollständig darzustellen. Der zweite
Abschnitt will die christlichen Wallfahrtsorte sämtlicher Provinzen behandeln.

Als zeitliche Grenze wurde das Jahr 500 oder wenig darüber
angenommen. Eine ausführliche Untersuchung konnte im Rahmen des Buches
nicht in Frage kommen ; aber wenigstens ein annähernd vollständiges
Verzeichnis, am besten mit einer Karte verbunden, wäre wohl möglich und
vorteilhaft gewesen. Ich erwähne als Lücke für den Orient eine Wallfahrts-

223



kirche Johannes des Täufers in Alexandrien, die Ende des 4. Jahrhunderts
nach einer Übertragung von Reliquien aus Sebaste durch den Patriarchen
Theophil errichtet wurde. Der nur arabisch erhaltene, durch einen Bischof
Serapion Ende des 4. Jahrhunderts verfaßte Bericht (Homilie?) ist erst 1927
in den Woodbrooke Studies I von A. Mingana veröffentlicht und von
Rendel-Harris eingeführt worden. Dem Text sind auch die üblichen
Erhörungen, d. h. Wunder, beigefügt. Es dürfte sich um einen der älteren
und daher wichtigeren Berichte dieser Art handeln.

Für den Westen sei das Grab des hl. Mauritius und seiner Genossen
in Agaunum genannt, das nördlich der Alpen seinesgleichen kaum hat.
Das beweisen erneut die jüngsten Ausgrabungen, die ein Baptisterium
freilegten. Der Bericht des hl. Eucherius, der übrigens nach dem gleichen
Schema verfaßt ist wie der eben erwähnte des Bischofs Serapion, weiß
bereits in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts von Wallfahrten zu
berichten und von Wundern, die allen bekannt seien. Eine gelähmte Frau,
die von ferne kam, wurde in Agaunum geheilt : «... a viro suo, ut Agaunum
per multum itineris spatium deferretur, poposcit » (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum XXXI, 172). Nachdem sie geheilt war,
konnte sie mit eigenen Füßen sich zur Herberge begeben. Dieses « diver-
sorium », wohl eine Pilgerherberge, beweist wieder nur, was Eucherius im
Begleitschreiben an Salvius sagt : « Itaque cum alii ex diversis locis atque
prouinciis in honorem omciumque sanctorum auri atque argenti diuersa-

rumque rerum munera offerant (es handelt sich offenbar um Gaben
herbeigeeilter Pilger), nos scripta haec nostra offerimus » (ebd. 173). Bereits
in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts wurde das erste Heiligtum durch
ein größeres ersetzt. Das offenbart den wachsenden Kult, der sich bekanntlich

weithin verbreitete. Einer Erwähnung wäre dieser Wallfahrtsort doch
wert gewesen.

Ein reizendes Problem wäre auch der Kult der Makkabäer gewesen,
der diesen Helden bereits im 1. Jahrhundert von den Juden in Antiochien
entgegengebracht wurde, wie es das 4. Makkabäerbuch und die in der
syrischen Hauptstadt über ihrem Grabe errichtete Svnagoge beweisen (vgl.
Rivista di Archeologia Cristiana XXV, 1949). Er scheint nicht ohne Einfluß

auf die frühchristliche Märtyrerverehrung (Ignatius v. Ant.) gewesen
zu sein, um von seiner Übernahme durch die Kirche zu schweigen (diese
wird S. 113 erwähnt). An gleicher Stelle hätte auch Ignatius angeführt
werden dürfen, von dem Johannes Chrysostomus, Severus von Antiochien
u. a. so begeistert reden. Bereits seine Zeitgenossen « wallfahrteten » zu
ihm, als er gefangen nach Rom zum Tode geführt wurde. Lucians
Peregrinus Proteus, den der Verfasser als heidnische Parallele erwähnt (S. 298),
steht vielleicht unter dem Einfluß der ignatianischen Briefe.

Über Alter und Sinn der Anrufungen in den römischen Katakomben
kann man anderer Meinung sein (z. S. 229 f.). So gehört die lateinische
metrische Grabinschrift der Eucharis der ältesten Region der Priscilla-
katakombe d. h. wohl noch dem 2. Jahrhundert an. Sie schließt mit einer
Aufforderung der Verstorbenen an die versammelten Brüder um frommes
Gedenken. Nicht anders die griechische Inschrift des Aberkios, die sicher

224



noch in das 2. Jahrhundert hinaufreicht. Ist die Anrufung der Heiligen
älter als das Fürbittegebet, was immerhin noch zu beweisen wäre, dann
müßte erstere viel weiter zurück als in das 3. Jahrhundert datiert werden.

Einen Grund für die Wallfahrten nach bestimmten Orten, an denen
sich Gott in besonderer Weise offenbart, vermag doch wohl die Psychologie

zu geben, nach welcher die Erinnerung, das Bild emotionell wirkt,
die rationelle Theologie (z. S. 292), nach welcher die Gnade die Natur
nicht zerstört, sondern voraussetzt. Gottes Vorsehung paßt sich der von
ihr geschaffenen Geist-Körper-Natur des Menschen an. Wie der Herr die
sakramentalen Zeichen zu Werkzeugen seiner Gnade erwählte, so knüpft
er in ähnlicher Weise die Offenbarung seiner Macht an bestimmte Orte und
materielle Geschöpfe (Reliquien). Daß Wallfahrten und damit verknüpftes
Brauchtum menschlichen Bedürfnissen entsprechen, ist durch ihre
allgemeine Verbreitung hinreichend bewiesen.

Ich hätte auch die Formen des Märtyrerkultes, die aus dem Totenkult
herauswachsen, noch stärker mit den nichtchristlichen Totenkulten erklärt.
Diese Zusammenhänge legt nichts näher als die Übernahme der Totenfeste
(Anniversarien von andern Gebräuchen (Totenmahl ganz abgesehen.
Neu war die Motivierung, der Sinn, das innere Wesen, z. T. aber auch die
Kultform (eucharistische Oblatio).

Etwas kurz geraten sind die Abschnitte V-VII. So hätten die Votive
und ihr Vergleich mit den außerchristlichen Entsprechungen bzw. Vorlagen
reiches und aufschlußreiches Material geliefert. Was über den kulturellen
Austausch in nur 7 Seiten gesagt wird, sind knappe Hinweise und wertvolle

Anregungen, die wir dankbar entgegennehmen. Wir sind überzeugt,
daß sie ihren Verfasser selbst zu einer Erweiterung und Fortsetzung seiner
schönen, fleißigen und bedeutungsvollen Arbeit veranlassen werden. Sicher
wird er dann seine Darstellung auch nach der archäologischen Seite hin
ausweiten und sie mit Bildmaterial bereichern, das für sein Thema in Hülle
und Fülle zur Verfügung steht. Wir können ihm versichern, daß sein Buch
in allen Kreisen beachtet wird, die sich mit Kirchengeschichte, vergleichender
Religionswissenschaft und Volkskunde abgeben.

O. Perler.

Ritter François : Catalogue des incunables et des livres du XVIe siècle
de la Bibliothèque municipale de Strasbourg. — Heitz, Strasbourg 1948.
In 8°, xiii-923 S. 10 000 fr. Fr.

Der reiche Bestand der Straßburger Stadtbibliothek nicht nur an
Incunabeln, sondern auch an Drucken des 16. Jahrhunderts wurde leider
beim Brand der ehemaligen Dominikanerkirche, worin die Bibliothek
untergebracht war, 1870 vernichtet. Doch das zähe Bemühen der Bibliothekare,
das Entgegenkommen der Stadtverwaltung und die Großzügigkeit der
andern Stadtbibliotheken trugen dazu bei, daß man in jahrzehntel nger
Arbeit die Lücken teilweise ausfüllen konnte. Das Buch von Ritter zeigt,
daß die Drucke des 15. Jahrhunderts auf 349 Nummern, die des 16. auf
1824 angewachsen sind.

15 225



Die gebotene Beschreibung der einzelnen Bände unterscheidet sich
kaum von der großer Repertorien ; dagegen ist neu das sorgfältige
Verzeichnen der einstigen Besitzer, was nach mehr als einem Gesichtspunkt
für die Forschung von Wert ist. Das Repertorium bietet dadurch wertvolle

Fingerzeige für eine elsässische Bibliotheksgeschichte. Wer sich über
die vielen Nummern, die vom Dominikanerkloster zu Colmar stammen,
wundert, muß sich vergegenwärtigen, daß dieses Kloster eine sehr reiche
Bibliothek besaß, die die Wirren der Zeit verhältnismäßig gut überstanden
hat. So konnte der Vorsteher im Einvernehmen mit der Stadtverwaltung
viele Zweitexemplare dem Straßburger Schwesterinstitut abtreten.

Der Kirchenhistoriker wendet sich zunächst den Werken der Kirchenväter

und der Theologen zu, aber mit Freuden wird er besonders zu den
elsässischen Autoren greifen, um ihre Auffassung zu studieren. Keineswegs

geht er achtlos an den Fragmenten der 42zeiligen Gutenbergbibel
von 1454/5 oder dem Catholicon des Johannes Baibus oder an der
bilderreichen Chronik des Hartmann Schädel (ca. 2000 Stiche) vorbei. Wichtig
sind die vielen Abhandlungen und Streitschriften über die neue Lehre und
die anschließenden Kontroversen. Es ist auch gut, wenn man in die
Predigtsammlung eines Geiler von Kaysersberg oder des Pelbartus von Themesvar
hineinschaut, um die religiösen Verhältnisse im Elsaß am Vorabend der
Reformation kennenzulernen.

Die liturgischen Bücher sind gut vertreten ; ein Missale von 1510, ein
Brevier von 1511 und eine Kirchenordnung von 1598 verraten den großen
Wandel. Aus dem 15. Jahrhundert und von 1530 ist ein Rituale
überkommen. Von eigenem Gepräge ist das Directorium concubinariorum von
1508, es enthält auch die Statuten der Erzbischöfe von Köln. Daneben
figuriert der Manipulus curatorum des Guido de Monte Rotherii von 1483
sowie das Manuale curatorum des J. U. Surgant von 1516. Hier ruht
aufschlußreiches Material für den Reformationshistoriker.

Bibliothekar F. Ritter, der schon ein Inventar der Wiegendrucke der
Universitätsbibliothek Straßburg veröffentlicht hat, liefert so einen wesentlichen

Beitrag zur Druckgeschichte nicht nur in den größten Städten des
Abendlandes, sondern vor allem in Straßburg, Hagenau, Basel, Frankfurt,
Mainz und Köln, die mit ihren Erzeugnissen der schwarzen Kunst gut
vertreten sind.

Dem Verfasser, der das Werk 1940 als Jubiläumsgabe auflegen wollte
und wegen des Krieges erst 1947 abschließen konnte, gebührt besonders
für das alphabetische Verzeichnis der Drucker, der Eigennamen und der
Abkürzungen unsere Anerkennung. Charles Wittmer.

Walter Koch : Die klerikalen Standesprivilegien nach Kirchen- und
Staatsrecht unter besonderer Berücksichtigung der Verhältnisse in der Schweiz.
Diss. — Freiburg (Schweiz) 1949. 274 Seiten.

Trotz zahlreicher und auch bedeutender Einzelarbeiten über die Sonderrechte

der Kleriker fehlte bisher eine zusammenfassende entwicklungsgeschichtliche

und systematische Darstellung der Forschung. Die Aufgabe,

226



die sich der Verfasser für seine Dissertation gestellt hat, hätte also eine
wichtige Lücke wissenschaftlicher Arbeit schließen können.

Diese Studie über die klerikalen Standesprivilegien ist nicht nur für
den Juristen, sondern auch für den Historiker bedeutsam, zumal der
Verfasser den größeren Teil seiner Untersuchung den geschichtlichen Fragen
gewidmet hat. Leider ist sie gerade in diesem Abschnitt nicht auf der Höhe
der wissenschaftlichen Forschung. Das ist umso bedauerlicher, als für die
Rechtsgeschichte der geistlichen Sonderrechte vorzügliche Vorarbeit
geleistet worden ist. Wichtige Arbeiten von Werminghoff, Hashagen, Kirn
und Voigt hat der Verfasser nicht benützt. Er hält sich überhaupt zu sehr
an ältere und handbuchartige Literatur und hat sich viel zu wenig mit
den Problemen und Interpretationsschwierigkeiten auseinandergesetzt, die
die Forschung auf diesem Gebiet aufgeworfen hat. Die Schwierigkeiten in
der Deutung der Quellen hat zu stark auseinandergehenden Auffassungen
geführt. Davon spürt man nichts in der Darstellung Koch's. Der Verfasser
weicht den Streitfragen geflissentlich aus und begnügt sich mit der
Aufzählung der Quellenstellen. Gewiß läßt sich auch so eine gewisse Entwicklung

darstellen, aber das Bild ist unvollständig, weil der Hintergrund des

bewegten Lebens fehlt. Auch Rechtsbestimmungen schweben nicht in der
Luft, sie stehen in lebendigem Zusammenhang mit der Zeitgeschichte. Die
Arbeit Koch's bestätigt erneut die Auffassung, daß die Ausbildung in der
historischen Methode auch für jene notwendig ist, die geschichtliche
Untersuchungen in den Sonderfächern durchführen wollen.

Besser sind die Abschnitte bearbeitet, welche die schweizerischen
Verhältnisse berücksichtigen. Aber auch hier stoßen wir auf Lücken der
Darstellung und Literatur. Über das Verhältnis von Staat und Kirche im
spätmittelalterlichen Zürich hat J.-M. Steffen-Zehnder eine gründliche Studie
veröffentlicht. Daß man für das Ringen der Städte gegen die geistliche
Gerichtsbarkeit im Spätmittelalter die Forschung noch weiter treiben kann,
habe ich in einer Arbeit über Luzern gezeigt (Innerschweizerisches Jahrbuch

für Heimatkunde Bd. VIII-X).
Der Verfasser hat in seine Dissertation einen weitschichtigen und

schwierigen Stoff einbezogen. Ihn wissenschaftlich zu meistern, dafür wäre
eine längere und gründlichere Beschäftigung mit den Problemen notwendig
gewesen, als die Zeit für eine Dissertation sie ermöglicht.

Theophil Graf.

Jean de Pange : Le roi très chrétien. — Fayard, Paris 1949. In 12°,
448 S. 475 fr. Fr.

Zweifellos gäbe es ein großes und reiches Buch, wenn man die
Bezeichnung des « Allerchristlichen Königs » in seiner breiten Entwicklungsgeschichte

verfolgen wollte. Das Problem wäre von der Liturgie, dann von
der Theologie, von der Rechtsgeschichte und nicht zuletzt von der Soziologie

her zu beleuchten. Dem Diplomatiker bliebe schließlich die
Überprüfung des gesamten Urkundenmaterials.

Graf Jean de Pange hat die Untersuchung als Historiker unternommen

227



und das Ergebnis um die Rolle Jeanne d'Arcs gravitieren lassen. In der
Einleitung stellt er die Frage, ob der König, den Jeanne sucht, nur der
von Frankreich oder der aller Christen ist, und ob der Gesalbte des Herrn
in eben dieser Salbung nicht ein besonderes Sakrament empfängt.

Papst Urban VI. erklärte 1089, daß der hl. Remigius Chlodwig als
allerchristlichen König eingesetzt habe, denn durch die Salbung erhielt der
Frankenkönig dieses Privileg. Wie der Verfasser im zweiten Teil seiner
Dissertation nachweist, bestand die königliche Salbung bei den Völkern des
Stillen Ozeans, Amerikas, Indiens, Babyloniens, Ägyptens und Israels. Das
Christentum bringt das Neue : das moralische Gesetz. Der Untergebene ist
seinem Chef Untertan nach göttlicher Ordnung, was Augustinus mit dem
Corpus mysticum illustriert. War die Salbung, im alten Testament, nur
den Königen gewährt, so bekommt jeder Christ bei der Taufe das Chrisma
als Stärkung. Nachdem die Araber in Spanien eingefallen sind, baut der
Papst auf die Franken ; Pipin wird 751 von Galliens Bischöfen in Soissons

gesalbt und 754 kommt Stephan IL, von den Lombarden bedrängt, nach
St. Denis, um König und Königin zu salben. Nun zieht der allerchristliche
König nach Italien und zwingt den lombardischen König, das Unrecht
gutzumachen und in den Schoß des christlichen Volkes zurückzukehren.

Welche Rolle spielt im abendländischen Reich die Krone heißt das
dritte Kapitel und, 'Sakrament oder Vertrag' das vierte. Papst Innozenz III.
unterscheidet zwischen der bischöflichen und königlichen Salbung, dadurch
beurteilt der Papst die Legitimität eines Fürsten.

Ein wichtiges Element im Königtum ist schließlich der Eid. Der
englische Fürst schwört dem Papst den Treueid. Ludwig der Heilige betont,
wie der hl. Augustinus, die Zusammengehörigkeit aller Christen. Aber, so
schließt der Autor, im Mittelalter besteht ein Unterschied zwischen dem
französischen König und dem römischen Kaiser, der erstere ist von einem
religiösen Nimbus umgeben, während der letztere durch seine Macht sich
durchsetzte. Er vergißt dabei, daß der eis. Papst Leo IX. in einem Schreiben
an den oströmischen Kaiser 1049 den Kaiser Ostroms und den Westroms
als die beiden Arme des Papstes bezeichnet.

Wenn Graf de Pange auch keine spezielle Bibliographie zusammenstellt,

so zeugen doch die reichlichen Fußnoten von einer sehr starken
Belesenheit und Sachkenntnis ; doch allzu gerne hätten wir die Stellungnahme

zu H. W. Klewitz, E. Eichmann und F. Lot (Kritik des Buches von
d'Arquillère, L'augustinisme politique) erfahren. Noch steht die Lösung des

Problems in seiner endgültigen Fassung aus. Der Eifer und der Umfang
des Schrifttums beweisen dessen Wichtigkeit. Graf de Pange gebührt das

Verdienst, die Forschung erneut angeregt und wesentlich gefördert zu haben.

Charles Wittmer.

Albert Büchi : Le Cardinal Mathieu Schiner, adapté de l'allemand
par André Donnet, 318 pages. — La Baconnière, Neuchâtel, 1950. 12 fr.

C'était un professeur à l'université de Fribourg, M. Henri Reinhardt
qui, avec l'appui financier de l'Etat du Valais, avait accepté de consacrer

228



au cardinal Schiner la biographie complète et critique qui manquait encore.
Pendant dix ans, à partir de 1896, il se livra à des recherches d'archives,
que sa mort vint malheureusement interrompre. Elle furent poursuivies
par M. le professeur Buchi qui consentit, à la demande du gouvernement
valaisan, à continuer l'entreprise commencée par son collègue à la chaire
d'histoire de notre université. Ses recherches terminées dans les archives
de Suisse, d'Italie, d'Autriche et d'Angleterre — les autres avaient été
explorées par M. Reinhardt — M. Büchi publia, en 1920 et 1925, deux
gros volumes : Korrespondenzen und Akten zur Geschichte des Kardinals
Matth. Schiner (Quellen zur Schweiz. Geschichte, N. F. III, Bd. V u. VI).
Basé sur ces documents, sur les études de détail qu'il avait données à diverses
revues ainsi que sur les Recès des diètes valaisannes des années 1500 à 1509
édités par M. l'abbé D. Imesch, M. Büchi fit paraître, en 1923, un premier
tome de la biographie du cardinal (Der Kardinal Matthäus Schiner als
Staatsmann und Kirchenfürst. Collectanea Friburgensia. N. S. fase. XVIII).
Il était sur le point d'achever le deuxième volume lorsque la mort le surprit
brusquement, en 1930. Son gendre, M. Emile Müller, aujourd'hui professeur
d'Histoire du droit et de Journalisme à l'université de Fribourg, accepta
de mettre au point et de terminer l'œuvre de son beau-père et publia, en
1937, le 2e et dernier tome de la vie du cardinal (Collectanea, fase. XXIII).

On souhaitait, à l'intention du grand public, une édition abrégée de
cette monumentale biographie. C'est cette préoccupation qui suggéra au
P. Paul de Chastonay d'en résumer l'essentiel dans une plaquette de 85

pages (Kardinal Schiner, Führer in Kirche und Staat, Lucerne, 1938), brochure
qui a été, à son tour, adaptée en français par le P. André Favre (Rouge,
Lausanne, 1942, 134 p.)

Restait à offrir à ceux que l'histoire intéresse quelque chose de moins
succinct. C'est la tâche qu'a assumée M. André Donnet, archiviste cantonal
à Sion. Il s'est proposé, avec raison, non pas de traduire intégralement
les deux volumes de M. Buchi, mais d'en fournir une adaptation abrégée.
Il a réduit de près des deux tiers l'édition originale (300 pages au lieu de 850).
Les 40 chapitres de M. Büchi ont été ramenés à 21 : M. Donnet en a résumé
souvent 2 ou 3 en un seul ; 4 ont été supprimés, et la place de l'un ou de
l'autre a été intervertie. Par endroits, le traducteur a ajouté quelques notes
personnelles, notamment au sujet de la personne et de la carrière de Georges
Supersaxo. Il a corrigé certaines inexactitudes de détail signalées par la
critique. Il s'est abstenu par contre d'entamer une discussion sur des

divergences d'interprétation d'ordre plus général et de prendre position
dans les problèmes nouveaux soulevés au cours de ces dernières années.

Il a laissé de côté la table des noms propres ; il a supprimé les indications
bibliographiques ainsi que les notes au bas des pages, renvoyant à l'édition
originale les spécialistes désireux de connaître les sources qui y sont indiquées.

Le fait de n'avoir pas à traduire intégralement son modèle lui a laissé,
quant au style, une liberté qui facilitait sa tâche. Par endroits, il aurait
pu s'émanciper davantage du texte original, parfois un peu lourd. Il a du
moins scindé, par de fréquents retours à la ligne, les paragraphes souvent
fort longs de l'édition allemande ; mais surtout, supprimant pas mal de

229



détails et allégeant certains exposés, il s'est appliqué à souligner les traits
généraux et à mettre en évidence les faits les plus importants.

Schiner a été dur parfois, inhumain et même cruel et peu scrupuleux,
à l'occasion, quant au choix des moyens employés. Il a du moins été intègre.
Il n'a jamais été l'homme des compromis. Il est resté rigoureusement fidèle
à la ligne de conduite qu'il s'était tracée, estimant que la politique de
Jules II, visant à libérer l'Italie des Français, était en même temps une
garantie pour son propre pays.

Georges Supersaxo, son violent adversaire, après avoir tout d'abord
lutté à ses côtés en faveur de l'empereur, avait ensuite complètement changé
d'attitude. Passionné, il s'est comporté à plusieurs reprises en véritable
tribun ; vénal, souvent injuste, perfide et partial, il ne reculait pas, au besoin,
devant le mensonge et même la calomnie.

L'attitude de Schiner lui avait suscité, surtout après Marignan, des
adversaires parmi ses concitoyens ainsi que dans les rangs des Confédérés,
notamment à Berne, la ville francophile, et finalement même à Zurich
qui l'avait cependant hébergé avec bienveillance en des moments critiques.

Tout à la fin du règne de Jules II, une certaine tension s'était manifestée
également entre le pontife et son dévoué serviteur. Le désaccord fut plus
accentué sous Léon X que les adversaires du cardinal avaient, assez facilement,

réussi à circonvenir. Chassé de son diocèse, privé de l'évêché de Novare,
du marquisat de Vigevano ainsi que des revenus des prévôtés qui lui avaient
été concédées, Schiner était tombé dans la misère. Il lui aurait été facile,
pour en sortir, de répondre aux avances des Français qui lui offraient des

sommes d'argent considérables. Il est demeuré incorruptible, et s'il n'a
pu rentrer en Valais, il a eu du moins, pour finir, la consolation de voir
tomber certaines des préventions dressées contre lui.

Il a été enfin un vigoureux défenseur de la cause catholique. Lié
tout d'abord d'amitié avec Zwingli, il a vu clair suffisamment tôt et, à

Worms, il a pris position énergiquement contre Luther, qu'il n'avait cependant

pas désavoué au début.
Il a contribué à faire choisir Charles-Quint comme empereur, et il

a eu un rôle décisif et heureux lors de l'élection d'Adrien VI, dans ce
conclave où il avait obtenu lui-même un nombre imposant de suffrages.

Après s'être occupé consciencieusement de son diocèse, il a été, dans
la suite, accaparé par la politique, astreint comme légat du pape à de

multiples voyages en Suisse, en Italie, en Autriche, en Allemagne, en

Angleterre. 11 a eu un rôle international et « il a marqué de son empreinte
le cours de l'histoire ». Il convient donc de féliciter vivement M. Donnet
d'avoir fourni aux lecteurs de langue française — de chez nous et d'ailleurs —,
en adaptant à leur usage le monumental travail de celui qui reste, pour
l'instant, l'historien du cardinal Schiner, la possibilité de porter un
jugement nuancé et motivé sur ce prince de l'Eglise, l'un des plus grands
hommes de notre pays.

L. Wœber.

230



Pastor, Ludwig Freiherr von : 1854-1928. Tagebücher — Briefe —
Erinnerungen. Hrg. von Wilhelm Wühr. — Heidelberg, F. H. Kerle, 1950.
xxiv-989 S. 32 Abb. u. 1 Porträt. DM 27.—.

Es ist mehr als gerechtfertigt, auch an dieser Stelle auf diese
Veröffentlichung hinzuweisen. Das Ganze stellt zwar nur eine Auslese dar,
was niemand verwundern wird, wenn er vom gewaltigen Umfang des Nachlasses

erfährt, füllen doch die Abschriften der Tagebücher Pastors allein
27 Foliobände. Wie diese Auswahl getroffen wurde, konnte der Herausgeber,

der leider vor der Vollendung des Druckes starb (vgl. den Nachruf
in dieser Zeitschrift 1950, 319), im einzelnen unmöglich dartun. Wühr
bemerkt freilich, Pastor hätte manches nur stichwortartig niedergeschrieben,
und in seinem taktvoll gehaltenen Vorwort betont er, daß Gegenwartsbetrachtung

auch als solche gewertet werden will.
Mit dem Charakter der Auslese hängt es jedenfalls zusammen, daß wir

im ganzen Band über eine wichtige Frage, die schon zu Lebzeiten Pastors
aufgegriffen worden und in der Folge Anlaß zu Auseinandersetzungen in
Fachkreisen gewesen war, gar nichts erfahren, nämlich über die Frage nach
den Mitarbeitern an der Geschichte der Päpste. Nun, Wrühr wollte ja keine
Biographie schreiben noch etwa eine historiographische Würdigung Pastors
bieten, sondern diesen selbst, im chronologischen Rahmen seines Lebens,
zum Worte kommen lassen.

Niemand, der das umfangreiche Werk gelesen hat, wird sich dem großen
Eindruck, den es hinterläßt, entziehen können. Es ist keineswegs so, daß
nur rein Persönliches in den Vordergrund rückt. Vielmehr bergen die
Tagebücher wirkliche Geschichte und insofern gewinnt jeder Leser hier selten
reiche Belehrung. Das gilt für die verschiedensten Bereiche. Es ist das
Werk vorerst das Spiegelbild eines bedeutenden Gelehrtenlebens, dessen
Größe auf dem Hintergrund anfänglicher Enttäuschungen erst recht
aufleuchtet. Wir können die Bitterkeit mancher Urteile Ps. verstehen, wenn
wir alle Vorgänge, die sich mit seiner Bewerbung um eine akademische
Stellung verknüpften, überblicken. Selbst wer seinen Integralismus
gelegentlich überspitzt findet, dürfte kaum leugnen, daß infolge des damals
in weiten Kreisen der Universitäten herrschenden Geistes P. Gerechtigkeit
und sachliche Anerkennung vorenthalten wurden. Was an Erkenntnissen
über den geistigen Werdegang des jungen Historikers vermittelt wird,
namentlich über die Beziehungen zu Janssen, ist hochinteressant, aber
beachtenswert ist daneben auch eine Charakteristik, wie sie P. von den
Berliner Professoren (u. a. WTaitz, Treitschke, Droysen und besonders Ranke)
entwirft, die er während seines Berliner Semesters kennen lernte (vgl. bes.

95, 99 f.).
Wie immer man über die Auffassungen Ps., auch über die Würdigung,

die der Geschichte der Päpste während Jahren von gewissen Kreisen
zuteil wurde, denken mag, eindrucksvoll bleibt für den Leser dieser Erinnerungen

die Konsequenz, auch der Weitblick, die P. in der Wahl und in der
Erfüllung seiner historiographischen Aufgabe bewies. Wieviel des Interessanten

erfahren wir über die Verhältnisse am Vatikanischen Archiv vor

231



dessen Öffnung, über die Schwierigkeiten, die selbst P. zu überwinden hatte,
und wie sehr wird die Bedeutung der Wahl Kardinal Hergenröthers zum
Präfekten des Archivs bewußt (vgl. 117 ff., 128 ff.)

Reich ist der Ertrag auch für die allgemeine Geistesgeschichte,
insbesondere soweit sie mit der Kirchenpolitik in Verbindung steht. Da ist
vor allem der Richtungsstreit im deutschen Katholizismus zu erwähnen,
der auch in soziale Fragen, wie die Gewerkschaftsfrage, übergreift, dann
der Kampf um den Modernismus. Eine ganze Reihe von namhaften, z. T.
umstrittenen Gelehrten rücken in unseren Blickpunkt, so etwa Döllinger,
Schnitzler, Ehrhard, Schell, F. X. Kraus, K. Muth und noch viele andere.
Wir sehen auch hinein in die Hintergründe der französischen Kirchenpolitik.

Die römische Frage aber, deren Lösung P. nicht mehr erlebte,
verfolgte er bis zu seinem Lebensende mit stets größter Anteilnahme und nie
erlahmendem Eifer. Unnötig zu sagen, daß in allem viel Licht auf die
kuriale Politik und den vatikanischen « Hausgeist » fällt.

Schließlich mag in Erinnerung gebracht werden, daß P. als
österreichischer Gesandter auch in das politische Geschehen, besonders der
Nachkriegszeit, tiefen Einblick gewann. Mit Spannung verfolgen wir z. B. die
Beurteilung österreichischer Verhältnisse und Persönlichkeiten vor und nach
dem ersten Weltkrieg (Kaiser Franz Josef, Kaiser Karl, Hötzendorf usw.).
Das Ganze aber wird überstrahlt vom persönlichen und vielfach intimen
Verhältnis Ps. zu den Päpsten und Kardinälen. Es ist wohl kaum möglich,
zu entscheiden, was alles an Äußerungen dokumentarischen Wert
beanspruchen kann und darf, aber außer Zweifel stehen Vertrauen und Freundschaft,

die P. in vatikanischen Kreisen genoß. Daß P., jedenfalls mit
seltenen Ausnahmen, treu und zuverlässig berichtet, erhärten gerade manche
bemerkenswerten Aussagen, die sich auf die Schweiz beziehen. Man lese

etwa das Urteil Papst Pius X. über den jüngst verstorbenen Prinzen Max
von Sachsen und Decurtins (521 f.) oder über Bischof Georgius Schmid
von Grüneck und dessen Intervention für eine Luzerner Universität
(670 1, 714).

Der Herausgeber tat sein Möglichstes für die Beschaffung der Nachweise

zu einzelnen Persönlichkeiten. Ein gutes Personenregister führt den
Leser durch einen Reichtum, der sich in einer kurzen Besprechung niemals
umgrenzen läßt. Dieses Werk wird seinen Rang auf lange Zeit hinaus
behaupten.

Oskar Vasella.

Gérard Pfulg : Jean François Reyff, Sculpteur fribourgeois, et son
atelier. — Fribourg 1950.

Ce livre n'est pas seulement l'étude exhaustive de l'atelier fribourgeois
le plus fécond du XVIIe siècle. Il ne se contente pas de mettre en lumière
les talents si divers de cette remarquable famille Reyff et la personnalité
de Jean-François Reyff qui est la plus attachante de l'histoire des arts à

Fribourg, cet homme ayant été à la fois architecte, peintre et sculpteur
à l'instar des grands Renaissants. Il ne lui suffit pas non plus de présenter

232



l'abondante, homogène et brillante production plastique du premier âge
baroque, dont la majeure partie était ignorée du public et qui semblait
à beaucoup relever d'un académisme édifiant. Après avoir accordé à l'histoire
de l'art ce qui lui était dû, après avoir traité du milieu et des influences,
des techniques aussi bien que des thèmes, l'auteur a su tirer d'une
information extrêmement étendue de quoi intéresser également l'histoire
ecclésiastique.

Le cas de l'atelier Reyff permet, en effet, de vérifier par des données
concrètes, circonstanciées et aisément contrôlables, certaines assertions
touchant l'art religieux issu de la Contre-Réforme. L'accord redevint très
étroit entre les préoccupations dogmatiques et mystiques de l'Eglise et
les œuvres de l'art sacré, M. l'abbé Pfulg le souligne. Une iconographie
très étudiée lui fournit ensuite l'occasion de signaler les tendances
manifestées par la piété des fidèles : aspects nouveaux du culte de la Vierge,
répondant à la faveur dont jouissait une dévotion telle que le Rosaire, par
exemple, ou à l'affirmation rendue particulièrement nécessaire de vérités
doctrinales concernant Marie, la Maternité divine, l'Immaculée Conception,
la Médiation de la Mère du Sauveur ; en ce qui regarde les saints (qui sont
le plus souvent ceux qu'honorait déjà le moyen âge), tour nouveau donné
à l'expression de leur sainteté, qui apparaît avant tout comme une démonstration

et une glorification de la religion catholique. Il faut dire encore
que, si la Contre-Réforme voua un soin spécial à l'évangélisation des

campagnes — témoin le ministère d'un Pierre Canisius et des religieux capucins
dans le pays de Fribourg —, les Reyff, de leur côté, ont décoré un très grand
nombre d'églises campagnardes. Enfin, M. l'abbé Pfulg relève les préoccupations

religieuses de ces artistes qui appartenaient à la confrérie de Saint-
Luc, avaient leurs autels corporatifs et leurs offices, et dont la personnalité
morale était fréquemment des plus estimables, ainsi qu'on le voit surtout
en Jean-François Reyff.

Toutes ces choses sont exprimées avec beaucoup de ferveur. C'est
par là qu'une âme est donnée à cette matière magnifique, et c'est ainsi que
l'on se trouve sollicité à une lecture qui vaut autant de plaisir que
d'instruction.

M. Strub.

Eduard Vischer : Rudolf Rauchenstein und Andreas Heusler 1839-1841.
Quellen zur aargauischen Geschichte, hrg. von der Historischen Gesellschaft
des Kt. Aargau, 2. Reihe : Briefe und Akten 2. Bd. — Verlag H. R. Sauerländer

u. Co., Aaarau 1951. 360 Seiten ; br. Fr. 15.—.

Das vorliegende Buch ist ohne Zweifel eine bedeutsame Veröffentlichung.
Es eröffnet uns eine neue Korrespondenz zur Geschichte der kritischen Zeit
der Verfassungskämpfe zwischen 1830-1848. Nehmen wir es vorweg : wieder
eine Korrespondenz, die zur Revision des noch vorherrschenden Geschichtsbildes

anregen muß. Denn wir erinnern uns der beiden Briefwechsel Heuslers
mit Georg v. Wyss (vgl. diese Ztschr. 1934, 284 ff.) und mit Philipp Ant.
v. Segesser, deren Veröffentlichung wir Ed. His verdanken, aber auch des

233



wertvollen Buches von E. Dürr - W. Kaegi, Jacob Burckhardt als politischer
Publizist (1937). Der Briefwechsel des Philologen Rauchensteins,
Kantonsschullehrers in Aarau, steht ja fast ganz im Zusammenhang mit seiner
Mitarbeit an der von Heusler und zeitweise von Daniel Schenkel redigierten
Basler Zeitung. Der Unterschied zu den genannten Quellen liegt im chronologisch

engeren Rahmen (der 1. Brief datiert vom 25. Sept. 1839, der
letzte vom 2. Nov. 1841), besonders aber darin, daß in diesen Briefen zur
Hauptsache die aargauische Politik erörtert wird (vgl. immerhin z. B.
S. 195, 323 die Charakteristik des Zürcher Bürgermeisters v. Muralt). Die
Korrespondenz der beiden sympathischen, von E. V. trefflich gezeichneten
Persönlichkeiten (Rauchenstein 148-171, Heusler 171-177) umfaßt nur
48 Nummern. Doch ist zu beachten, daß sie in ihrem Zusammenhang
sozusagen lückenlos erhalten ist und sich auf aargauische Ereignisse von
eidgenössischer Tragweite bezieht und hierin andere Quellen glücklich ergänzt.
Es sind, wie man rasch erraten wird, die Verfassungskämpfe um die Wende
der Jahre 1840-41 und die Aufhebung der Aargauer Klöster, die in den
Vordergrund rücken.

Die Aargauer Klosterfrage berührt uns hier ganz besonders. An der
Haltung der beiden charaktervollen Persönlichkeiten fällt etwa nicht nur
ihre rechtliche Denkweise auf, die sie ja oft und auch in unbequemer Lage
betonen, auch nicht allein ihr nimmermüdes Streben nach Versöhnlichkeit
und Vermittlung, sondern sie führt vor allem auch zur Erkenntnis, wie
schwer es selbst zwei so edeldenkende Protestanten ankommt, für das Wesen
des monastischen Ideals Verständnis zu finden (vgl. hiezu Nr. 37, 43 f.,
auch S. 298 Anm. 254). Wie und warum Rauchenstein dem Aufhebungsbeschluß

im Großen Rat zustimmt, ist überaus bezeichnend, gerade im
Vergleich mit den Äußerungen Heuslers, der, freilich dem Schauplatz der
Leidenschaften fernerstehend, den Rechtsgedanken schärfer unterstreicht
(282), während sich Rauchenstein schließlich von Freunden zu einer
Entscheidung mitreißen läßt, die seiner inneren Überzeugung kaum entspricht
(162, 280, 285). Einen Vorwurf möchte man R. deswegen nicht machen.
Wohl aber läßt sich die eminente psychologische Wirkung der Aargauer
Klosterfrage (vgl. Einführung 71 ff., 100 ff.) für das allgemeine Vordringen
des Radikalismus selten so eindringlich wie hier herausspüren. Wir
verweisen auf die letzten acht wichtigsten Briefe Xr. 40 ff. Sie sind ungemein
lehrreich, weil man aus ihnen auch ersieht, welche Zweifel die vielfachen
Gerüchte um die Klöster Muri und Wettingen selbst in kritischen Köpfen
wecken konnten (285). V. hat recht, wenn er die Untersuchung der
Geschichte Wettingens im letzten Jahrzehnt seines Bestehens als eine
ungelöste Aufgabe bezeichnet (288).

Damit ist lediglich knapp auf die Bedeutung des 2. Teils des Buches
hingewiesen. V. schickt dem Briefwechsel eine « Einführung » von 144 Seiten
voraus. Sie ist weit mehr.als das. V. sucht in drei Kapiteln die Aargauer
Geschichte von 1803-1852 in ihrer Problematik zu umreißen. Er hat sich
die Sache in keiner Weise leicht gemacht. Immer wieder staunt man, wieviel

er auch hier an Umsicht und Überlegung eingesetzt hat, um alle erreichbaren

Nachweise zu Personen- und Sachfragen für den Leser beizubringen.

234



Eine Fülle biographischen Materials ist der Ertrag. Doch muß nicht weniger
betont werden, wie sehr er die Probleme durchdenkt, nach allen Seiten
abtastet und wie kritisch er sich gegenüber bisherigen Auffassungen oder
auch Schriften verhält. Gelegentlich wird man seine Zurückhaltung etwas
überspitzt finden, immer aber zwingt er den Leser zum erneuten
Überdenken der so mannigfaltigen Fragestellungen.

Bei so betonter Gewissenhaftigkeit, ja Ängstlichkeit vor positiven Urteilen

und bei so kritischer Haltung kann nur ein Buch entstehen, das studiert
werden muß, weniger gelesen werden kann. Bei der Zweiteilung des Ganzen
sind Wiederholungen unvermeidlich. Sie beziehen sich meistens nur auf
Personen- und Literaturverweise (vgl. S. 44 Anm. 89 u. 37 Anm. 67). Die
etwas unregelmäßige Zitationsweise wird man hinnehmen, umso mehr als
V. sich schließlich entschloß, dem Buch sehr ausführliche Register beizugeben

: nicht allein ein Sach-, Personen- und Ortsregister, sondern auch
ein Autorenregister. (Die genauen Titel zu Rey's neuen Studien S. 77 n. 197
und zu Holder fehlen.) Doch V. sucht den Ertrag seiner Untersuchungen
auch in anderer Weise zugänglich zu machen : durch den Nachweis aller
Stellen, die er aus z. T. umfangreichen BriefSammlungen herangezogen hat,
durch die wertvolle Übersicht über die von Rauchenstein für die Basler
Zeitung verfaßten Artikel und endlich durch den Verweis auf alle Stellen,
in denen er weitere Forschungen anregt.

Auf den sachlichen Gehalt der Einführung im einzelnen einzugehen,
würde wohl sehr weit führen. Er ist auch nicht leicht zu umgrenzen. Die
Problematik der geschichtlichen Entwicklung des Aargaus wird klar
herausgehoben. Immer wieder sucht V. der historischen Lage nach Möglichkeit
gerecht zu werden. Und wenn seine Sympathien den Männern der Mitte
gehören, so bemüht sich V. doch so tief als möglich in die Gedankenwelt
der Radikalen einzudringen (28 f., wo der Eindruck entstehen könnte, daß
Breitenwirkung eine Doktrin rechtfertige, vgl. ferner 68, 76, 108). Deswegen
beleuchtet V. auch die Gesetzgebungsarbeit der Regierung (24, 89 f., 132 f.),
erörtert er nicht allein die kirchenpolitischen Probleme, die allerdings im
Vordergrund stehen, sofern man die entscheidenden Wendungen im persönlichen

Schicksal der Politiker und die Krisen in der Aargauer Politik im
Auge behält. Ausschlaggebend waren vornehmlich die Fragen der Parität
und in der Folge der konfessionellen Trennung (vgl. bes. 93 ff., 100), die
umgedeutet wird in die Absicht zur politischen Trennung. Durch das
Siebner Konkordat und die Badener Konferenzartikel (siehe die ausgezeichnete

Würdigung 59 ff., auch die bemerkenswerte Haltung Troxlers) vornehmlich

ist problematisch geworden, was nach den historischen Voraussetzungen
doch lösbar gewesen wäre. — Einige kritische Bemerkungen von
untergeordneter Bedeutung mögen uns gestattet sein. Zu S. 15 : Wir glauben
nicht, daß die Auffassung, nach welcher das Studium Söhnen aus
untertänigen Gebieten verschlossen gewesen wäre, richtig ist. Zu S. 17 :

Chorgerichtsmanuale gibt es für katholische Gebiete grundsätzlich nicht.
Vielmehr können in dieser Hinsicht nur Bistumsquellen in Frage kommen. Zu
S. 22 : Wir glauben nicht, daß die Struktur St. Gallens wesentlich einfacher
ist, vom Sonderfall des Fricktals abgesehen. Was heißt hier : i. e. S.

235



Zu S. 35 : Der Gedanke der Gemeinnützigkeit tritt hier für die Klöster
an Stelle des monastischen Ideals, was deutlicher betont werden sollte.
Das S. 75-79 Gesagte hätte u. E. eher an den Anfang der Einführung gehört.
In der Edition verrät sich gelegentlich zu große Gewissenhaftigkeit. Kleinere
Korrekturen hätten ohne Schaden weggelassen (192a, 194b, 265b, 286a),
etliche « sie » geopfert werden können (238 f., 304, 307). Dagegen hätten
wir S. 235 das richtige Datum eingesetzt. Versehen sind im übrigen nicht
sehr häufig, gemessen an der Fülle des Gebotenen (vgl. 274 3. Z., 285, 302) ;

vereinzelt mögen sie im Register vorkommen, vgl. Autorenregister unter
Stanz, Anm. 45-47).

Niemand wird V. für seine mühevollen Forschungen die gebührende
Anerkennung vorenthalten, jeder aber wünschen, daß auch anderen
Kantonen so eindringliche Untersuchungen geschenkt werden möchten.

Oskar Vasella.

Eduard Studer : Leonz Füglistaller 1768-1840, Stiftspropst in Luzern.
xix-199 Seiten. Mit einem Porträt (Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte, Beiheft 8). — Paulusverlag, Freiburg in der Schweiz, 1951.

Im Jahrzehnt von 1831-1840 stand dem altehrwürdigen Gotteshaus
zu St. Leodegar auf dem Hof in Luzern Leonz Füglistaller als infulierter
Propst vor. Nur einem kleinen Kreise dürfte bekannt sein, welche
Persönlichkeit sich mit diesem Namen verband, der nun die verdiente Ehre einer
ausgezeichneten Biographie zuteil geworden ist. Derartige Lebensbahnen
sind freilich meist nur in Epochen möglich, wie wir sie von der Zeitenwende
des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts her kennen.

Leonz Füglistaller stammte aus dem aargauischen Jonen im Kelleramt,
uraltem Luzerner Stiftsgebiet. Dort wurde er 1768 geboren. Mit 15 Jahren
zog der geweckte Jüngling ans ehemalige Jesuitenkollegium Solothurn, wo
er die hauptsächlichen Grundlagen zu seiner Schulbildung legte und auch
die vier ersten Semester des Theologiestudiums absolvierte. In Solothurn
lernte Füglistaller, um mit Studer zu sprechen, « die Aufklärungsideen im
milden Lichte kleinstädtischer Bildungsbeflissenheit kennen ». Mit guten
Kenntnissen in klassischer Philologie und spekulativer Theologie zog
Füglistaller 1791 zum berühmten Sailer nach Dillingen. Seinem Lehrer blieb
er zeitlebens in großer Treue und Verehrung zugetan. In Dillingen vollendete

der Theologe sein Studium. Von der Priesterweihe und der Primiz,
die ins Jahr 1792 gefallen sein müssen, wissen wir leider sozusagen nichts.
Wir finden den Neupriester daraufhin ein weiteres Jahr in Dillingen, wo
er gemeinsam mit dem spätem Megger Pfarrherrn Carl Meyer die bekannte
Bittschrift für das Verbleiben Sailers in Dillingen unterschrieb. — Es
folgten dann vier Jahre Seelsorgetätigkeit als Vikar im Kanton Luzern,
zuerst in Wolhusen, dann in Rothenburg. Immer mehr zog es Füglistaller
aber zur Schule. So ging er denn 1797 nach Rapperswil, um an der
nunmehr durch Weltgeistliche betreuten ehemalige Piaristenschule Rhetorik
und Humaniora zu lehren. Füglistaller entwarf hier einen modernen Lehr-

236



plan, der zwar das Griechisch opferte, aber « unentwegt am grammatischliterarischen

Profil des humanistischen Bildungsideals festhielt ». Schon im
Oktober 1798 berief der helvetische Minister Stapfer den tüchtigen Schulmann

an die Luzerner « Bürgerschule », wie der neue Name für die untern
Klassen des dortigen Gymnasiums nun lautete. 1801 rückte Füglistaller
zum Professor der Mathematik und Physik am Lyzeum vor. Seine
Mitarbeit an der Neuordnung des Luzerner Schulwesens 1803 und 1806, die
Ämter des Präfekten, eines Erziehungsrates und schließlich die
Moralprofessur 1807 an der theologischen Fakultät können die vielseitige und
geschätzte Tätigkeit Füglistallers nur andeuten. Dieses Jahrzehnt brachte
ihm recht eigentlich den Höhepunkt seines Wirkens. Er wäre von Luzern
auch kaum fortgegangen, hätte ihn im Gefolge eines Zwistes nicht sein
unbeugsamer Sinn und ein dementsprechender Entscheid fortgetrieben. Wir
finden Füglistaller hierauf in St. Gallen, wo er seit 1811 an dem nach der
Klosterunterdrückung neu gegründeten Gymnasium katholischer Fundation

die physischen, mathematischen und technologischen Wissenschaften
lehrte. Mehr Freude als die Schule mit ihren damaligen kleinlichen Streitigkeiten

unter den Lehrern bereitete dem friedlich Gesinnten sein Nebenamt
als vereidigter Adjunkt des Stiftsbibliothekars. Hier wurde Füglistaller
recht eigentlich zum Germanisten, denn hier konnte er sich in die
reichhaltigen sprachwissenschaftlichen Handschriften vertiefen. Dennoch zog
es ihn wieder in den Kanton Luzern zurück, diesmal aber nicht als Lehrer,
sondern als Kanzler des neuen apostolischen Generalvikars und Propsts
Göldlin in Beromunster. Dieses Amt behagte Füglistaller indessen nicht.
So vertauschte er 1818 die Kanzlertätigkeit wieder mit dem Katheder und
dazu noch mit der recht bescheidenen Stelle eines Unterlehrers an der
Sekundärschule des Messestädtchens Zurzach, die zugleich Progymnasium-
Charakter aufwies. Da lehrte Füglistaller nun neben seinem 25 Jahre
Jüngern ehemaligen Schüler, dem Oberlehrer J. E. Kopp, Deutsch,
Geschichte, Geographie und Naturkunde, bis ihn die Berufung zum
Professor der Physik und Mathematik an der Luzerner Höhern Lehranstalt
aus der für beide Lehrer finanziell höchst unerfreulichen Zurzacher
Schulatmosphäre rettete. Die naturwissenschaftliche Tätigkeit sagte aber dem
längst vorwiegend an der deutschen Sprachforschung Interessierten nicht
mehr zu. So war Füglistaller froh, im Oktober 1823 den Schuldienst
quittieren und 1824 eine freigewordene Chorherrenstelle im Hof übernehmen
zu können.

Es ist hier unmöglich, auf alle von Studer anschaulich und lebendig
geschilderten Luzerner Vorgänge jenes Jahrzehnts einzugehen. Wir hören
dabei auch von den Schwierigkeiten, die sich nach der Bischofswahl J. A.
Salzmanns in den Weg stellten, bis schließlich Leonz Füglistaller im Juli 1831

zum Vorsteher des Stiftes erkoren wurde. Was uns aber fast ebenso
verwundert : Nie rief das sonore Geläute der Hofkirche zur Weihe des

Neugewählten. Es bleibt wohl ein Unikum in der Geschichte des Stiftes
St. Leodegar, wie sich Propst Füglistaller in aller Stille und mit einfachster
Feier am Dreifaltigkeitssonntag 1832 am Leontiusaltar der Klosterkirche
Muri von Bischof Salzmann weihen und infulieren ließ. Der neue Propst

237



geleitete sein ihm anvertrautes Stift gut, klug und sparsam durch die Wirrnisse

jenes radikalen Jahrzehnts. Er stand ganz auf der Seite seines Lehrers
Sailer und unterstützte mit verschiedenen Arbeiten die 1831 gegründete
« Schweizerische Kirchenzeitung » ; denn die kirchenfeindliche Haltung der
Liberalen zwang auch den friedliebenden Füglistaller zu einer klaren
Stellungnahme. Der Propst bewahrte sich aber immer fortiter in re, suaviter
in modo die feste und zurückhaltende Art, die ihn Zusammenstöße mit
der damaligen Regierung vermeiden ließ. Am Benediktstag des Jahres 1840
verschied Leonz Füglistaller still, wie er gelebt hatte. Sein Porträt, das
die Biographie ziert, zeigt den entschlossenen Mann, aber auch den Mann
sinnender Zurückhaltung, wie ihn Studer schildert : « Er fühlte sich nur in
kleinem Kreise wohl, machte von sich wenig Aufhebens, sondern ließ seine
Person vor der Sache zurücktreten. Eine ausgeprägte intellektualistische
Komponente erklärt Füglistallers Hinneigung zu mathematischen und
philologischen Fragen. »

Diese äußerst knappe Zusammenfassung von Füglistallers
Lebensbeschreibung mag die Fülle der Aufgaben erahnen lassen, wie sie der
Verfasser vorliegender Arbeit zu bewältigen hatte. Studer unterzog sich der
mühsamen und zeitraubenden Jagd nach den in alle Himmelsrichtungen
zerstreuten Spuren des interessanten Mannes. Das reichhaltige
Quellenverzeichnis liefert hiezu den drastischen Beweis. Der Verfasser ließ es sich
auch nicht verdrießen, allen Persönlichkeiten, die Füglistallers Lebensweg
gekreuzt haben, sorgfältig nachzuforschen. Auf diese Weise bietet der
Anmerkungsteil eine Fülle interessanter Kurzbiographien mit eingehenden
wertvollen Litcraturangaben. Auch ein exakt gearbeitetes Personenregister
findet sich am Ende der Arbeit, was nicht bei jeder Dissertation eine
Selbstverständlichkeit darstellt.

Es besteht bei Biographien von Persönlichkeiten, die wie Füglistaller
nicht im Rampenlicht des politischen und geistesgeschichtlichen Geschehens
standen, die Gefahr breiter, ermüdender Schilderungen der Zeitläufe, oft
unter Zurückdrängung des eigentlich Biographischen. Studer ist dieser
Gefahr gänzlich entgangen. Er ist ein Meister der Darstellung. Man folgt
seinen Ausführungen nicht nur leicht, sondern mit Spannung, die den Leser
bis zum Schlüsse nicht mehr losläßt. Treffsichere Charakterisierungen und
Umweltschilderungen, sowie die meisterhaft klare Darstellung der geistes-
geschichtlichen Zusammenhänge machen die Lektüre zum Genuß. Immer
wieder zeigt sich die staunenswerte Belesenheit des Verfassers. Von überallher

kommen die Zitate und haarscharf sind sie an den richtigen Platz
gesetzt. Kaum denkt der Leser noch daran, daß er eine Dissertation vor
sich hat. Umso mehr gerät er ins Staunen, wenn er zu allem noch
vernimmt, daß die vorliegende Biographie nur den ersten Teil der These
darstellt, nämlich gewissermaßen die Einleitung zur Dissertation über
Füglistallers germanistischen Nachlaß. Jakob Grimm hat sich über Füglistaller
als über einen der gründlichsten Kenner der deutschen Sprache geäußert,
weshalb man ihn denn auch ruhig auf dieselbe Stufe mit Grimms
Mitarbeitern stellen dari. Möge nun auch der zweite Teil von Studers
Forschungen bald erscheinen. Der erste Teil, die Biographie Propst Leonz

238



Füglistallers, setzt die interessante Reihe der Beihefte zur Zeitschrift für
Schweizer. Kirchengeschichte auf die glücklichste Weise fort.

Alfred Häberle.

A. Schildknecht : 2000-jähriger Kalender. — Verlag des Missionshauses
Bethlehem, Immensee. Fr. 10.50.

Die verschiedenen bisherigen Hilfsmittel, die den Historikern, den
Archivaren, den Fachmännern für Liturgie und Rubrizistik und andern
Interessenten dazu dienten, für ein beliebiges Jahr den kirchlichen Kalender
in den bürgerlichen einzuordnen, sind mit verschiedenen Mängeln und
Umständlichkeiten verbunden. Als reife Frucht vieler Studien und Versuche
legt eben ein Mitglied der Missionsgesellschaft Bethlehem, früher Missionär
in der Mandschurei, heute Regens des Bruder-Klausen-Seminars in Schöneck,
ein äußerst leicht zu handhabendes Hilfsmittel vor in seinem doppelt
verschiebbaren 2000-jährigen Kalender, für den er vor kurzem das Patent
erworben hat. In den Beilagen werden die Grundlagen sowohl der bürgerlichen

wie der kirchlichen Zeitrechnung kurz erläutert und durch 20
Jahrhunderte hindurch die Osterfestdaten sowohl nach dem julianischen wie
nach dem gregorianischen Kalender verzeichnet. Da der eigentliche Kalender
vertikal und horizontal verschiebbar ist, ist er auf jedes beliebige Jahr
einstellbar und liefert mit einem Mal sowohl die Daten des Kirchenjahres wie
die Wochentage während des Jahres.

Dem Kalender kann der Rezensent nur vollstes Lob zollen. Auch
die verschiedenen Beilagen dürfen als sehr gut bezeichnet werden. Im
Abschnitt « Die Bestimmung des christlichen Osterfestes und des christlichen

Kalenders überhaupt » wäre freilich noch nachzutragen, daß die
Ostkirche in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts dank den
Bemühungen des Melito, Bischofs von Sardes, den 19jährigen Metonschen Mondzyklus

zur Bestimmung des Osterfestes angenommen hat ; das Konzil von
Nicäa (325) hat wohl den Sonntag nach dem Frühlingsvollmond als Oster-
datum bestimmt, aber über die Berechnung selber keine Bestimmung
erlassen. Für die Ostkirche ist demnach dieser Kalender seit Ende des
2. Jahrhunderts, für die römische Kirche seit etwa d. J. 525 anwendbar.
Daher haben die verzeichneten Osterdaten der vorangehenden Zeiten nur
einen sog. « platonischen » Wert. Als mißglückt muß « der Beitrag zur Frage
nach dem Todes-Jahr Christi » bezeichnet werden. Wohl eignet sich « der
2000-jährige Kalender » zur zyklischen Berechnung der Mondphasen, selbst
für die vorchristliche Zeit ; aber solange der Tempel von Jerusalem bestand,
bestimmten die jüdischen Behörden das Datum des Pascha-Festes durch
die unmittelbare Beobachtung des Neulichtes ; das so ermittelte Datum
wird zwar nicht stark vom zyklischen abweichen, deckt sich aber auch
nicht ohne weiteres weder mit diesem noch mit dem streng astronomisch
errechneten Datum, sondern unterliegt einer gewissen Willkür. Die aus den
Visionen der Anna Katharina Emmerich, der Seherin von Dülmen,
geschöpften Angaben über das Alter Jesu beim Tode sind für jeden Chronologen

und jeden Bibliker, der sich an die Quellen hält, einfach unbrauchbar.

239



Das genannte Hilfsmittel würde nur gewinnen, wenn bei einer Neuauflage
(der Beigaben) dieser Beitrag fallen gelassen würde.

Dr. P. Theodor Schwegler O. S. B.

Remy Kokel et David Lathoud : Pie X, le Pape évangélique. Genève,
édit. S. A. R. I, 1951, 256 pages et 12 photographies.

L'édition genevoise des Trésors du Livre a demandé aux Pères Kokel
et Lathoud, Assomptionnistes, une biographie de Pie X. Les auteurs, qui
sont domiciliés à Rome, ont, ainsi qu'ils l'expliquent dans leur avertissement,

utilisé non seulement les ouvrages généraux, tels que l'Histoire des

Papes de l'époque contemporaine de Mgr Schmidlin, ainsi que les travaux
spécialement consacrés au nouveau Bienheureux : les rapports des deux
postulateurs de la cause, la biographie officielle par le P. Dal-Gal, le livre
de Mgr Marchesan, les « Récits et Souvenirs » du cardinal Merry del
Val, etc. ; ils ont surtout puisé dans les Actes du procès de béatification,
mis à leur disposition par le cardinal Canali.

Dédoublées en 14 chapitres, les trois parties nous parlent
successivement de « l'enfance à l'épiscopat », de « l'Evêque de Mantoue et du
Patriarche de Venise » et enfin du « Pontificat ». Les lecteurs, du moins
les ecclésiastiques, ne trouveront guère de choses nouvelles dans cette
3e partie, où rien d'essentiel n'a cependant été omis des diverses initiatives
de Pie X et de son attitude en face des problèmes qui se sont posés au cours
de son pontificat. Ils liront par contre avec intérêt et parfois avec émotion
des traits peu connus sur l'enfance, les débuts dans le sacerdoce, le
ministère comme archiprêtre, l'activité comme chanoine, directeur
spirituel de séminaire, évêque et ensuite archevêque, du futur successeur
de Léon XIII.

Les auteurs ont dû travailler un peu rapidement. (Il leur a échappé
quelques petites erreurs, p. 15 notamment, l'année de naissance de Joseph
Sarto fixée à 1833 au lieu de 1835) ; mais c'est peut-être aussi ce qui donne
à leur livre une allure si vivante. Ils ont visé moins à nous donner une étude
détaillée et lourdement complète, qu'à rapporter des épisodes, des réparties
significatives faisant bien ressortir la bonté, la charité, l'humilité, mais la
fermeté aussi, le zèle sacerdotal, l'esprit de mortification et le désintéressement

de celui auquel ces vertus ont valu les honneurs de la béatification.

L. Wxber.

240


	Rezensionen = Comptes rendus

