Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 44 (1950)

Buchbesprechung: Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Comptes rendus

Histoire de 1'Eglise fondée par A. Fliche et V. Martin, dirigée par
A. Fliche et E. Jarry. Tome X : La Chrétienté vromaine (1198-1274), par
Augustin Fliche, membre de 1'Institut, Christine Thouzellier et Yvonne
Azais. Un volume in-8, raisin, 512 pages. 960 fr. Bloud et Gay, éd. Paris 1950.

M. Fliche a déja fait paraitre, dans I'Histoire de 1'Eglise dont il avait
assumé la direction en collaboration avec Mgr Martin (décédé depuis et
remplacé aujourd’hui par M. l'abbé Jarry, professeur a 1'Institut catho-
lique de Paris), le tome VIII, consacré a la Réforme grégorienne, sujet dans
lequel il s’était, de longue date, spécialisé, puis, sous le titre Epilogue de la
Réforme grégorienne, la 1r® partie du tome IX (pour le moment encore
inachevé). Il nous donne aujourd’hui le tome X de la méme collection,
embrassant la grande partie du XIII¢ siécle, depuis le pontificat d’Inno-
cent III jusqu’au II¢ concile de Lyon inclusivement.

Dans le plan primitif de la collection, ce tome X, sous le titre La
monarchie pontificale, qui ne devait pas aller au dela de 1268, avait été
confié¢ a 1I'éminent spécialiste du XIII¢ siecle qu’était feu M. Ed. Jordan.
M. Fliche, qui s’est substitué a ce dernier, s’est magistralement acquitté
de sa tache.

Le livre I, de plus de 200 pages, est consacré au pontificat d’Inno-
cent III. L’auteur reconnait les mérites du grand ouvrage en 6 volumes
de M. A. Luchaire (le seul a retenir, dit-il, des travaux d’ensemble consacrés
a ce pape), tout en lui reprochant des jugements trop absolus, une igno-
rance regrettable des problémes canoniques et des questions doctrinales
et la tendance de n’envisager ce pontificat que sous 1’angle trop strictement
politique, sans tenir suffisamment compte des préoccupations d’ordre
spirituel d’Innocent III. On a dit que ce pape avait été plus sensible aux
avantages d’ordre temporel qu'aux intéréts de la foi; sa correspondance
trahit au contraire une Ame sacerdotale et une conception toute surna-
turelle de sa mission, beaucoup plus encore qu’une intelligence d’élite et
une volonté de fer (p. 15). Il n’est pas le juriste froid, sec, exclusif, « plus
roi que prétre, plus pape que saint », comme l’a écrit Paul Sabatier ; il
avait une ame miséricordieuse (p. 20.)

A-t-il voulu, différant en cela de Grégoire VII, assujettir, aussi bien
au temporel qu’au spirituel, le monde chrétien tout entier a 1l'autorité
romaine, au prix d'un véritable impérialisme papal ? Plusieurs historiens,
frappés par certains textes, en apparence en effet assez singuliers, l'ont
admis. S’appuyant sur les travaux de M. Maccarone, dont il fait grand

297



éloge, M. Fliche ne le croit pas : les rois, selon Innocent III, « sont dotés
d’une fonction propre dont le pape controle ’exercice ratione peccati » (p. 48).

Pendant les deux premiéres années de son pontificat, la pensée de la
Terre Sainte commande toute son attitude. Non pas qu’il ait voulu faire
servir la croisade, comme l'a soutenu M. Luchaire, & l’extension de
I'influence politique du Saint-Siége en Europe ; il veut, bien au contraire,
la ramener & son but primitif, essentiellement religieux. Henri VI, lui,
I’avait fait dévier en visant avant tout & la conquéte de Constantinople.
Aprés la mort de ce dernier, « 1I'Italie, définitivement séparée de 1'Alle-
magne, passait de I'hégémonie germanique sous l'influence du Saint-Siége
qui, délivré de la menace césaropapiste, avait désormais toute liberté pour
assurer la direction de la croisade » (p. 46). Comptant faire d’une pierre
deux coups, le pape accepta une offre de réconciliation avec 1’Empire
byzantin, ce qui lui vaudrait, pensait-il, un allié pour la campagne de
Palestine. Dans la question allemande, il se prononce, sans enthousiasme
d aillears, en faveur d’Otton de Brunswick contre Philippe de Souabe.
En France, il s’aliene Philippe Auguste en refusant de reconnaitre la nullité
du mariage du roi avec Ingeburge. En Hongrie, le roi aux prises avec des
difficultés intérieures refuse de se mettre en route. En Italie se manifeste
une violente opposition, surtout en Sicile, de telle sorte qu’il ne peut étre
question d’en faire une base d’opérations militaires. C’est dire que, pour
la croisade qui se préparait, Innocent III était mal appuyé. Bien plus,
Philippe de Souabe, fréere d’Henri VI, héritier des desseins de ce dernier
sur Constantinople et beau-fils de '’empereur détroné de Byzance, réussit
A enlever au pape la direction de l'entreprise et a orienter l'expédition
du c6té de Constantinople. Méme au prix de la réconciliation des deux
Eglises, que vint faire miroiter a ses yeux Alexis d’Ange évincé du trone
de Byzance, Innocent 1II ne voulait pas renoncer au seul but donné par
lui & la croisade : la délivrance de Jérusalem. Sous l'influence de Philippe
de Souabe, la thése opposée I’emporta — revanche gibeline, dit I'auteur —.
Constantinople fut prise par les croisés et Théodore Lascaris, I'’empereur
grec évincé, alla se réfugier a Nicée. Le pape déplora les divisions des
Latins. Il condamna, lorsqu’il en eut connaissance, les violences auxquelles
s’étaient livrés les Occidentaux, déprédations qui devaient contribuer a
empécher le retour des Grecs a I'union religieuse. A ce retour, Innocent III
avait cru trop aisément. 11 eut du moins la satisfaction de voir la Bulgarie
incorporée, momentanément, dans la chrétienté latine.

Les événements de Constantinople et 1’échec de la croisade contrai-
gnirent Innocent III a se préoccuper désormais principalement de l'union
des Eglises. « Tout son pontificat est dominé par l'idée de 1'unité chré-
tienne, source et condition indispensable de la reprise de la croisade »
(p. 88). Il y travaille avec largeur de vue : il n’exige nullement des Grecs
qu’ils abandonnent leur liturgie; en matiere doctrinale, il s’efforce de
convaincre et ne songe pas a imposer son autorité; mais on peut se demander
s’il n’aurait pas été « plus avisé en nc liant pas les destinées de 1'Eglise
en Orient a cet Empire latin qui, par surcroit, s’avérait incapable de
résister aux périls amoncelés a ses frontiéres et s’il n’elit pas mieux fait,

298



tout en gardant la plus absolue neutralité politique !, de rechercher de
prime abord une entente avec I’Empire grec de Nicée ou Théodore Lascaris
faisait autrement figure de chef que les pales souverains de Constanti-
nople » (p. 81). Sa politique fut toute différente. « Il s’est proposé d’assi-
miler les Grecs dans le cadre de cet Empire latin et de revivifier le clergé
oriental par un contact avec des clercs occidentaux d’une intelligence
et morale éprouvée » (Ibid.). Il a ensuite commis la maladresse d’écrire
a Lascaris une lettre dans laquelle, « aprés avoir célébré la prise de Cons-
tantinople comme un événement providentiel, comme un chatiment infligé
aux Grecs parce qu’ils n’avaient pas reconnu la primauté romaine, il
exigeait la soumission immédiate de l’empereur grec au Siége apostolique
et, en méme temps, a l'empereur latin » (p. 84). Erreur de psychologie
certes, mais qui montre bien le plan que poursuit le Souverain pontife.
Cette conquéte de Constantinople, opérée malgré lui, lui apparait mainte-
nant comme destinée a hater la délivrance de Jérusalem, grace a l'entrée
en scene de forces nouvelles » (p. 104). La croisade demeure jusqu’au bout
le but premier de son programme : « Il se propose de la reprendre en lui
assignant Constantinople comme point de départ » (p. 105).

Il faut malheureusement constater qu’il n’a retiré aucun avantage
positif de la création de I’Empire latin. Il recueille au nord-est de I’Europe
quelques compensations : 1'évangélisation des pays baltes, la conversion
de la Finlande, de la Livonie, de la Prusse. En Occident, par contre, les
difficultés s’accumulent. Du temps d’Urbain II, la plupart des souverains
se trouvaient étre frappés d’anathéme, mais il y avait du moins la chevalerie,
groupée autour de quelques grands feudataires indépendants. Au début
du XIII® siécle au contraire, presque partout se sont constituées des
monarchies nationales a tendance absolutiste. En Angleterre Jean sans
Terre, et Philippe Auguste en France sont des despotes en matiére ecclé-
siastique. En Allemagne, Philippe de Souabe, aprés sa victoire sur Otton,
finit par faire pénitence, mais il est assassiné peu aprés. Otton est alors
reconnu par toute l’Allemagne. Il est couronné empereur par le pape,
mais 1l ne tarde pas a chercher a conquérir les Deux-Siciles; il envahit
les Etats pontificaux. Innocent III l'’excommunie. Otton a l'audace de
mettre la papauté en interdit. Philippe Auguste lance alors la candidature
de Frédéric, fils d’'Henri VI, comme roi d’Allemagne et tout ensemble
comme empereur. C’'est la guerre civile. Otton est battu. Dans ces cir-
constances, le projet de croisade est renvoyé a des temps meilleurs. Le
pape porte, en attendant, « toute son attention vers une autre reconquéte,
celle des territoires occupés par 1'Islam dans la péninsule ibérique » (p. 107).

L’hérésie, I'albigéisme en particulier, déja menagante durant la 2¢ moitié
du XIIe siecle, continuait & progresser, faisant en particulier des conquétes
dans le monde des marchands (mais M. Fliche ne croit pas, s’opposant en
cela a Paul Sabatier, que I'Italie ait été aussi infestée de catharisme que
le Languedoc). Innocent, inquiet, combat énergiquement les Albigeois, non
sans faire toutefois les distinctions nécessaires entre les Cathares propre-

! Mais n’est-ce pas exiger de lui I'impossible ?

299



ment dits, et les « Humiliés » par exemple, ou encore les « Pauvres catho-
liques », anciens Vaudois revenus a I’Eglise. Quant a Raymond VI, Comte
de Toulouse, personnage assez énigmatique, M. Fliche voit en lui moins
un hérétique — il a ¢été noirci aux yeux d'Innocent III par ses adver-
saires — qu'un homme de peu de moralité, de caractére passif et qui se
préoccupait davantage de défendre ses intéréts personnels que de protéger
la foi catholique dont il avait fait, vu les soupgons qui pesaient sur lui,
publiquement profession.

Le meurtre du légat Pierre de Castelnau contraignit le pape & demander
a Philippe Auguste d'organiser une croisade contre les Albigeois. Simon
de Montfort, qui en prit la direction, y vit avant tout, lui aussi, un prétexte
a de nouvelles annexions territoriales. Les légats furent plus dociles 4 ses
suggestions qu’aux instructions que leur avait données le pape. Trompé
par eux, celui-ci, méfiant, finit par envoyer un légat a lafere dans la
personne de Pierre de Bénévent, celui-la integre. Innocent III certes,
contrairement a une insinuation de M. Luchaire, n’a jamais eu d’arriére-
pensée politique en combattant les erreurs doctrinales. Il a, par contre,
partagé les préjugés de son temps en permettant de faire souffrir, dans
leurs personnes et dans leurs biens, ceux qui avaient dévié de la foi
catholique ; il n’a du moins jamais ordonné la mort de I'hérétique. On
ne saurait davantage le rendre responsable des massacres qui ont accom-
pagné la guerre contre les Albigeois; mais ici encore, comme pour la
croisade, on est obligé de constater que le but que s’'était proposé le pape
n’a pas été atteint.

La réforme de I'Eglise fut une autre préoccupation d'Innocent III 1.
Sans qu'il fit tombé si bas qu'a I'époque prégrégorienne, le niveau moral
avait fléchi. Les croisades y avaient contribué, introduisant en Occident
des vices spécifiquement orientaux. Les épouses dont les maris avaient
été si longtemps absents n’ont pas toujours résisté aux sollicitations dont
les jongleurs, les troubadours et les fabliaux se sont faits les échos. Le
clergé, lui non plus, n’était pas irréprochable, plus encore, semble-t-il, les
réguliers que les séculiers. Le pape entreprit, sans grand succes, de réformer la
curie romaine. I1 lutta partout contre l'incontinence des clercs et la simonie.

MM. Luchaire et Paul Sabatier ont prétendu qu’lnnocent III avait
trop centralisé. C'est une exagération. Il y avait alors tendance a multiplier
les appels a Rome, car cela permettait de suspendre indéfiniment 1’exécution
d’une sentence. Le pape réagit contre cet abus, écartant nettement certains
appels superflus. Innocent III a voulu une Eglise fortement centralisée
ou les évéques seraient placés sous la surveillance du Saint-Siége, sans
qu'aucun pouvoir intermédiaire pat constituer un écran ni retarder la
décision, mais cette centralisation, qui ne saurait porter atteinte a 1’autorité
épiscopale a l'intérieur du diocése ?, n'a eu d’autre but que de maintenir

! Une partie du chapitre que M. Fliche consacre 4 ce sujet avait déja paru
dans la Revue d'Histoirve ecclésiastique, 1949, p. 87-152.

%2 Ceci est dirigé contre une accusation de M. Hauck, qui découvre avant
tout chez Innocent III la poursuite de la domination mondiale ; mais, avec raison,

300



la cohésion et l'unité nécessaires pour permettre a la papauté de pour-
suivre. .. son action réformatrice » (p. 155). Il a été tenace, mais oppor-
tuniste aussi au besoin. Il lui est arrivé parfois de « céder trop vite au lieu
de défendre jusqu’au bout les droits de la justice » (p. 202). Il n’a pas été
le juriste étroit et formaliste qu'on a dit quelquefois. En cas de conflit
— il I'a montré en particulier dans sa maniére de trancher les cas de
mariage soumis & son appréciation —, il savait donner a la morale la
préférence sur le droit. :

I1 s’est occupé des Ordres religieux pour leur faire tout d’abord
observer plus strictement leur régle, mais aussi pour les orienter vers une
activité nouvelle : celle de la prédication, rendue nécessaire par les progrés
de I'hérésie. Les Cisterciens aiguillés précédemment dans cette voie n’avaient
que médiocrement réussi, incapables qu’ils étaient de renoncer & un genre
de vie trop confortable. Innocent III salua dés lors avec vive satisfaction
I'initiative de saint Dominique et de Didace d’Osma, mais dirigea du coté
des Albigeois ces missionnaires qui se proposaient d’aller évangéliser les
Cumans. Il agréa de méme, comme particuliérement apte a faire tomber
les préventions rencontrées jusqu’ici, cet autre point du programme de
ceux que l'on a, pour cette raison, appelés les « Ordres mendiants » : vivre
d’auménes, pratiquer la pauvreté . Dans la question franciscaine, 1’auteur
évite de trancher la question de savoir s’il faut accorder la préférence a
Celano ou a la Légende des trois compagnons, plus exactement, il penche
plutét en faveur de la 2€ opinion, tout en soulignant bien que la figure
du Pauvre d’Assise demeure, dans les deux cas, pratiquement la méme.
Aprés avoir accepté, en la modifiant simplement un peu, la proposition
de Dominique et de Foulques, évéque de Toulouse, qui avait fait des
Précheurs ses prédicateurs diocésains et qui souhaitait voir cette coutume
se propager dans tout 1'Occident, le 13¢ canon du concile de Latran interdit,
on le sait, la création d’Ordres monastiques nouveaux. L’auteur voit dans
cette déclaration uniquement le moyen de prévenir les susceptibilités de
certains évéques opposés a une organisation interdiocésaine échappant a
leur autorité. C’était, de la part d’Innocent III, « une de ces solutions de
compromis pour lesquelles il avait un penchant avéré et qui ont ’avantage
de faciliter des transitions parfois pénibles » (p. 204).

Le 4¢ concile de Latran (1215) marque l'apogée du pontificat d’Inno-
cent III. Tout le monde connait certaines dispositions, demeurées célébres,
prises lors de cette mémorable assemblée. En réalité, les 70 canons du

M. Fliche s’inscrit également en faux contre cette appréciation de Dom Leclercq
(Histoive des conciles, t. V, 2¢ p., p. 1400, Neo 3) : « Innocent III, juriste avisé et
érudit, voulait faire ce qu'on n’appelait pas encore de son temps de la politique
mondiale et ne montra guére au cours de son long pontificat qu’une médiocrité
politique toujours égale. »

1 M. Fliche, au sujet de la fondation de 1I'Ordre des Fréres Précheurs, cite
avec beaucoup d’éloges les travaux du P. Mandonnet, complétés par ceux du
P. Vicaire. Il se rallie en particulier entiérement & leur réfutation « décisive »,
comme il l'appelle, de I'affirmation de M. Scheeben, selon lequel saint Dominique
se serait heurté a l'opposition formelle d’'Innocent III.

301



concile « rédigés dans des conditions qu’il faut se résoudre a ignorer...
n’en constituent pas moins, avec le décret sur la croisade, qui leur fait
suite, le document essentiel pour l'histoire de ces grandes assises de la
chrétienté » (p. 197) et « la plus importante codification canonique qui
ait été réalisée avant le concile de Trente » (p. 210).

Quelques mois plus tard, Innocent III mourait, 4gé de 55 ans seulement.

Le livre II s’ouvre par un remarquable portrait de Frédéric II. Ayant
hérité beaucoup moins du caractere de son pére que de celui de sa mére
— morte alors qu’il avait 4 ans —, il avait grandi a Palerme dans un
milieu de luxe et de luxure et il s’était en somme élevé tout seul. « Son
viel atavisme normand s’est coloré de traits italiens, grecs et mahométans,
mais il n’a jamais rien eu d'un Allemand » (p. 218) ni d’ailleurs d’un
guerrier. C’était bien plutot un diplomate et en méme temps un intellectuel
et un polyglotte. D’un orgueil incommensurable, se considérant lui-méme
« comme un personnage sacerdotal et quasi divin, placé au-dessus de I’Eglise
qu’il se croit chargé de conduire, de réformer, avant tout de ramener a
la pauvreté évangélique, ce qui n’était peut-étre pas entierement désin-
téressé » (p. 219), bref un monarque oriental, aimant le faste, en apparence
plus musulman que chrétien, bien qu’il n'ait peut-étre pas été I'impie qu’'on
a dit parfois, car il pratiquait, du moins extérieurement, ses devoirs de
chrétien et mourut comme tel.

Innocent III, qui fondait sur lui de grands espoirs, ’avait soutenu,
mais & condition, comme il l'avait exigé de son pére Henri VI, qu’il se
bornit a étre roi de Germanie et qu’il renongat par conséquent a son
royaume italien. Diamétralement opposées au programme d’Innocent III
étaient les vues de Frédéric II, qui voulait au contraire « rétablir I'union
des deux couronnes dissociées par la diplomatie pontificale » (p. 220) et
reconstituer ni plus ni moins, non pas l’empire romain d’Occident, comme
I'avait réalisé Charlemagne et souhaité Barberousse, mais 1’empire romain
des Césars avec Rome comme capitale.

De la part d’'Honorius III, successeur d'Innocent III, homme placide
et presque mou, Frédéric, qui l'avait eu comme précepteur, ne rencontra
pas de résistance ; bien plus, le pape accepta de le couronner empereur.
Il en fut tout autrement sous le pontife suivant, Grégoire IX. Dur a
V'occasion et violent de langage, celui-ci, s’appuyant sur la donation dite
de Constantin, revendiquait pour le vicaire du Christ le « pouvoir direct »
c’est-a-dire la suprématie universelle, méme temporelle ; inversement, Fré-
déric, qui visait a l’absolutisme, prétendait inclure ’Eglise dans I'’Empire
et la dominer.

Entre les tenants de deux conceptions aussi opposées, la lutte était
inévitable. Comme Frédéric, poursuivant l'objet de sa politique euro-
péenne, renvoyait toujours a plus tard son départ pour la croisade,
Grégoire finit par 1’excommunier. L’empereur se décida alors — toujours
sous le coup de la censure — a partir pour Jérusalem ou il se couronna
lui-méme roi de cette ville. De retour, aprés une apparente réconciliation
avec Innocent III, Frédéric, aprés avoir écrasé les Lombards, manifesta
le désir de s’emparer de Rome. Grégoire ’excommunia une seconde fois.

302



Frédéric alors invita les cardinaux a se réunir en un concile devant lequel
il exposerait ses griefs contre le pape. Celui-ci répondit en convoquant le
concile général de Lyon auquel il se proposait de soumettre, de son coté,
le différend entre I’Eglise romaine et '’Empereur. Mais la mort le saisit
— il avait d’ailleurs déja 80 ans lors de son accession a la tiare — avant
l'ouverture de la grande assemblée.

Son successeur, Innocent IV (on peut omettre le pontificat de Céles-
tin IV qui n’a duré que 15 jours), était un homme de caractére pacifique,
mais qui n’était disposé a aucune concession quant aux principes et chez
lequel les idées « théocratiques » s’affirmaient plus nettement encore que
chez Grégoire IX. Il ne veut d’autre part a aucun prix abandonner les
Lombards, ni renoncer a placer 1'Italie sous l'influence de la papauté et
« bien que cette question n’ait jamais été officiellement soulevée, il n’est
pas douteux qu’elle a dans une certaine mesure déterminé l'orientation
de la politique pontificale » (p. 241).

Présidé par le pape, le premier concile cecuménique de Lyon s’ouvrit
le 28 juin 1245. Frédéric II avait empéché les évéques italiens de s’y rendre.
Ceux d’Allemagne et de Hongrie avaient été retenus chez eux par la guerre.

L’état moral du clergé n’a guére préoccupé le concile et « les questions
de discipline ecclésiastique y ont été A peine effleurées, le probléme oriental
et la question impériale ont dominé les débats » (p. 243). Frédéric 11, alors
a Vérone, se montrait peu empressé a se rapprocher de Lyon. Innocent IV,
qui s’était réfugié dans cette ville pour éviter de rencontrer l'empereur
et qui y resta jusqu'a la mort de ce dernier, ne tenait pas davantage a 'y
voir comparaitre. Il activait les débats. Le concile termina ses sessions le
17 juillet aprés avoir porté 'anathéme contre Frédéric et l'avoir déposé.

Celui-ci voulait « prendre sa revanche en consommant la ruine de
I’Eglise romaine » (p. 245). Il se proposait, pour la forme, de se réconcilier
avec elle. Saint Louis, roi de France, dont le pape avait déja écarté précé-
demment l'arbitrage, essaya a deux reprises, mais inutilement, d’intervenir
en faveur du monarque excommunié. Frédéric songea alors a marcher sur
Lyon (idée que saint Louis désavoua énergiquement). Ses partisans com-
mengaient a l’abandonner. Réfugié en Sicile, il y mourut, de dysenterie,
en 1250. Dans cette nouvelle phase de la lutte entre le sacerdoce et I’Empire,
le pape l'avait emporté. C’'était la fin des Hohenstaufen, la fin aussi du
césaropapisme impérial ainsi que de l'union, sous une méme couronne,
de I’Allemagne et de 1'Italie.

Avec le désir de rétablir la paix afin de pouvoir reprendre la croisade,
la lutte contre Frédéric avait été la préoccupation dominante d’'Innocent IV.
C’était en partie dans ce but que s’était développée la fiscalité pontificale
d’une part, et de l'autre la centralisation ecclésiastique. Le pape s’était
réservé, du moins en Allemagne et aussi longtemps que vécut Frédéric,
la nomination des évéques, afin d’empécher I'élection de prélats favorables
a 'empereur. Il y eut également de sa part un certain népotisme, en ce sens
que, en France par exemple, il conféra des bénéfices & des Italiens, qui
naturellement ne résidaient pas. Tout ceci amena, de la part de saint Louis
notamment, d’assez vigoureuses protestations, demeurées d’ailleurs sans effet.

303



Innocent IV a favorisé les Ordres mendiants. L’auteur consacre plusieurs
pages aux constitutions des Dominicains, dont il souligne l’adaptation
merveilleuse aux nécessités du temps. Quant a la régle de saint Frangois
(la « 2¢ reégle ») dans laquelle on reconnait la main du cardinal Hugolin,
elle « changeait complétement la physionomie de la communauté fran-
ciscaine » (p. 275). Celle-ci devient un Ordre. L’individualisme qui avait
présidé a ses débuts devra se plier a une discipline. Aux yeux d’un certain
nombre de fréres, 1'élan personnel vers la perfection évangélique était
brisé et ce fut le point de départ du mouvement des spirituels. Saint
Francgois le premier éprouva cette déception, et c'est pourquoi, tout en
s'inclinant devant ’autorité de I’Eglise romaine, il se tint a 1’écart durant
les derniéres années de sa vie. L’Ordre des Fréres Mineurs, tel qu’il était
désormais constitué, « ne répondait pas a sa pensée : ambulant a l’origine,
il allait fatalement devenir sédentaire ; les jelines et les austérités seraient
réglementés, au lieu d’avoir un caractére illimité ; la pauvreté elle-méme
ne serait plus aussi absolue que par le passé, car le couvent en pierres était
appelé a remplacer la cabane en planches dépourvue du plus minime
confort ; I’humilité elle-méme lui paraissait atteinte, car la regle permettait
de s’adonner a la science qu’il avait proscrite, estimant que pour suivre
I’exemple du Christ il valait mieux prier qu’étudier » (p. 275). Alors que
Francgois avait interdit toute propriété, méme collective, la bulle de 1230
de Hugolin, devenu maintenant Grégoire I1X, faisait une distinction de
juriste : la propriété proprement dite demeurait interdite, mais l'usage
des biens devait étre toléré. Cette bulle « qui était la raison méme » déter-
mina la scission. Frére Elie, qui ¢tait de ceux qui avaient consenti « &
habiter les couvents et & pénétrer dans les Universités » (p. 277), mais
qui, devenu maitre général, gouverna avec des allures autoritaires, fut
déposé par un chapitre qui se réunit a Rome sans son assentiment. « Les
zélateurs avaient pu provoquer la chute d’Elie de Cortone ; ils ne réussirent
pas pour cela a imposer leurs idées; le statut franciscain se rapprochait
de plus en plus des constitutions dominicaines » (Ibid.).

Sur un autre point cependant, 1'idéal de saint Frangois l'avait emporté.
Jérusalem avait succombé, en 1244, sous les coups des IKharismiens et
saint Louis — qui avait pris l'initiative de la croisade a la place du pape
aux prises avec Frédéric et avec l'invasion mongole —, apres avoir brillam-
ment enlevé Damiette, subit une grave défaite a Mansourah. La croisade
« avait failli & son but et était devenue trés vite, malgré les efforts de la
papauté pour la ramener a son caractere primitif, une entreprise politique et
commerciale qui avait semé en Occident la richesse et le luxe, source de bien
des désordres » (p. 290). Saint Frangois avait ¢té ému devant tant de sang
versé. Pour protéger la chrétienté, les Ordres mendiants ont ouvert des voies
plus pacifiques dans lesquelles la papauté, depuis le milieu du XIII€ siecle,
s’est résolument engagée : aux croisades s’est substitué le mouvement des
missions. Frangois d’Assise avait donné I'exemple. « Il est le véritable initia-
teur du mouvement d’évangélisation... qui va se développer aussitdt apres sa
mort, sans qu’il se soit rendu compte qu’il fallait & cet effet une organisation
et une discipline dont personnellement il n’apercevait pas la nécessité» (p. 274).

304



M. Fliche a confié certains chapitres de son livre a deux de ses éléves.
M!e Christine Thouzellier s’est chargée des débuts de I'Inquisition et des
Universités. Le Languedoc reste la « terre d’élection de 1'hérésie », mais,
a l'exception de I’Angleterre, celle-ci gagne a peu pres toute I’Europe.
Une nouvelle croisade est déclenchée contre les Albigeois. « Comme sous
Innocent III, elle prend un aspect féodal et réside avant tout dans la
rivalité des grandes familles seigneuriales » (p. 296). M!¢ Thouzellier précise
bien les diverses interventions, le passage d’une autorité a l'autre, les
formes diverses de I'Inquisition : épiscopale, monastique — celle-ci de
peu de durée — et « par mandat spécial ». Elle évite d'autre part de formuler
des conclusions trop générales, consciente probablement qu’elle est des
diversités que présente l'institution suivant les pays, les pontificats ainsi
que les juges, ecclésiastiques ou laiques, ces derniers prenant parfois la
place des premiers et les devangant dans l'emploi de procédés tout au
moins arbitraires. La papauté a été surpassée dans ses rigueurs. Les cou-
pables sont transmis a la justice séculi¢re, qui est tenue de les briiler vifs.
Grégoire IX, lui, s'est montré trés — trop — énergique. « Il introduit ou
généralise le secret de la procédure et des noms de témoins, l'interdiction
d’appel et de l'assistance des avocats, le mur. .., I'’exhumation des cadavres
d’hérétiques restés impunis, la réversibilité a titre pénal de la faute du
peére sur ses enfants » (p. 311). L’Inquisition, qui était née en 1231 en
Allemagne, pays ou elle disparut aussi en premier, s’était généralisée peu
a peu dans toute la Chrétienté. « Elle prend une vigueur nouvelle a partir
de 1235, avec des alternatives de violence et d’apaisement, pour se stabi-
liser ensuite vers 1250-54 » (p. 324). A cette derniére date, Innocent IV
invite les Ordinaires a laisser aux réguliers le soin de poursuivre 1’hérésie ;
il institue la double inquisition des Mineurs et des Précheurs. En Espagne,
c’est entre les mains de ces derniers que, A la priére de Jacques I€r, le pape
centralise les poursuites ; I’Inquisition y prospére et devient « 1'Institution
redoutable que l'on sait » (p. 324). Dans le Midi, « I’adjonction des fréres
mineurs adoucit la sévérité des précheurs » (p. 331). Le Saint-Siége s’était
efforcé, lui aussi, d’empécher certains exceés. Lentement, la législation
s’élabore et se nuance de miséricorde, mais 1’auteur doit devoir conclure :
« A la fin du pontificat d’Innocent IV, le tribunal de 1'Inquisition, tel que
Grégoire IX 1'a congu..., a nettement avorté » (p. 340).

Aprés ces pages séveres, qu’illustrent encore de lugubres exemples,
M!e Thouzellier aborde, avec les Universités, un sujet plus paisible et
aussi plus actuel, en ce sens que bien des traits en sont demeurés pareils
jusqu’a nos jours. L’auteur nous montre tout d’abord les écoles anciennes,
dues a l'initiative privée des rois, de I’empereur, des évéques ou du pape :
Salerne, Naples, Toléde, Pallencia, Salamanque et le studium curiae, destiné
aux clercs vivant a la curie pontificale et se déplacant avec elle. Ces
établissements se transforment peu a peu sous l'influence du mouvement
corporatif, si développé a cette époque. Ils tendent a se libérer des
tutelles diocésaines, monastiques ou communales, pour se régir selon leurs
statuts personnels, et c’est ainsi que prennent naissance les grandes uni-
versités internationales de Bologne, Paris, Oxford. Ces groupements de

20 305



maitres et de disciples sont d’institution laique, mais le Saint-Siége s’en
occupe activement et s’applique a les diriger. De ces universités, 1'auteur
décrit l'organisation, la vie intellectuelle intense qui s’y déploie, les
conflits qui y éclatent avec leurs conséquences : fugues d’éleves ou gréves
des professeurs, le tout émaillé de détails savoureux qui donnent de ces
milieux universitaires une image trés vivante mais un peu morcelée. Le
conflit entre les réguliers et les séculiers a I'Université de Paris est renvoyé
aux pages réservées au « malaise occidental ».

M!lle Yvonne Azais a écrit le chapitre intitulé : « La vie chrétienne. »
C’est plus exactement la vie des chrétiens du XIII® siecle : la moralité du
clergé, séculier et régulier, celle des laiques, la piété, les superstitions,
le culte des saints, les institutions de pénitence et de charité, la chevalerie,
la littérature chrétienne, le drame liturgique, l'architecture religieuse, l’art
ogival en particulier, les vitraux, la statuaire, etc. Son enquéte porte
principalement sur la France — pour le style gothique, il ne pouvait en
étre autrement -— avec cependant quelques regards sur d’autres pays :
I’Angleterre, 1'Espagne, 1’Allemagne. Trés au courant des problémes méme
spéciaux qu’elle aborde, M!¢ Azais nous a donné, sur la vie spirituelle,
morale et artistique du moyen age, des pages dans lesquelles on sent percer
une admiration chaude et émue '

C’est encore & Mlle Azais qu’a été confié le 1¢r chapitre du livre III :
« Les difficultés de l'unité italienne ». La mort de Frédéric 1I obligea le
pape a s’occuper de politique. Il fallait qu’il puisse rentrer & Rome et y
vivre en sécurité, empécher par cons¢quent le retour des Hohenstaufen,
organiser une Italie forte, derriere laquelle il se sente a l'abri et se protéger
aussi, dans la Ville éternelle, contre la commune qui s’imaginait étre
I’héritiere du sénat d’autrefois, ainsi que contre certaines familles beaucoup
plus dévouées a l'empereur qu’a lui-méme.

C’est sur les Deux-Siciles (on sait que, sous ce nom, on comprend aussi
Naples) que se porte tout d’abord son attention. Fallait-il 'incorporer a
I’Etat pontifical, ou au contraire y établir une nouvelle dynastie, qui
détiendrait son pouvoir du Saint-Siege ? Innocent IV hésitait, ou plutdt,
il inclina un instant du c6té de la premiére solution, puis, bien que

! L’auteur ayant cité, p. 399, note 3, les ouvrages traitant des usages
eucharistiques a cette époque et spécialement de l'élévation de I'hostie, on est
étonné de ne pas y trouver le livre de M. E. DuMoUTET, Le Désir de voir I'hostie
(1926). Sur le méme sujet, mais avec une thése différente, le P. Thurston avait
fait paraitre des articles, traduits naguere dans la Revue du Clergé frangais par
M. Boudinhon. Mgr Battifol, dans la Société nationale des Antiquaives de I'rance
(1927), s'appuyant surtout sur les travaux de M. Leroquais, s’était prononcé
plutét en faveur de M. Dumoutet. Le P. Thurston maintint cependant sa
maniere de voir (Month, 1926) et M. Dumoutet également la sienne (Rev. pral.
a’apologét., t. LII (1931), p. 409 sq., 529 sq.). On trouvera plusieurs remarques
sur la méme question dans Dom WILMART, Auteurs spivituels et textes dévots,
1932, p. 371 sq. et dans lc volume intitulé Die Verehrung der Eucharistie tm
Mittelalter (1933), dans lequel le P. Peter Browe a réuni des articles qu’il avait
fait paraitre dans différentes revues.

306



I'exemple des Normands elit été de nature a le rendre perplexe, il offrit
la couronne de Sicile & Charles d’Anjou, frére de saint Louis et simultané-
ment a Richard de Cornouailles, fréere du roi d’Angleterre. Tous deux
refusérent. Alexandre IV, « dépourvu de sens politique » et qui « semble
n’avoir été pape que pour démontrer l'insuffisance de la papauté dans le
domaine temporel » (p. 433) fut plus indécis encore. Manfred, batard de
Frédéric 11, en profita pour se faire couronner roi des Deux-Siciles. Une
émeute obligea le pape a quitter Rome et il n'y rentra pas. Aprés lui,
Urbain 1V, I'rangais d’origine, personnel, perspicace et énergique, poursuit,
lui, un programme trés précis. Il offre ce méme royaume & saint Louis,
qui n’en veut pas (on sait que ce dernier n’avait jamais reconnu la
destitution de Frédéric II), mais qui autorise son frere & écouter les pro-
positions pontificales. Apres une longue mise au point de la part du pape,
Charles d’Anjou accepte. La position du Souverain Pontife s’en trouve
automatiquement affermie. Manfred meurt dans un combat; mais, a ce
moment, les Allemands, désireux de rétablir la puissance des Hohenstaufen
et de reconquérir la Sicile, appuient le petit-fils de Frédéric : Conradin
qui, malgré ses 14 ans, fait preuve de certaines qualités, ne manque tout
au moins ni d’enthousiasme ni d’allant. Le pape — c’est maintenant
Clément IV ; Urbain IV est mort & Pérouse — supplie Charles d’Anjou
de barrer le chemin a l’envahisseur. Charles finit par accepter, bat les
troupes de Conradin, qui lui est livré par trahison, et, manquant en cela
de générosité, il le fait décapiter. Clément IV meurt & son tour et pendant
I'interrégne — le plus long qu’ait enregistré 1'Histoire de 1’Eglise — Charles
d’Anjou, qui a maintenant les mains libres, profite dans toute la mesure
du possible de sa victoire et, violant tout au moins l'esprit de la convention
passée naguere avec Urbain IV, il étend peu a peu la domination angevine
sur toute la péninsule. « Les eftorts d’'Innocent IV et de ses successeurs
pour assurer la domination du Saint-Siege sur I'Italie, libérée de 1’étreinte
allemande, se soldent en définitive par un échec. Or, pendant vingt ans,
I'affaire sicilienne a absorbé la politique pontificale, & une heure ou les
plus grands problémes se posaient pour la Chrétienté : les progrés de
I'Islam et la chute de I’'Empire latin de Constantinople (1261) ont ramené
l’attention vers I'Orient ou I'’Eglise est en proie a une crise aux formes
multiples, tandis qu’en Occident l'absence d’une direction romaine un
peu ferme provoque un relachement religieux et moral, encourage les
souverains absolutistes & s’immiscer de plus en plus dans la vie de
I'Eglise » (p. 445). La « Chrétienté romaine, si unie et si forte au lendemain
de la victoire du Sacerdoce sur I’Empire » s'affaiblit ; « la politique italienne
du Saint-Siége a été pour beaucoup dans cette évolution qui aura pour
terme le drame du pontificat de Boniface VIII et I'exil d’Avignon » (Ibid.).

Aprés ce remarquable chapitre, M. Fliche reprend la plume et, soit
seul, soit en collaboration avec M!l®¢ Azais, nous donne les derniéres pages
du volume.

En Orient, comme toujours, c’est principalement le clergé grec qui
s'oppose & l'union, tandis que l'’empereur de Nicée s’y montre favorable,
et de méme Innocent IV, « dont le sens politique était trés supérieur a

307



celui de Grégoire IX et méme d’Innocent III » (p. 448). Il est le premier
des papes du XIII® siécle « qui ait compris qu’il n’y avait pas a lier les
destinées de 1'Eglise a celles de ’Empereur latin de Constantinople et
construire 'union sur des bases toutes différentes de celles que 1'on avait
posées jusque la » (p. 450). Aprés lui malheureusement, dans la personne
d’Alexandre IV puis d’Urbain IV, cette politique, notamment au moment
de 'avénement de Michel Paléologue, n’a pas été poursuivie. Ce dernier,
certes, dans l'union envisageait avant tout les avantages personnels qu’il
en retirerait, mais le pape, de son c6té, ramenait trop exclusivement sur
le terrain politique une affaire d’ordre essentiellement religieux. Pendant
les 3 années de la vacance du siége apostolique, Charles d’Anjou, auquel la
mort de saint Louis a rendu sa liberté d’action du c6té de I’Empire grec, objet
de ses convoitises, en poursuit l'encerclement, ce qui oblige Michel Paléo-
logue a pousser plus résolument que jamais au rapprochement des Eglises.

On en est la lorsque le pape est enfin nommé dans la personne de
Grégoire X. Celui-ci, en « accordant & nouveau au spirituel une primauté
qu’il avait perdue, aspire a faire figure de pasteur universel » (p. 459).
Au 2¢ concile cecuménique de Lyon, qu’il convoque en 1273, il assigne
comme buts la réforme de 1’Eglise, 'union avec les Grecs et le secours
de la Terre sainte.

Tout en ménageant, sans l'appuyer, Charles d’Anjou, dont la colla-
boration, passive tout au moins, était nécessaire a la tenue pacifique du
concile, Grégoire X, pour mettre fin au grand interregne, se prononce en
faveur de la candidature de Rodolphe de Habsbourg comme roi de Germanie.

Des trois questions dont le concile devait s’occuper, la préparation
de la croisade — en vue de laquelle les rois avaient également été
convoqués & Lyon — n’a pu étre examinée : l'expédition projetée en
Terre sainte n’a pas eu lieu. Par contre, 'union avec les Grecs a été
scellée, davantage il est vrai par ’empereur que par son Eglise et par son
peuple, et comme Michel Paléologue y voyait avant tout la garantie
d’une protection de 1'Occident contre ses adversaires — Charles d’Anjou
en premier lieu —, on peut dire que c’est lui beaucoup plus que le pape,
qui en a tiré profit.

Le concile s’est occupé aussi de la réforme de I'Eglise. Malgré les
cardinaux, pour éviter le retour d’'une vacance aussi longue que celle dont
on venait d’avoir a souffrir, il a fixé pour l'avenir la discipline du conclave.
Grégoire a essayé également de réagir contre les abus de la centralisation
ecclésiastique, sensiblement accrue durant les pontificats précédents. Il
aurait fallu en faire autant contre la soif de s’enrichir qui se manifestait
dans le clergé, contre le népotisme, alors a ses débuts et que Dante reprochera
si ameérement aux papes qui suivront, mettre un frein également aux exces
de la fiscalité romaine, objet de tant de protestations en France, en
Angleterre surtout, « a cette époque vraiment la partie vivante et agissante
de la société chrétienne » (p. 464) 1.

1 C’est en rentrant du concile de Lyon — l'auteur ne l'a pas relevé et c’elt
été cependant une occasion de dire un petit mot de notre pays — que Grégoire X,

308



Ce long compte rendu exprime suffisamment tout le bien qu’il y a
lieu de dire de ce volume, dont l'auteur est en méme temps le directeur
principal et le fondateur de la Collection a laquelle il appartient. Les
principaux personnages qui défilent sous nos yeux durant ces trois quarts
de sieécle sont merveilleusement campés, mais jugés aussi en toute impartia-
lité ; les reproches, s’il faut en adresser, ne leur sont pas ménagés, qu’il
s'agisse d'Innocent IV ou méme du grand pontife Innocent III. Tout en
ramenant a de justes proportions les critiques excessives de certains
historiens libéraux, l'auteur cite abondamment les ouvrages francais,
anglais, allemands (notamment Hauck). Pas trace, d’autre part — si on
se permet de le relever, c’est que, naguére, dans les manuels, le cas n’était
pas rare —, de parti pris nationaliste : il suffit de rappeler la maniére dont
est jugée la politique angevine ou encore les critiques qui sont formulées
a l'adresse des papes frangais : Urbain IV et Clément IV. Les visées poli-
tiques, les mobiles des acteurs principaux, laiques ou ecclésiastiques, sont
nettement précisés, de telle sorte que c’est avec aisance qu’on voit se
dérouler la série des événements, et avec la satisfaction qu’on éprouve au
contact d’un historien qui a vu clair, qui a su toucher juste et qui s’exprime
au surplus dans une langue toujours limpide et précise. La collection, aprés
les difficultés de la guerre et les ravages causés par la mort dans les rangs
des collaborateurs prévus a l'origine, a fait appel & de nouvelles forces
et a repris sa marche en avant & une allure accélérée ’, qui fait bien
augurer de l'avenir. . Wber:

F

E. Donckel : Die Kirche in Luxemburg von den Anfidngen bis zur
Gegenwart. Verlag der Sankt Paulus-Druckerei, Luxemburg. 248 S.

Dieses Buch des Professors fiir Kirchengeschichte am Priesterseminar
von Luxemburg, eines Schiilers von G. Schniirer und J. P. Kirsch, ist als
Erginzung der allgemeinen Kirchengeschichte aufzufassen und will « eine
schlichte Handreichung fiir den Luxemburger Klerus beim Erteilen des
kirchengeschichtlichen Unterrichts » sein. Diese bescheidene Einfiihrung
verbirgt in Wirklichkeit eine gediegene, recht umfangreiche und zustiandige
Darstellung der Geschichte der Kirche im GroBherzogtum von den Anfangen
des Christentums bis zur Gegenwart.

Ein erster Abschnitt (S.7-26) behandelt die Anfange bis etwa zur
Jahrtausendwende. Es geniigt aus dieser Periode die Griindung und Bliite
der Benediktinerabtei Echternach zu erwihnen, die ein Kulturzentrum von
europaischer Bedeutung wurde. Ein zweiter Abschnitt umfa3t das Mittel-
alter zur Zeit der politischen Selbstindigkeit (S. 27-71). Auffallend ist die
eingehende Behandlung der vielen religidsen Orden. Es folgt die Neuzeit
unter politischer Fremdherrschaft vom 16. Jahrhundert bis in das 19. Jahr-

en présence de Rodolphe de Habsbourg et des siens, procéda, en 1275, a la
consécration de la cathédrale de Lausanne.

! Nous rendrons compte, dans le prochain numéro, du tome XVI : La crise
religieuse au XVIe siécle.

309



hundert (S. 72-131). Der EinfluB der Glaubensspaltung und die Durch-
fithrung der tridentinischen Reform gehoéren zum AufschluBlreichsten.
Franz I. von Frankreich suchte im Streit mit Karl V. die neue Religion
im Herzogtum mit Gewalt einzufiihren. Vom vierten Abschnitt an wech-
selt das Einteilungsprinzip vom politischen auf das kirchliche Gebiet. Von
1840 an erhielt das Land als apostolisches Vikariat eigene Kirchenfiirsten
(S.132-160). 1870 wurde Luxemburg zum Bistum erhoben. Nun werden
die wichtigsten Ereignisse verarbeitet, die sich unter den vier seitdem
wirkenden Bischéfen zugetragen haben. Die Folgen der Besetzung des
Landes durch die nazistischen Truppen werden besonders eingehend behan-
delt (S.161-212). Eine umfangreiche Bibliographie (S. 213-233) weist den
Weg fiir weitere Forschungen und ein sorgfiltiges Namen-, Wort- und
Sachregister erleichtert die Benutzung.

Luxemburg war im Laufe der Jahrhunderte nicht immer ein einheit-
liches Ganzes, weder politisch noch viel weniger kirchlich. So war sein
Gebiet im 16. Jahrhundert, cbwohl unter dem Hause Habsburg geeint, nicht
weniger als sechs verschiedenen Bistiimern zugeteilt. Die Beriicksichtigung
all dieser Umstinde zwang zum Studium eines umfassenden Quellenmaterials
und einer weitschichtigen Literatur. Der Verfasser scheute diese Schwierig-
keiten nicht. Durch seine auch die Einzelheiten umfassende und doch ge-
dringte Darstellung suchte er den Anspriichen aller seiner Landsleute
gerecht zu werden. Die Aufgeschlossenheit fiir die mannigfaltigen Wissens-
gebiete ist {iberraschend. Die politische Geschichte wird nur gestreift ; umso
eingehender widmet sich der Verfasser der Entwicklung der Kirche (Griin-
dung der Pfarreien, Einteilung nach Dekanaten, Didzesanzugehorigkeit,
Verhandlungen bis zur Errichtung eines eigenen Bistums, jeweils mit
Karten). Durch frithere Arbeiten angeregt, schenkt H. D. dem Heiligen-
kult besondere Aufmerksamkeit. Erwédhnt sei die lingere Ausfithrung iiber
den hl. Willibrord und die auch die Schweizerische Kirchengeschichte beriih-
rende Notiz iiber J. F. Foch, der aus dem GroBherzogtum stammend 1643
wegen seines standhaften Glaubensbekenntnisses in Vevey hingerichtet
wurde. Die Ordens- und Kongregationsgeschichte nimmt vor allem im
Mittelalter einen fast iibermédBigen Raum ein. Auffallend ist im 19. Jahr-
hundert die Beteiligung von Luxemburgern an Neugriindungen von reli-
gitsen Kongregationen. Kirchenverwaltung, Unterricht aller Stufen, Wissen-
schaft und Kunst, Soziale Frage, Missionswesen, Liturgie und Volksfrommig-
keit, kein Gebiet wird vernachlissigt. Dies hat vielleicht den Nachteil, daf3
die einzelnen Kapitelchen etwas lose nebeneinander stehen und bisweilen
den zeitlichen Rahmen, in den sie eingefiigt sind, iiberragen. Die vielen
herrlichen Denkmiler der Kunst {Architektur, Malerei, Miniaturen usw.}
hitten eine herrliche Bebilderung gegeben, die mit allgemein giiltigen Werten
auch dem ferner Stehenden willkommen gewesen ware.

Das Werk offenbart die historische Akribie und den unermiidlichen
FleiB des Verfassers. Es entrollt die reiche Geschichte eines kleinen Landes,
das durch die Betitigung seines Glaubens und die Treue zu ihm, durch seine
Leistungen auf kulturellem, wissenschaftlichem und kiinstlerischem Gebiete
unsere Bewunderung verdient. O. Perler.

310



Paul Letter : Theodor Scherer (1816-1885). I. Grundlagen und erste
Tatigkeit. Diss. phil. Freiburg-Schweiz. Einsiedeln 1949. 258 Seiten.

Unter den fithrenden Gestalten der konservativen Bewegung im 19. Jahr-
hundert steht auch die regsame und einfluBreiche Persdnlichkeit des Solo-
thurner Politikers und Publizisten Theodor Scherer. Den Historikern ist
der Name rithmlich bekannt durch das « Archiv fiir die schweizerische
Reformationsgeschichte », die Schweizer Katholiken verehren in ihm den
Griinder des Piusvereins.

Im vorliegenden Band zeichnet der Verfasser die lebens-, zeit- und
ideengeschichtliche Grundlage, auf welcher sich die erste 6ffentliche Tatig-
keit Scherers entfaltet hat. Scherer stammte aus angesehener, begiiterter
und religidser Solothurnerfamilie. Seine Bildung erarbeitete er sich am
Gymnasium zu Solothurn und am Jesuitenkollegium in Freiburg i. Ue.
In der Saanestadt wirkten die staats- und kirchenpolitischen Ideen der
franzosischen Aristokratie auf den aufgeschlossenen Studenten ein und
pragten die wesentlichen Ziige seiner konservativen Haltung. Wohl unter
dem Einflull dieser Anregungen entschied sich Scherer fiir den Beruf eines
politischen Kdampfers und Publizisten. Seine erste ¢ffentliche Tétigkeit ent-
faltete und gestaltete sich im Gegensatz zur liberalen Politik der Juste-
Milieu-Regierung, die sich, befliigelt vom aufgeklirten Zeit- und radikalen
Parteigeist, mit draufgingerischem Pubertitseifer der Schul- und Kirchen-
politik annahm. Scherer erkannte den Wert der Presse fiir diese Kampfe
und griindete 1836 die « Schildwache am Jura». Sie gibt aufschluBreiche
Kunde iiber Kampfziele und Kampfmittel der Konservativen. Scherer
teilte die politischen Auffassungen seines Freundes Karl Ludwig von Hallers,
wandelte aber den riickblickenden Konservativismus zur gegenwartsnahen,
demokratisch gesittigten Bewegung, die den « Staatsabsolutismus » und die
Parteidiktatur der Radikalen mit den Forderungen der christlichen Volks-
demokratie zu iiberwinden suchte. Von der Warte dieses geklarten und
lebenskraftigen Konservativismus beurteilte Scherer Zeitideen und Zeit-
ereignisse. Er stellte sich damit wiirdig in die Kampfreihe der bekannten
konservativen Politiker der DreiBBiger- und Vierzigerjahre.

Der Verfasser hat mit BienenfleiB eine reiche Fiille wertvoller Kennt-
nisse verarbeitet, wertvoll fiir die Geschichte der Parteien, fiir die Charakte-
ristik des schweizerischen Radikalismus, fiir den Wandel der konservativen
Staatsauffassung, fiir die Verwirklichung der modernen Demokratie. Man
wird dem Verfasser besonders dankbar sein fiir die griindliche Darstellung
von Scherers politischem Ideengut. Zwar wird auch der geneigte Leser den
Eindruck haber, dafl des Guten zuviel gesammelt worden ist. Die Stoff-
fiille iiberwuchert den Gedankengang, verdeckt die klare Linienfiihrung.
Fiir den prallen Stoff hitte man lieber gewisse Probleme erortert gesehen,
die Bedeutung der Publizistik als Geschichtsquelle, das Verhdltnis zwischen
Scherer und dem schweizerischen Konservativismus, zwischen dem Solo-
thurner Politiker und franzésischem Legitimismus. Eine gerechte Kritik
wird allerdings die Zuriickhaltung wissenschaftlicher Erstlingsarbeiten
gegeniiber der Ausbeute der Tatsachen eher als Vorzug bewerten. Da

311



Letter uns den wichtigeren Teil seiner Scherer- Biographie noch nicht
geschenkt hat, wire ein abschlieBendes Urteil iiber seine Dissertation ver-
friiht. In der Darlegung der solothurnischen Politik der DreiBigerjahre ver-
mift man die beachtenswerte Studie von Peter Walliser, Die politische
Stellung Johann Baptist Reinerts in der solothurnischen Regeneration
(Olten 1943). Wir begriiBen es lebhaft, daBl unter der Leitung von
Prof. Vasella auch dieses steinige, von Vorurteilen hartgetretene Forschungs-
feld der schweizerischen Regenerationszeit beackert wird.

T heophil Graf.

Ludwig Réber : Stinderat Riber. Ein Leben im Dienst der Heimat
(1872-1934). — Benziger Verlag, Einsiedeln, Ziirich, Koln 1950. 324 S.
mit 17 Tafeln. Leinen DM. 17.40.

Diesem Lebensbild eines bedeutenden katholischen Politikers liegen
bemerkenswerte personliche Quellen zu Grunde. Stinderat Réber schrieb
nicht nur Erinnerungen, sondern auch seit seinem Eintritt in das parlamen-
tarische Leben Tagebiicher. Uberdies war er ein ungewdhnlich fleiBiger
und getreuer Briefschreiber, in einem heute seltenen Ausmafl. Der Biograph
beniitzte selbstverstindlich auch amtliche Quellen. Wir betonen das, weil
gerade die Ausziige aus diesen Quellen den Reiz der Lebensbeschreibung
fiir den Historiker bilden. Aber erleichtert wurde dadurch die Aufgabe des
Biographen nicht; denn weil das Buch zwangsliufig sehr zeitnah wirkt,
stellte sich P. Riber immer wieder die Frage, was er fiir die Verdtffent-
lichung verantworten konnte und was nicht, auch in welcher Form dies
geschehen sollte. Da er zudem die Biographie seines eigenen Vaters schrieb,
begreifen wir seine Scheu vor der selbstindigen Gestaltung mancher Teile
des Lebensbildes. Indessen liBt es P. Riber nirgends an Takt fehlen und
er hilt sich durchaus an das historisch Zuldssige in der Wiirdigung der
Personlichkeit.

Anders stellt sich die Frage hinsichtlich der Disposition des Werkes,
die uns nicht in jeder Hinsicht zu befriedigen vermag. So fragt man sich,
ob eine Zweiteilung des Ganzen iiberhaupt notwendig war. Manches, was
sich im zweiten Teil findet, kniipft eigentlich zu enge an das im 1. Kapitel
(1. Teil) Gesagte an. Uberdies hitten auch sonst manche Wieder-
holungen vermieden werden kénnen, zumal wenn dieselben Gewahrsménner
zitiert werden. Endlich scheint unserer personlichen Meinung nach der
Verfasser in der Wahl der Uberschriften sog. schéngeistigen Neigungen all-
zu sehr nachgegeben zu haben. Man wiinschte sie ab und zu substantieller
(z. B. nicht: Ein Februartag, gliickliche Fiigung, Gewagt —- und durch-
gefallen, Rosen und Dornen, Erfolg und Dank, Wirde und Biirde. Ein
schmerzlicher Abschied). Gerade aus diesem Grunde gewinnt man den
Eindruck einer zu starken Zergliederung des Ganzen. Und wozu das,
nachdem doch keine straff gefiihrte Darstellung erzielt werden kann, da
manchmal seitenlange Ausziige aus den persdnlichen Aufzeichnungen des
Verstorbenen folgen, die allerdings hochst instruktiv sind. Hier geniige
der Hinweis etwa auf einiges fiir den Kirchenhistoriker besonders Inter-

312



essante : Riber im Stinderat anliBlich des Todes Papst Benedikt XV.
(160 {.), seine AuBerungen zu den Ausnahmeartikeln der Bundesverfassung
(169-175), dann das diplomatische Spiel um die Einfiihrung der Nuntiatur
(200 £.).

Im iibrigen ist es wohl unnétig zu betonen, daB das Iebensbild des
einstigen Regierungs- und Stdnderats, des Priasidenten der konservativen
Volkspartei und Direktors der internationalen Telegraphenunion jeden
beriihrt, dem die Kenntnis des offentlichen Lebens auch nur einigermafen
am Herzen liegt, der aber auch Sinn hat fiir alle inneren Werte, welche
die GroBe einer Personlichkeit ausmachen. Darin liegt wohl die schonste
Rechtfertigung dieser Biographie und des Dankes an ihren Verfasser.

Oskar Vasella.

Das Wort sie sollen lassen stahn. Festschrift fiir Professor Dr. Albert
Schidelin, Bern. — Bern, Herbert Lang. 1950. x1x-220 S. Fr. 20.—.

Eine Festschrift im wahrsten Sinne des Wortes, die in der grofien
Verschiedenartigkeit der Beitrige das umfangreiche Lebenswerk des Jubi-
lars, des Menschen, des Pfarrers und des Universititsprofessors feiert.
Die ersten, besonders den Freunden willkommenen mehr persénlich gehal-
tenen Aufsitze, geben einen Riickblick liber den Lebensgang und mannig-
fachen Betatigungsweisen des Jubilars, einen Einblick in seine Predigt-
tiatigkeit, deren Eigenart an kurzen Ausschnitten erlautert wird, in seine
Mitarbeit und seine groBen Verdienste um die theologische Arbeitsgemein-
schaft des Kantons Bern. Unter den wissenschaftlichen Beitridgen iiber-
wiegen bei weitem diejenigen, welche den Bereich der praktischen Seel-
sorge betreffen, die Professor Schadelin seit dem Jahre 1928 an der evange-
lischen Fakultidt der Universitit vertrat. Von eminant praktischer Bedeu-
tung ist da zunichst das rechte Verstindnis vom Verhdltnis der Kirche
zu Gemeinschaftsgebilden rein irdischer Art. In den Beitragen iiber die
Kirche und ihre Ordnung, iiber die politische Gemeinde, Kirchgemeinde
und Gemeinde Jesu Christi, iiber die Unabhingigkeit der Kirche vom
Staat versuchen die Verfasser mit groBem VerantwortungsbewuBtsein und
wohl auch aus den Erfahrungen der Gegenwart heraus, die Eigenart und
Selbstindigkeit des Christlichen gegen den Bereich des Profanen abzu-
grenzen und die der Kirche eigenen Ordnungsgesetze zu bestimmen. Der
um ihre Unabhingigkeit und Selbstindigkeit wissenden Gemeinde sind
pastorelle und péddagogische Aufgaben entsprechend eigener Art zuge-
wiesen. Mit ihnen beschaftigen sich die Beitrage iiber Calvins Genfer und
StraBburger Liturgie, iiber den Unterrichtsplan fiir Religion, iiber Pfarrer
und Organist, iiber die Kirchenzucht in den Missionslindern, iiber Predigt
und Sport. Uberall ist das Bemiihen spiirbar, der Kirche einerseits den ihr
zukommenden Eigenbereich zu sichern und anderseits auch die Aufgabe,
die profanen Bereiche mit ihrem Geiste zu durchdringen, ins rechte Licht
zu setzen. Daf die Festschrift auch Predigten von Freunden enthilt, kénnte
befremdend erscheinen. Bedenkt man aber, daB3 der Jubilar 40 Jahre als
Seelsorger am Berner Miinster tatig war, so darf man vermuten, daf ihn

313



der Hinweis auf seine Amtstitigkeit besonders freuen muf3. Nur drei Bei-
trige sind ausschlieflich theoretischer Natur. Fiir jeden Theologen von
ganz besonderem Interesse ist die lingere Studie von H. Bietenhard, Bern,
Der Name Gottes. Der Verfasser bietet hier in iibersichtlicher Form den
theologischen Ertrag seines bedeutenden Artikels im 5. Band des Theo-
logischen Worterbuches zum Neuen Testament. Wenn auch hier und da
Vorbehalte gemacht werden koénnen, so kann doch auch der katholische
Theologe dieser Arbeit manche Anregungen und Belehrung entnehmen.

A. Hoffmann O. P.

P. Ange Koller, O.F. M. : Saint Bernardin de Sienne et la Suisse.
Editions franciscaines, Petit-Rome 9, Fribourg 1950, 180 p.

Le P. Ange Koller, connu déja par un livre sur le Berbére marocain,
qui vient de paraitre en 2¢ édition apres avoir été couronné par 1’Académie
des Sciences coleniales de Paris, nous présente, dans ce nouveau volume,
un saint de 1'Ordre séraphique, saint Bernardin de Sienne, envisagé sous
I’angle de ses rapports avec la future Suisse italienne.

Celui-ci a, comme on le sait, donné son nom a un col et & une localité
des Grisons (antérieurement, le col s’appelait Vogelberg, et le village, Gualdo
di Gareda). En 1451 déja, soit une année seulement apres la canonisation
du saint, une chapelle était érigée en son honneur. Elle a été restaurée en 1936
et, pres de 13, une nouvelle église a été construite en 1867. Quant a 1'hospice,
il date de 1467.

Sans s’étre livré 4 des recherches d’archives, mais en se bornant a uti-
liser les travaux des historiens -— de langue italienne surtout — qui ont
étudié le probleme, 'auteur admet que saint Bernardin est venu deux fois
dans les Grisons et dans le Tessin : une premiére fois, arrivant de Come par
la Valteline, le Val San Giacomo, le Spliigen et le Rhin, pour redescendre
ensuite par le San Bernardino et le Val Mesolcina (Mesocco), il passa a
Bellinzone en été 1419, soit au moment ou les vallées tessinoises, aspirant
a l'indépendance, tournaient les regards vers les Confédérés qui venaient
de s’y installer. Devenu Commissaire général de 1'Observance, il aurait
fait un nouveau voyage dans ces mémes contrées vers 1440, et c’est a cette
occasion qu’il aurait fondé les deux monastéres de Notre-Dame des Anges
a Lugano et de Notre-Dame des Graces a Bellinzone.

Tout ceci est raconté dans le 3¢ chapitre, le premier étant consacré
a décrire la situation historique au Tessin et dans les Grisons a 1’époque
de saint Bernardin, tandis que le 2¢ raconte le voyage qu’aurait eftectué
saint Antoine de Padcue 200 ans plus tot, vers 1226, a Lugano et a Locarno.

L’autre moitié du volume, soit les chapitres 4 a 7, ne se rapporte qu’indi-
rectement au titre du livre. L’auteur nous entretient de l'esprit de saint
Frangois, « de tous les législateurs de la vie religieuse sans contredit le premier
qui ait imposé, dans sa regle, le précepte de la prédication sous la sage juri-
dicticn de l'autorité ecclésiastique » {p. 88. Nous nous permettons ici un
point d'interrogation : la priorité semble en effet bien établie en faveur de
saint Dominique). Le P. Koller trace ensuite, dans ses grandes lignes, I'his_

314



toire des Franciscains en Suisse. Il reconnait que ce furent, a I'origine, prin-
cipalement des Conventuels. Il énumeére les plus connus. Une page est méme
consacrée au Pére Girard et & d’autres cordeliers encore plus récents. Puis,
c’est I'ceuvre de sainte Colette, « qui ne réforma aucun couvent des Fréres
du Premier Ordre » (p. 109). L’auteur est ainsi amené a nous parler de la
bienheureuse Louise de Savoie, et aussi de Jeanne de Jussie au sujet du
couvent de Ste-Claire du Bourg-de-Four a Genéve. Enfin, bien entendu,
il énumere les maisons et églises de ’Observance en Suisse.

Il nous entretient ensuite longuement de saint Bernardin lui-méme :
sa vie, ses sermons, son genre si personnel de prédication, sa mort, sa cano-
nisation. Il donne, au bas des pages, de trés nombreux renvois aux mul-
tiples ouvrages consacrés au probleme franciscain (nous n’y avons pas vu
mentionné le volume du P. Gratien : Histoire de la Fondation et de I’ Evolution
de I'Ovdre des Fréves Mineurs au XIII° siécle.)

Saint Bernardin a vu trés tét son culte se répandre dans notre pays.
Il a trouvé également sa place dans l'art. Le P. Koller emprunte notamment
au splendide triptyque du couvent des Cordeliers a Fribourg, ceuvre anonyme
de 1480 environ, plusieurs des nombreux clichés qui illustrent son volume.
Il incline a reconnaitre un portrait — disons tout au moins le souvenir
d'une tradition — dans les traits caractéristiques et émaciés que l'artiste
a donnés au grand prédicateur siennois. Il y a, de fait, une incontestable
parenté entre le saint Bernardin du Maitre a 1'ceillet de Fribourg et la fres-
que de Nicolas et Christophe da Saregno a 1’église de Ste-Marie du Castello
a Mesocco (1460).

On peut regretter que 'auteur n’ait pas pu nous fournir quelques pré-
cisions sur la pénétration du culte de saint Bernardin en Suisse romande.
Il rapporte l'opinion de l’abbé Codaghengo, estimant possible un voyage
de notre saint en Savoie et & Geneve, du fait, qui trouverait ainsi mieux
son explication, que, en 1471, I'évéque Jean de Savoie ordonne de faire
figurer le monogramme du nom de Jésus dans les armoiries de sa cité épisco-
pale et de I'apposer sur le frontispice de la porte de la ville (p. 97). Ce vovage
est plus que sujet a caution ; par contre, la présence, dans les armoiries de
Geneve, du nom de Jésus, dans une circonférence entourée de rayons, est
due certainement a l'influence, directe ou indirecte, de saint Bernardin de

Sienne. L. Weber.

Henri Nef : « Huguenot » ou le procés d’'un mot. Extraits de la Biblio-
teque d’'Humanisme et Renaissance. T. XII, 1950, p. 208-227.

M. H. Nef a repris, sur une documentation en partie nouvelle, empruntée
notamment aux Registres du Conseil de Genéve, la question, pas encore
définitivement élucidée, de l’étymologie du sobriquet « Huguenot » usité
pour désigner les protestants de France.

L’expression, prise dans le sens précis qui lui est resté attaché, est
déja en usage au XVIe siécle, spécialement depuis le tumulte d’Amboise,
mais elle était employée en réalité déja plusieurs années auparavant.

Comme diminutif de Hugues et de Hugon, « Huguenot » (le petit Hugues)

315



et « Huguenote » (la petite Hugues) se rencontrent déja plus anciennement.
Le prénom est devenu, comme souvent, un nom de famille. C’est ainsi
qu’il existe encore aujourd’hui dans le canton de Fribourg, attestés dés le
XIVe siécle, des « Huguenot », authentiques catholiques d’ailleurs.

Les explications de l'origine du mot « Huguenot » imaginées au
XVIe siécle se raménent & trois :

Des protestants francais insinuérent que les Guise avaient forgé l’ex-
pression pour bafouer les légitimistes, soit les partisans de Hugues Capet, qui
s’était emparé du royaume au détriment du duc de Lorraine. C'était s’en
prendre au roi lui-méme et friser par conséquent le crime de lése-majesté.

Simultanément et comme réplique apparait l'interprétation demeurée
courante : Huguenot est synonyme de Eidgenossen (ou Aigno : prononcer
aig-no), c’est-a-dire Confédéré et par suite allié et combourgeois, et désigne
a Genéve cette fraction — en grande partie réformée et ancétre des pro-
testants de France — qui abandonna le duc de Savoie ainsi que I'’Evéque
pour se rapprocher des cantons helvétiques. Signifiant donc tout d’abord,
avant que la Réforme l'elit emporté a Genéve, une appartenance d’ordre
purement politique, l'’expression aurait pris insensiblement une nuance
religieuse. Signalons encore cette explication, passagére et certainement
fausse, qui combine les deux précédentes : huguenot viendrait de Bezanson
Hugues, le chef, a Geneve — demeuré d’ailleurs catholique — du parti
des.Eidgenossen.

Enfin une troisiéme solution prétendit que l’expression provenait de
la porte du roi Hugues, a Tours, porte pres de laquelle les réformés de cette
ville avaient coutume de se réunir pour prier. Les Genevois, mis en cause
par linterprétation précédente et traités de rebelles ou méme de traitres
par le sobriquet qui leur en restait, se jetérent avec empressement sur cette
explication, qui fut adoptée et méme implantée par les protestants tandis
que la thése Eidgenossen était « mise en sourdine ».

La premiére étymologie fut éliminée d’'un commun accord. Restaient
les deux autres, qui se sont rencontrées et finalement identifiées : longtemps
la « tourangelle » supplanta la « genevoise », qui réapparut au XVIIe siecle,
mais sans qu’on cherche plus a distinguer Eiguenot et Huguenot. L'expres-
sion, naguére honorifique, atteignait maintenant, avec sa signification pé-
jorative, aussi les Lausannois.

On la retrouve, « Eidgenossen étant impronongable pour des bouches
latines », sous les aspects les plus divers et les plus surprenants : Eiguenotz,
ayguenot, auguinotz, esquenotz, heiguenoulx, inguenots, par exemple. Or
la langue dialectale des provinces de France et des pays romands a conservé,
pour désigner non plus l’ancien parti genevois mais bien les protestants
quels qu’ils fussent, les formes issues du mot Eidgenossen : heiguenot,
oguinot, inguenot en particulier, alors que le terme huguenot, apparu
notamment en Touraine et qui allait se généralisant, n’était pas encore
utilisé dans les campagnes. M. Naf note que, au village gruérien de Crésuz,
« la veste de I’armailli était nommée naguére « inguend », parce que la forme
en venait de 1'Oberland bernois protestant ». L’expression, fréquente au
pays de Fribourg, a méme opéré une amusante pirouette : les Fribourgeois

316



étaient aux yeux des Genevois des Eidgenossen par excellence, étant donné
que, avant la Réforme, ils avaient été leurs plus dévoués alliés ; mais on
pouvait ignorer en France qu’ils étaient demeurés catholiques, et c’est ce
qui explique que, dans une chanson poitevine de 1569, les soldats huguenots
de Coligny sont traités de « Fribou »!

« Les theéses antagonistes se juxtaposent, écrit notre auteur. On crut
qu’il y en avait deux ; il n’en est qu’'une seule, mais a deux temps. Le germa-
nisme suisse, romanisé sur les rives du Léman et du Rhéne, avait trouvé son
ultime naturalité sur les bords de la Loire, de la Vienne ou méme de 1’Auve-
zére. Le nom et le prénom frangais auraient pu suffire, le roi Hugon y avait
aidé. » Et M. Nef de conclure : « Puisque Fribourg, par un étrange destin. ..
avait transmis son nom aux protestants du Poitou et d’ailleurs peut-étre,
les Eiguenots pouvaient a meilleur compte encore devenir les parrains des
Huguenots de France. Le long procés dont nous avons repéré les étapes
est né des passions du XVIe siécle. Les érudits ont suivi les polémistes, sans
se douter qu’ils ferraillaient avec leurs armes et que la guerre était finie. »

On saura gré a M. Naf d’avoir, avec I’érudition qui lui est coutumiére,
rappelé les diverses explications qui ont été proposées (nous nous sommes
borné ici aux principales ; 'auteur en signale encore quelques autres, secon-
daires). Il se rallie a celle du danois Christophe Nyrop et plusieurs linguistes
de renom ont adopté ses conclusions. Il expose la question d’une maniére
si compléte qu’il sera désormais superflu de relire les études consacrées a ce
probléme depuis le XVIe siécle jusqu’a nos jours : tous les éléments en sont
ici réunis en quelques pages fort denses, accompagnées de multiples notes.
Chacun pourra se convaincre que le probléme est moins simple qu’on n’est
porté a le croire. C’est souvent le cas en histoire, et plus encore en matiére

d’étymologie. L. Waeber

Edmond Ganter : Les Clarisses de Genéve, (1473-1535-1793). Editions
de la Société catholique d’histoire. Genéve 1949.

Ce solide travail historique nous fait revivre quelques années religieuses
heureuses, puis tragiques de la grande cité du Léman. Sous la couverture
grise, bien franciscaine, de ce livre, ou la corde de la pénitence enlace les
écussons du Chapitre et de la République de Genéve, les armes de la
duchesse Yolande de Savoie et de la ville d’Annecy, nous sentons d’abord
palpiter 'amour du peuple genevois pour les filles de Ste-Claire ; ensuite,
nous assistons a la malheureuse expulsion des moniales, causée par la lutte
religieuse de la Réforme calviniste.

Dédiée a notre compatriote, St Marie de la Trinité, Louisa Jaques,
Clarisse a Jérusalem (1901-1942), cette étude raconte avec clarté le mou-
vement de I'Observance, lancé par sainte Colette de Corbie, qui fonda
en notre future Suisse romande les couvents de Vevey (1425) et d’Orbe
(1428). Suivant ses traces et autorisée par le Pape Sixte IV, la duchesse
Yolande de Savoie établit & son tour un monastére des Pauvres Dames,
le 23 mars 1473, & Genéve, entre les fortifications dans le quartier haut
et populeux de la ville, non loin de I’Evéché. L’auteur nous donne les

317



noms des premiéres moniales qui avaient connu la sainte Réformatrice.
Il nous montre comment les magistrats de la cité avaient de grandes
attentions pour les Sceurs. Ils ne leur réclamaient que des priéres et des
sacrifices pour la paix de la ville. Les Clarisses avaient une particuliére
dévotion pour saint Joseph, auquel elles dédiérent la premieére chapelle
dans le diocése.

Avec la plus parfaite délicatesse, Edmond Ganter décrit les luttes
qui mirent aux prises la République genevoise, la Maison de Savoie et la
politique bernoise. Il nous fait connaitre les chroniques de ST Jeanne de
Jussie : « Levain du Calvinisme. » Nous voyons ainsi ce que les Moniales
eurent a souffrir durant leurs derniéres années a Genéve. Apreés la malheureuse
dispute religieuse du couvent de Rive, le 24 juin 1535, deux mois s’écou-
lérent seulement, et le 30 aofit, forcées, elles prenaient le chemin de 1'exil
vers la terre savoyarde. La derniére messe fut célébrée. A leur téte, la
vaillante Mére Vicaire, les Sceurs quittent Genéve, et le monastére est pillé.

Pour peindre ce désolant cortége, l'historien emprunte les paroles de
Sr Jeanne de Jussie, ou l'on sent une poignante tristesse. Les Clarisses
se fixent d’abord au chéateau de la Perriere, que le barron de Viry, cousin
de la Mére Vicaire, leur offre. Enfin, elles s’installent & Annecy, ou Mére
Vicaire devient Abbesse.

Dans leur exil, elles ne peuvent oublier leur ville du Léman ; elles
s'appellent : Clarisses de Geneve, réfugiées a Annecy. Les évéques de
Geneéve, exilés dans la méme ville, leur vouent toute leur sollicitude,
en particulier saint Frangois de Sales. Le 8 juillet 1793, s’abattit sur elles
une nouvelle épreuve, c’est la dissolution de la communauté par le décret
du 19 janvier 1793, venu de I’Administration d’Annecy. Telles furent
I'histoire et la fin pénible des Pauvres Dames de Ste-Claire de Genéve,
réfugiées & Annecy, qui avaient édifié les deux cités par leurs vertus.

On lira avec grand intérét ce récit captivant.

On doit 2 M. Edmond Ganter une franche reconnaissance pour nous
avoir donné des pages si précieuses sur l'histoire de sa ville qu’il connait

en excellent historien. P. Ange Koller, O. F. M.

Bulletin de I'Institut historique belge de Rome. Fasc. XXIV. —
Bruxelles-Rome 1947-1948. 279 pages.

On peut relever dans le dernier fascicule du Bulletin, a c6té d’une
bibliographie décennale de F. De Ruyt (Les études anciennes en Italie,
6e série, 1937-1947), trois études accompagnées d’éditions de textes. L’'une
sur Le séjour de Juste Lipse ¢ Rome (1568-1570), par J. Ruysschaert ; une
autre sur Les indults accordés aux évéques de Liége (presque tous a 1’'époque
moderne), par H. Dessart; la troisieme sur La politique de Clément VI
(1342-1352) dans les principautés belges d’aprés les vegistres aux lettves
secrétes. Comme il fallait s’y attendre, cette derniére étude révéle que la
politique de Clément VI & 1'égard des quatre diocéses dépend de plus vastes
inspirations que le pur intérét local. Elle manifeste le dessein d’établir,
par la diplomatie pontificale, une sorte d’arbitrage universel pour rapprocher

318



les princes ou ramener la paix entre la France, I’Angleterre, I'Empire. Quoi
qu’on en ait dit, Clément VI ne se montre pas essentiellement occupé a
soutenir la France. Son intervention directe ou indirecte est encore, en dépit
des forces centrifuges de la chrétienté de ce temps, d’un poids considérable.
On saura gré de ces conclusions & Ml Mina Martens, qui poursuit d’ailleurs
I'édition des lettres de Clément VI, inaugurée par Van Isacker et Berliére.

M.-H. Vicaire O. P.

NACHRUF

t Prof. Dr. Wilhelm Wiihr (1905-1950)

Am 14. Juni 1950 starb in Freising vo6llig unerwartet, zur schmerz-
lichen Uberraschung aller, die ihn kannten, Prof. Dr. Wilh. Wiihr. Obwohl
seine personlichen Beziehungen zur Schweiz wohl erst in den letzten Jahren
engere geworden sind, ist es uns ein inneres Bediirfnis, dieses ausgezeich-
neten, um die Kirchengeschichte wohlverdienten Gelehrten auch hier zu
gedenken.

Kaum 45 Jahre alt, am 17. Juni 1905 in Niirnberg geboren, hat Wiihr
unzweifelhaft ein ansehnliches Werk geschaffen. Die wechselvollen Dreilliger
Jahre hatten seine berufliche Entwicklung zwar stark behindert, seinen
Lebens- und Arbeitswillen trotzdem nie zu brechen vermocht, ihn viel-
mehr erst recht zur Forschung und zur Pflege einer christlich durchdachten
Geschichtswissenschaft angefeuert. Seine Habilitation an der Universitit
Wiirzburg, die 1935 unmittelbar bevorstand, machte eine unverséhnliche
politische Feindschaft, die nicht zuletzt dem tatkraftigen Fiihrer in der
katholischen Jugendbewegung galt, zunichte. Nur der Krieg bewahrte ihn
schlieBlich, nach manchen qualvollen Verfolgungen, vor einem groBange-
legten Prozel3 und schmihlicher Verurteilung und vor der endgiiltigen Ent-
lassung aus dem bayerischen Staatsdienst. Dies alles, nachdem er zuvor
ohne seine Zustimmung in die Partei eingeschrieben worden war. Nach
dem Kriege konnte Wiihr wenigstens eine Professur an der Hochschule
zu Freising iibernehmen.

Warum wir hier seiner gedenken ? Sein Schicksal ist sicher nicht in
jeder Hinsicht singular. Gleich Wiihr muten noch manche junge Gelehrte
bittere Kdampfe durchfechten und ihr Ideal und ihren Willen zur echten
wissenschaftlichen Forschung in schwierigsten Verhiltnissen hochhalten.
Doch Wilhelm Wiihr war fiir viele und auch fir uns beispielhaft. Er, der
mit seltenem Mut und imponierender Charakterstarke friih fiir seine Ideale
eingetreten war, der aus seiner tiefkatholischen Uberzeugung nie ein Hehl
gemacht hatte, war der mafBgebende Initiant jener Treffen christlicher
Historiker, die es als hochst notwendig empfanden, eine wirkliche Er-

319



	Comptes rendus

