
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 44 (1950)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chorals entsprach1. Die musikalische Linienführung der zweiten und
größeren Sequenz dürfte mithin diejenige des Pfingstliedes sein, dessen
Melodie wahrscheinlich auch Notker selbst komponiert hat. Es handelt
sich um eine kunstvolle und ahnungsreiche Weise, die im Mittelalter stark
verbreitet war und hochgeschätzt wurde 2.

P. Iso Müller.

Rezensionen — Comptes rendus

Histoire de l'Eglise de Fliehe et Martin. Tome XX. La crise révolutionnaire

(1789-1846), par J. Leflon, professeur d'histoire contemporaine à

l'Institut catholique de Paris. 524 pages. Bloud et Gay, 1949, br. 960 fr.

Avec ce nouveau volume, la grande Histoire de l'Eglise, dont le dernier
tome paru était le XVIIe, fait de nouveau un saut en avant, puisqu'il nous
conduit, enjambant les 200 ans qui s'écoulent entre le concile de Trente
et la Révolution française, de la fin du XVIIIe siècle jusqu'au milieu du
XIXe. Il embrasse autrement dit — les dates qui suivent le titre le font
immédiatement saisir non pas seulement la grande Révolution (Livre I),
mais encore le pontificat de Pie VII, Napoléon, le Concordat, la lutte du
Sacerdoce et de l'Empire, la réorganisation et la restauration des Etats
pontificaux ainsi que celle des Eglises (L. II) et enfin, sous le titre : « La
crise libérale », les pontificats de Léon XII, de Pie VIII et de Grégoire XVI
(L. III).

La France, du moins dans les deux premiers livres, est naturellement
au premier plan, puisque c'est chez elle qu'éclate la Révolution, que surgit
ensuite le grand dictateur et que, après les années de la Restauration,
se déclenche une nouvelle crise révolutionnaire.

L'auteur élargit cependant son horizon lorsqu'il le faut, notamment
pour décrire la situation dc l'Eglise catholique en Europe à la fin du
XVIIIe siècle. De l'Italie, spécialement de l'Etat pontifical, il est évidemment

souvent question. M. le chanoine Leflon nous parle de l'Allemagne
au sujet du projet —- dans la mesure où Napoléon s'en est mêlé — d'un
concordat germanique sous Pie VIL Le congrès de Vienne est présenté d'une
manière très vivante, avec ses dessous et les manœuvres politiques qui
s'y déploient. Des principaux pays d'Europe il est encore parlé à propos
de la Restauration, des prodromes de 1830, de la vie intérieure de l'Eglise

1 Schubiger A., Die Sängerschule St. Gallen 1858. Exemplum nr. 25

nach Cod. Sang. 546 von 1507. Siehe ferner Drinkwelder O., Ein Deutsches
Sequentiar aus dem Ende des 12. Jahrh. 1914 nr. 14. Moberg C. A., Über schwedische

Sequenzen II (1927) nr. 17. Steinen II. S. 169.
2 Steinen I. 511, 540. Melodie bei Schubiger nr. 23, Drinkwelder nr. 12,

Moberg nr. 14 b. Zur Melodie vgl. auch Schubiger S. 54 und Moberg I (1927) 2

(byzantinische Einflüsse auf Notker).

220



sous les trois pontificats du 2e quart du XIXe siècle, des théologiens qui
ont illustré cette période, de l'art religieux, du renouveau liturgique. L'auteur
nous entretient enfin des missions, spécialement sous Grégoire XVI, dont
il souligne les efforts dans ce domaine, initiatives dont les résultats furent
malheureusement assez maigres.

M. Leflon, qui a publié un grand travail sur Bernier (1938, 2 vol.),
un autre sur M. Emery (1947, 2 vol.), une étude sur l'Eglise de France et
la Révolution de 1848 (1948) et divers articles de revue, signale en note une
abondante bibliographie. A tous les auteurs classiques qui ont écrit sur les
deux périodes dont principalement il s'occupe, il faut ajouter M. Latreille,
auquel il renvoie avec prédilection. Rinieri est utilisé surtout pour le congrès
de Vienne. Schmidlin, Histoire des Papes de l'époque contemporaine est
cité dans l'édition française ; par contre, il n'est jamais renvoyé au dernier
volume de l'Histoire des Papes de Pastor (consacré tout entier à Pie VI)
ni au gros volume de M. Soranzo (1937) sur le même Pontife.

L'auteur, après avoir fait ressortir la progression qui se manifeste dans
les mesures prises successivement par la Révolution, s'applique à rechercher
les causes de la déchristianisation qu'elles présupposent. « La Constituante,
on le reconnaît aujourd'hui, ne poursuivait pas la destruction de l'Eglise »

(p. 45). « En dépit des apparences, les dispositions prises par le décret du
12 juillet 1790 ne présentent en réalité rien de spécifiquement révolutionnaire

» (p. 59) ; elles appartiennent à l'Ancien Régime. Elles s'inspirent
non pas du jansénisme, mais du gallicanisme \ Les légistes qui l'ont élaborée
n'ont pas la moindre idée d'une séparation de l'Eglise et de l'Etat. « Au
lieu de former un Etat dans l'Etat, l'Eglise serait désormais dans l'Etat »

(p. 61). On reste en somme dans la ligne de ce que révèlent les cahiers du
clergé de 1789 qui montrent que, pour réformer l'Eglise, on ne songeait
alors nullement à recourir au pape : on attendait tout du roi 2 (p. 41 et 57).

La Constitution civile du clergé — la faute capitale de la Constituante —
(p. 67) mettait fin à l'Eglise de l'Ancien Régime, l'Eglise gallicane comme
on disait alors, pour établir sur ses ruines l'Eglise constitutionnelle. Ceux
qui l'ont votée n'avaient pas prévu que cela déchaînerait la persécution
sous la Législative et sous la Convention, et les ecclésiastiques qui l'ont
acceptée avaient cru maintenir ainsi la religion en France et réconcilier le
catholicisme traditionnel et les temps nouveaux. Mais bientôt l'Eglise
reconnue perd son caractère constitutionnel, pour n'en conserver que le
titre. La Législative, au lieu de se montrer libérale et de viser à l'apaisement

1 Ceci est partiellement en opposition avec la thèse soutenue, jadis du moins,
par Mgr Pisani, affirmant que le jansénisme avait fait cause commune avec l'Eglise
constitutionnelle du fait que les gallicans étaient presque tous jansénistes.

2 M. Denys Buirette qui, après avoir dépouillé tous ces cahiers, faisait la
même constatation, l'expliquait en disant que les réformes religieuses désirées
étaient en réalité toutes d'ordre fiscal et économique. M. le chanoine Leflon, en
ne signalant pas cette interprétation, semble, vraisemblablement à juste titre,
ne pas l'adopter.

221



comme la Constituante à son déclin, accumule les décrets hostiles à la
religion, et ceux-ci frappent non plus seulement les insermentés mais tout
autant les patriotes. « La fièvre anticléricale monte avec la fièvre patriotique

» (p. 114). La loi du 20 septembre 1792 « marque le point de départ
d'un mouvement qui, sous des influences diverses, ne tardera pas à se précipiter

pour aboutir à la déchristianisation » (p. 110). Il part « non plus de Paris,
ni de la commune, mais de la province, où les représentants en mission,
Fouché surtout, donnent le branle » (p. 116). Robespierre, qui « déteste l'Eglise,
mais qui abhorre tout autant l'irréligion » (p. 121), n'en veut pas. En
abattant cet homme, les thermidoriens n'entendaient nullement mettre
fin à la Terreur ni à la déchristianisation ; mais « le mouvement qu'ils ont
déclenché leur échappe bientôt pour prendre une allure qu'ils n'ont ni prévue,
ni voulue » (p. 129). Leur but était de consacrer la suppression du culte,
de substituer une religion nouvelle au catholicisme. Les événements
toutefois les contraignirent à user d'une certaine tolérance ; mais elle ne dura
pas : cette quasi liberté îeligieuse, concédée comme à regret en 1795, fut
restreinte de nouveau quelques mois plus tard, revirement qu'expliquent
partiellement les divisions du clergé réfractaire, proscrit presque avec la
même rigueur qu'avant la chute de Robespierre.

Le premier Directoire « continue d'abord la politique religieuse de la
Convention dernière manière » (p. 140) partagé qu'il est « entre la haine du
catholicisme et son provisoire désir de sanctionner par une entente avec
Pie VI l'apaisement religieux que son opportunisme lui impose pour le

moment » (p. 141). Mais avec fructidor, la persécution reprend, tandis que
la théophilanthropie ainsi que le culte décadaire sombrent dans le ridicule.

Les fructidoriens étaient revenus à la déchristianisation, et c'est
l'impopularité de la politique anticléricale du second Directoire qui explique en
partie pourquoi le premier consul l'a si aisément renversé. En homme
positif, Bonaparte traite avec Rome, que cependant il n'aime guère, et
durant toute la campagne d'Italie, il affecte d'être à la fois anticlérical et
cependant respectueux de la religion. « Fort de son prestige personnel,
sûr de ses troupes qui l'adorent, il pratique dans la péninsule et vis-à-vis
du Saint-Siège une politique personnelle de plus en plus indépendante et
n'obéit qu'en paroles au Directoire impuissant » (p. 142).

Au début de 1798, le général Berthier entre à Rome. La République
y est proclamée. Le pape est sommé de quitter la Ville éternelle, puis il
est déporté en France et meurt à Valence le 29 août 1799. La tâche qui
se présentait à lui n'eût pas dépassé ses forces personnelles, s'il n'y avait
pas eu la Révolution. Ce qu'on peut lui reprocher, c'est d'être demeuré
trop hésitant. « Il avait pu duiant son dramatique. pontificat commettre
des erreurs et des fautes, se laisser dépasser par les événements ; il finissait
dans la grandeur, auréolé de souffrance et d'espoir » (p. 157).

C'est sur terre autrichienne, à l'île de St-Georges, en face de Venise et
sous la pression exercée par l'empereur François II que s'ouvre, en décembre

1799, le conclave qui devait lui donner un successeur. Pendant trois mois
on piétina sur place, aucun des deux papables les plus en vue : Mattei, le
candidat de l'Autriche, et Bellisomi, son oncle, ne réussissant à réunir les

222



deux tiers des voix. Mgr Conslavi, secrétaire du conclave, lance alors la
candidature de Chiaramonti, évêque d'Imola, qui fut élu presque immédiatement.

Le nom de Pie VII évoque avant tout ses relations et ses conflits avec
Bonaparte. Ce dernier, déiste, qui a « favorisé, sinon adopté le mahométisme
en Egypte... et qui affichait ses liaisons avec les incrédules de l'Institut »

(p. 167) avait, pour l'essentiel, son plan déjà tout fait, mais il ne le dévoila
et ne le réalisa que par étapes. Il désire réorganiser l'Eglise de France, non
pas qu'il vise à rechristianiser le pays, mais, ainsi que M. Leflon l'a écrit
ailleurs, il voulait « utiliser à son profit ce qui restait de religion ».

Avant de partir pour la campagne d'Italie, il a confié à Talleyrand,
son ministre, les grandes lignes du concordat. Nombreux sont cependant,
dans les camps les plus divers, ceux qui travaillent en sens contraire : Talleyrand

lui-même, Fouché l'ex-oratorien, Louis XVIII, « sceptique et vol-
tairien », qui veut surtout empêcher un rapprochement entre le dictateur et
le Saint-Siège ; enfin et surtout Grégoire, l'irréductible républicain demeuré
gallican, de tous les adversaires du premier consul le plus intraitable. Mais
ce concordat, Bonaparte le veut, bien qu'à sa manière. Lui qui parle du
dogme avec mépris, qui ne croit pas aux religions mais qui les estime
indispensables pour le bien du peuple, comprend, en réaliste qu'il est, que le
catholicisme est, en France, la seule solution possible. Il faudra exiger la
démission de tout l'épiscopat, mesure « qui masquera le discrédit de l'Eglise
révolutionnaire. et permettra d'exclure les émigrés indésirables » (p. 177),
qui ne manqueraient pas de créer une opposition dangereuse. Or, pour
obtenir le retrait de ces derniers, il fallait s'entendre avec le pape.

L'auteur expose longuement et magistralement les négociations qui
se poursuivent dès lors entre Bernier d'une part (dont Bonaparte a besoin,
bien qu'il l'appelle une canaille) et Spina de l'autre, consciencieux mais
timide, tandis que, derrière les coulisses, Talleyrand pousse à une solution
qui lui permette de régler sa propre situation. Puis, c'est le coup de théâtre :

au moment où les tractations sont sur le point d'échouer, Consalvi, maintenant

cardinal secrétaire d'Etat, arrive inopinément à Paris. Souple, hardi
au besoin, du premier coup il domine la situation. Habilement, il négocie,
tenant doucement tête à Bonaparte qui, à l'occasion, se montre autoritaire

et colérique, guidé qu'il est par son idée maîtresse : « la suprématie
du civil sur l'ecclésiastique. » Consalvi doit le ménager et, sur tous les points
qu'il soumet à Rome, le pape finit par céder, faisant des concessions dont
quelques-unes peuvent paraître regrettables, mais intercalant du moins
des nuances restrictives dans la rédaction finale. Après d'innombrables
projets — il y en eut 9 en tout — le concordat est enfin signé. Les
« articles organiques » viennent après coup y introduire certains vestiges
du gallicanisme d'antan, celui que le concordat de 1801 a néanmoins réduit
à jamais au silence.

Bonaparte demande alors à Pie VII d'envoyer à Paris, pour l'exécution
de la convention qui vient d'être stipulée, le cardinal Caprara, personnage
âgé et qu'il sait très conciliant. Le pape accepte, mais associe à son légat
quelques prélats énergiques. Un peu plus de la moitié des évêques émigrés

223



à l'étranger acceptent de donner leur démission ; les autres refusent, et par
leur obstination, jettent les fondements de ce que l'on a appelé la Petite
Eglise, gallicane et royaliste, schisme qui dans certaines régions s'est maintenu

jusqu'à nos jours. Quant aux évêques constitutionnels, h ils se démirent
avec ensemble. Ainsi le voulait moins leur obéissance au pape, toujours
fort relative, que leur obéissance absolue au gouvernement » (p. 204).

Le choix des nouveaux évêques par ce gouvernement consulaire a,
il faut le reconnaître, été bon dans l'ensemble, meilleur que sous l'ancien
régime, où certains prélats laissaient à désirer au point de vue des mœurs
et même de la foi. Bonaparte considérait les évêques comme k les auxiliaires
spirituels de sa domination temporelle » (p. 209). Ce furent de bons
administrateurs, des hommes pondérés et conciliants, qui réussirent à établir
peu à peu le contact entre le clergé constitutionnel d'une part et le clergé
réfractaire de l'autre (qui se montrait parfois exigeant et encombrant).
Quant aux curés, le premier consul n'oubliait pas qu'ils avaient fait la
révolution, en ce sens qu'aux Etats généraux, le bas clergé avait marché la main
dans la main avec le Tiers-Etat. Aussi ne leur accordait-il qu'une indépendance

très limitée. Les évêques d'ailleurs ne se plaignaient aucunement de
voir le presbytérianisme ainsi un peu écrasé ; il n'en résultait pas moins
que le clergé de France qui, avant la Révolution, formait véritablement
un corps, un ordre dans l'Etat et présentait une force, ne retrouva plus sa
puissance de cohésion d'autrefois.

L'auteur passe ensuite au sacre de Napoléon ou du moins aux
négociations qui le préparèrent. Le pape comptait tirer d'une démarche aussi
extraordinaire que celle qu'on exigeait de lui le plus possible d'avantages
spirituels pour la France. La cérémonie fut réglée jusque dans les moindres
détails. Pie VII renonça à imposer la couronne à l'empereur, qui la prit
lui-même dç ses mains (geste dans lequel il ne faut donc pas voir une incartade

contre laquelle Pie VII aurait protesté). Le pape entreprit alors avec
Napoléon « qui l'avait littéralement séduit » (p. 230) la discussion des diverses
questions religieuses dont il s'était proposé de l'entretenir. Là encore. Pie VII
fit des concessions. Il n'obtint rien de l'empereur quant au temporel et
assez peu de chose au point de vue spirituel. Par contre, son prestige moral
avait considérablement grandi au cours de son voyage qui marqua, comme
on l'a dit, le début, en France, de cette dévotion au pape, qui devait s'accroître

encore durant le XIXe siècle.
Cependant, entre Pie VII rentré à Rome et l'empereur de plus en plus

arrogant, les relations se tendent, alors que ne sont plus là, pour amortir
le choc, Consalvi qui s'est retiré et Talleyrand qui est tombé en disgrâce.
Les événements se précipitent. Napoléon se fait couronner roi d'Italie. Le
pape refuse de reconnaître la nullité du mariage de Jérôme Bonaparte.
C'est la goutte d'eau qui fait déborder le vase. Rome est occupée. L'Etat
pontifical est rattaché à l'Empire. Les cardinaux sont emmenés en France ;

Pie VII est arrêté (l'auteur admet que l'exécution de l'ordre d'arrestation
est due à des sous-ordres et que Napoléon l'a un peu regrettée), et au cours
d'un voyage qui s'opère dans des conditions lamentables, il est conduit
à Savone, étape provisoire avant Paris, « car le pape de l'empire doit résider

224



dans la même capitale que le successeur de Charlemagne » (p. 252). Pie VII,
dont la résistance morale augmente avec les rigueurs policières dont on
use à son égard, excommunie Napoléon et refuse d'accorder l'institution
canonique aux évêques nouvellement nommés par l'empereur. Celui-ci
menace alors de convoquer le concile et de rompre le concordat. En réalité,
de la part de l'empereur, c'est là une mesure d'intimidation : il préfère de

beaucoup traiter directement avec le pape. De fait, devant la perspective
d'un schisme, celui-ci cède, mais ensuite se ravise. Le concile impérial s'ouvre
alors à Paris, sous la présidence de l'oncle de l'empereur, le cardinal Fesch,
sur lequel Napoléon estime pouvoir compter, mais qui, sous l'influence
de M. Emery (qui vient de mourir) proclame sa fidélité au Souverain Pontife,

déclaration qui entraîne une profession analogue de la part des évêques
présents. L'empereur dissout alors le concile. Il l'ouvre ensuite à nouveau.
Le pape, une fois encore, fait diverses concessions. Napoléon les trouve
insuffisantes et il donne l'ordre de conduire, dans le plus grand secret,
Pie VII à Fontainebleau, se proposant de régler son compte au retour de la
campagne de Russie (l'ordre est parti de Dresde). Alors se déroulent, entre
Pie VII et l'empereur, des conférences sur lesquelles les données précises
manquent, car elles n'ont pas eu de témoins. On a prétendu, vraisemblablement

à tort, que Napoléon s'y était montré brutal. Le pape accepta
un certain nombre de propositions qui lui furent présentées. C'est ce qu'on
appelé le concordat de Fontainebleau. Il ne s'agissait en réalité que de
pourparlers préliminaires. Se rendant compte de la portée que, injustement,
leur attribuait l'empereur, Pie VII, pris au surplus de scrupules au sujet
de ces nouvelles et dernières concessions, les retira.

Ici se place la bataille de Leipzig. Napoléon, vaincu, ordonne de ramener
le pape d'abord à Savone, puis à Rome, qui réserve un émouvant accueil
au Souverain Pontife. Celui-ci quittera à nouveau la Ville éternelle pour
se réfugier à Gênes. C'était au moment où le « roi de Rome », Murat, après
avoir trahi Napoléon, son beau-frère, et s'être opposé au retour du pape,
s'apprêtait, en traversant avec ses troupes les Etats pontificaux, à rejoindre
l'empereur rentré de l'île d'Elbe. Murat, tombé aux mains de ses ennemis

ayant été fusillé, Pie VII, après 70 jours d'absence, rentra une 3e et dernière
fois dans la Ville éternelle libérée des Napolitains.

L'auteur avait raconté plus haut les missions remplies par le cardinal
Consalvi à Paris et à Londres, soulignant les succès dus à son génie
diplomatique, à sa fermeté d'une part et sa souplesse de l'autre, comme aussi
à son charme personnel. Il le montre ensuite au congrès de Vienne « où
les quatre grands entendaient tout régler par eux-mêmes » (p. 291). Il
échoua dans ses revendications relatives à Avignon et au Conitat Venaissin,
L'Etat pontifical du moins était reconnu et, ainsi qu'on l'a fait remarquer,
c'est le seul des Etats ecclésiastiques existant avant la Révolution qui
ait été restauré. Par contre, le pape refusa de participer à la Sainte Alliance,
réserve dont les événements ultérieurs montreront la sagesse.

L'œuvre de la restauration pouvait maintenant commencer, dans
l'Etat pontifical tout d'abord. Des mesures y furent prises, dont quelques-
unes étaient étroitement réactionnaires, tandis que d'autres, plus judicieuses.

15 225



seront appliquées dans la suite, sous la conduite de Conslavi rentré de
Vienne.

Pie VII mourut en 1822. En dépit d'une campagne acharnée, il avait
maintenu son entière confiance au cardinal Conslavi. Ce pontificat, l'un
des plus mouvementés mais aussi des plus grands, a été le produit de la
collaboration du pape et de son secrétaire d'Etat, le second y apportant son
habileté, et le premier son esprit « ouvert aux réalités et même dans
une certaine mesure, aux idées modernes » (p. 376).

Il est inexact de prétendre que les réfugiés n'avaient, à l'étranger, rien
appris et rien oublié. Rentrée en France, la noblesse, jadis libertine et incrédule,

devient à la fois « ultra » et cléricale, attitude qui eut comme
conséquence de jeter dans le camp opposé la bourgeoisie bénéficiaire de la révolution.

Il en résulta un antagonisme, en attendant celui qui se manifestera
en 1848, entre la bourgeoisie d'une part et la classe ouvrière de l'autre.
« En liant le clergé à sa politique contre-révolutionnaire, la Restauration
soulèvera une violente opposition anticléricale dont celui-ci fera les frais »

(p. 336).
L'auteur parle assez longuement de la Restauration en Allemagne,

plus brièvement des Etats de moindre importance, comme la Suisse l, et
finalement de ce qu'il appelle des pays de Missions : l'Angleterre, la Russie,
l'Amérique.

Le chapitre suivant est consacré au pontificat de Léon XII. Le conclave
qui l'a élu (1823) était dirigé contre Consalvi, trouvé libéral et trop autoritaire.

On lui reprochait en outre ses concessions, jugées excessives, en matière
religieuse, et dont l'Autriche surtout avait bénéficié. Le nouveau pape
congédia l'ancien secrétaire d'Etat. U y eut, entre Léon XII malade — il le
fut pendant les six ans de son pontificat — et Consalvi (âgé et souffrant
et qui allait mourir peu après), une suprême entrevue qui fut émouvante
et à la suite de laquelle le pape changea de secrétaire d'Etat et prit plus
directement lui-même en main la conduite des affaires.

L'histoire religieuse de la Restauration reste à écrire de première main,
dit M. le chanoine Leflon. Le pape, à la fois sympathique et réservé à l'égard
de Lamennais, l'encourage en refusant cependant de le suivre 2. La campagne
qu'il mène contre le gallicanisme et contre la monarchie « dresse contre lui
tout l'épiscopat royaliste, aristocratique et gallican », mais rallie en sa faveur
« le jeune clergé et les séminaires qui aiment traditionnellement les nouveautés
et inclinent de plus en plus vers l'ultramontanisme » (p. 398) : Malheureusement

« sa doctrine se mêle d'une philosophie douteuse, qui nie les droits
de la raison individuelle au profit du consentement universel » (id.).

Le pape mourut « sans assister à l'écroulement qui marquait l'échec

1 P. 337 : Göldlin, prévôt de Beromunster, nommé vicaire apostolique ou
plus exactement vicaire général apostolique du diocèse Suisse-central qu'on
songeait alors à créer, n'a jamais et/ évêque. Sous le nom de Charles-Adolphe, l'auteur
entend sans doute l'évêque de Coire, Charles-Rodolphe de Schauenstein.

2 P. 379, une note renvoie, pour la bibliographie relative à Lamennais, à la
fin du volume. Nous n'avons pas su la trouver.

226



de la Restauration non seulement en France, mais en Europe, et vérifiait
les sombres prédictions de Lamennais » (p. 401). Le pontificat relativement
court de Léon XII ne lui avait guère procuré de satisfactions. Il s'était
« heurté au gallicanisme du roi de France, au joséphisme des princes
allemands, à l'autocratie du tsar » (p. 409). Par ailleurs, les mesures énergiques,
mais parfois étroites, mises en vigueur dans les Etats pontificaux « avaient
accru la fermentation sans ramener l'ordre et la sécurité » (id.).

Au conclave qui s'ouvrit en 1829, les zelanti n'arrivant pas à faire passer
leur candidat finirent par voter pour Castiglioni, dont l'état de santé
semblait exclure un long pontificat. L'élu prit le nom de Pie VIII. Comme

on l'a dit, entre la politique d'apaisement de Léon XII et la politique de

combat de Grégoire XVI, la politique prudemment équilibrée de Pie VIII
apparaît comme une transition nécessaire et bienfaisante. Le choix d'Albano
comme secrétaire d'Etat fut mal vu. En France, Charles X est aux prises
avec l'aristocratie ; l'Eglise subit le contre-coup de cette lutte pour s'être
constamment. solidarisée avec la Restauration » (p. 418). La Révolution
de 1830 est dirigée à la fois contre le trône et contre l'autel, parce que,
aux yeux des libéraux, l'Eglise passe, avec la monarchie légitime, pour
l'ennemie de la liberté. Pie VIII prêche le ralliement à Louis-Philippe « le
roi très chrétien ».

Le pontificat, très bref, de Pie VIII, se termine dans une atmosphère
d'émeute (p. 428). Son successeur, Grégoire XVI, passe pour être avant
tout l'adversaire du libéralisme \ Avec M. Schmidlin — tout en notant
que ce dernier fait un tableau un peu noir de la situation dans l'Etat
pontifical — M. Leflon s'applique à montrer que le nouveau pontife ne fut
pas aussi rétrograde qu'on le dit ordinairement. C'est sous Lambruschini
surtout, choisi pour remplacer Bernetti, que la lutte s'engage contre les

libéraux. En Italie, Mazzini, anticlérical, n'est pas le plus dangereux ;

Gioberti, parce que plus modéré, l'est davantage : il a du moins plus
facilement accès dans les milieux ecclésiastiques. En France, Louis-Philippe,
trop sceptique pour être persécuteur, « pratique une indifférence quelque
peu méprisante » (p. 441).

Le gros problème est alors celui de Lamennais. Pie VIII avait évité
de se prononcer, ne voulant pas condamner ce champion de l'ultramon-
tanisme, ni d'autre part fulminer contre le gallicanisme de ses adversaires,

pour ne pas soulever de nouvelles passions contre la monarchie branlante
(p. 417). Lamennais ne comprit pas ce silence. Il ne se contente plus de dénoncer,

en idéologue, les abus qu'il croit devoir stigmatiser en France ; il a
désormais, dans l'Avenir, des « articles passionnés en faveur des Irlandais,
des Polonais, des Italiens révoltés. Les Chancelleries entrent en action et
leurs plaintes trouvent un écho favorable auprès du Saint-Siège » (p. 445).
Condamné par les évêques de France, il se rend à Rome, avec l'idée qu'il

1 II aurait choisi le nom de Grégoire, écrit l'auteur, en souvenir de Grégoire
le Grand et de Grégoire VII ; c'est ce qu'on dit d'ordinaire ; M. Baumgartner pense
que ce fut plutôt en mémoire de Grégoire XIII, fondateur de la Propagande,
dont lui-même avait été le préfet.

227



obligera le pape à se prononcer. Grégoire XVI finit par le recevoir, avec
ses deux compagnons, Montalembert et Lacordaire, mais en présence du
cardinal de Rohan, leur adversaire, et se met à leur parler de choses indifférentes.

Suit alors l'encyclique Mirari vos, dans laquelle, sans que personne
soit nommé, les doctrines menaisiennes sont condamnées. Avec ses amis,
Lamennais commence par se soumettre ; mais il se révolte ensuite. Les
dénonciations de ses adversaires l'avaient exaspéré. Encore ne faut-il pas,
avec M. Victor Giraud, jeter sur eux toute la faute. « Les événements
postérieurs vérifieront les prédictions de ce prophète apocalyptique. Mais il
lui manquait le sens de l'Eglise. Sourd jusqu'au bout aux appels pathétiques

de son frère, de ses amis, Lamennais s'enferme dans une solitude
farouche, tragique, désolée, jetant aux quatre vents du ciel les Paroles d'un
croyant, qui cesse de croire au Christ, à l'Eglise, pour ne plus croire qu'en
l'Humanité » (p. 448).

La 3e Révolution, celle de 1848, n'eut pas le caractère antichrétien
de la seconde. Devant la poussée révolutionnaire, Louis Philippe se rapproche
de l'Eglise pour obtenir son appui. Tous unis, les catholiques luttent pour
la question scolaire. Us n'arrivent pas à une solution ; mais ce conflit rend
néanmoins service à l'Eglise : dégagée à temps, ainsi qu'on l'a écrit, de
l'alliance gouvernementale, elle ne sera pas entraînée dans la chute de la
royauté.

Grégoire XVI s'était fait beaucoup d'ennemis ; mais on a été trop sévère
à son égard. En matière ecclésiastique, son œuvre a été féconde ; il a réorganisé

la hiérarchie, réformé les ordres anciens, approuvé de nombreuses
Congrégations nouvelles, intensifié l'activité missionnaire. Il a malheureusement

dû « agir à contre-courant », et impuissante à arrêter le développement

du libéralisme, son œuvre politique n'a pas été couronnée de succès :

elle coïncidait « avec l'échec général des tentatives de restauration en
Europe » (p. 471).

La tâche dévolue à M. le chanoine Leflon était immense. Il a été, malgré

lui, bien souvent obligé d'abréger, voire même de passer certains faits
entièrement sous silence. Il se contente par exemple de rappeler d'une ligne
ou deux des faits aussi connus que les massacres de septembre, s'appliquant
plutôt à expliquer la psychologie de ceux qui les ont ordonnés ou qui les

ont laissé se perpétrer 1. Il a le talent et le mérite de résumer une question
en quelques lignes, de condenser une divergence de vues en quelques mots,
de caractériser une situation d'une seule phrase, qui vaut souvent un long
exposé. Il fait la part des choses, reconnaissant au besoin les torts des

personnages qui défilent sous les yeux du lecteur, ne chargeant pas outre mesure
des hommes qu'on a parfois trop noircis. Bref, il nous a donné de la fin
du XVIIIe siècle et de la lre moitié du XIXe, considérées surtout du

1 On s'attendait cependant à trouver quelque chose sur l'accueil fait dans
les différents pays d'Europe aux prêtres réfugiés de France, ou encore quelques
mots sur les noyades de Nantes, les pontons de Rochefort, les Ursulines de
Valenciennes, ou encore sur la mort de Napoléon et, plus tard, sur celle de Talleyrand.

228



point de vue de la France et sous l'angle des rapports entre l'Eglise et
l'Etat, une étude d'ensemble qui apporte le point de vue actuel de la
science historique la plus impartiale sur la Révolution et l'Empire et sur
l'adaptation nécessaire qui a suivi, avec les derniers soubresauts de l'Ancien
Régime d'une part et de la crise révolutionnaire de l'autre.

L. Wœber.

P. Godefroy de Paris: Les Frères-Mineurs-Capucins en France. Histoire
de la Province de Paris. T. I, fase. I ; Introduction des Capucins en France,
Paris 1937, 176 pages. — T. I, fase. II : Progrès, crise et redressement de

la province Saint-François (1583-1597), Paris-Rouen 1939, 239 pages. —
T. II : De l'expulsion projetée à l'approbation enregistrée (1597-1601), Paris
1950, vii-715 pages.

Kurz vor seinem Tod hat der langjährige Archivar der Pariser Kapuziner,

P. Godefroy de Paris, dem noch vor dem Krieg in zwei Faszikeln
erschienenen ersten Band seiner Provinzgeschichte einen umfangreichen zweiten

angefügt und so sein Lebenswerk mit einer spannenden Darstellung der
Provinzgründung und der ersten sturmbewegten Jahre abgeschlossen.

Die Geschichte der Pariser Provinz verdient ein besonderes Interesse.
Eröffnet sie doch den Reigen der Provinzgründungen jenseits der Alpen,
die ohne die mutige Tat Pierre Deschamps' kaum so früh möglich gewesen
wären. Zudem gaben die religiös-politischen Kämpfe des letzten Viertels
des 16. Jahrhunderts in Frankreich auch der jungen Kapuzinerprovinz das
Gepräge, so daß ihre Entwicklung weit stürmischer verlief als die anderer
Provinzen.

Eines hat die Einführung der Kapuziner in Frankreich noch mit den
Anfängen des Ordens gemein : das Anliegen der Reform im Franziskanerorden.

Der Observant Pierre Deschamps von Amiens, vom Heimweh nach
den franziskanischen Urtagen erfüllt, flieht aus seinem Kloster, wird
eingesteckt, flieht wieder und gründet schließlich in Picpus eine kleine
Reformkongregation, die er 1573 dem Orden der Kapuziner angliedern lassen will.
Dazu kommt aber eine neue Komponente, die von nun an die spätem
Provinzgründungen maßgebend bestimmt : Man will die Kapuziner als
fertige Größe im Kampf um die tridentinische Reform einsetzen. Bereits auf
dem Konzil von Trient hatte sich der Kardinal von Lothringen in diesem
Sinne verwendet, hatte 1566 ein paar Patres für Meudon erhalten, die
jedoch bald wieder nach Italien zurückkehren mußten, da Pius V. nicht
gesonnen schien, das Verbot Pauls III. aufzuheben. Gregor XIII. tat dann
den entscheidenden Schritt und gewährte 1574 den Kapuzinern freies
Niederlassungsrecht auch in den Ländern jenseits der Alpen. Die Eremiten von
Picpus wurden Kapuzinernovizen, und eine Schar oberitalienischer Kapuziner

unter der weisen Führung Mattia da Salòs begab sich nach Paris
zum Aufbau der neuen Provinz. Sie wurden bald durch Leute aus der
Mark Ancona ersetzt. Damit begann eine verhängnisvolle Spaltung. Die
nationalbewußten Franzosen und die wohl zu Unrecht zurückgesetzten

229



Mailänder nahmen Stellung gegen die « Marquizans ». Die Spannung wurde
durch politische Leidenschaften noch verschärft, indem die Italiener mehr
zur königlichen Partei hielten, während sich Pierre Deschamps und seine

Anhänger der Sache der Ligue verschrieben. Ihren Höhepunkt fand sie
in der « révolte des custodes », wo die französischen Definitoren sich gegen
Provinzial und Generalkommissär auflehnten und die Geschicke der Pariser
Provinz eigenmächtig leiten wollten. Ein singulares Ereignis in der
Geschichte des Kapuzinerordens. Der Rebellion folgte die Demütigung : Die
Pariser Provinz durfte auf 5 Jahre keinen Provinzial wählen und mußte
sich unter einen vom General direkt ernannten Obern beugen.

Trotz diesen innern Spannungen blüht die erste außeritalienische
Provinz rasch auf. Klostergründungen werden durch die Religionskriege oft
verzögert und erschwert, doch schließlich glücklich vollendet. In
wachsender Zahl strömen die Kandidaten in die Noviziate, und es sind zum
großen Teil Leute aus den vornehmsten Familien des Landes, als bekanntestes

Beispiel der Herzog von Joyeuse. Die Gunst der Großen ist
überhaupt auffallend. Allen voran stehen die Guisen als Wohltäter und Klosterstifter.

Der letzte König aus dem Hause Valois stellt sich mit manchen
seiner Höflinge als « Pénitent gris » unter die Leitung der Kapuziner. Aber
auch im einfachen Volk waren die Kapuziner beliebt. Sie stellten die
berühmten Prediger der Ligue und bildeten nach der Vertreibung der
Jesuiten die Hauptstütze der katholischen Reform. Die Hugenotten und
zum Teil auch die Partei der « Politiques » verfolgten sie dafür mit ihrem
Haß, und es fehlen in jenen ersten Tagen auch die Märtyrer nicht.

Mit den Niederlagen der Ligue und dem Aufkommen Heinrichs von
Navarra stellte sich für die Kapuziner vor allem die Frage, wie sie sich
zum neuen Staat, in welchem nicht mehr das konfessionelle Prinzip,
sondern der nationale Gedanke galt, verhalten sollten. Heinrich IV. war seiner
versöhnlichen Natur entsprechend den Kapuzinern nicht abgeneigt. Aber
es gab unter ihnen einige, die äußerst scharf gegen das Edikt von Nantes
polemisierten und rücksichtslos die kirchlichen Freiheiten vor gallikanischen
Absichten verteidigten, zumal Jean-Baptiste Brulard de Sillery, der schließlich

um der staatlichen Anerkennung der Kapuziner in Frankreich willen
vom Orden geopfert werden mußte. Die Tragik des Schicksals wollte es,
daß ausgerechnet sein Bruder, der unbedingte Bourbonenanhänger und
Ambassador in der Schweiz, Nicolas Sillery, in Rom die Verbannung des
« défenseur des libertés ecclésiastiques » durchsetzen mußte.

Der Nater der Quellen gemäß nimmt in der Gründungsgeschichte
einer Provinz das äußere Geschehen einen viel größern Raum ein als das
innere Leben. Doch ist P. Godefroy in der Lage, hier eine Ausnahme zu
machen und am Schluß des 2. Bandes eine gut fundierte Studie über die
Entwicklung der Schule von St. Honoré, die sich um den ersten großen,
französischen Kapuzinermystiker Benedikt von Canfield bildet, zu bieten.

Der auf breitester Quellengrundlage aufbauenden, oft geradezu
spannenden Darstellung haftet ein Fehler an, der besonders dem 2. Band zum
Verhängnis wird. P. Godefroy wendet im Aufbau das chronologische Prinzip
so einseitig an, daß die Entwicklungen nicht mehr abgelesen werden können.

230



Klostergründungen und kirchenpolitische Bewegungen werden so
untereinandergemischt, daß der Zusammenhang verloren geht. Das bringt es

auch mit sich, daß die Überschriften oft anderes besagen als der Inhalt.
Auch ließ sich P. Godefroy hie und da verleiten, genealogische Studien ein-
zuflechten, die mit dem Ablauf der Provinzgeschichte wenig zu tun haben
(z. B. gehörten u. E. die Ausführungen über die Familie du Tremblay und
die Jugend des P. Joseph eher in einen spätem Band, da die « graue
Eminenz » vor 1600 noch keine Rolle spielt). Immerhin erleichtert ein
vorzügliches Register demjenigen, der über den Tatsachen auch die
Zusammenhänge sucht, die Benützung dieses mit ungemeinem Fleiß
gearbeiteten Werkes.

Freiburg. P. Rainald Fischer.

P. Andreas Schmid : Die Christologie Isidors von Pelusium. — Para-
dosis II, Paulusverlag Freiburg in der Schweiz 1948. xn-114 SS. Fr. 5.—.

Der Priestermönch Isidor von Pelusium, aus dessen Feder eine Sammlung

von rund 2000 Briefen überliefert ist — « nach Form und Inhalt eines
der hervorragendsten Denkmäler der kirchlichen Literatur des fünften
Jahrhunderts, das Werk eines Heiligen » — wurde in den christologischen
Kämpfen sowohl von den Chalzedonianern als auch von den Monophysiten
als Gewährsmann zitiert. Die Veranlassung dazu gaben die christologischen
Formeln seiner Briefe, die uns je nach Herkunft der Handschriften in
verschiedenen Varianten, zumal in zwei höchst wichtigen, entgegentreten :

« Christus, einer aus zwei Naturen » und « Christus, einer in zwei Naturen ».

Welches ist der ursprüngliche Text Hat Isidor « in » oder « aus
zwei Naturen » vertreten Diese Frage sucht der Verfasser, der
unterdessen als Dozent ans Grand Séminaire Yaounde (Cameroun français)
berufen wurde, zu beantworten. Und die Antwort ist zugleich eine lichtvolle
und fesselnde Würdigung der Christologie Isidors von Pelusium.

Nachdem der Pelusiote —¦ er war Priester und Mönch, aber nicht Abt
— in einer sehr ansprechenden, ja originellen Weise vorgestellt ist, beweist
der Verfasser in einem ersten textkritischen Teil die Echtheit von fünf
christologischen Briefen, die bereits von Severus, dem Patriarchen von
Konstantinopel, um 519 zu Unrecht in Frage gestellt wurden. In methodisch

einwandfreier Weise werden im Sinne äußerer Textkritik die
Handschriften (mit einem Ausblick auf die Geschichte ihres Bestandes) und die
Textzeugen (Ephrem von Antiochien, Leontius von Byzanz, Fakundus von
Hermine, Pelagius I, Stephanus Gobarus, Evagrius Scholastikus, Anastasius

Sinaita) durchgangen. Dann folgt die innere Kritik. Die Einwände
des Severus beweisen nur die Verdorbenheit einiger Texte, keineswegs die
Fälschung ganzer Briefe, und die rhythmische Untersuchung der angefochtenen

Episteln bestärkt die Überzeugung von der Authentizität.
Wie steht es aber mit den christologischen Formeln Hat Isidor von

Pelusium wirklich die für das Inkarnationsgeheimnis endgültige dogmatische
Form geprägt oder mit dem « Christus, einer aus zwei Naturen » wenigstens

231



darauf vorbereitet Die äußere Kritik führt zu keinem Ergebnis, und die
Geschichte der Formeln zeigt, daß beide erst nach dem Tode Isidors
um 448 gebräuchlich wurden. Die Vermutungen des Verfassers über die
ursprüngliche Leseart christologisch wichtiger, aber später falsch
überlieferter Stellen der Akoimeten-Handschrift wird durch die erst im Sommer

1945 zugänglich gewordene Handschrift von Grottaferrata (Brief 323
im Lichtbild beigegeben) glänzend bestätigt. Es wäre nun möglich, daß
der Pelusiote die Formeln wie zufällig gebildet hätte — denn da er nur
eine theologische Durchschnittsbildung aufweist, hat er sie kaum erdacht
—, viel wahrscheinlicher jedoch sind sie alle interpoliert. Der Verfasser
spricht in diesem Punkte zwar sehr vorsichtig, doch vermag er Gründe
vorzubringen, die nicht jeden Gewichtes entbehren.

Der zweite dogmengeschichtliche Teil würdigt die Lehre Isidors. Je nach
Bedürfnis hat man ihn zum Chalzedonianer oder Monophysiten gemacht,
obwohl er keines von beiden war. Er verteidigte vielmehr durch
sorgfältige Interpretation der Heiligen Schrift — Exegese ist seine besondere
Starke — die Gottheit Christi gegen die Arianer und trat für die wahre
menschliche Natur des Erlösers ein, ohne sich über die Art und Weise
der Vereinigung der beiden Naturen in Christus näher auszusprechen.

Sehr aufschlußreich ist der Nachweis, den der Verfasser über die Quellen
(vor allem Chrysostomus, dann Athanasius, die Kappadozier — für die
Abhängigkeit von Didymus dem Blinden bleibt der Zweifel) zur Theologie
Isidors bietet, und ganz besonders sorgfältig ist die Behandlung des
Fortlebens und der Rolle des Pelusioten in den nestorianischen und monophy-
sitistischen Kämpfen und im Dreikapitelstreit. Dabei nimmt der Verfasser
in vornehm sachlicher Form Stellung zu den Ansichten von R. Aigrain,
R. Seeberg, L. Tillemont, E. Vykoukal, E. Weigel, die er in überzeugender
Weise korrigiert oder ergänzt. Man kann ihm für diesen wertvollen Beitrag
zur Dogmengeschichte nur gratulieren.

Solothurn. Leonhard M. Weber.

232


	Rezensionen = Comptes rendus

