
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 44 (1950)

Artikel: Die Himmelfahrt Marias in der alten Liturgie von Lausanne

Autor: Perler, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Himmelfahrt Marias

in der alten Liturgie von Lausanne

Othmar PERLER

Die bevorstehende Dogmatisierung der Himmelfahrt Marias lenkt
den Blick des Dogmenhistorikers unwillkürlich auf die Liturgie als einer
der wichtigsten Quellen der kirchlichen Glaubensüberlieferung. « Legem
credendi lex statuât supplicandi » formulierte Tiro Prosper von
Aquitanien den aus Augustinus geschöpften Gebetsbeweis, der erst in den

neueren kirchlichen Dokumenten und in der modernen Theologie eine

immer größere Bedeutung erlangt hat1.
Wie weit aber und wie verschlungen, bisweilen selbst auf Nebengeleise

führend die Wege der liturgischen Entwicklung sein können,
beweist gerade das Fest Maria Himmelfahrt. Martin Jugie, A. A. hat
in einem umfangreichen Bande die großen Linien der Geschichte des

Festes und den dogmatischen Inhalt seiner Liturgie aufgezeigt2. Es
bleibt der Einzelforschung noch ein weites Feld offen.

Die Diözese Lausanne rühmte sich während Jahrhunderten einer

eigenen Liturgie. An ihr hielt sie gegen alle Vereinheitlichungsbestrebungen

bis in das letzte Jahrhundert fest3, während z. B. Basel bereits

unter Bischof Jakob Christoph Blarer v. Wartensee 1584 das Brevier
Papst Pius' V. annahm. Eine ihrer Eigentümlichkeiten war die

Marienverehrung, was nicht befremden kann 4. Reicht doch dieser Kult bis

in die Gründungszeit der Diözese hinauf. Die Gottes-Mutter war wohl

1 Vgl. Karl Federer, Liturgie und Glaube Paradosis IV, Paulusverlag,
Freiburg i. d. Schw. 1950.

2 Martin Jugie, A. A., La mort et l'Assomption de la Sainte Vierge Studi
e Testi 114, Città del Vaticano 1944.

3 Vgl. M. Besson, L'Eglise et l'Imprimerie, t. I, Genève 1937, S. 79 ff. ;

L. Waeber, Deux épisodes de l'histoire du bréviaire de Lausanne, Revue
d'Histoire Ecclésiastique Suisse 38 (1944) 81-107, 214-232, 241-258.

4 Vgl. G. Zwick, Les proses en usage à l'Eglise de Saint-Nicolas à Fribourg,
Immensee 1950, S. 78 f., 84.

189



bereits seit dem 6. Jahrhundert Patronin einer Kirche von Lausanne,
die später Bischofskirche wurde 1.

Greifbare Gestalt gewinnt für uns diese Liturgie erst seit dem

ausgehenden Mittelalter 2. Das Brevier wurde 1509, das Missale 1522 das

letzte Mal gedruckt. 1787 kam nach langwierigen Verhandlungen mit
Rom ein neues, völlig umgestaltetes Brevier heraus, das erst 1846

durch Msgr. Stephan Marilley außer Gebrauch gesetzt wurde 3.

Die mittelalterliche Liturgie

Hier interessiert in erster Linie der theologische Sinngehalt. Er
offenbart sich am deutlichsten in den Lektionen des Breviers, den

Hymnen und Sequenzen — die letzteren waren bekanntlich später,
volkstümlicher, erzählerischer als die ersten — und schließlich in den
Gebeten (Oratio, Secreta, Postcommunio).

Die Lektionen der I. und II. Nokturn des Festes wie auch an
den Tagen in der Oktav sind der Epistel « Cogitis me, o Paula et
Eustochium », wie übrigens im alten römischen Brevier, jene der

III. Nokturn vom Feste, dem augustinischen Sermo 104, 1, wiederum
wie im alten und noch heutigen römischen Offizium, entnommen.
Während das römische Brevier im Laufe der Oktav (von gekürzten
Exemplaren abgesehen) den vollständigen Text las4, begnügt sich

unseres mit dem Anfang (bis quasi cognata sociantur), d. h. mit nicht

ganz drei Kapiteln nach der Ausgabe in Migne PL 30, 122-125 B.,
alles auf 36 kleine Lesungen verteilt, wie man sie in Lausanne liebte.

Der Brief an Paula und Eustochium ist bereits vor der Reformation
als Fälschung erkannt worden. Ihr Autor ist, wie man heute wohl
sicher annehmen kann, Paschasius Radbertus. Bei aller Verherrlichung
Marias — die Einflüsse sind noch im heutigen Offizium sichtbar —

1 Vgl. M. Benzerath, Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im
Mittelalter Freiburger Geschichtsblätter 20 (1913) 33 ff. Wenn der Verfasser
meint, bei den ältesten Kirchen dürfte durchwegs Maria Himmelfahrt Titularfest
gewesen sein, so ist dies kaum möglich. Die römische Kirche, von der aus sich
das Fest im Westen verbreitete, führte es erst unter Papst Sergius I. (687-701) ein.

2 Verzeichnis der Handschriften und Inkunabeln bei M. Besson und
G. Zwick a. a. O. Die Textvarianten sind im allgemeinen unbedeutend und für
unsere Zwecke in der Regel belanglos. Sofern dies aber zutrifft, werden sie
vermerkt. Der hier benutzte Text des alten Breviers ist der erste Druck von 1478-79,
es sei denn das Gegenteil vermerkt.

3 Vgl. L. Waeber, a. a. O. S. 255.
4 M. Jugie, a. a. O. S. 277.

190



äußert er im Hinblick auf die apokryphe Schilderung De transitu B. M. V.

einen Zweifel über die leibliche Aufnahme Marias «... cum nihil aliud
experiri possit pro certo, nisi quod hodierna die gloriosa migravit a

corpore multi nostrorum dubitant, utrum assumpta fuerit simul

cum corpore, an abierit relicto corpore Verumtamen quid horum
verius censeatur, ambigimus. Melius tamen Deo totum, cui nihil impossibile

est, committimus, quam ut aliquid temere definire velimus
auctoritate nostra, quod non probemus » (Migne PL 30, 123-124). Die
Stellen finden sich wörtlich auch in unserem Lausanner Brevier (2. 3. Tag
und Sonntag der Oktav). Der ebenso entschieden für die körperliche
Assumptio eintretende, zur gleichen Zeit entstandene pseudo-augusti-
nische Traktat Liber de assumptione B. M. V. (Migne PL 40, 1141-1148)

vermochte den hier geäußerten Zweifel nicht zu verdrängen, umso

weniger als der Brief Cogitis unter dem klingenden Namen des

Hieronymus und auf dem Wege der Liturgie früh eine ungeahnte Verbreitung
und ein wirklich nicht verdientes Ansehen erhielt. Bis in die Neuzeit
hinein stehen Prediger und Theologen unter seinem Einfluß. Fügen
wir bei, daß in St. Gallen Notker zum Ps.-Augustinus neigte und in
Lausanne der heilige Bischof Amadeus anders als sein geistlicher Vater
Bernhard von Clervaux mit aller Entschiedenheit in seinen herrlichen
Homilien für den Tod und die körperliche Himmelfahrt Marias einstand.
Pius V. hat den apokryphen Text gestrichen. Sein Brevier sollte überall

eingeführt werden. Eine Ausnahme wurde nur für Diözesen gestattet,
die seit langem ein eigenes besaßen. Lausanne, d. h. in erster Linie
das exempte Kapitel von St. Nikolaus, beanspruchte das Privileg für
sich bis ins 18. Jahrhundert, in unserem Falle wirklich zu Unrecht.

Die Hymnen, welche mit Ausnahme jener zur Laudes im
römischen Brevier keine Verwertung fanden, sind :

Zur I. Vesper : « 0 quam glorifica luce coruscas » (vgl. U. Chevalier,

Repertorium hymnologicum II 13516 u. Analecta hymnica
[Dreves] II 40). 9./10. Jh.

Zur Komplet : « Virgo dei genitrix quem totus non capit orbis »

(Chevalier II 21767). 12. Jh.

Zur Matutin : « Fit porta Christi pervia » (Chevalier I 6346 u.
V S. 154). 11. Jh.

Zur Laudes : « 0 gloriosa Domina excelsa super » (Chevalier II
13042). 6. Jh. Fortunatus.

191



Zur II. Vesper das Ende der viel gesungenen, volkstümlichen
Himmelfahrtssequenz : « A rea virga primae matris Evae, Strophe 8-10

(Chevalier I 16 ; Analecta hymn. VII 107). 11. Jh.
Von diesen Hymnen haben nur zwei das Tagesgeheimnis zum

Gegenstand : Die erste Strophe des schwungvollen, aber inhaltlich nicht
eindeutigen « O quam glorifica » und die Sequenz, die sich natürlich
in den Sequentiarien und Missalen vollständig findet. Ihre 8. Strophe
inspiriert sich wie die bildende Kunst an der legendären Schilderung
des De transitu B.M.V. und wurde sicher im Sinne der leiblichen
Himmelfahrt verstanden :

« Hodie namque curiae « Jesus et ipse festivus
coelestis tibi obviant tibi matri cum angelis
agmina, occurrens
te assumpserunt sede paterna
ad palatia stellata. » secum locavit in saecla. » '

Nach dem Stand der heutigen Forschung war die Wiederholung dieser

Sequenz (aber auch anderer) nur in der Lausannerliturgie gebräuchlich 2.

Aus dem Alleluia entstanden, war die Sequenz ein Jubellied für große
Feste (zuerst Ostern : « Victimae paschali laudes »), das in volkstümlicher

Weise mehr die erzählerischen als dogmatischen Motive
verwendete. Hier hören wir daher unüberhörbar das Echo der Gefühle
und Gedanken, die Maria Himmelfahrt unter den Gläubigen auslöste.

Die Oratio der Festmesse (und des Offiziums). Seit dem gregorianischen

Sakramentar, das Papst Hadrian I. Karl d. Gr. für das Frankenland

übersandte, stand in der römischen Liturgie bis zum 14./15.
Jahrhundert (bisweilen unter Weglassung des Schlusses) die Formel :

« Veneranda nobis, Domine, huius est diei festivitas, in qua sancta
Dei genitrix mortem subiit temporalem nec tamen mortis nexibus
deprimi potuit, quae Filium tuum Dominum Deum nostrum
Jesum Christum de se genuit incarnatum, cuius intercessione quae-
sumus, ut mortem evadere possimus animarum. Per eundem
Dominum etc. »

3

Wenn sie auch nicht eindeutig die Aufnahme des durch die Auferstehung
verklärten Leibes lehrt, so ist sie jedenfalls glücklicher zu nennen, als

die heutige « Famulorum tuorum », die gar keine Beziehung zum Fest-

1 Die wichtigeren Varianten des Laus.Breviers 1478-79 : obviam, assumpsere,
festinus.

2 G. Zwick, a. a. O. S. 81-83.
3 Nach M. Jugie, a. a. O. S. 203.

192



gedanken enthält und in römischen Missalen vereinzelt seit dem 13.

Jahrhundert auftritt *.

Wir finden die erste Oration « Veneranda » in allen Lausanner
Missalen und Brevieren seit dem 13. Jahrhundert bis zu den letzten
Drucken mit der folgenden leichten Änderung :

« Veneranda nobis, Domine, diei festivitas opem conférât salu-
tarem, in qua sancta Dei genitrix mortem subiit temporalem nec
tamen mortis nexibus deprimi potuit quae Filium tuum Dominum
nostrum de se genuit incarnatum. Qui vivit etc. »

2

Bereits das Missale L 292 (148) aus dem frühen 14. Jahrhundert fügt
für den Oktavtag die Oratio « Famulorum » hinzu 3, die Breviere, sei

es für das Fest, sei es für die Oktavtage, (auf die vier kleinen Hören

verteilt) außer « Veneranda », die Orationen « Famulorum », « Concede,

quaesumus, misericors Deus, fragilitati nostrae praesidium » und die

vor allem inhaltlich eindeutigere, als Secreta bereits im genannten
gregorianischen und heutigen römischen Meßformular verwendete :

« Subveniat, Domine, plebi tuae Dei genitricis oratio, quam etsi

pro conditione carnis migrasse cognoscimus (Laus, cognovimus),
in cadesti gloria apud te pro nobis intercedere (Laus, orare)
sentiamus. Per eundem Dominum etc. »

4

Die Sequens, die beiden Gebete « Veneranda » und « Subveniat », alles

uraltes Erbe, waren reichere Lehrstücke als das heutige römische
Meßformular, dessen Gesänge und Lesungen einfach der Messe heiliger
Jungfrauen entnommen wurde, mit Ausnahme des nicht ursprünglichen
Versikels zum Alleluia und der Communio. Daraus erklärt sich die

Wahl des heutigen Festevangeliums von der Bewirtung Jesu durch
Maria und Martha 5. Die alte Secreta ist heute allein geblieben und
die Verarmung ist zu bedauern.

Die Antiphonen, Versikel und Responsorien sind häufig die
nämlichen wie im römischen Brevier ; sooft sie abweichen, sind sie gerne
dem Hohenlied entnommen. Die fünf Tage innerhalb der Oktav hatten
eigene, längere Antiphonen zum Magnificat, die ebenso schwungvoll

1 M. Jugie, a. a. O. S. 426 Anm. 3.
2 Ich prüfte die Missale der Freiburger Universitäts-Bibliothek L 159 Bl. 234v.

L 292 Bl. 165v., L 156 fehlen einige Folia, dazu die Inkunabeln von 1493, 1505,
1522. Unter den Brevieren L 30, L 40, L 125. Dazu den ersten Druck von 1478-79.

3 Bl. 165v und 166v.
4 Das gleiche trifft auch für die Laus. Missale zu.
6 Vgl. Dom Capelle O. S. B., La fête de l'Assomption dans l'histoire

liturgique, Ephem. Theol. Lovan. 3 (1926) 33-45.

13 193



in ihrer Sprache wie innig durch ihr vertrauensvolles Flehen klingen.
Jene der zwei letzten Tage mögen hier folgen ;

« Insignes praeconiis almae tuae nobilitatis consonant voces col-
laudantes. Verbo simplici prosequamur ; Ave inclita virgo,
angelorum consors, apostolorum socia, propheatarum concivis et
martyrum coheres Sancta Maria, intercede pro nostra omniumque
salute» (Einfluß des Te Deum).
« Ascendit Christus super coelos et praeparavit suae castissimae
matri immortalitatis locum et haec est illa praeclara festivitas
incomparabilis, in qua gloriosa et felix mirantibus coelestis curiae
ordinibus ad aethereum pervenit thalamum, quo pia sui memores
immemor nequaquam existât » (Einfluß de De transitu, des Hymnus
A rea virgo und des Memorare, das sich zwar nicht dem Wortlaut,

aber dem Sinne nach bei Bernhard von Clervaux findet).

Dieses Lausanner Offizium blieb, wenigstens in der exempten
Kollegiatskirche von Freiburg bis zum 18. Jahrhundert in Gebrauch. Weder
das Proprium von 1672 noch jenes von 1725 änderten an ihm etwas.
Erst das Brevier von 1787, das Rom nie approbiert, höchstens geduldet
hatte, brach völlig mit dieser langen Vergangenheit1.

Das Brevier von 1787

Seine Geschichte ist an dieser Stelle bereits behandelt worden.
Als Grundlage diente ihm das Brevier der Erzdiözese Paris 2. Da ein

großer Teil des Klerus am Seminar dieser Diözese seine theologische
Bildung erhalten hatte und daher mit diesem Text vertraut war, ist
die Wahl verständlich 3. Der hauptverantwortliche Redaktor war der

bekannte Freiburger Historiker und Kanoniker AI. Fontaine. J. Gremaud
erhob gegen ihn den Vorwurf, die Vorlage, von wenigen Änderungen
abgesehen, kopiert zu haben. In Wirklichkeit trifft dies für unser
Offizium nur in beschränktem Maße zu.

Unverändert blieb die Vigil. Neu ist am Festtage ein Capitulum
zur I. Non (das Pariserbrevier kennt überhaupt keine I. Non) aus
Eccli. 50, 7-20 (Auswahl), die zweite Antiphon zu den Vesperpsalmen,
ein Hymnus zur Komplet. Die Lesungen der II. Nokturn, im Pariser

aus Bernhard, wurden durch solche aus der 8. Homilie des hl. Amadeus,

1 Vgl. L. Waeber, a. a. O. S. 255 f.
2 Vgl. L. Waeber, a. a. O. S. 216 u. 244. Leider steht mir zum Vergleich

nur eine Ausgabe von 1790 durch Claudius Simon zur Verfügung, die aber nach
dem Vorwort bloß eine Neuausgabe des Breviers von 1736 ist.

3 Nach dem Zeugnis von A. Fontaine, Text bei L. Waeber, a. a. O. S. 247.

194



ebenso der Canon bei der Prim 1 durch eine Stelle aus der 6. Homilie
des gleichen Bischofs ersetzt. Während Paris für die Oktav außer

Schriftlesungen auch Homilien aus den Vätern zur Himmelfahrt
vorschreibt, kennt Lausanne nur Schriftlektionen und ändert außerdem
die Lesung des Parisers aus Bernhard am Oktavtag. Beide verwenden
die alte Oratio « Veneranda », der Lausanner außerdem in der Prim
die Oratio « Famulorum ».

Wer diese, vom heutigen römischen völlig verschiedenen Offizien

liest, kann in etwa das Bedauern der Geistlichkeit verstehen, die sich

ungern von ihnen trennten. Der Festgedanke durchweht sie gleichmäßig
von Anfang bis Ende und zwar in logischem Aufbau, was ihnen
festeigenen Charakter und Geschlossenheit verleiht. Der dogmatische
Ideengehalt, wie er seit Jahrhunderten von der Erbauungsliteratur, den

Predigern, Theologen, Dichtern und dem gläubigen Volke geformt
worden war, bricht überall durch. Die Verwendung neuer, von barocker

Frömmigkeit gesättigter Hymnen, deren Geist übrigens auch die Wahl
der Antiphonen, Versikel, Responsorien, Capitula bestimmte, mußte
das moderne, besonders romanische Gemüt besser ansprechen als die

nüchterne Klassizität der römischen Liturgie.
Diese gefühlsbetonte Seite weckte schon am Vigiltag das Evangelium

von der Übergabe Marias an Johannes durch den im Tode noch

treu besorgten göttlichen Sohn, mit anschließender Homilie von Johannes
Chrysostomus. Die Lesung aus Augustinus zum Festevangelium, im
alten Lausanner Brevier die gleiche wie im ehemaligen und heutigen
römischen, weicht einer jetzt auf die Assumptio ausgerichteten
Auslegung durch Bernhard von Clervaux.

Die Hymnen zur Matutin der Vigil « Quae longa tandem », ebenso

jener zur Laudes « Quod carne Christum » stammen von Charles Coffin

(1749 gest.), dem Rektor der Pariser Universität, den der Erzbischof mit
der Abfassung der Hymnen für das neue Brevier beauftragt hatte.

(Vgl. U. Chevalier II 15927 u. 16879.) Jener zur Komplet « Virgineis
titulis » findet sich seit dem frühen 18. Jahrhundert in verschiedenen

Diözesen Frankreichs, im Pariser Brevier erst seit 1828, in jenem von
Besançon seit 1831. Der Verfasser ist unbekannt (Chevalier II 21630

vgl. V S. 402). Jener zur I. Vesper « O vos aetherei plaudite cives »

und zur Matutin des Festes « Quae coelo nova » haben den bedeutungs-

1 Im Canon der Prim sollte den Klerikern in Form einer kurzen Lesung
eine Lebensnorm gegeben werden. Siehe Vorwort des Breviers

195



vollen lateinischen Hymnendichter Jean Santeul (1697 gest.), Kanoniker
von Saint-Victor zum Verfasser (Chevalier II 13929 und 15864).
Schließlich der Hymnus zur Laudes « Parata cum te poscerent » ist ein
Werk des G. de la Brunetière, im Pariserbrevier seit 1680 (Chevalier
II 14569).

Gedanklichen Inhalt, poetisches Kolorit und Frömmigkeit dieser

Gesänge verraten Stellen wie :

« Quae longa tandem Virgo, post suspiria,
Te donat astris, reddit et Nato dies,
Hanc praevenire cantibus festis decet :

Nostras, benigna Mater, ausculta preces » (Vigil, Matutin).

« Apostolis mox verba seminantibus,
Tu cantate parturis Ecclesiam •> (Ebd.)

« Amoris illuc te rapit impetus ;

Tardi sed obstant vincula corporis,
Dolesque durum longioris
Exilii tolerare pondus » (Vigil, Laudes).

« Quae non, Virgo, tibi dona rependit (seil. Natus)
Coeli divitias explicat omnes :

Verbum vestieras carne ; vicissim
Te Verbum proprio lumine vestit. »

« Et quem virgineo lacte cibasti,
In jugem tibi dat se Deus escam » (I. Vesper).

n Sed vieta partu mors tuo,
Te labis expertem nequit,
Suis nec audet stringere
Vitae parentem nexibus » (Laudes, Einfluß der Oration Veneranda).

Unmöglich die geistreich und erfinderisch aus der Schrift
zusammengestellten Antiphonen, Versikel, Responsorien auszuschreiben

« Attenuati sunt oculi mei suspicientes in excelsum, Domine » (Vigil,
Laudes, Ant.) « Quis dabit mihi pennas sicut columbae Et volabo
et requiescam » (Vers. u. Resp. ebd.). Aus dem Capitulum der Non :

« Expedit enim mihi magis mori quam vivere ». Und die Antwort des

Sohnes : « Surge, amica mea, speciosa, et veni ostende mihi faciem

tuam » (Vigil, Capitulum zur Laudes). Das Lausannerbrevier ändert
vorteilhaft die 2. Antiphon der I. Vesper « Multae filiae congregaverunt »

196



durch die dogmatisch viel tiefere : « Decora facta es vehementer nimis ;

et proferisti in regnum, quia perfecta eras. » Jubelnde Freude ob der

erfolgten Verherrlichung bricht in den Antiphonen zur II. Vesper
hervor : « Praeeepit rex üs qui in conspectu ejus minstrabant, ut
introducerent reginam coram se, posito super caput ejus diademate »

(Esther 1). «Surrexit rex in oecursum ejus positusque est thronus
matri regis ; quae sedit ad dexteram ejus » (3 Reg. 2). « Rex dedit
reginae omnia quae voluit, et quaecumque petivit ab eo » (3 Reg. 10) usw.

Die mit der Redaktion beauftragte Kommission besann sich aber
auch auf die eigenen Schätze. Und hier wird der Einfluß des Bischofs,
eines ehemaligen Zisterzienserabtes von Hauterive Bernhard Emmanuel

v. Lenzburg wie auch AI. Fontaines, beide waren gewiegte Kenner der

Diözesangeschichte, maßgebend gewesen sein. Der hl. Amadeus,
ehemaliger Zisterzienserabt von Hautecombe, später Bischof von Lausanne

war nicht nur ein inniger Marienverehrer und schwungvoller Prediger.
Er darf auch als ein früher und leuchtender Zeuge der leiblichen Himmelfahrt,

im Gegensatz zu berühmteren Vorgängern und Zeitgenossen,
angesprochen werden und zwar in einem Vollsinne, wie ihn Kirche und
Theologie erst nach langer Entwicklung klar erkannt haben. Es ist
freilich zu bedauern, daß man bei der Wahl der Lektionen nicht auf
die dogmatisch bedeutungsvolle 7. Homilie über den Tod und die

Himmelfahrt Marias fiel, sondern auf gemütvolle Texte aus der 8. und
6. Homilie. Der Canon zur Prim aus der 6. Homilie mag hier als

Beispiel folgen :

« Habes, o beata, gaudium tuum ; attributum est tibi desiderium
tuum et corona capitis tui. Attulit tibi Filius tuus coeli princi-
patum per gloriam, regnum mundi per misericordiam, inferni sub-
jugationem per potentiam. Tantae tamque ineffabili gloriae tuae
diversis affectibus cuncta respondent : Angeli in honore, homines
in amore, daemones in tremore ; coelo namque venerabilis, mundo
amabilis, orco terribilis es. »

Dogmatische Richtigkeit, innige Frömmigkeit, gedanklicher Aufbau,

poetisches Empfinden, übersprudelnde Festfreude kennzeichnen
dieses Offizium. Es mußte den Assumpta-Glauben mächtig fördern.
Den Unionsbestrebungen, deren Wert freilich unschätzbar ist, wurde
es erst 1846 geopfert. Was für die alte Lausanner Liturgie zutrifft1,
gilt auch für das Brevier von 1787 : Bei aller Abhängigkeit von der
französischen Vorlage bewahrt es bodenständige Eigenwerte.

1 Vgl. G. Zwick, a. a. O. S. 84 f.

197


	Die Himmelfahrt Marias in der alten Liturgie von Lausanne

