
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 44 (1950)

Artikel: Die Gesetze des Bischofs Remedius von Chur

Autor: Meyer-Marthaler, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gesetze des Bischofs Remedius von Chur

Von Elisabeth MEYER-MARTHALER

Neben einem verhältnismäßig reichen Urkundenbestande hat sich

aus dem churrätischen Gebiete auch eine dem frühen Mittelalter
angehörende und mehrere Bücher umfassende Rechtsliteratur erhalten.
Sie trägt, wie die urkundliche Überlieferung, bestimmte charakteristische
Merkmale. Zunächst fällt die einheitliche Gruppe der römischen Vulgärrechte,

der Lex Romana Visigothorum und der Lex Romana Curiensis
auf, welche nach Form und Inhalt voneinander abhängig sind l. Als
dem frühen Mittelalter bekannt vorauszusetzen ist sodann das Edikt
Theodorichs aus der Zeit ostgotischer Herrschaft2. Anderseits scheint
auch Justinianisches Recht gepflegt worden zu sein, wie die
Überlieferung der Epitome Juliani zu den Novellen Justinians zeigt 3. Un-

1 Churrätien ist Entstehungsort der fragmentarischen Überlieferung der Lex
Romana Visigothorum des Klosters Roth aus der Zeit um 800, vgl. K. O. Müller,
Eine neue Handschrift der Lex Romana Visigotorum in churrätischer Schrift aus
der Zeit um 800, in Z. d. Savignystiftung f. RG. germ. Abt. 57 (1937), S. 429 ff.,
sowie derjenigen der Lex Romana Curiensis in Hs. 722 der Stiftsbibliothek
St. Gallen um 800, vgl. K. Zeumer, in der Vorrede zur Edition der Lex Romana
Curiensis in MG. LL. V, S. 291 ff., außerdem vor allem G. Scherrer, Verzeichnis
der Handschriften der Stiftsbibliothek St. Gallen, Halle 1875, S. 231 Nr. 722 und
A. Bruckner, Scriptoria medii aevi Helvetica I, Genf 1935, S. 98 u. 91. Der einst
der Kathedralbibliothek von Aquileja angehörende Cod. 3493 der Universitätsbibliothek

Leipzig aus dem 9./10. Jahrhundert kann wie das Fragment der
Ambrosianischen Bibliothek O 55 auf Grund der Schrift nicht eindeutig auf Churrätien
lokalisiert werden, besitzt aber unzweifelhaft alpinen Charakter, vgl. Zeumer,
a. a. O., S. 292 ; zum Ambrosianischen Fragment vgl. insbesondere M. Conrat,
Geschichte der Quellen und Literatur des römischen Rechtes im früheren Mittelalter

I, Leipzig 1891, S. 285, sowie G. J. Zanetti, La legge Romana Retica Coirese
o Udinese, Mailand 1900, S. 24 ff., dazu K. Zeumer, in Neues Archiv f. ältere
deutsche Geschichtskunde 25 (1900), S. 844 und I. Müller, Rätien im 8.

Jahrhundert, in Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte (zit. ZSG.) 1939, S. 387. Der
Leipziger Codex 3493 enthält neben der Lex Romana Curiensis auch einigen Text
aus der Epitome Aegidii, vgl. Conrat, a. a. O., S. 257.

2 So sind cap. 85-87 des Edictum Theodorici in den Leipziger Codex 3493,
S. 225 eingegangen (MG. LL. V, S. 162).

3 Die Epitome Juliani ist an einer Stelle churrätischer Überlieferung
nachweisbar und zwar in der St. Galler Hs. 722, S. 2-15. sodann auch im genannten

6 81



gefähr ebensoviel kennen wir aus dem Bereiche kanonischen Rechtes.

Es liegen zwei Canonessammlungen aus der Zeit um 800, vorwiegend
vorfränkische Konzilsbeschlüsse enthaltend, sowie ein Poenitentiale aus

dem beginnenden 9. Jahrhundert vor1. Den weltlichen Rechten schließen

sich zeitlich und überlieferungsgeschichtlich die Capitula Remedii an.
Da sie jedoch auch Elemente aus dem allgemeinen Kirchenrechte

aufgenommen haben, zeichnen sie sich durch einen in jeder Hinsicht
gemischtrechtlichen Charakter aus, weshalb sie innerhalb der
rechtlichen Literatur des frühen Mittelalters eine gewisse Sonderstellung
einnehmen.

Überblickt man diese Tradition, dann entspricht sie durchaus der
tatsächlichen Rechtsentwicklung in Rätien, wie sie durch die Romani-

sierung begründet worden ist. Es fehlt eine handschriftliche
Überlieferung des Codex Theodosianus, dagegen ist in churrätischer Schrift
die Lex Romana Visigothorum erhalten, jenes Vulgärrecht, das dem

Rechte der im fränkischen Reiche lebenden Romanen zu Grunde lag.
Auf ihr fußt die Lex Romana Curiensis, deren handschriftliche
Verbreitung nicht über den Bereich der einstigen Raetia prima hinausgeht.
Wenn wir vom kirchlichen Rechte absehen, fallen zwei wichtige Quellen-

Leipziger Codex 3493, S. 1-224, vgl. Zeumer, in MG. LL. V, S. 292 ; A. v. Halban,
Das römische Recht in den germanischen Volksstaaten II, Breslau 1901

(Untersuchungen zur deutschen Staats- und Rechtsgeschichte, hrg. v. O. Gierke, Heft 64,
S. 354) und Conrat, Geschichte der Quellen und Literatur des römischen Rechtes
I, S. 286 Anm. 3 u. S. 39 Anm. 1. In dieser Handschrift gehören allerdings die
Lex Romana Curiensis und die Epitome Juliani nicht ursprünglich zusammen.

1 Es handelt sich um die heute in der Stiftsbibliothek Einsiedeln liegenden
Hss. 191 und 199 für die Canones- und Dekretalensammlungen und 326 für das
Poenitentiale, vgl. G. Meier, Catalogus codicum manu scriptorum qui in bibliotheca

monasterii Einsidlensis OSB. servantur I, Einsiedeln 1899, S. 150 Nr. 191 ;

S. 155 Nr. 199 ; S. 297 Nr. 326, sowie Bruckner, Scriptoria I, S. 76. Hs. 326
besteht aus fünf selbständigen Teilen, von denen das Poenitentiale, der sog. Exca-
rapsus Cummeani (vgl. S. 10 Anm. 3) für sich allein entstanden und an dritter Stelle
eingebunden ist und aus dem Kloster Pfäfers stammt. Die übrige Literatur m
churrätischer Schrift ist kirchlich-theologischen Inhaltes, als solche für die
kulturelle Einschätzung selbstverständlich von Bedeutung, vgl. die Übersicht bei
Bruckner, Scriptoria I, S. 63. Ganz unergiebig für die Frage der älteren
Überlieferung sind die mittelalterlichen Bibliothekskataloge von Pfäfers und Chur,
vgl. P. Lehmann, Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der
Schweiz I, München 1918, S. 483 und ders., in Sitz. ber. d. bayr. Akademie, Jg. 1920,
Abhg. 4, S. 4. — Nicht rätischen Ursprungs ist die von der älteren Forschung
irrtümlich dem Bischof Remedius zugeschriebene Canonessammlung in Hs. 614

der Stiftsbibliothek St. Gallen, S. 136-182, welche in Abschrift des 9. Jahrhunderts
Pseudoisidorische Dekretalen enthält, vgl. Scherrer, Verzeichnis, S. 198 Nr. 614,
dazu Bruckner, Scriptoria III, S. 113.

82



gnippen, wie sie eigentlich seit dem 6. Jahrhundert in Rätien zu finden
sein müßten, vollständig aus. Weder Sammlungen der königlichen
Capitularien, also der Edikte der Zentralverwaltung des fränkischen
Reiches, noch der verschiedenen germanischen Volksrechte sind
überliefert. Daß letztere fehlen, ist wohl vor allem darauf zurückzuführen,
daß römisches Vulgärrecht noch im 8. Jahrhundert und zu Beginn des

9. Jahrhunderts für einen mehr oder weniger geschlossenen Raum
Geltung besessen hat1, zu einer Zeit also, in der andern Orts die
Rechtskodifikation eben erst vollendet worden war und die Sammeltätigkeit
eingesetzt hatte. Für den Wegfall der Capitularien dagegen dürfte
völliger Verlust des Handschriftenmaterials anzunehmen sein. Denn
wie ostgotisches Reichsrecht bekannt geworden ist, hat auch das
fränkische die Rechtsbildung in Rätien beeinflußt. Sowohl die Lex Romana
Curiensis, wie die Capitula Remedii weisen einen ansehnlichen Bestand

an fränkischen Rechtsgewohnheiten auf, deren Form und Inhalt für
eine schriftliche Übermittlung sprechen 2.

Die Capitula Remedii sind an einziger Stelle im Codex 722 der
Stiftsbibliothek St. Gallen überliefert3. Diese Handschrift enthält auf
dem Palimpsest eines Psalmenkommentars des Hilarius auf S. 2-15 die

Epitome Juliani zu den Novellen Justinians — die Rückenaufschrift
des Bandes, Decreta Iustiniani imperatoris weist darauf hin 4 — dann

1 Vgl. E. Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter, Beiheft z. ZSG.
7 (1948) S. 30. Zur Charakterisierung der Lex Romana Curiensis vgl. auch die
Übersicht bei P. Vinogradoff, Roman Law in Mediaeval Europe, London/New
York 1909, S. 12-14, sowie E. Glasson, Histoire du droit et des institutions de
la France II, Paris 1888, S. 147.

2 Die staatsrechtlichen Bestandteile der Lex Romana Curiensis sowie der
Capitula Remedii sind herausgeschält bei Meyer-Marthaler, Rätien im frühen
Mittelalter, S. 38 ff. Sie weisen fränkischen Charakter auf, auch wenn in einigen
Fällen römische Formen noch bestehen geblieben sind. Daß fränkisches und
kanonisches Recht auf schriftlichem Wege Eingang gefunden haben, wird die
genaue Analyse von Form und Inhalt der Capitula Remedii zeigen, deren Anlehnung
an Canones und Capitularien offensichtlich ist.

3 Eine genaue Inhaltsübersicht für diesen Codex bietet Scherrer,
Verzeichnis, S. 231 Nr. 722, eine Beschreibung Bruckner, Scriptoria I, S. 91. —
Danach gedruckt von F. v. Wyss, in Archiv f. Schweizer Geschichte 7, S. 205 ff.,
G. Haenel, Lex Romana Visigothorum, Leipzig 1848, S. 455 ; Th. v. Mohr,
Codex Diplomaticus, Sammlung der Urkunden zur Geschichte Cur-Rätiens und
der Republik Graubünden I, Chur 1848, Nr. 192 ; P. C. Planta, Das alte Rätien,
Berlin 1872, S. 449 ff. ; G. Haenel, in MG. LL. V, S. 181 ff. ; K. Zeumer, in
MG. LL. V, S. 441 ff., in der Folge zitiert nach der Ausgabe von Zeumer.

4 Zur Epitome Juliani und deren Überlieferung vgl. Conrat, Geschichte der
Quellen und Literatur des römischen Rechtes I, S. 38 ff., und P. Krüger, Geschichte

83



auf S. 19-247 die Lex Romana Curiensis und als letztes S. 248-256 die

Capitula Remedii. Die ersten 15 Seiten, einzelne Blätter der Lex
Romana Curiensis und die Capitula Remedii als Gesamtes sind von einer

ersten Haupthand geschrieben, während von einer zweiten, ihr im
Duktus sehr nahestehenden, der größte Teil der Lex Romana Curiensis

stammt. Beide Schriften deuten nach Churrätien hin und gehören
zeitlich den ersten Jahrzehnten des 9. Jahrhunderts an *. Offensichtlich

ist der Codex als Ganzes entstanden und zwar wahrscheinlich in
der Umgebung des bischöflichen Hofes zu Chur. Für die Churer
Herkunft kann insbesondere die Aufnahme der Capitula Remedii ins Feld

geführt werden, die sich sonst nirgends mehr, auch nicht als Anhang
der Pfäferser Überlieferung der Lex Romana Curiensis finden 2.

Zunächst könnte allerdings auch an eine Entstehung in der St. Galler
Schreibschule gedacht werden. Mindestens seit dem 15. Jahrhundert
befindet sich ja die Handschrift im Besitze des Klosters St. Gallen 3.

Doch berechtigt nichts zu einer sicheren Annahme in dieser Richtung,
selbst wenn man die churrätischen Einflüsse auf die Klosterkultur
St. Gallens in der Frühzeit nicht gering anschlägt4.

Der Codex 722 muß unter ganz bestimmten Gesichtspunkten
angelegt worden sein. Er enthält in Abschrift Rechtsaufzeichnungen,
welche nach Art, Alter und Herkunft verschieden sind, und zwar in
chronologischer Reihenfolge. Für die Vorlage, in welcher dem Schreiber

die Epitome Juliani zur Verfügung stand, bestehen keinerlei Hinweise.

Ihre Entstehung liegt um zwei Jahrhunderte weiter zurück als

diejenige der Lex Romana Curiensis. Zudem fällt justinianisches Recht
nicht direkt in den Bereich praktischer Anwendungsmöglichkeit in

der Quellen und Literatur des römischen Rechts1, Leipzig 1888, S. 355. Es ist
ergänzend darauf hinzuweisen, daß die St. Galler Hs. 722 nur einen Teil der
Epitome umfaßt und sich auf einen Auszug aus cap. 411-523 beschränkt, also

weniger umfangreich ist als der Leipziger Codex 3493.
1 Vgl. Bruckner, Scriptoria I, S. 92.
2 Die objektive Erwähnung des Bischofs Remedius von Chur allein in den

Capitula Remedii bietet natürlich noch keinen schlüssigen Beweis für den
Entstehungsort der ganzen Handschrift, anders etwa als bei der rätischen Überlieferung
des Sacramentarium Gelasianum in Hs. 348 der Stiftsbibliothek St. Gallen der
Eintrag auf S. 368 Memento domine famuli tui Remedii episcopi et. ...vgl.
Scherrer, Verzeichnis, S. 122 Nr. 348 ; Bruckner, Scriptoria I, S. 89, 90.

3 Sie ist im St. Galler Bibliothekskatalog des Jahres 1461 mit Decreta Iusti-
niani imperatoris bezeichnet, vgl. Lehmann, Mittelalterliche Bibliothekskataloge I,
S. 117 Nr. 22.

1 Vgl. zuletzt O. Scheiwiller, Beiträge zur St. Otmar-Forschung, St. Gallen
1940, S. 11 ff.

84



unserer Gegend, da es im fränkischen Hoheitsgebiet für die römischen
Provinzialen keine Geltung erlangt hat*. Ihre Verbreitung ist
dementsprechend wenig umfangreich. Mehr wissen wir von der Lex Romana
Curiensis, welche im Codex an zweiter Stelle steht. Ihre erstmalige
Redaktion ist nicht vor der Mitte des 8. Jahrhunderts erfolgt, während
die heute vorliegenden Abschriften um mehr als ein halbes Jahrhundert
jünger sind 2. Die Lex Romana Curiensis stellt eine private Arbeit
dar, ohne offizielle Anerkennung, ist aber wohl bald nach ihrer
Abfassung zum maßgebenden Rechtsbuch, zur einzigen Lex scripta
geworden, zumal in ihren mit zeitgenössischen Rechtsanschauungen
durchsetzten Teilen 3. Demgegenüber sind die Capitula Remedii zur Zeit
des Bischofs Remedius von Chur um 800 amtlich erlassen und kurz
darauf dem Codex 722 einverleibt worden. Bei diesem Befunde ist es

nicht leicht und nicht eindeutig festzustellen, welchen Zweck die ganze
Rechtssammlung verfolgt hat. Sie kann einmal der juristischen Schulung
gedient haben, wie sie an Stätten geistlicher Bildung üblich und auch

für Chur vorauszusetzen ist. Hierfür würde die Aufnahme der Epitome
Juliani sprechen, an deren Statt wir für den praktischen Gebrauch eher

die Lex Romana Visigothorum erwarten würden. Ein entsprechendes

Beispiel bieten dazu die Rechtssammlungen des Klosters St. Gallen aus
dem 8. und 9. Jahrhundert, deren Anlage unmöglich allein durch die

Praxis bedingt ist4. Codex 722 wahrt inhaltlich in der Kopie römischer,

1 Die Überlieferung dafür ist denn auch im allgemeinen sehr spärlich. Die
Epitome Juliani, am weitesten verbreitet, ist außer in Hs. 722 der Stiftsbibliothek
St. Gallen und der Leipziger Hs. 3493 noch in Cod. 4418 der Bibliothèque Nationale
Paris enthalten, im übrigen aber nur durch Excerpte bekannt geworden, vgl.
v. Hai.ban, Das römische Recht in den germanischen Volksstaaten II, S. 354,
sowie Glasson, Histoire du droit et des institutions II, S. 155.

2 Es ist an dieser Stelle nicht näher auf die Lex Romana Curiensis
einzugehen, vgl. zuletzt Müller, Rätien im 8. Jahrhundert, S. 386 ff. und die
Bemerkungen bei Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter, S. 38 ff. Die
Untersuchung der Lex Romana Curiensis und ihrer Überlieferung kann noch nicht in
allen Punkten als abgeschlossen betrachtet werden, doch ihre Entstehungszeit
steht einigermaßen fest. Als frühesten Zeitpunkt können wir die Regierungszeit
König Pippins annehmen, als spätesten die Abfassung der Capitula Remedii,
also wahrscheinlich 802/803. Über dieses Datum vgl. diese Arbeit S. 92.

3 Dazu bes. v. Halban, Das römische Recht in den germanischen
Volksstaaten II, S. 338 ff. und H. Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte 2 I, München-
Leipzig 1906, S. 516 ff.

4 Die Bibliothek des Klosters St. Gallen ist ein Beispiel dafür, daß Rechtsquellen

aus dem ganzen Gebiete des fränkischen Reiches gesammelt worden sind.
Es finden sich dort die Rechte der römischen Provinzialen, und zwar außer der
Lex Romana Curiensis auch die Lex Romana Visigothorum (Hss. 729 [Epitome

85



beziehungsweise rätischer Rechte eine gewisse Einheitlichkeit und ist
im Rechtsgebiete selbst entstanden. Über eine Verwertung in der

Rechtspraxis aber kann nur auf Grund von Quellen entschieden werden,
welche eindeutig auf die Existenz einer Lex scripta hindeuten. Dafür
liegt ein einziges Zeugnis vor, das außerdem mit Vorsicht zu benützen
ist. Denn wenn auch die bekannte Urkunde von 852 sich auf eine

Bestimmung der Lex Romana Curiensis beruft, so hat sie doch vielleicht
eher die Pfäferser Überlieferung im Auge als den Codex 722 1. Für die

Capitula Remedii bestehen gar keine weiteren Spuren tatsächlicher
Anwendung. Sie haben nur vorübergehende Wirkung erzielt und aus
diesem Grunde keine ausgedehnte Verbreitung gefunden.

Die ursprüngliche Überlieferung der Capitula Remedii muß als
Breve bezeichnet werden, wie das diese selbst tun. Jeder Priester soll
es besitzen und monatlich zweimal dem Volke vorlesen und erklären 2.

Aegidii] u. 731, vgl. Scherrer, Verzeichnis, S. 233 Nr. 729 u. S. 235 Nr. 731),
dann die Rechte der germanischen Stämme, die Lex Salica (Hss. 729 u. 731),
die Lex Ribuaria (Hs. 728, vgl. Scherrer, Verzeichnis, S. 233 Nr. 728, sowie
Bruckner, Scriptoria III, S. 116), die '""/tp" Fassungen der Lex Alamannorum
(Hss. 729, 731 u. 732, zu letzterer vgl. Scherrer, Verzeichnis, S. 240 Nr. 732
und Bruckner, Scriptoria III, S. 116) und der Edictus Rothari (Hs. 730, vgl.
Scherrer, Verzeichnis, S. 236 Nr. 730). Dazu treten die Capitulariensammlungen
der Hss. 727 (Scherrer, Verzeichnis, S. 236 Nr. 727) und 733 (Scherrer,
Verzeichnis, S. 241 Nr. 733 und Bruckner, Scriptoria II, S. 80). Eine heute als
Hs. 338 in der Stadtbibliothek St. Gallen (Vadiana) liegende Sammlung des 9.

Jahrhunderts umfaßt die Lex Salica, die Lex Ribuaria und die Lex Alamannorum,
vgl. G. Scherrer, Verzeichnis der Manuscripte und Incunabeln der Vadianischen
Bibliothek in St. Gallen, St. Gallen 1864, S. 95 Nr. 338 ; Bruckner, Scriptoria III,
S. 54. Die Sammeltätigkeit St. Gallens beginnt mit dem 9. Jahrhundert (vgl.
Bruckner, Scriptoria III, S. 20), dient aber nur beschränkt praktischen Zwecken.
Auch wenn man für die Anwendung der Rechte das Personalitätsprinzip in Betracht
zieht, kommt fast nur die Lex Alamannorum dafür in Frage.

1 Urkundenbuch der Abtei St. Gallen, hrg. v. H. Wartmann, Zürich 1863 ff.
II, Nr. 421 Es handelt sich hier um eine Verschreibung unter Vorbehalt
lebenslänglicher Nutznießung und der Falcidia hoc est quarta porcione sicut lex
continet. Dieser Wortlaut deutet auf geschriebenes Recht, und zwar insofern auf
die Hs. XXX von Pfäfers, als der Schreiber von Urkunde und Rechtsbuch vielleicht
dieselbe Person ist, vgl. Bruckner, Scriptoria I, S. 86. Auf den Gebrauch römischen
Vulgärrechtes zielt auch die Formel secundum legem Romanam in St. Galler Üb. II,
Anh. 24 für das beginnende 9. Jahrhundert und St. Galler Üb. III, 779 vom
8. März 920. Sie darf jedoch nicht als Beweis für die Lex scripta dienen, da sie
ebenso gut ungeschriebenes, geltendes Recht im Auge haben kann.

2 Es entspricht dies den kirchlichen Vorschriften, daß die bischöflichen
Statuten von den Klerikern dem Volke übermittelt werden müssen, vgl. Conc.
Aurelianense 538, cap. 36 (MG. Conc. I, S. 83) und Conc. Aurelianense 541, cap. 6

(MG. Conc. I, S. 88).

86



Auf jeden Fall ist mit einer mehrfachen Fertigung in dieser Form zu
rechnen, und ebenfalls mit mehreren Abschriften, von denen sich aber,

abgesehen von der vorliegenden Kopie, keine einzige erhalten hat. Als
Urheber kommt, was indirekt auch aus dem Inhalt hervorgeht, nur
Bischof Remedius von Chur in Frage l, sie stammen somit aus der Zeit
um 800, vielleicht sind sie um 802/803 redigiert worden und zwar im
Zusammenhange mit den Kapitularien Karls des Großen von 802 2.

Der Verfasser scheint ein mit dem zeitgenössischen weltlichen und kirchlichen

Rechte vertrauter Geistlicher zu sein. Offensichtlich rührt die

Fassung auch nur von einer einzigen Hand her, die sich stets
wiederkehrender, gleichlautender Formulierungen bedient hat3. Die der
Lex Romana Curiensis nahestehende Vulgärsprache weist außerdem

daraufhin, daß der Redaktor einheimischer Herkunft gewesen sein
muß. Bezeichnend hiefür ist die formale Anlehnung an die fränkische
Rechtssprache im allgemeinen — nicht etwa an die alemannische oder

langobardische —, und die Verwendung vulgärlateinischer Laut- und
Satzbildungen im einzelnen, wie sie auch die Lex Romana Curiensis
aufweist 4.

1 Bischof Remedius von Chur wird zuletzt 806 erwähnt, vgl. Bündner
Urkundenbuch, hrg. v. E. Meyer-Marthaler und F. Perret, Chur 1947, I, Nr. 34,
dazu Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter, S. 67.

2 Über diesen Zeitpunkt vgl. S. 92.
3 Die rechtliche Formelsprache ist immer dieselbe, so für das wiederholt

verübte Vergehen und die darauf stehende Todesstrafe si tertio perpetraverit
potestas de eo sit iudicum et laicorum (Cap. Rem. 2, 3, 7, 8 ; MG. LL. V, S. 442, 443),
die gerichtliche Untersuchung des inquirere, a iudicibus prumptissime inquirantur,
considérantes culpam atque personam et omnem eventionem rei u. ähnlich (Cap.
Rem. 3, 11, 12 ; MG. LL. V, S. 442, 444), für zweimaliges Verbrechen si secundo
hoc fecent (Cap. Rem. 2, 4, 7, 8 ; MG. LL. V, S. 442, 443), die Einleitung zusätzlicher

Bestimmungen und Begründungen mit et hoc statuimus (Cap. Rem. 3, 5, 12

(MG. LL. V, S. 442, 443, 444). Selbstverständlich ist auch die Bezeichnung von
einzelnen Vergehen und Strafen stets dieselbe, typisch fränkisch sind einzelne
Rechtswörter wie adprobare, componere, compositio, emendare, farcia, violentia,
patrianus, ingenuus, patria, die Reihe der verbotenen Sonntagsarbeiten (MG. LL V,
S. 442 Z. 13-15), sowie die Ämterbezeichnungen scullaizius, maior, camararius,
butiglarius, senescalcus, comestabulus u. a. (MG. LL. V, S. 442 Z. 30).

4 Hier zeigen sich noch deutlich die Spuren des inerovingischen Lateins,
obschon die Capitula Remedii nur abschriftlich und aus etwas späterer Zeit
überliefert sind :

e für i : pertenuerit (MG. LL. V, S. 442 Z. 3).
i für e : innotiscere (MG. LL. V, S. 442 Z. 10) malificus (MG. LL. V, S. 442 Z. 17)

obmutisco (MG. LL. V, S. 444 Z. 9) capitamus (MG. LL. V, S. 442 Z. 32).
u für o : prumptissime (MG. LL. V, S. 442 Z. 44 ; S. 444 Z. 9, 18).
i für y : presbiter (MG. LL. V, S. 442 Z. 5, 9 ; S. 444 Z. 21).
a für o : sacrilega (MG. LL. V, S. 442 Z. 16).

87



Die formale Untersuchung der Capitula Remedii als Ganzes hat
zunächst vom Zustand der heutigen Überlieferung auszugehen. Sie hat
aber auch den ursprünglichen Brevecharakter zu berücksichtigen und

0 für i : homocidium (MG. LL. V, S. 442 Z. 38).
o für e : lovolone (MG. LL. V, S. 442 Z. 14).
e für a : lavendaria (MG. LL. V, S. 442 Z. 14).
t für d : aliut (MG. LL. V, S. 442 Z. 15) set (MG. LL. V, S. 444 Z. 15, 19) haput

(MG. LL. V, S. 444 Z. 21).
d für t : aud (MG. LL. V, S. 443 Z. 33).
c vor x : iuncxerint (MG. LL. V, S. 442 Z. 6).

Aspiration : haput (MG. LL. V, S. 444 Z. 21).
Ausfall des i : domnus (MG. LL. V, S. 442 Z. 10, 22, 35, 38, 40, 41, 42, 43 ;

S. 444 Z. 13) domnicum (MG. LL. V, S. 442 Z. 34).

Wegfall des m : per contentione (MG. LL. V, S. 442 Z. 24) secundum culpa (MG. LL V,
S. 442 Z. 25) sepe (battere) (MG. LL. V, S. 442 Z. 13) infra curte (MG.
LL. V, S. 442 Z. 40) post misericordia (MG. LL. V, S. 442 Z. 28) per
invidia (MG. LL. V, S. 442 Z. 26) secundum consideratione (MG. LL. V,
S. 444 Z. 19) statuimus ista disciplina (MG. LL. V, S. 442 Z. 7) falce
battere (MG. LL. V, S. 442 Z. 14) lovolone collegere (MG. LL. V, S. 442
Z. 14) propter forila (MG. LL. V, S. 443 Z. 44) potestate accipiat (MG.
LL. V, S. 442 Z. 27) per rixa (MG. LL. V, S. 442 Z. 23) in hanc ignavia
(MG. LL. V, S. 442 Z. 7).

akk. für nom. bes. in der Passivkonstruktion : excidalur linguam et nasum
(MG. LL. V, S. 442 Z. 19) res ilias distribuantur (MG. LL. V, S. 442 Z. 5)

id sunt iudicem publicum, comestabulum (MG. LL. V, S. 442 Z. 30)
has dictas iurgias inquirantur (MG. LL. V, S. 442 Z. 44) maiores
vero culpas presententur (MG. LL. V, S. 444 Z. 17).

Gebrauch des Akk. nach de : de hos (MG. LL. V, S. 442 Z. 31) de opera (MG. LL. V,
S. 442 Z. 12) de patrianos (MG. LL. V, S. 442 Z. 36) de istos periurios
(MG. LL. V, S. 443 Z. 6) de homicidium (MG. LL. V, S. 444 Z. 8).

Fehlen der Assimilation : adprobare (MG. LL. V, S. 443 Z. 6) inlicitam (MG. LL. V,
S. 443 Z. 10) adnotaverit (MG. LL. V, S. 443 Z. 13) adtestante (MG. LL. V,
S. 443 Z. 13).

Passiv für Aktiv : sicut cannones continentur (MG. LL. V, S. 442 Z. 2).
Wechsel zwischen Dativkonstruktion und Konstruktion mit Präposition : quod

ad nitorem domus rei vietili diei ilio pertenuerit (MG. LL. V, S. 442 Z. 3, 4).
Ablativschreibung : per rixa aut per aliqua contentione (MG. LL. V, S. 442 Z. 23, 24)

per fomitem per invidia (MG. LL. V, S. 442 Z. 25, 26).
Genetivschreibung : si quis de senioribus (MG. LL. V, S. 442 Z. 29).
Umschreibung des Abi. loci : in domnica casa (MG. LL. V, S. 442 Z. 41) in civi¬

tate (MG. LL. V, S. 442 Z. 37).
Nom. oder Akk. für Abi. : primum für primo (MG. LL. V, S. 442 Z. 17 ; S. 443 Z. 2).
Unsicherheit in der Behandlung von Indikativ und Konjunktiv : de qualecumque

linia fuerit fuit (MG. LL. V, S. 442 Z. 31, 32).
Umschreibung mit fieri : emendatimi fiat (MG. LL. V, S. 442 Z. 4) operatae fiunt

(MG. LL. V, S. 442 Z. 5) fiat battutus (MG. LL. V, S. 443 Z. 2, 26, 42 ;

S. 444 Z. 7) fiat reconpensatus (MG. LL. V, S. 442 Z. 31) fiat conpositus
(MG. LL. V, S. 442 Z. 35) fiat degradatus (MG. LL. V, S. 444 Z. 16).

habere als Hilfsverb : honoratum habuit (MG. LL. V, S. 442 Z. 35).

88



dessen Merkmalen nachzugehen. Genau wie die gleichzeitigen
Volksrechte, Canonessammlungen und Bußbücher bestehen sie aus einem
Rubriken- und einem Textteil. Die Inhaltsübersicht ist insofern an
sich schon von Interesse, als sie in Kürze den formalen Aufbau der

Capitula wiedergibt.

Incipiunt capitula 1.

(1) De dominicis diebus et reliquis festivitatibus sanctorum.

(2) De maleficia vel sacrilegia.
(3) De homicidio.

(4) De periurio.
(5) De inlicita coniugia.
(6) De rapto.
(7) De adulterio.

(8) De violentia.
(9) De falso testimonio.

Bezeichnend ist auch die Beibehaltung des rhytmischen Satzschlusses (ohne Voll¬
ständigkeit) :

Cursus velox : statuimus disciplina (MG. LL. V, S. 442 Z. 7), debeant celebrare
(MG. LL. V, S. 442 Z. 12), culpa condemnetur (MG. LL. V, S. 444 Z. 20)

culpa emendelur (MG. LL. V, S. 442 Z. 25).
Cursus planus : (pauperibus) distribuantur (MG. LL. V, S. 442 Z. 15), habere uxorem

(MG. LL. V, S. 442 Z. 10), fiat battutus (MG. LL. V, S. 442 Z. 2, 26, 42 ;

S. 444 Z. 7).
Cursus tardus : alium occidere (MG. LL. V, S. 442 Z. 23), recludatur in carcere

(MG. LL. V, S. 443 Z. 26, 27).
Man vgl. dazu die aus dem gleichen Sprachkreise stammende Zusammenstellung

von I. Müller, Die Schenkung des Bischofs Tello an das Kloster Disentis
im Jahre 765, in Jahresbericht d. hist. ant. Ges. Graubünden (zit. JHGG.) 1940,
S. 53 ff. für das Tellotestament, R. v. Planta, Die Sprache der rätoromanischen
Urkunden des 8.-10. Jahrhunderts, in Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein I,
Exkurs 2, Innsbruck 1920-1925, für die rätischen Urkunden, sowie H. Breslau,
Handbuch der Urkundenlehre, Leipzig 1889, I, S. 560 ff., J. Vielliard, Le Latin
des diplômes royaux et chartes privées de l'époque mérovingienne (Bibliothèque
de l'Ecole des chartes, fase. 251), Paris 1927 und H. M. Martin, A brief study
of the Latinity of the diplomata issued by the Merovingian kings, in Speculum II
(1927), S. 258-267 u. IV (1929), S. 315 ff., sowie J. Pirson, Le Latin des
formules mérovingiennes et carolingiennes, in Romanist. Forschungen, hrg. von
K.Vollmüller, 26, Erlangen 1909, S. 837 ff. Für die Lex Romana Curiensis vgl.
L. Stünkel, Das Verhältnis der Sprache der Lex Romana Utinensis (oder Curiensis)
zur schulgerechten Latinität, in Jb. f. klassische Philologie, Suppl.bd. 8 (1876),
S. 583 ff. und ders., Flexion der Verba in der Sprache der Lex Romana Utinensis,
in Z. f. Romanische Philologie 5 (1881), S. 41 ff. Für den Gebrauch des Cursus,
der für die Zeit des Remedius und dessen Zuneigung zum Alkuinkreis bezeichnend
ist, vgl. E. Norden, Die antike Kunstprosa3, 1918, S. 950 ff.

1 MG. LL. V, S. 441.



(10) De furto.
(11) De rixa.
(12) De reclamationes pauperum vel opressiones.

Formal weichen die Capitula Remedii wesentlich ab von der ihnen

überlieferungsmäßig und zeitlich vorausgehenden Lex Romana
Curiensis, welche auf der Lex Romana Visigothorum aufbaut ; sie

unterscheiden sich ebenfalls von den germanischen Volksrechten. Eine
ähnliche Gliederung aber findet sich in kirchlicher Rechtsliteratur. Vor
allem fallen die schon von Conrat festgestellten Beziehungen zum
Dekalog (Mose 2, 20) auf, wenn auch eine ganz strenge Durchführung
des Parallelismus nicht besteht1. Cap. Rem. 1 entspricht dem 4. Gebot,
Cap. Rem. 2 dem 2., Cap. Rem. 3 dem 6. Gebot, Cap. Rem. 4 dem
3. Gebot ; Cap. Rem. 5 ist ohne Parallele, könnte jedoch zu Cap. Rem. 6-8

gezogen werden und würde dann mit diesen zusammen zum 7. und
10. Gebote gehören. Cap. Rem. 9 lehnt sich an das 8. Gebot, Cap.
Rem. 10 an das 9. Gebot an. Cap. Rem. 11 und 12 stehen außer diesem

Rahmen, lassen sich aber leicht mit dem zeitgenössischen Kirchen- und
Reichsrechte vereinen. Anderseits ist das 5. Gebot vollständig
übergangen worden.

Die Gliederung der Satzungen nach dem Dekalog muß dem
Verfasser aus der frühmittelalterlichen Bußbücherliteratur des fränkischen
Reiches oder aus der Lex Dei bekannt geworden sein 2. Allerdings ist
weder die Lex Dei noch ein Poenitentiale auf der formalen Grundlage
des Dekalogs in Rätien erhalten geblieben, doch spielt hier nur die

Zufälligkeit der Überlieferung mit, da die Provinz daneben Bußbücher
anderer Formen aufgewiesen hat. Der Schrift nach in Churrätien
entstanden ist sicher die einst dem Kloster Pfäfers gehörende Einsiedler
Handschrift 326, welche unter anderem den sogenannten Excarapsus
Cummeani aus dem beginnenden 9. Jahrhundert enthält, eine Sammlung

von Bußsatzungen verschiedendster Art, vor allem keltisch-angelsächsischer

Herkunft 3. Deren formaler Aufbau geht im Gegensatz zum
fränkischen Bußbuch nach dem Schema der Oktoade.

1 Conrat, Geschichte der Quellen und Literatur des römischen Rechts I,
S. 293.

2 Die Lex Dei ist erst aus dem 9. Jahrhundert überliefert, aber zweifellos
früher abgefaßt worden. Über ihre Bedeutung als kirchliches Rechtsbuch vgl.
Conrat, Geschichte der Quellen und Literatur des römischen Rechts I, S. 87 f.
und v. Halban, Das römische Recht in den germanischen Volksstaaten II, S. 348.

3 Zu Hs. 326 der Stiftsbibliothek Einsiedeln vgl. Meier, Catalogus I, S. 297,
Nr. 326 und Bruckner, Scriptoria I, S. 76. Der Excarapsus Cummeani ist gedr.

90



Arbeiten wir nun die Merkmale des Breves heraus, dann ist vom
Umstände auszugehen, daß die vorliegende Überlieferung der Capitula
Remedii nicht die ursprüngliche ist. Vergleicht man sie mit den Capitularien-

und Brevenformen der Zeit, so zeigt sich, daß hier die

Rubrizierung, welche den Capitula Remedii vorangestellt ist, zumeist fehlt,
daß aber umgekehrt ein Protokoll vorhanden ist, welches für die

Capitula ausgefallen zu sein scheint. Für den Brevecharakter sprechen
vor allem einige Formulierungen. Es wäre auf das zweimal
wiederkehrende statuimus hinzuweisen, das decrevimus in Cap. 1, also
die subjektive, nicht objektive Form, dann auch auf die Finalsätze
in Cap. 3 *. Denkt man sich die Rubrizierung am Eingang weg, dann
schält sich, abgesehen von der mangelnden Vorrede ein formal
einwandfreies Breve heraus, dessen inhaltliche Gliederung allerdings nicht
der Form von Urkunden oder Capitularien entspricht, sondern dem
Vorbilde kirchlicher Rechtsliteratur folgt. Die Rubriken und das
Weglassen der Vorrede dürfte einem zweiten Bearbeiter, vielleicht dem

Kopisten in Codex 722 zuzuschreiben sein, welcher dem Breve damit
die Form einer allgemeinen Rechtssatzung, wie sie für sein Rechtsbuch

gedacht war, gegeben hat. Es ließe sich dabei denken, daß er
rubrizierende Marginalien schon auf seiner Vorlage vorgefunden hat2.

bei J. Schmitz, Die Bußbücher und die Bußdisziplin der Kirche, Mainz 1883,
S. 611 ff. Schon aus zeitlichen Gründen kommt diese Kompilation von meist
keltischen und irisch-angelsächsischen Bußsatzungen für eine Einwirkung auf die
Rechtsbildung um 800 noch nicht in Frage, da sie nicht vor 796 entstanden sein
kann, vgl. bes. W. v. Hörmann, Bußbücherstudien III, in Z. d. Savignystiftung
f. RG. kan. Abt. 3 (1913), S. 158 und P. Fournier, Etudes sur les pénitentiels,
in Revue d'histoire et de littérature religieuse 8 (1903), S. 544. — Als Vorlage
formaler Art ist unter allen Umständen ein Poenitentiale nach dem Schema des

Dekalogs vorauszusetzen, wenn man nicht die Lex Dei dafür in Anspruch nehmen
möchte. Es läßt sich eine Bußbüchertradition denken, wie sie das Kloster St. Gallen
im Poenitentiale tripartitum besitzt (vgl. Hs. 150 der Stiftsbibliothek St. Gallen,
Scherrer, Verzeichnis, S. 56 Nr. 150, teilweise gedr. bei W. H. Wasserschleben,
Die Bußordnungen der abendländischen Kirche, Halle 1851, S. 505 ff.). Vor allem
käme dabei wohl das Poenitentiale Columbani in Betracht (Schmitz, Bußbücher,
S. 594). Über dessen Verbreitung vgl. zuletzt B. Poschmann, Die abendländische
Kirchenbuße im frühen Mittelalter, Breslauer Studien zur historischen Theologie
16 (1930), S. 5 und 61 ff. und E. Göller, Papsttum und Bußgewalt in
spätrömischer und frühmittelalterlicher Zeit, Freiburg i. B. 1933, S. 268 ff.

1 MG. LL. V, S. 442. Es kann allerdings sowohl beim Breve wie bei den
Capitularien subjektive und objektive Fassung nebeneinander hergehen.

2 Die Überlieferung der Capitula Remedii kann in mehr als einer Hinsicht
mit derjenigen der königlichen Capitularien verglichen werden, vgl. G. Seeliger,
Die Kapitularien der Karolinger, München 1893, S. 19 ff.

91



Wenn wir vom Inhalte ausgehend die formalen Besonderheiten der

Capitula Remedii zu erklären suchen, dann ist Voraussetzung für deren

Verständnis die Tatsache, daß sie ein durchaus weltliches Recht darstellen,

im Gegensatz etwa zu den Bischofskapitularien pro foro interno1. Es
fällt auch auf, daß die Capitula nur einen verhältnismäßig beschränkten
Kreis von Vergehen aufführen, der als Ganzes in keiner Weise mit dem
sachlichen Umfange der Lex Romana Curiensis oder der Volksrechte
zu vergleichen ist. So bleibt nur das fränkische Reichsrecht als mögliche

Grundlage, dessen Verordnungen in einigen Fällen dem inhaltlichen
Bereiche der Capitula Remedii entsprechen. In Frage kommen vor
allem die Kapitularien Karls des Großen vom Jahre 802, sowohl das

Capitulare missorum generale vom Anfange des Jahres 802, das Capitu-
lare missorum speciale gleichen Jahres und das Capitulare de exami-
nandis ecclesiasticis vom Oktober 802, in denen die Missi mit der
Durchführung von Vorschriften für die richterlichen Gewalten aller Art
betraut werden 2. Zur Behandlung gelangen mit Ausnahme der falschen

Anschuldigung alle auch in den Capitula Remedii erwähnten Vergehen.
Aus diesem Umstände ergibt sich die Möglichkeit, die Entstehung der
Capitula Remedii mit einem missatischen Auftrage an die Provinzen
in Verbindung zu bringen. Wenn die Capitula Remedii offensichtlich
neues Recht durchzusetzen und im einzelnen, wie beispielsweise in
Cap. 5, zur Zeit gangbare Mißbräuche abzustellen versuchen, dann weist
das in dieselbe Richtung. Zugleich erhalten wir aber auch einen näheren

Zeitpunkt für ihre Abfassung, der sich nun auf die Jahre 802/803

1 Man vgl. etwa die Diözesanstatuten der Bischöfe Theodulf von Orleans,
Gerbald von Lüttich, Waltcaud, Haito von Basel u. a. (dazu zuletzt C. de Ci.ercq,
La legislation religieuse franque de Clovis à Charlemagne, Louvain/Paris 1936,
S. 259 ff.) ; einzelne ihrer Bestimmungen sind später in das allgemeine Kirchenrecht
eingegangen.

2 Capit. missorum generale von 802, cap. 4 u. 36 (periuriuni) (MG. Capit. I,
S. 92 u. 98), cap. 32 (homicidium) (MG. Capit. I, S. 97), cap. 38 (inlicita coniiigia)
(MG. Capit. I, S. 98), cap. 33 (adulterium) (MG. Capit. I, S. 97), cap. 29 (oppressio
pauperum) (MG. Capit. I, S. 96) ; Capit. missorum speciale von 802 für eine Anzahl
gallischer Provinzen (MG. Capit. I, S. 100, 101) erwähnt die gleichen Verordnungen
und bietet damit ein Beispiel praktischer Verbreitung der allgemeinen Erlasse.
Auch ein zweites Capitulare missorum speciale, wohl gleichen Jahres, führt die
genannten Vergehen auf, cap. 39 (periurium) (MG. Capit. I, S. 104), die folgenden
cap. ebd.), cap. 40/41 (maleficium und sacrilegium), cap. 42 (homicidium), cap. 43

(furtum, iniusta conubia), cap. 46 (opera servilia an Sonntagen), cap. 51 (oppressio
pauperum). — Zur Art der Verbreitung der Capitularien vgl. Seeliger, Die
Kapitularien der Karolinger, S. 22 ff.

92



bis 806, also bis zur Divisio von Bistum und Grafschaft Chur
einschränken läßt1.

Die formale Abhängigkeit der Capitula Remedii kann noch wesentlich

differenzierter dargestellt werden durch die Untersuchung des

Inhaltes. Erst damit werden die quellenmäßigen Grundlagen auch im
einzelnen faßbar.

(1) De dominicis diebus et reliquis festivitatibus sanctorum 2.

Ut dominicis diebus, sicut cannones continentur, cum omne devotione

observentur, nullus nisi quod ad nitorem domus vel victui diei ilio
pertenuerit, facere présumât. Quod si quis fecerit, ad scultaizio sive

maiore, qui locello ilio prefuerit, emendatum fiat taliter, ut omnes

res Utas, quae operatae fiunt, una cum presbitero plebis illius
pauperibus distribuantur. Quod si qui boves iuncxerint, ipsos boves

pauperibus dentur. De hec enim culpa ista tantum statuimus
disciplina, quia quantum quis in hanc perseveraverit ignavia, tantum

amplius sustentantur pauperum inopia. Quod si scultaizius vel

maior, qui loco ilio prefuerit, emendare neglexerit, presbiter, qui in
ipsa valle fuerit, excommunicatus sit, quam cito potuerit, domno

Remedio innotiscere festinet. Et presbiter iamdictus omnes dominico
venture sollemnitate populo adnuntiet, et ut sciant omnes, quale

feria, et si usque vesperum sive etiam usque missas debeant celebrare.

De opera vero, quae abstinere decrevimus, iste sunt: arare, secare,

excutere, vannare, vineam facere, roncale, sepe, nogarios battere,

lovolone collegere, lavendarias cosire, cerbisa facere, falce balere,

fabricare vel aliut magisterium facere et reliqua horum similia.

Cap. Rem. 1 über die Sonntagsheiligung und die Feier der Festtage
zeigt zunächst eine starke Anlehnung formaler und inhaltlicher Art
an das gemeinkirchliche Recht, wie das in keiner der übrigen
Bestimmungen wieder der Fall ist. Die Capitula Remedii selbst weisen auf
diesen Umstand hin (sicut cannones continentur). Gleich die erste Bestimmung,

welche nur die Verrichtungen im Hause als erlaubte Sonntagsarbeit

bezeichnet (nullus nisi quod ad nitorem domus scheint einer

Canonessammlung entnommen zu sein. Ihr Wortlaut stimmt
weitgehend mit demjenigen von cap. 31 des Konzils von Orleans vom

1 Über letztere und ihre Beziehungen zu den Capitula Remedii vgl. Meyer-
Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter, S. 65, 66.

1 MG. LL. V, S. 442.

93



Jahre 538 * und von cap. 14 des Konzils von Verneuil vom 11. Juli 755

überein 2. Auch die Formel des boves iungere ist früh belegt und zwar
in cap. 16 des Konzils von Auxerre vom Jahre 573-603 3, wo sie an die
Stelle des allgemeinen Verbotes der Landarbeiten am Sonntage tritt.
Allerdings fehlt diesen Bestimmungen die von Remedius verfügte
Zuwendung des Arbeitsertrages an die Armen. Nicht nur kanonischem,
sondern auch fränkischem Reichsrechte verpflichtet ist sodann die ganze
Liste der verbotenen Sonntagsarbeiten. Sie findet sich in ähnlicher
Reihenfolge sowohl in cap. 31 des Konzils von Orleans von 5384, in

cap. 18 des Konzils von Chalon von 639-654 5, wie in der zum Teile
unter kirchlichem Einflüsse entstandenen Admonitio generalis Karls
des Großen vom 23. März 789 6. Es ist vielleicht diese letztere, welche

1 MG. Conc. I, S. 82 neque ullam rem ad victus praeparare vel ad netorem
domus vel hominis pertenenten ullatenus exerceri, dazu C. J. Hefele, Concilien-
geschichte 2, Freiburg i. B., II, S. 778. Zu den folgenden Quellen und zur Sache
vgl. F.. Loening, Geschichte des deutschen Kirchenrechts, Straßburg 1878, II,
S. 454 ff., zur staatlichen Gesetzgebung vgl. de Clercq, La législation religieuse
franque de Clovis à Charlemagne, S. 307.

2 MG. Conc. I, S. 36 ; Hefele, Conciliengeschichte 2 III, S. 590.
3 MG. Conc. I, S. 181 Non licet die dominico boves iungere vel alia opera

exercere, dazu Hefele, Conciliengeschichte III, S. 45.
4 MG. Conc. I, S. 82 De opere tamen rurali, id est arata vel vinea, vel seclione

messione, excussione, exarto vel saepe consuimus abstenendum.
6 MG. Conc. I, S. 212 sed Vetera rénovantes instituemus, ut in ipsum die dominico

rura opera, id est arare, secare, messe mettre, exartus facere vel quicquid ad
rures culturalia pertinet facere nullus penitus non présumât ; vgl. dazu Hefele,
Conciliengeschichte III, S. 93.

6 MG. Capit. I, S. 61 cap. 81 :

Statuimus quoque secundum quod et in lege Dominus praecipit, ut opera
servilia diebus dominicis non agantur, sicut et bonae memoriae genitor
meus in suis synodalibus edictis mandavit, id est quod nec viri ruralia
opera exerceant, nec in vinea colenda, nec in campis arando, metendo vel
foenum secando vel sepem ponendo nec in silvis stirpare vel arbores
caedere vel in pétris laborare nec domos construere nec in orto laborare ;

nec ad placita conveniant nec venationes exerceant. Et tria carraria opera
licet fieri in die dominico id est ostilia carra vel victualia vel si forte
necesse erit corpus cuiuslibet ducere ad sepulcrum. Item feminae opera
textilia non faciant nec capulent vestitos nec consuent vel acupictile
faciant ; nec lanam carpere nec linam battere nec in publico vestimento
lavare nec berbices tundere habeant licitum, ut omnimodis honor et requies
diei dominicae servetur. Sed ad missarum sollempnia ad aecclesiam undique
conveniant et laudent deum in omnibus bonis quae nobis in illa die fecit.

Spätere Konzilsbeschlüsse und Capitularien befassen sich allgemein mit der
Sonntagsheiligung, verbieten das opus servile, Gerichtstage, Märkte, ohne daß sie
jedoch zeitlich für die Beurteilung der Capitula Remedii noch in Frage kommen
könnten.

94



den Wortlaut der Capitula Remedii vor allem bestimmt hat. Der Hauptinhalt

von cap. 1 entspricht also gemeinkirchlichem wie fränkischem

Rechte. Darüber hinausgehende Anordnungen beruhen auf eigener

Rechtssetzung des Remedius als Bischof 1. Dahin gehört der Passus

über die Bestrafung der dem Arbeitsverbote Zuwiderhandelnden. Wo

die Canones sonst gemäß der Kirchendisziplin vorgehen und diese durch

den Bischof und Priester wahren, führen die Capitula Remedii die

Ahndung der Vergehen gegen die Sonntagsheiligung mit der niederen

weltlichen Beamtenschaft durch, allerdings mit der Einschränkung, daß

davon nur das gemeine Kirchenvolk betroffen wird. Die Mißachtung
des Strafvollzugsauftrages durch den Maior oder den Schultheißen

dagegen tragen diesen die Exkommunikation durch den Bischof ein, dem

der zuständige Priester Meldung zu erstatten hat. Die Strafe selbst ist
also kirchlicher Art. Das gilt sowohl für die Exkommunikation wie die

Verteilung des gegen Gebot erarbeiteten Ertrages als Almosen.
Bemerkenswert ist, daß die Capitula Remedii nun wohl die Heranziehung des

weltlichen Armes bei der Bestrafung erwähnen, jedoch eine weitere

Beeinflussung durch das weltliche Recht nicht kennen. Sie nehmen

weder Bezug auf das einheimische römische Vulgärrecht der Lex Romana

Curiensis3, noch auf die im fränkischen Reichsrechte übliche Strafe

einer Buße von 15 sol. für den Angehörigen salischen Rechtes, von
7 Y2 sol. für den römischen Provinzialen *. Auch im Verhältnis zu den

Canones und insbesondere zu den in den Bußbüchern behandelten Fällen

zeigt cap. 1 der Capitula Remedii eine weitgehende Beschränkung auf

gewisse Elemente der Delikte. Es fehlen — abgesehen von der

Verpflichtung der Priester zur Ankündigung der Feiertage, welche im

1 Nach allgemeinem Kirchenrecht besitzt der Bischof das Recht eigener
Rechtsetzung in dieser Sache, vgl. P. Hinschius, System des katholischen Kirchenrechts,

Berlin 1888, IV, S. 280.
8 Conc. Aurelianense 538, cap. 31 (MG. Conc. I, S. 82) ; Conc. Cabilonense

639/654, cap. 18 (MG. Conc. I, S. 212) ; Conc. Matisconense 585, cap. 1 (MG.
Conc. I, S. 165) ; die Strafe besteht für servi und rustici in Schlägen. Vgl. Hinschius,
Kirchenrecht IV, S. 290 bes. Anm. 3.

3 Lex Romana Curiensis (zit. LRC.) VIII/3 (MG. LL. V, S. 360) verbietet
Gerichtsverhandlungen an Sonntagen unter Strafe des Sakrilegs ; LRC. IX/2, 3

(MG. LL. V, S. 368) bestimmt die Behandlung eingekerkerter Verbrecher am
Sonntage.

4 Vgl. bes. das Dekret Chilperichs für Austrasien von 596 29. Febr., cap. 14

(MG. Capit. I, S. 17). Da das fränkische Bußensystem bei allen übrigen Vergehen
erst unter Remedius ganz zum Durchbruch gelangt ist, dürfte auch die 7 y2

Schillingbuße in Rätien keinen Eingang gefunden haben.

95



Reichsrechte belegt ist1 —, Anordnungen über weitere kirchliche
Pflichten an Sonn- und Feiertagen, wie Kirchgang, Empfang der
Kommunion, Innehaltung der Hören oder Fastengebote u. a., wie sie im
Kirchenrechte sonst zahlreich vertreten sind 2.

(2) De maleficiis vel sacrilega 3.

Ut si malificus vel sacrilegus in populo inventus fuerit, primum
scalvetur, mittatur pice capiti eius, ponatur super asinum et batendo

ducatur circiter per vicos. Si secundo hoc fecerit, excidatur ei linguam
et nasum. Si usque tertio perpetraverit, in potestate stet iudicum
et laicorum.

Im Gegensatz zu cap. 1 ist cap. 2 in seiner Fassung von kirchlicher
und weltlicher Rechtsliteratur, sei diese römischen oder fränkischen

Ursprungs, unabhängig. Diese Selbständigkeit bezieht sich auch auf
den Inhalt, und wir haben hier erstmals den Versuch vor uns, neue

Rechtsgrundsätze zur Durchführung zu bringen. Cap. 2 behandelt die
Delikte des maleficium und des sacrilegium. Maleficium ist schädliche
Zauberei, sacrilegium Wahrsagerei, Magie, Raub der res sacrae,
kirchenrechtlich gehören dazu die Profanierung der Kultgegenstände und die

Verletzung des Asylrechtes 4. Als Poen wird für die erstmalige Ver-

1 Für den Passus quale feria et si usque vesperum sive etiam usque missas
debeant celebrare ist zu beachten, daß kirchenrcchtlich schon frühzeitig
unterschieden wird zwischen einem dies festus, welcher in jeder Beziehung gefeiert
werden muß und der von der Vesper des Vortages bis zur Vesper des folgenden
Tages dauert (vgl. die Capit. Franconofortensia von 794, cap. 21 [MG. Capit. I,
S. 76] Ut dies dominica a vespera usque ad vesperam servetur) und einem solchen,
an dem nur eine gottesdienstliche Feier stattfindet, d. h. dem festum fori und
dem festum chori, vgl. Hinschius, Kirchenrecht IX, S. 288. Für beide ist die
Teilnahme an der Messe gefordert und zwar auf Grund von cap. 32 des Concilium
Aurelianense von 538 (MG. Conc. I, S. 82) bis zur Oratio, bei Anwesenheit des
Bischofs bis zur Benedictio (Conc. Aurelianense von 511, cap. 26, MG. Conc. I, S. 8),
dazu Hinschius, a. a. O., S. 289. Soweit der Priester reichsrechtlich zum Unterricht

und zum Anhalten zur Sonntagsfeier, zum Kult, zur Feier der Feste
verpflichtet ist vgl. Capitula a sacerdotibus proposita von 802, cap. 5, 6, 8 (MG.
Capit. I, S. 106) und Capitulare de examinandis ecclesiasticis von 802, cap. 9, 13

(MG. Capit. I, S. 110).
2 Man vergleiche dazu die Stellen der Bußbücher, in denen die Mißachtung

des Sonntages durch Fasten, Arbeit und Baden erwähnt wird (Schmitz,
Bußbücher, S. 325, 431, 535, 674).

3 MG. LL. V, S. 442.
4 Zum Begriff des maleficium und sacrilegium in den verschiedenen Rechten

vgl. Th. Mommsen, Römisches Strafrecht, Leipzig 1899, S. 639 für das römische
Recht, R. His, Das Strafrecht des deutschen Mittelalters, Weimar 1935, II, S. 23 ff.
für das deutsche Recht und Hinschius, Kirchenrecht VI, S. 160 für kanonisches

96



Übung das Abschneiden der Haare, das Übergießen des Kopfes mit
Pech und öffentliche Schaustellung auf dem Esel genannt, damit wird
eine Körperstrafe mit einer Ehrenstrafe vereinigt. Bei Rückfall erfolgt
Verlust von Zunge und Nase, bei mehrfacher Wiederholung wird die

Todesstrafe verhängt.
Untersucht man das Verhältnis der Bestimmungen von cap. 2 zum

römischen und germanisch-fränkischen Rechte, dann ergibt sich, daß

die Grundprinzipien der Strafzumessung weder dem einen noch dem

andern in dieser Form bekannt sind. Außergewöhnlich ist die

Verschärfung der Strafen im Wiederholungsfalle, welche nur die Bußbücher

vermerken, deren Recht jedoch seinerseits mit der allgemeinkirchlichen
Auffassung nicht übereinstimmt *. Römisches Recht zählt maleficium
und sacrilegium von vorneherein zu den Kapitalverbrechen, selbst die

Lex Romana Curiensis folgt noch durchaus diesem Grundsatze 2. Germanisches

Volksrecht fällt als Vorbild ganz aus, und auch nach fränkischem
Reichsrechte gehören beide Delikte in der Bereich kirchlicher Gerichtsbarkeit,

wobei die Kirche allerdings des weltlichen Armes bedarf. Für
diesen aber spielen sie im wesentlichen nur im Kampfe gegen die Reste

des Heidentums eine gewisse Rolle 3. Aus diesem Grunde verpflichten

Recht. Sakrileg ist kirchenrechtlich ein vieldeutiger Begriff, Diebstahl und
Profanierung der Kultgegenstände, Simonie gehören dazu, vgl. Hinschius, a. a. O.,
S. 226 ff.

1 So im Poenitentiale Columbani, cap. 7, 18 (Schmitz, Bußbücher, S. 597, 599).
2 Mommsen, Römisches Strafrecht, S. 639 ff. ; LRC. IX/13 (MG. LL. V,

S. 372), dazu E. Besta, Per la determinazione dell'età e della patria della cosi-
detta Lex Romana Rhaetica Curiensis, in Rivista ital. per le scienze giuridiche XXX
(1900), S. 370.

3 Als reichsrechtliche Quellen sind zu nennen das Praecept Childeberts von
511/558 (MG. Capit. I, S. 2), die Kapitularien Karlmanns von 742, Cap. 5 und 743,

Cap. 4 (MG. Capit. I, S. 25, 28) sowie diejenigen Karls des Großen von 769, cap.7
und 789, cap. 18 (MG. Capit. I, S. 45, 55). Maleficium und sacrilegium sind von
den Capitula Remedii in den Bereich weltlichen Strafrechtes gezogen worden,
folgen also in ihrer Auffassung vereinzelten Bestimmungen des fränkischen
Reichsrechtes. Inwiefern cap. 2 jedoch in Bezug auf Zauberei, Magie, heidnischen Kult
in Rätien tatsächlich Berechtigung besitzt, kann aus Mangel an Quellen nicht
näher festgestellt werden. Die Christianisierung hat erst gegen Ende der
Römerherrschaft stärkeres Ausmaß gewonnen. Reste heidnischer Überlieferung sind
jedenfalls erkennbar, vgl. die Arbeiten von Ch. Caminada, Wasserkultus in Rätien,
in JHGG. 1930 ; ders. Feuerkultus in Rätien, JHGG. 1933 ; ders. Steinkultus
in Rätien, in JHGG. 1935 ; ders. Tierkultus in Rätien, in JHGG. 1943. Der Grad
der Christianisierung dürfte etwa demjenigen der gallorömischen Provinzen des

Frankenreiches entsprochen haben, vgl. L. Duchesne, L'Eglise au VIe siècle,
Paris 1925, dazu G. Schnürer, Kirche und Kultur im Mittelalter 3, Paderborn 1936,

I, S. 205. Die Lex Romana Curiensis erwähnt in ihren kirchenrechtlichen Ab-

7 97



die Kapitularien sowohl den Bischof wie die niedere Geistlichkeit zur
besseren Unterweisung des Volkes und zur Verfolgung des heidnischen
Kultes. Sofern nach Reichsrecht abgeurteilt wird, steht auf den
genannten Delikten in älterer Zeit die Prügelstrafe, später eine Buße von
15 Schilling 1, nach kanonischem Recht ebenfalls Prügel, private Buße

von wenigen Wochen bis zu einem Jahre oder in schweren Fällen
Exkommunikation 2. Davon weichen die Capitula Remedii völlig ab,

nur die Strafarten als solche, Verlust des Haupthaares, Teerung, Hand-
und Nasenverlust sind, unabhängig von dem vorliegenden Vergehen,
auch im römischen und germanischen Rechte gebräuchlich. Allerdings
werden die Körperstrafen hier normiert, während sie im römischen
Rechte im Belieben des Richters stehen. Die Capitula Remedii
überlassen im Wiederholungsfalle den Delinquent der potestas iudicum et

laicorum, worunter nur die Todesstrafe verstanden werden kann3.
Gegenüber dem spätrömischen Rechte und der noch in der Lex Romana
Curiensis gebotenen Praxis bedeutet das eine wesentliche Strafmilderung,

eine Tendenz, welche noch in weiteren Bestimmungen der Capitula
deutlich zum Ausdrucke kommt ; am fränkischen Rechte gemessen aber
sind die Strafen noch um vieles schärfer.

(3) De homicidio 4.

Ut nullus de Romanis hominibus, qui ad domnum Remedium
episcopum pertinent, ausus sit, unus alium occidere ; si quis fecerit,
condamnetur. Si casu quis per rixa aut per aliqua contentione,

quod de ante habuerunt, pares alterum occident, causa rei inquiratur

schnitten die Idolatrie (LRC. XVT/2, 1 ; MG. LL. V, S. 392). Anderseits ist für
das 8. Jahrhundert ein ausgebildetes Pfarrkirchensystem mit ziemlich engem Netz
von Gotteshäusern vorauszusetzen ; die Klostergründungen gehören in ihrer Mehrzahl

ebenfalls dem frühen oder mittleren 8. Jahrhundert an, und am bischöflichen
Hofe steht das geistige Leben auf beachtlicher Stufe, vgl. dazu die einleitenden
Bemerkungen von E. Meyer-Marthaler, Zur Frühgeschichte der Frauenklöster
im Bistum Chur, in Festgabe f. H. Nabholz, Aarau 1944, S. 1 ff., zuletzt H. Büttner
Christentum und fränkischer Staat in Alemannien und Rätien während des 8.

Jahrhunderts, in Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 1949, S. 23 ff.
1 Die Prügelstrafe notiert das Praecept Childeberts von 511/558 (MG. Capit. I,

S. 2), die 15 Schillingbuße des Capitulare Karlmanns von 737, cap. 4 (MG. Capit. I,
S. 28), vgl. auch H. Brunner / C. v. Schwerin, Deutsche Rechtsgeschichte 2,

München/Berlin 1928, II, S. 873 ff.
2 Vgl. Conc. Elusanum, cap. 3 (MG. Conc. I, S. 14 ; Conc. Antissiodorense,

cap. 4 (MG. Conc. I, S. 180) ; Conc. Clippiacense 626/627, cap. 16 (MG. Conc. I,
S. 199), außerdem die Bestimmungen der Bußbücher bei Schmitz, Bußbüchcr,
S. 305 ff., 374, 378, 379, 457, 504, 537, 580, 632, 635.

3 Vgl. Heft III, S. 180. 4 MG. LL. V, S. 442.

98



a iudicibus et secundum culpa emendatur. Quod si quis nulla ex

causa nisi per odii fornitevi vel per invidia alium occiderit, prima
vice conponat, secunda exorbetur. Quod si evenet causa, que a domno

episcopo vel a iudicibus potestate accipiat oculos suos redimere, et

post hanc consecutam misericordia tertio perpetraverit homicidium,

potestas iudicum et laicorum sit de eo, qualiter puniatur. Si quis
de senioribus quinque ministribus occiderit, id sunt camararius,

butiglarius, senescalcus, iudicem publicum, comestabulum, qui de

hos quinque occiderit, de qualecumque linia fuerit, ad CXX solidos

fiat reconpensatus. Qui scultazium aut reliquum capitanium ministeriale

occiderit, inquiratur, de quale linia fuit, et ita conpositus fiat:
si ingenuus fuit, fiat conpositus ad CXX solidos, si autem servus

fuit, fiat conpositus ad solidos XC. Si vassallum domnicum de casa

sine ministerio aut iunior in ministerio fuit et domnus eum hono-

ratum habuit, si ingenuus fuit, fiat conpositus ad solidos XC, si
servus ad LX. Item de patrianos, qui ingenuum hoc modo occiderit,

LX conponat, qui libertum XL, qui servum XXX. Quod si quis
in civitate aut castello aut in aliqua curte ubi domnus ipse fuerit,
homocidium fecerit, conponat quem occidit, hoc modo, sicut superius
eum conscripsimus, et propter quod infra castellum vel curte hoc

fecerit ubi domnus ipse fuerit, addai in domnico solidos LX. Si
quis spatam traxerit in domnica casa, hora qua ipse domnus

episcopus ibi fuerit, abscidatur ei ipsa manus; quod si in alio loco

traxerit, et non fuerit in presentia domni, sed tamen, quia ipse domnus

in civitate vel curte illa fuerit, fiat battutus. Hoc tamen statuimus,

ut omnes has dictas iurgias a iudicibus prumtissime inquirantur,
considérantes culpam atque personam et omnem eventionem rei.

Cap. 3 weist wie cap. 2 eine fast durchweg selbständige Fassung auf.
Nur zum Eingangssatze findet sich in cap. 67 der Admonitio generalis
Karls des Großen vom 23. März 789 und in cap. 32 des Capitulare
missorum generale von 802 eine gewisse Parallele 1. Beide versuchen

die außergerichtliche Verfolgung des Totschlages zu verhindern, was

1 Admonitio generalis 789 23. März (MG. Capit. I, S. 59) Episcopis, omnibus.
Item ut homicidia infra patria sicut in lege domini interdictum est, nec causa ultionis
nec avaritiae latrocinandi non fiant. Et ubicumque inventa fuerint, a iudicibus
nostris secundum legem ex nostro mandato vindicentur et non occidatur homo nisi
lege iubente; Capitulare missorum generale von 802, cap. 32 (MG. Capit. I, S. 97)

Homicidia pro quibus multitudo peril populus Christiani Das Capitulare
missorum speciale von 802, cap. 42 (MG. Capit. I, S. 104) lehnt sich formal an die
Admonitio des Jahres 789 an.

99



auch der Sinn des ersten Passus von cap. 3 der Capitula Remedii sein
dürfte. Wer einen Totschlag verübt, soll verurteilt werden, und zwar
wie aus dem Folgenden hervorgeht auf gerichtlichem Wege. Das
Vergehen des Totschlages erfährt in cap. 3 eine ausführliche, im wesentlichen

fränkischer Rechtsauffassung entsprechende Darstellung.
Entscheidend ist die Gegenüberstellung von Totschlag im Affekt, aus
Anlaß eines Streites (Si casu qui per rixa und der vermessent-
lichen Tötung (nulla ex causa), bei welcher der Getötete schuldlos ist
und als maßgebend die feindliche Absicht des Täters betrachtet wird 1.

Die Bemessung der Strafe berücksichtigt denn auch den durch diese

Unterscheidung gekennzeichneten Anteil an der Schuld. Der Totschlag
im Affekt erfordert eine gerichtliche Untersuchung, wobei die Strafe
secundum culpam ausgefällt wird 2. Der absichtliche Totschlag dagegen
wird nach einem festen Bußansatze bestraft, im Wiederholungsfalle mit
Blendung des Täters, beim dritten Male mit dem Tode. Die Blendung
kann unter besonderer Begnadigung durch den Bischof oder durch die
unteren richterlichen Gewalten abgelöst werden 3. Was die begriffliche
Umschreibung des Tötungsdeliktes anbetrifft, so finden wir sie in
gleicher Form in den fränkischen Capitularien, wie teilweise auch in
den Volksrechten. Sie stellen die absichtslose Tötung das Ungefährwerk

der Tötung in rechtswidriger Absicht gegenüber 4. Römisches

1 Vgl. Brunner/Schwerin, Deutsche Rechtsgeschichte2 II, S. 817.
2 Die Erörterung der Schuldfrage bespricht der letzte Satz von cap. 3 Hoc

statuimus Es ist demnach die ganze Sachlage in Betracht zu ziehen und die
Höhe der Strafe danach zu bemessen. Die Untersuchung des Falles wird von
den Richtern, d. h. dem Gerichtsumstand vorgenommen. Die Gerichtsverfassung
ist um diese Zeit in Churrätien bereits fränkisiert, vgl. Meyer-Marthaler, Rätien
im frühen Mittelalter, S. 30 ff.

3 Nach den Capitula Remedii sind auch Stäupung und Prügel ablösbar,
allerdings nicht bei allen Vergehen, vgl. S. 000. Das Recht der Gnade besitzen
sowohl die Unterrichter, welche die Strafe ausfällen, also auch der Bischof als
Inhaber der Grafengewalt. Als Vertreter der Kirche vermöchte er nur ein Inter-
cessionsrecht auszuüben, wobei der kirchliche Einfluß auf die Entwicklung des
Gnadenrechtes jedoch nicht in Frage gestellt sein soll, vgl. dazu K. Beyerle,
Von der Gnade im deutschen Recht, Göttinger Universitätsrede 1910, S. 8.

4 Vgl. dazu insbesondere H. Brunner, Über die absichtlose Missetat im
altdeutschen Strafrechte, in Forschungen zur Geschichte des deutschen und
französischen Rechtes, Stuttgart 1894, S. 487 ff. (Sitz.ber. d. Berliner Akademie 1890,
S.815 ff.) und Brunner/Schwerin, Deutsche Rechtsgeschichte2 II, S. 630 ff. Das
germanische Recht unterscheidet das homicidium voluntarium vom homicidium
casu, nolendo; über letzteres bes. M. Frank, Die kasuelle Tötung in den
Volksrechten, iur. Diss. Berlin 1890, S. 11 ff. bes. S. 22, 24. Auf der einen Seite wird
als maßgebend betrachtet der böse Wille, der Vorsatz, auf der andern das

100



Recht kennt in ähnlicher Weise als Hauptdelikt die beabsichtigte,
daneben aber auch die unbeabsichtigte Tötung 1, eine Unterscheidung,
der die Lex Romana Curiensis folgt, durch einige zeitgenössische
Formulierungen jedoch zu den Capitula Remedii überleitet. Die
unbeabsichtigte Tötung (sine sua voluntate), weiche nach Leistung eines
Wahrheitsbeweises durch Gnadenakt des Grafen straffrei bleibt, steht dabei
im Gegensatz zur absichtlichen (cum violentia sine culpa), wobei der
Getötete schuldlos ist, was der Tötung nulla ex causa der Capitula
Remedii entspricht2. Die vermessentliche Tötung fränkischen Rechtes
und die absichtliche Tötung römischen Rechtes werden von allem
Anfange an als Kapitalvergehen betrachtet und in beiden Rechtsbereichen
mit dem Tode bestraft. Währenddessen gehen die Capitula Remedii
durchaus selbständig vor und lassen die Todesstrafe erst beim dritten
Male eintreten 3.

Ungewollte, Unbeabsichtigte der Tat. Daneben kennt germanisches Recht aber
auch noch den Totschlag im Affekt, vgl. Frank, a. a. O., S. 29.

1 Die Hauptunterscheidung von absichtlicher (böswilliger) und zufälliger
Tötung nimmt auch das römische Recht vor ; letztere wird noch differenziert
in Fälle rein zufälligen Totschlages und fahrlässiger Tötung, vgl. Frank, Die
kasuelle Tötung, S. 24 und Mommsen, Römisches Strafrecht, S. 625 ff. u. S. 835 ff.

2 LRC. IX/7, 1 (MG. LL. V, S. 370) ; LRC. IX/7, 2 (MG. LL. V, S. 370) ;

LRC. XI/8 (MG. LL. V, S. 385) ; LRC. XVIII/2 (MG. LL. V, S. 398). Von besonderem

Interesse ist LRC. XVIII/2 für die Rechtsentwicklung Quicumque homo
homicidium sine sua voluntate fecerit el ipse homo qui fecit, ad principem suggesserit,
quod per sua voluntate hoc non fecisset, si probalum fuerit, quod verum dicat veniam
consequatur. Nam si vero sine alterius culpa homicidium fecerit, taliter exinde
paciatur, sicut reliqui homicidias, quod in superiorem legem conscriptum est (Verweis
auf LRC. IX/7 ; XI/8, die den Totschlag sine culpa des Getöteten mit dem Tode
bestrafen). Wenn dabei die Lex Romana Curiensis den Passus sine culpa
selbständig zum Breviar hinzufügt, dann steht sie sicher unter dem Eindrucke des
fränkischen Rechtes. Noch dem spätrömischen Rechte dagegen gehört die
Einführung der Begnadigung des absichtlosen Totschlägers an. Es handelt sich hiebei
um eine Novelle Valentinians.

3 Das allgemeinkirchliche Recht unterscheidet in seinen spärlichen
Bestimmungen über die Tötung nach dem römischen Rechte das homicidium voluntarium
(sponte) factum vom homicidium casu, non volens factum, vgl. Syn. Ancyranus,
cap. 23 (Hefele, Conciliengeschichte I, S. 241) ; Conc. Aurelianense von 541,

cap. 28 (MG. Conc. I, S. 93) ; Conc. Clippiacense von 626/627, cap. 11 (MG. Conc. I,
S. 198). Mannigfaltiger sind die Vorschriften in den Bußbüchern. Hier sind alle
nach fränkischem Rechte unterschiedenen Totschlagsarten aufgeführt, so das
homicidium casu factum, id est non voluntate neben dem homicidium sponte factum,
z.B. Poenitentiale Vallicellanum I, cap. 2 (Schmitz, Bußbücher, S. 252), ähnlich
im Poenitentiale Vallicellanum II, cap. 5 (Schmitz, Bußbücher, S. 351) : Si quis
laicus sponte homicidium fecerit et per odii meditationem. An gleicher Stelle wird
auch die Tötung im Affekt vermerkt : Si quis homicidium fecerit per iram et non
per odium, vgl. auch Hinschius, Kirchenrecht VI, S. 176, bes. Anm. 6.

101



Im Anschlüsse an die grundsätzliche Definition des Tötungsdeliktes
bestimmt cap. 3 die Kompositionen, wobei die erstmalige vermessent-
liche Tötung als Grundlage dient1. Die Buße für einen der fünf bischöflichen

Hofbeamten beträgt, ungeachtet seiner ständischen Zugehörigkeit

120 sol., für den richterlichen oder ministerialen Unterbeamten

dagegen unter Berücksichtigung seines Standes 120 sol. für den freien,
90 sol. für den unfreien Schultheißen oder gehobenen Dienstmann.
Eine Buße von 90 sol. entspricht sodann einem freien Vasallen ohne

Amt, sowie einem niederen freien Amtmann, eine solche von 60 sol.

dem unfreien. Tötung unter Freien erfordert eine Buße von 60 sol.,

an einem Liberten 40, an einem servus 30 sol. Der hier durchgeführte
Kompositionsgedanke — es wird später noch darauf zurückzukommen
sein —, leitet sich aus dem fränkischen Rechte her, ist aber stark durch
die Kirche beeinflußt2. Er fehlt dem römischen Rechte und fehlt auch

der Lex Romana Curiensis. Sie kennt wohl den Ausdruck der compositio,
wendet ihn auch in der Bedeutung von Schadenersatz, Zahlung und
ähnlichem an 3, doch ist der darin enthaltene Ersatzgedanke weit
entfernt von dem des fränkischen Rechtes und dem in die Capitula Remedii

aufgenommenen Kompositionensystem.
Betrachtet man die Kompositionen für die Tötung im gesamten,

dann ergibt sich, daß als Grundbuße die 60 Schillingbuße für den

einmalig verübte Vergehen unter Freien angenommen wird. Sie verdoppelt
sich für die bischöflichen Hofbeamten und freien Richter, halbiert sich

für die Unfreien. Der dazwischen liegende Ansatz von 90 sol. erklärt
sich leicht aus dem dabei angewandten Duodezimalsystem '. Zu
beachten ist ferner, daß die 60 Schillingbuße von gleicher Höhe ist wie

1 Das geht deutlich hervor aus dem Passus Quod si quis nulla ex causa nisi
per odii fomitem vel per invidia alium occideret, prima vice conponat (MG. LL. V,
S. 442 Z. 25).

2 Die Kirche hat hinsichtlich des Totschlages im allgemeinen die Komposition

befördert, vgl. Abegg, Über den Einfluß der Kirche auf die Sühne bei dem
Totschlag, in. Z. f. Rechtsgeschichte 7(1868), S. 267 ff.

3 So LRC. H/29 (MG. LL. V, S. 326) ; LRC. VIII/1 (MG. LL. V, S. 360) ;

LRC. IX/19, 1 (MG. LL. V, S. 374) ; LRC. XXIII/9, 5 (MG. LL. V, S. 416) ;

LRC. XXIII/22, 2 (MG. LL. V, S. 418) ; LRC. XXIV/14 (MG. LL. V, S. 424) ;

LRC. XXIV/28, 2-6 (MG. LL. V, S. 428) ; LRC. XXVII/3 (MG. LL. V, S. 438) ;

LRC. XXVII/5 (MG. LL. V, S. 439) ; LRC. XXVII/13, 1 (MG. LL. V, S. 441).
4 Vgl. dazu Heft III, S. 182 und vor allem H. Brunner, Duodecimalsystem

und Decimalsystem in den Bußzahlen der fränkischen Volksrechte, in Forschungen

zur Geschichte des deutschen und französischen Rechtes, S. 482 ff. (Sitz. Ber.
d. Berliner Akademie 1889, S. 1039 ff.)

102



der fränkische Königsbann und jedenfalls dem fränkischen Reichsrechte

entlehnt wurde, nachdem sie dem älteren römischen-rätischen Rechte

völlig unbekannt war.
Einer Bemerkung bedarf noch der am Schlüsse von cap. 3 behandelte

Sonderfriede für die Aufenthaltsorte des Bischofs. Danach genießen

Stadt, Kastell und Hof, in denen sich der Diözesan aufhält, einen

erhöhten Frieden, welcher leicht an dem zusätzlichen Bußbetrag von
60 Schilling erkennbar ist. Es gilt zunächst das für die Tötung bereits

festgestellte Kompositionensystem, darüber hinaus fällt eine 60 Schillingbuße

an den Fiskus. Die bloße Bedrohung, wie das Zücken des Schwertes

im bischöflichen Hause in Gegenwart des Herrn, zieht Handverlust
nach sich, in dessen Abwesenheit Stäupung. Der erhöhte Friede gilt
also einmal örtlich für die bischöflichen Wohnstätten, hier liegt die

Wurzel des späteren Burgfriedens. Anderseits ist er aber auch mit der
Person des Bischofs verbunden, da der Friedbruch je nach dessen
Anoder Abwesenheit verschieden bewertet wird. Die Herkunft dieses

Sonderfriedens ist nicht leicht zu bestimmen. Die Lex Romana
Curiensis II/l, 9 erwähnt auf Grund des Breviars die Übung, daß der

Statthalter einen Übeltäter, den er in domu principum trifft, ohne den

Actoren oder weitere Personen abzuwarten, verhaften darfl, einem

erhöhten Frieden, wie ihn die Capitula Remedii beschreiben, kommt
sie jedoch nicht gleich. Zweifellos entstammt dieser dem fränkischen
Rechte. Doch hat bisher die Forschung auch da verschiedene
Möglichkeiten gesehen. Brunner versuchte die Bußerhöhung bei Verletzung
bischöflicher Aufenthaltsorte zunächst als Ausdruck eines vom König
unabhängigen Volksfriedens aufzufassen 2. Daß ein solcher aber nicht
besteht, zeigt das römisch-rätische Vulgärrecht, wie wir es aus der

Lex Romana Curiensis kennen, deutlich. Später erklärte er ihn als

Bischofsfrieden 3, was insofern zutrifft, als der Friede sich dem Wortlaute

nach tatsächlich auf den Bischof bezieht. Es darf dabei jedoch
nicht übersehen werden, daß die Capitula Remedii die weltliche Stellung
des Bischofs von Chur berühren, der Friede also nicht als Bischofs-

1 MG. LL. V, S. 314.
2 Brunner/Schwerin, Deutsche Rechtsgeschichte 2 II, S. 56.
3 Ebd. S. 60, ihm folgend R. Schröder / E. v. Künssberg, Lehrbuch der

deutschen Rechtsgeschichte ', Berlin/Leipzig 1932, S. 125 Anm. 62. Ähnlich auch
H. Schreuer, Die Behandlung der Verbrechenskonkurrenz in den Volksrechten,
in Untersuchungen zur deutschen Staats- und Rechtsgeschichte, hrg. von O. v.
Gierke, Heft 50, Breslau 1896, S. 101.

103



friede, sondern als Grafenfriede zu erklären ist, der seinerseits eine

Nachbildung des Königsfriedens sein dürfte l.

(4) De periurio 2.

Si quis in periurio cupiditatis aut infidelitatis quis inventus fuerit,
primum fiat battutus et decalvatus missa pice. Si secundo hoc fecerit,

vapulet, notetur eum in fronte cum calido ferro et recludatur in
carcere, quamdiu placuerit senioribus et deinceps non recipiatur eum
in testimonio. Si tertio perpetraverit, potestas de eo sit iudicum et

laicorum. Si quis de supradictos istos periurios super alium voluerit
mittere et non potuerit adprobare, si servus fuerit conponat VIII,
si libertus X, si ingenuus XV. Hoc UH inferat, cui periurium super-
mittere voluit.

Cap. 4 verhängt für periurium, den Meineid, die rein weltliche Strafe
der Stäupung und Teerung des Hauptes, bei Rückfall Brandmarkung
und Kerker nach dem Ermessen des Gerichtes, wozu der Entzug der

Zeugnisfähigkeit tritt, was eine Verminderung der Rechtsfähigkeit im
allgemeinen bedeutet. Bei der drittmaligen Ausführung des Deliktes
erfolgt Todesstrafe. Die Capitula Remedii fügen an dieser Stelle außerdem

das Vergehen falscher Anschuldigung hinsichtlich des Meineides

an und verlangen dafür den Wahrheitsbeweis. Kann dieser nicht
erbracht werden, dann ist dem Geschädigten eine seinem Stande
angemessene Komposition zu leisten, dem Unfreien 8, dem Liberten 10 und
dem Freien 15 Schilling.

Für das Verständnis von Form und Inhalt dieses Abschnittes
bedarf es zunächst eines Hinweises auf das Verhältnis von Meineid
und falschem Zeugnis in den Rechten, die den Capitula Remedii zu
Grunde liegen können. Vor allem muß beachtet werden, daß das

römische Recht und mit ihm auch die Lex Romana Curiensis den

Meineid als strafwürdiges Verbrechen nicht kennen und nur falsches

Zeugnis als Kapitalvergehen betrachten 3. Der Eid gehört im römischen
Recht nicht zum Zeugnis oder besitzt dort eine wesentlich andere

1 Über den Königsfrieden vgl. Brunner/Schwerin, Deutsche
Rechtsgeschichte

2 II, S. 60 ; der in den Capitula Remedii behandelte Grafenfriede würde
dem aus dem bayrischen und alemannischen Gebiete bekannten Herzogsfrieden
entsprechen, der wohl ebenfalls aus dem Königsfrieden herausgewachsen ist. Daß
fränkisches Reichsrecht zu Grund liegt, zeigt die 60 Schillingbuße.

2 MG. LL. V, S. 443.
3 Mommsen, Römisches Strafrecht, S. 668 sowie E. v. Liszt, Meineid und

falsches Zeugnis, Wien 1878, S. 3 ff. und S. 29.

104



Bedeutung. Dagegen treffen wir sowohl im Kirchenrecht wie im fränkischen

Reichsrecht periurium und falsum testimonium als Delikte,
zunächst im Kirchenrecht, da der Meineid in den Bereich kirchlicher
Gerichtsbarkeit fällt, dann auch als Gegenstand staatlicher
Verordnungen. Die Aufnahme des Passus über den Meineid in die Capitula
Remedii kann also nur auf Grund kanonischrechtlichen oder
reichsrechtlichen Einflusses erfolgt sein. Genau wie die Canones und die

Bußbücher, deren Auffassung auch die germanischen Volksrechte und
das fränkische Reichsrecht übernommen haben 1, rubrizieren die Capitula
Remedii periurium und falsum testimonium gesondert. Im germanisch-
fränkischen Rechte aber ist der Sache nach das falsche Zeugnis zu
einem Nebendelikt des Meineides geworden, da im gerichtlichen
Beweisverfahren das Zeugnis eines Eides bedarf2. Diese Entwicklung zeigt
sich nun deutlich auch bei den Capitula Remedii, die als Strafe den

Entzug der Zeugnisfähigkeit vorsehen.

In der Bezeichnung des Meineides als periurium cupiditatis aut

infidelitatis gehen die Capitula Remedii ganz vom kirchlichen Rechte

aus. Manche Bußbücher führen den Meineid ausdrücklich als periurium
cupiditatis an 3. Ihm entspricht auch das periurium infidelitatis, wie

1 Von den kirchenrechtlichen Bestimmungen sind zu erwähnen Conc. Sues-
sionense 744, cap. 4 (MG. Conc. II/l, S. 35), Conc. Romanum 769 (MG. Conc. II/l,
S. 84), sodann auch im Conc. Rispacense 897, cap. 5 (MG. Conc. I, S. 198), und
vor allem die allerdings nicht mehr für die Capitula Remedii in Betracht fallenden
Vorschriften des Conc. Remense von 813, cap. 44 (MG. Conc. II/l, S. 258). Die
Bußbücher behandeln periurium gesondert von falsum testimonium, wie aus den
mannigfachen Belegen bei Schmitz, Bußbücher und Wasserschieben, Bußordnungen
deutlich hervorgeht. Es erübrigt sich, an dieser Stelle im besondern darauf
hinzuweisen. — Zur Auffassung der Volksrechte bes. Brunner/Schwerin, Deutsche
Rechtsgeschichte2 II, S. 876 ff. und His, Strafrecht des deutschen Mittelalters II,
S. 10. Im Reichsrechte werden Meineid und falsche Zeugnis nur selten erwähnt,
so im Cap. Haristallense 779, cap. 10 (MG. Capit. I, S. 49) und im Capitulare
missorum generale von 802, cap. 36 (MG. Capit. I, S. 98) ; auf die späteren
reichsrechtlichen Quellen nimmt Brunner/Schwerin, a. a. O., S. 877 Anm. 34 Bezug.

2 Die Verhältnisse sind allerdings unterschiedlich, vgl. His, Strafrecht des
deutschen Mittelalters II, S. 40 und v. Liszt, Meineid und falsches Zeugnis, S. 53.

Zeugnisabgabe ist beispielsweise im langobardischen Rechte nicht mit einem Eide
verbunden, vgl. Brunner/Schwerin, Deutsche Rechtsgeschichte 2 II, S. 876 ff.
und ders. Zeugen- und Inquisitionsbeweis der karolingischen Zeit, in Forschungen
zur Geschichte des deutschen und französischen Rechtes, S. 96 (Sitz.ber. d. Wiener
Akademie 1865), sowie E. Osenbrüggen, Das Strafrecht der Langobarden,
Schaffhausen 1863, S. 157.

3 Poenitentiale Columbani, cap. 20 (Schmitz, Bußbücher, S. 628) : Si quis
laicus per cupiditatem periurat, Poenitentiale Cummeani C V (Schmitz, Bußbücher,
S. 600) : Si quis laicus periuraverit, si per cupiditatem hoc fecerit; Poenitentiale
Casinense, cap. 35 (Schmitz, Bußbücher, S. 409) : Si quis pro cupiditate periuraverit.

105



wir es beispielsweise im langobardischen Rechte finden, das seinerseits

jedoch ebenfalls starken kirchlichen Einfluß erfahren hat1. Im Reichsrecht

erscheint der Meineid als pessimum scelus christiani als gegen die
Lex Domini gerichtet2. Die Rechtsentwicklung zeigt entsprechend, daß
die Bestrafung des Meineides anfänglich ganz, später vorherrschend in
den Händen der Kirche lag, indem Einweisung in ein Kloster oder
andere Grade leichterer Poenitenz vorgeschrieben sind 3. Sofern sich das

weltliche Recht des Vergehens annimmt, unterliegt es Geldbußen, dann

Verstümmelungsstrafen, wie dies aus den Volksrechten ersichtlich ist 4.

Nach Reichsrecht steht darauf Handverlust samt der dafür bestehenden

Lösungsmöglichkeit durch Erlegung einer Geldsumme 5. Die Capitula
Remedii übergehen nun die Bestrafung nach kanonischem Rechte ganz ;

an Stelle der im Reichs- und Volksrechte vorgesehenen Bußen aber

tritt die Verstümmelungsstrafe, welche sich im Wiederholungsfalle bis

zur Todesstrafe steigert. Der Entzug der Zeugnisfähigkeit dürfte
kirchlichen Rechtsgrundsätzen entstammen 6.

1 Ed. Liutprandi, 144 (MG. LL. IV, S. 469 ; Beyerle, Die Gesetze der
Langobarden, S. 314, dazu Osenbrüggen, Das Strafrecht der Langobarden, S. 158) :

Si quis limoris dei inmemor pro cupidilate terrene propter qualecumque rem sciens
se periuraverit, et postea sie inventum et probatum fuerit, quod periurasset, tunc
amiltat ipsam rem, unde periuravit, et habeat earn ipse cui contra rationem iuravit.
Et insuper quia in se ipse et quod plus est in deo peceavit el negavit fidem suam et

periuravit domino deo suo et sibimet ipsi non pepercit, componat, medietatem widrigeld
sui ei cui periuravit. Eine gewisse Übereinstimmung zwischen Ed. Liutprandi,
cap. 144 und cap. 4 der Capitula Remedii ist vorhanden, doch läßt sich daraus
nicht mit Sicherheit auf Beeinflussung des rätischen Rechtes durch das lango-
bardische schließen. Die beiden gemeinsame Auffassung des Meineidsvergehens
beruht wohl eher auf Anlehnung an kirchliche Vorschriften.

2 Capitulae missorum generale von 802, cap. 36 (MG. Capit. I, S. 98).
3 Abgesehen von Conc. Matisconense von 583, cap. 18 (MG. Conc. I, S. 159)

treffen die Konzilien für den Meineidigen keine Strafbestimmungen, dagegen
finden sich solche in den Bußbüchern. Das Poenitentiale Columbani cap. 20

(Schmitz, Bußbücher, S. 600), die auf diesem beruhenden Bußbücher, das
Poenitentiale Cummeani C V (Schmitz, Bußbücher, S. 628), das Poenitentiale Vallicellanum

II, cap. 48 (Schmitz, Bußbücher, S. 628), das Poenitentiale Vallicellanum II,
cap. 48 (Schmitz, Bußbücher, S. 376) u. a. weisen den Meineidigen lebenslänglich
in ein Kloster ein und verwenden sein Gut als Almosen. Poenitentiale Casinense,

cap. 35 (Schmitz, Bußbücher, S. 409) dagegen kennt nur leichtere Poenitenz von
10 Jahren. Verschiedene Strafen werden kumuliert im Poenitentiale Cummeani
CV (Schmitz, Bußbücher, S. 628).

4 Zusammenstellung bei Brunner/Schwerin, Deutsche Rechtsgeschichte 2

II, S. 876).
6 Capitulare Haristallense von 779, cap. 10 (MG. Capit. I, S. 49).
8 Conc. Matisconense von 583, cap. 17, 18 (MG. Conc. I, S. 159) bestraft die

Anstiftung zu Meineid mit Ehrlosigkeit und Entzug der Zeugnisfähigkeit, vgl.

106



Im Anschluß an das Meineidsdelikt führen die Capitula Remedii
die nicht bewiesene Beschuldigung auf Meineid an. Sie wird wie die

Anschuldigung auf Tötung und Ketzerei, wie sie in cap. 11 vorliegt,
besonderer Untersuchung unterzogen 1. Im Gegensatz zum römischen
und germanisch-fränkischen Rechte, die dem Grundsatze gleicher Strafe
für ausgeführtes Delikt und falsche Anschuldigung folgen, bewerten
die Capitula Remedii das Vergehen bedeutend leichter und beschränken
sich auf eine fest normierte Buße an den Geschädigten.

(5) De inlicita coniugia 2.

Ut nulli inlicitam liceat habere uxorem. Si quis reclamaverit, quod
vim accepisset uxorem, aut illa virum, si infra XV diebus reclamaverit,

in sua maneat potestate. « Nubat cui vult, tantum in Domno. »
3

Si autem transactis in coniugio XV diebus aut noctibus et nulli
suam adnotaverit violentiam, non querat solutionem, habeat cui se

coniunxit, adtestante Paulo apostolo, qui ait: « Alligatus es uxori,
noli querere solutionem. »4 Quindecim enim hos proposuimus dies,

eo quod per experimentum didicimus, parentum stulticia ante maturi-
tatis suae tempore suasionibus atque terroribus coniungere, non
illorum consentiente expontanitatem. Et hoc statuimus, ut nullus ante

XII annos pueros copulare ausus sit.

Innerhalb der dem Strafrech te gewidmeten Artikel der Capitula Remedii
nimmt cap. 5 eine Sonderstellung ein ; nur die Absicht, offenkundige
Mißbräuche zu verhindern, wird zur Aufnahme der Bestimmungen über
die inlicita coniugia veranlaßt haben. Es werden Fragen des

Eheschließungsrechtes behandelt, welche in den Bereich kirchlichen Rechtes

fallen, auch wenn sich das weltliche Recht, etwa das fränkische Reichsrecht,

zu wiederholten Malen damit auseinandergesetzt hat 5. Allerdings

beschränken sich die Capitula Remedii auf Punkte, die das Ehe-

dazu Hinschius, Kirchenrecht VI, S. 184. Letzterer ist auch im späteren
Kirchenrechte beibehalten worden, vgl. Decr. Grat. C. XXII q. 5 c. 7.

1 Vgl. die Ausführungen zu cap. 11.
2 MG. LL. V, S. 443. 3 1. Cor. 7, 39. 4 1. Cor. 7, 29.
5 Abgesehen von Notzucht werden auch die sexuellen Vergehen meist nur

von der Kirche behandelt, vgl. Hinschius, Kirchenrecht V, S. 314, 440. Auch
die Capitula Remedii begründen mit ihren Bestimmungen keinerlei neues
weltliches Strafrecht. Soweit sich der fränkische Staat mit dergleichen beschäftigt,
handelt es sich um die Unterstützung der Kirche im Verfahren, vgl. die Admonitio
generalis von 789, cap. 68 (MG. Capit. I, S. 59). — Über das Eheschließungsrecht
vgl. in Übergehung älterer Werke A. Esmein, Le mariage en droit canonique 2

(éd. R. Génestal), Paris 1929.

107



alter und die Ungültigkeitserklärung der Ehe unter bestimmten
Voraussetzungen betreffen. Die in den Canones, Bußbüchern und teilweise
auch in den Capitularien außerordentlich reich vertretenen Vorschriften
über die Ehehindernisse, sexuelle Delikte und ähnliches sind nicht
aufgenommen worden. Einen Hinweis darauf bietet lediglich der Eingangssatz

Ut nulli inlicitam liceat habere uxorem.

Cap. 5 verbietet damit zunächst allgemein die unkanonische Heirat,
um dann zum speziellen Fall der Eheschließung ohne Zustimmung des

einen oder andern Partners überzugehen. Wer den Ehegenossen per vim
empfangen hat, soll die Möglichkeit der Reklamation innerhalb der
ersten 15 Tage besitzen und auf Lösung der Ehe klagen können. Nach

erfolgter Klage ist die Heirat als ungültig zu betrachten, die Partner
bleiben in sua potestate und verehelichen sich nach eigenem Willen.
Begründet werden diese Bestimmungen damit, daß die Eltern ihre
Kinder vor ihrer Reife durch Zwang und Überredung ohne deren

Zustimmung zu verbinden pflegen. Als Mündigkeitstermin setzen die

Capitula Remedii für Knaben ein Alter von 12 Jahren fest.
Wie aus der Begründung der Verordnung des Remedius hervorgeht,

ist dem Empfang eines Ehegatten per vim die Heirat ohne Zustimmung
der Partner gleichzusetzen. Es wird also wie im römischen und im
kirchlichen Rechte der Consens als notwendig erachtet1. Auch
kirchenrechtlich ist der Zwang zur Heirat untersagt, vor allem aber auch die

Eheschließung in minore aetate 2. Eine Verlobung allerdings kann vor

1 Vgl. R. Sohm, Institutionen, Geschichte und System des römischen Privat-
rechtes, Leizpig 1911, S. 646 ff., sowie J. Freisen, Die Entwicklung des kirchlichen
Eheschließungsrechts, in Archiv f. Kathol. Kirchenrecht 52 (1884), S. 372. Die
kirchenrechtlichen Quellen älterer Zeit sind äußerst spärlich. Nach dem Synod.
Toletanus von 589, cap. 10 (Hefele, Conciliengeschichte 3, S. 51) dürfen Mädchen
und Witwen nicht zur Ehe gezwungen werden, jedenfalls wählen sie ihren Gatten
propria voluntate, vgl. dazu Esmein, Le mariage en droit canonique 2 I, S. 334.
Auch das Corpus iuris can. beruft sich lediglich auf diese Quellenstelle, vgl. Decr.
Grat. C. 32 q. 2 c. 16.

2 Die Verheiratung Unmündiger zu verhindern ist Anliegen der Kirche.
Dabei ist jedoch das Alter bei der Eheschließung in der Praxis noch durchaus
strittig. Das zeigt der Passus der Capitula Remedii eo quod per experimentum
didieimus, und ähnlich auch Conc. Foroiulianum von 796/797, cap. 8 (MG. Conc. II/l
S. 192) Illud praeterea per omnia praeeaventes prohibere decrevimus, ut nullus
praesumat ante annos pubertatis, id est infra aetatem puerum vel puellam in matrimonium
sodare nec in dissimili aetate, sed coaetaneos sibique consentientes und Ed.
Liutprandi, 12 (Beyerle, Die Gesetze der Langobarden, S. 178), das wohl stark durch
die kirchliche Rechtsanschauung beeinflußt ist. Das Verhalten der Kirche
entspricht hierin demjenigen gegenüber der Raubehe (dem Delikt des raptus), vgl.

108



der Mündigkeit erfolgen, doch steht bei eintretender Heiratsfähigkeit
den Partnern, auch den Töchtern, das Recht der Anfechtung zu 1. Nach
kirchlicher Anschauung erstreckt sich die Anfechtungsfrist über ein Jahr.
Sie ist vergleichbar mit der römisch-rechtlichen Frist zur Erlangung
der sogenannten Manusehe 2, dürfte sich jedenfalls an diese angelehnt
haben. Remedius schränkt sie auf 15 Tage ein, nach deren Ablauf die
Ehe Gültigkeit erhält und die Möglichkeit späterer Anfechtung dahin-
fällt. Nach erfolgter Trennung treten die Partner in suam potestatem
ein ; sie kehren also weder in die väterliche Munt zurück, noch besteht
eine solche des einen (männlichen) Ehepartners ; sie sind sui iuris.
Der Begriff der sua potestas weist auf den Ursprung dieses ganzen Passus

im römischen Rechte hin. Sein Gegensatz ist die patria potestas, aus
welcher heraus die sua potestas sich auch erklären läßt. Die römische
väterliche Gewalt besteht unumschränkt gegenüber Söhnen und Töchtern,

sofern nicht besondere Emanzipationsbedingungen erfüllt werden 3.

Noch die Lex Romana Curiensis führt als lebendes Recht im 8.

Jahrhundert die entsprechenden Bestimmungen auf. Die Capitula Remedii
ihrerseits schränken die patria potestas ein, und zwar in einer Weise,
die sich wiederum stark an das römische Recht anlehnt, welches bei

unrechtmäßiger Verheiratung die väterliche Gewalt entzieht, eine

Vorsichtsmaßnahme, die gegen die Mißhandlung der Kinder, insbesondere

der Töchter, gerichtet ist 4. Die Capitula Remedii ermöglichen ausdrück-

bes. R. Köstler, Muntgewalt und Ehebewilligung in ihrem Verhältnis zueinander
nach langobardischem und nach fränkischem Recht, in Z. d. Savignystiftung
f. RG. germ. Abt. 29(1908), S. 119.

1 Belege stammen nur aus späterer Zeit, vgl. Decr. Greg. IV 2, 1 ; Decr.
Greg. IV, 2, 6 ; Decr. Greg. IV, 18, 1. Da sie jedoch römischrechtliche Elemente
in sich aufgenommen haben, dürften gleiche Grundsätze auch bereits früher
gegolten haben.

2 Für das römische Recht vgl. Sohm, Institutionen, S. 646 ff., sowie Freisen,
Die Entwicklung des Eheschließungsrechts, in Archiv f. Kathol. Kirchenrecht
52 (1884), S. 371. Lex Romana Curiensis III/5, 3 (MG. LL. V, S. 330) ; III/5, 6

(MG. LL. V, S. 331) wurzeln noch ganz in spätrömischen Anschauungen.
3 Zum Begriff der patria potestas vgl. Sohm, Institutionen, S. 646 ff., G. Cornol,

Contribution à l'étude de la patria potestas, Paris 1897 und H. Stockar, Über
den Entzug der väterlichen Gewalt im römischen Recht, Zürich 1903, S. 8 ff.,
zusammenfassend auch E. Chénon, Histoire générale du droit français public et
privé des origines à 1815 2, éd. Olivier-Martin, Paris 1929, 2/1, S. 128, 129.

Die Emanzipationsbedingungen des Codex Theodosianus sind auch in der Lex
Romana Curiensis aufgeführt, vgl. LRC. XII/6 (MG. LL. V, S. 409) ; LRC. XXIII/7
(MG. LL. V, S. 414) ; LRC. XXIV/8 (MG. LL. V, S. 423).

4 Sohm, Institutionen, S. 656 Anm. 1 und Stockar, Über den Entzug der
väterlichen Gewalt, S. 7. Letzterer allerdings bestreitet die Einschränkung der

109



lieh das Reklamationsrecht für beide Geschlechter und damit auch den

Austritt aus der patria potestas. Bei der Gleichbehandlung der
Geschlechter mag kirchlicher Einfluß sich geltend machen, der in
Ehesachen die una lex für Männer und Frauen postuliert1.

Was den Termin der Heiratsfähigkeit anbetrifft, so entspricht der
in cap. 5 genannte Zeitpunkt von 12 Jahren sowohl nach römischem
Rechte wie nach Kirchenrecht dem Mündigkeitsalter der Mädchen für
die Verheiratung2. Für Knaben liegt dieses beim 14. Altersjahre.
Allerdings ist hier grundsätzlich zu scheiden zwischen Heiratsfähigkeit
und allgemeiner Mündigkeit, die unter gewissen Umständen erst mit
dem 25. Jahre eintreten kann, indem die väterliche Gewalt oder doch
die Curatel so lange fortbestehen 3. In Abänderung des geltenden
Kirchenrechtes setzen die Capitula Remedii nun auch den Maturitäts-
termin der Knaben auf das 12. Jahr herab und schließen sich damit
dem fränkischen Reichsrechte an 4. (Schluß folgt.)

väterlichen Gewalt bei deren Mißbrauch, man vgl. dagegen aber beispielsweise
LRC. III/7, 1 (MG. LL. V, S. 332).

1 Vgl. die Ausführungen zu cap. 8.
2 Sohm, Institutionen, S. 65 ; Chénon, Histoire générale du droit français2

2/1, S. 82. Dazu LRC. HI/5, 6 (MG. LL. V, S. 331) ; LRC. XXII/9 (MG. LL.V,
S. 410) ; LRC. XXIX/8 (MG. LL. V, S. 423).

3 Sohm, Institutionen, S. 662, sowie LRC. XXII/8 (MG. LL. V, S. 410). Für
die Witwe ist ein gleicher Termin gewählt, welche unter 25 Jahren nur mit
Bewilligung der Eltern oder ihrer Verwandtschaft eine neue Ehe eingehen darf, also
nicht in sua potestate steht (d. h. sui iuris ist), vgl. LRC. III/l, 1 (MG. LL. V, S. 331).

4 In den germanischen Volksrechten ist der Mündigkeitstermin verschieden,
in der Mehrzahl der Fälle liegt er beim 12. Altersjahre, vgl. W. Th. Kraut, Die
Vormundschaft nach den Grundsätzen des deutschen Rechts, Göttingen 1835,
S. 113, 126, und zwar für beide Geschlechter, soweit die Heiratsmündigkeit in
Frage kommt. Das Salische Recht vor allem, das hier als Reichsrecht hat Einfluß

gewinnen können, nennt eine Heiratsmündigkeit bei 12 Jahren, vgl.
A. Heusler, Institutionen des deutschen Privatrechtes, Leipzig 1886, II, S. 435 ff.
Für die Ehemündigkeitstermine der Mädchen vgl. K. Weinhold, Die deutschen
Frauen im Mittelalter2, Wien 1882, I, S. 294 ff. Es ist zu beachten, daß dabei
aber die Ehemündigkeit (für Knaben) noch nicht der vollen Mündigkeit entspricht.

HO


	Die Gesetze des Bischofs Remedius von Chur

