
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 44 (1950)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Jakob Wyrsch : Robert Durrer. — Stans, Verlag Jos. v. Matt. Beiheft
Nr. 1 zum Geschichtsfreund. o. J. 259 S. Kart. Fr. 9.20 ; geb. Fr. 14.50.

Wer einst Staatsarchivar Dr Robert Durrer irgendwie gekannt oder ihm
näherzukommen das Glück hatte, wird an der vorliegenden Biographie seine
helle Freude haben und berechtigte Genugtuung empfinden, daß sein Bild
auch für spätere Generationen festgehalten wurde. Es ist ja unbestritten,
daß Dr. Durrer unter den Schweizer Historikern der originellste Kopf war,
aber auch der Vielseitigste. Ebenso gewiß ist es, daß seine Werke noch lange
ihren vollen Wert behaupten werden, weil Durrer die künstlerischen
Formen beherrschte, die Quellen in ihrem vielfältigen Charakter aus unmittelbarer

Anschauung kannte und gedanklich oft eine seltene Tiefe erreichte.
Es ist keine Lebensbeschreibung im landläufigen Sinn. Der Rahmen

ist weit gespannt und Wyrsch bezieht sich keineswegs nur auf das
Wissenschaftliche, das Historische oder Künstlerische, sondern er erfaßt in weitem
Bogen alles, was den Menschen Durrer ausmacht und was sein Leben
berührt. Aber wenn je einmal, so mußte es hier so sein : denn Durrer
könnte in seiner vollen Eigenart tatsächlich niemals losgelöst von seiner
Umwelt, den guten und weniger guten Beziehungen zu seinem Lebenskreis

in Stans und darüber hinaus erfaßt werden. Wenn ein wirklich
gescheiter —¦ kein eingebildeter — Psychologe wie Jakob Wyrsch schreibt,
dann wird der Leser durch eine Fülle der treffendsten Bilder und Anekdoten
überrascht, aber auch, inmitten einer behaglich dahinfließenden Schilderung,
durch immer wiederkehrende Einsichten in die letzten Gründe der Bedingtheiten

menschlichen Daseins belehrt. Er sieht dann darüber hinweg, daß
dem Buch ein Inhaltsverzeichnis fehlt, und er vergißt, daß es auch keine
Kapitelüberschriften gibt, gleichsam als ob das nur Hindernisse auf dem
Wege der mitreißenden Erzählung wären. Und doch ist alles klar gegliedert,
alles steht an seinem Ort.

Es ist aber wirklich nicht bloße Erzählung, sondern ein Geschichtsbuch

im besten Sinne des Wortes, wenn auch von keinem Fachhistoriker
geschrieben, weil es von einer inneren, erdgebundenen Liebe zu Land und
Leuten getragen und von einer tiefen Kenntnis des Wesens seines Freundes
beseelt ist. Es ist aber trotzdem wahr, da Wyrsch das nötige Maß an
Kritik nirgends vermissen läßt und in allem die Zusammenhänge sieht.
Man mag etwa lesen, was über Volk und Staat Nidwaldens geschrieben
steht (26-34) oder den merkwürdigen Studiengang Durrers verfolgen (50-58)
und manches andere mehr, nie ist das Bild einseitig. Wer das noch einmal
bestätigt haben will, der übersehe die glänzende Zeichnung des persönlichen

Verhältnisses zu Nat.-Rat. Hans v. Matt ja nicht (118-125).

66



Schließlich muß auch ein Wort zur Würdigung des Historikers gesagt
werden. Selbst wenn dieser zweite Teil durch einen Exkurs über den Begriff
und das Wesen der Geschichte eingeleitet wird, genährt durch nicht wenige
Zitate (133-145), so reicht das nicht aus, um einen kritischen Widerspruch
allzu scharf herauszufordern. Im Gegenteil, der Biograph bewegt sich in
der Folge mit einer verblüffenden Sicherheit. Man lernt an diesem Beispiel,
wie sehr Geschichte Psychologie voraussetzt und deswegen meistert Wyrsch
auch diesen Teil. Wie treffend ist z. B. das Verhältnis von historischer
Kritik und Tradition gezeichnet, wie es sich bei Durrer so stark ausgeprägt
findet. Daß der Dargestellte selbst einige glänzende Zitate von zeitloser
Gültigkeit beisteuert, kann den Wert des Buches nur erhöhen (vgl. 153,
159 f., 162).

Warum wir diese Lebensgeschichte so nachdrücklich empfehlen Weil
der Mann, dem wir die Kunstdenkmäler Unterwaldens verdanken, der die
Geschichte der päpstlichen Schweizergarde schrieb und uns die Quellen zum
Leben des heiligen Bruder Klaus in mustergültiger Form schenkte, nebst
vielem andern von köstlichem Wert, nicht vergessen werden darf, und weil
dieser Mann, bei all seiner widerspruchsvollen Eigenart, als Persönlichkeit
uns noch vieles zu sagen hat und weil er hier ein in seiner Treue schier
unübertreffliches Denkmal erhielt. (Zu S. 60 : Durrer erhielt von Freiburg
das Angebot, Zemps Nachfolge auf dem Lehrstuhl für Kunstgeschichte zu
übernehmen, nicht den Lehrstuhl für Schweizer Geschichte.)

Oskar Vasella.

Eduard Baumgartner : Maria Sonnenberg. Seelisberg-Uri. Im Spiegel
der Volksfrömmigkeit, der Wallfahrtsgeschichte, der relig. Volkskunst und der
Volkskunde. — 320 S. Mit zahlr. lllustr. Verlag Pfarramt Seelisberg 1948.

Diese Darstellung einer bekannten Wallfahrtsstätte muß als das gewertet

werden, was sie sein will und was im Titel auch angedeutet ist : als ein
erbauliches Volksbuch, das zum Teil wertvolle Materialien vor allem
volkskundlichen Charakters bietet.

Die Pfarreigeschichte von Seelisberg, die bereits Jos. M. Aschwanden
1936 bot, ist nur kurz berührt. Was jedoch Pfarrer Baumgartner an
Nachrichten zur Geschichte der Kapelle (nicht zuletzt auch zur Baugeschichte
und künstlerischen Gestaltung) und Wallfahrt zusammentragen konnte, hat
er hier in zwangloser Folge aufgereiht. Die Ursprünge der Wallfahrt sind
genauer nicht bekannt, doch reicht sie sicher in das 16. Jahrhundert zurück.
Das Wichtigste und für den Historiker Bemerkenswerteste stellt das Mirakelbuch

dar, dessen Inhalt Pfarrer Baumgartner in einem ausführlichen Teil
(S. 179-301) darlegt. Eigens hervorgehoben seien die zahlreichen
Abbildungen der Votivtafeln.

Gerne hätte man etwas mehr persönliche Gestaltung gewünscht und
weniger Zitate, die öftere Wiederholungen bedingen, aber niemand wird die
Liebe und den Eifer des Verfassers verkennen wollen, die auch in der
trefflichen und überaus reichen Illustration des Buches ihren Ausdruck gefunden
haben. Oskar Vasella.

67



Louis Dupraz : Le royaume des Francs et l'ascension politique des
maires du palais au déclin du VIIe siècle 656-680 Imprimerie Saint-Paul,
Fribourg 1948. 426 pages, avec une table généalogique des Mérovingiens
et une carte de l'Austrasie aux VIe et VII« siècles.

Le travail de M. Dupraz ne touche qu'accidentellement à l'histoire
ecclésiastique : dans la mesure où un certain nombre d'évêques ont été
mêlés aux événements qu'il rapporte. Il explique, dans un avant-propos,
comment son étude s'est peu à peu formée : de la reconstitution d'un diplôme,
aujourd'hui perdu, de Clotaire III en faveur de l'abbaye de St-Denis, est
née une dissertation sur la succession d'Austrasie, puis « quelques
considérations sur le bouleversement des lois de la succession au trône, dénommé
dans les ouvrages le coup d'Etat de Grimoald l'ancien » (p. 7), coup d'Etat
qui constitue le nœud du travail. A la lumière de ce texte reconstitué,
M. Dupraz a utilisé « d'autres fragments depuis longtemps connus, mais
dont les liens ne l'étaient pas ». Dépassant son intention première, qui
était d'interpréter le texte carolingien et d'en extraire et isoler ce qui avait
été le texte mérovingien, il s'est laissé entraîner à des recherches sur
l'affaire de Grimoald (p. 13). Basé sur ces résultats, il a essayé de rebâtir
la chronologie des Mérovingiens pour les années 656 à 650, et le tout a formé
« finalement un essai sur le Regnum Francorum pendant le 3e quart du
VIIe siècle» (p. 7). Une première question, autrement dit, en a amené une
deuxième, et M. Dupraz est arrivé, en fin de compte, à donner de l'ascension
des maires du palais et de l'époque à laquelle s'est produit le passage des

Mérovingiens aux Carolingiens une thèse qui s'écarte de celle qui était,
jusqu'ici, traditionnelle.

La source la plus importante de l'histoire franque, le Liber historiae
Francorum, contient des erreurs manifestes. Il faut essayer de le corriger
par des sources particulières. La principale ou du moins la première en date
est le diplôme par lequel Clotaire III, répondant au désir exprimé par sa
mère Balthilde, avait accordé l'immunité aux moines de St-Denis. Cette
pièce, délivrée en 661-662, n'est connue que par la confirmation qu'en a
donnée Lothaire Ier en 843. Elle contenait, conclut M. Dupraz au cours
d'une longue étude de diplomatique, cette phrase : tam citra quam ultra
Renum sive in pago Alsacinse (Alsace) vel Salninse (le Saulnois), permettant
d'affirmer que, contrairement à ce qui avait lieu à l'époque où ces deux

pays ainsi que ces deux pagi, frontières de deux royaumes, relevaient de
deux souverains différents, ils étaient, vers 662, soumis à Clotaire III, qui
régnait par conséquent sur l'ensemble du regnum.

Sigebert III, institué roi d'Austrasie par Dagobert, son père, avait
adopté, n'ayant pas d'enfant, le fils du maire du palais, Grimoald (lui-
même fils de Pépin l'ancien) et lui avait donné le nom bien mérovingien
de Childebert. Plus tard cependant il lui naquit un fils, qu'il confia au maire
du palais avec mission de veiller ultérieurement à son installation sur le

trône. Violant cette consigne, Grimoald, à la mort de Sigebert, fit, d'après
le Liber historiae Francorum, tondre le jeune Dagobert et plaça sur le
trône son propre fils Childebert. Indignés, les Neustriens s'emparèrent du

68



maire du palais et le livrèrent à Clovis II, roi des Francs, frère de Sigebert

III, qui le fit mourir dans les supplices.
Il y a, dans cette allégation du Liber, une affirmation tout au moins

qui est inexacte : Clovis II, qu'on nous dit avoir fait périr Grimoald, mourut
en réalité plusieurs années avant lui. M. Dupraz estime pouvoir établir
que Dagobert II, encore enfant, a régné pendant environ quatre ans, avant
l'avènement, en 660, de Childebert l'adoptif ; puis, après un court interrègne,
ce fut le Neustrien Childéric II qui monta, en 662, sur le trône. Il y a
donc eu, contrairement à l'opinion commune, une période durant laquelle
Clotaire III, encore mineur, régna, avant son frère Childéric II, en
Austrasie, sous la régence de sa mère, unissant donc sous son sceptre, par
suite de l'extinction de la branche austrasienne, tout le regnum Francorum,
puisqu'il était déjà, comme feu son père Clovis II, roi de Neustrie et de

Bourgogne. « Sous cet angle, l'histoire mérovingienne des années 656 à 662

et, singulièrement, celle des rapports de deux parties du regnum, s'éclairent
d'un jour nouveau. Dans sa lumière, le coup d'Etat de Grimoald sera bien
différent de ce qu'il nous était apparu jusqu'ici ; il ne sera plus une affaire
exclusivement austrasienne, mais il aura des liens étroits avec la politique
centralisatrice et unificatrice des rois et du palais de Neustrie-Bourgogne »

(p. 283).
Grimoald a laissé le souvenir d'un homme pieux, qui favorisa l'expansion

monastique et qui fut, avec son fils, le bienfaiteur de l'Eglise
métropolitaine. Ce n'est sans doute point par pression violente, mais plutôt par
persuasion qu'il incita le jeune Dagobert (qui, à cette date, n'était plus un
enfant, mais un jeune homme) à renoncer volontairement au trône. 11 avait
agi avec le concours ou du moins le consentement de Clotaire III, roi de
Neustrie, de la régente Balthilde et de leur palais. Les Neustriens étaient
de connivence avec lui pour éloigner Dagobert et enlever ainsi à ce dernier
le trône d'Austrasie ; mais ils ne s'attendaient pas à ce que, contrariant
ainsi leur plan d'unification, Grimoald lui substituât son propre fils. Il ne
faut donc pas voir dans les agissements du maire du palais un coup d'Etat
proprement austrasien, mais un épisode de la rivalité de l'Austrasie et de
la Neustrie, maintenant personnifiées dans les maires de leur palais, « une
manœuvre politique à laquelle Grimoald donna provisoirement les mains,
mais dont il para ensuite l'effet unificateur par le titre d'adoption qu'il
avait obtenu du feu roi Sigebert III pour son fils Childebert » (p. 391).
Grimoald n'a été ni criminel, ni félon, ni usurpateur. Il n'y a même pas
eu de sa part à proprement parler de coup d'Etat, car les Austrasiens
avaient considéré comme légitime l'accession au trône de Childebert l'adoptif.
Ce sont les Neustriens qui, se voyant joués, se vengèrent, tendirent un piège
à Grimoald, l'attirèrent à Paris, s'emparèrent de sa personne et le
condamnèrent à mort, affectant faire en cela acte de loyalisme, leur victime
ayant, selon eux, fait injure à la branche austrasienne des Mérovingiens
et au mécanisme légal de la succession royale, un crime contre la famille
régnante, que ce fût la branche de Neustrie ou celle d'Austrasie. Ils se

permirent de corser son cas, imaginant une mise en scène plus ou moins
dramatique : la tonsure de Dagobert et le reste. La sentence condamnant

69



Grimoald n'a pas été portée par Clovis II mais par Clotaire III (il y a
d'autres exemples de confusion entre ces deux noms). Quant à Childebert
— le premier en somme des Carolingiens qui ait régné — il disparut en
même temps que son père.

Dagobert reçut en Irlande, où le conduisit Didon, évêque de Poitiers,
à qui il avait été remis, une éducation princière. Wilfrid, évêque d'York,
le prit auprès de lui en Angleterre et, 15 ans plus tard, en 676, après
l'assassinat de Childéric II, le rendit à son peuple, le faisant remonter sur
le trône paternel. Ceux qui l'y avaient appelé n'étaient pas précisément
des proches, mais des parents plus éloignés ainsi que des amis. La grande
majorité en effet des Austrasiens s'étaient montrés si dociles devant les

agissements d'Ebroïn •— à qui, depuis la mort de Grimoald, plus personne
n'osait résister —, ils avaient été si bien matés par les Neustriens, qu'aucun
d'eux n'avait songé, à la mort de Childebert l'adoptif, à rappeler Dagobert

; et si Balthilde et Ebroïn leur ont alors donné comme roi le cadet,
Childéric II, au lieu de l'aîné, Clotaire III, à leurs yeux seul monarque
légitime, ils l'avaient fait — Childéric était marié à la sœur de Dagobert
— pour ne point trop heurter l'opinion en Austrasie.

Balthilde régna jusqu'à la majorité de Clotaire III. Deux partis étaient
en présence : celui de la reine et celui d'Ebroïn, maire du palais de Neustrie.
Ce dernier l'emporta ; il envoya Balthilde au couvent et fut, pendant 10 ans,
seul maître en Neustrie. Clotaire III était mort en 673. Ebroïn lui avait
donné comme successeur Thierry III, 3e fils de Clovis II et de Balthilde,
qui fut toutefois bien vite éliminé. C'est Ebroïn qui fut alors tondu et
enfermé au monastère de Luxeuil, tandis que Thierry était conduit à celui
de Saint-Denis. Childéric II, tout en résidant en Neustrie, régna sur
l'ensemble du regnum; mais il fut assassiné à son tour en 675. Libéré par
la mort de Childéric, Ebroïn, instigateur de ce crime, s'évada, opposa à

Thierry un fils supposé de Clotaire III ; puis, dénonçant la supercherie
de cette filiation, se rallia à Thierry et l'installa, pour la 3e fois, en Neustrie
et Bourgogne. C'est à ce moment que les Austrasiens rappelèrent Dagobert

II dont ils avaient retrouvé la trace. Cet avènement contrariait la
politique poursuivie depuis 20 ans par Ebroïn : l'unification de tout le royaume,
avec une unique mairie, la sienne. Il y eut guerre entre la Neustrie-Bourgogne

d'une part, et l'Austrasie de l'autre. Elle tourna mal pour les
Neustriens. Dagobert fut tué, en 679, par un filleul — encore un crime auquel
Ebroïn ne fut pas étranger. Ce furent les Austrasiens qui eurent alors le
dessous. Finalement, en 680, Ebroïn fut assassiné à son tour. Les trois
parties du regnum Francorum étaient de nouveau soumises à un même
souverain, Thierry III. En réalité, c'étaient les trois maires respectifs
qui régnaient, jusqu'au jour où celui d'Austrasie l'emporta (687). L'unité
était faite ; les Mérovingiens étaient définitivement éliminés ; mais il se

passera encore plus d'un demi-siècle avant que la nouvelle dynastie, celle
des Carolingiens, fût, avec la ratification du Souverain Pontife, déclarée

légitime.
Il faut admirer la somme de connaissances dont fait preuve M. Dupraz

dans son travail. Il s'est spécialisé dans le VIIe siècle. Il en parle comme

70



un historien de profession qui n'aurait jamais fait autre chose, alors que,
en réalité, il a élaboré cette étude en marge de ses occupations professionnelles.

Il se meut à l'aise dans l'histoire mérovingienne, mais tout autant
dans les questions connexes qu'il rencontre sur son chemin. Il suffit, pour
s'en convaincre, de lire les pages 296-303 sur les origines du monachisme
en Occident, ou encore la note 1 de la p. 100 sur les fêtes de la Chaire
d'Antioche et celle de Rome. Il trace des portraits évocateurs des personnages
dont il s'occupe : Grimoald, l'évêque Didon (au sujet duquel, p. 314, le mot
« sanctification » est pris au sens étymologique de canonisation). Il cite tout
le long les travaux de MM. Krusch, Levison, Kurth, Lot, Levillain
surtout, P. E. Martin (Etudes critiques sur la Suisse à l'époque mérovingienne),
Aigrain (dans le T. V. de l'Histoire de l'Eglise publiée sous la direction de
MM. Fliehe et Martin ; mais le nom de l'auteur des pages auxquelles il se
réfère n'est pas indiqué). Il utilise tout d'abord les textes critiques établis
par ces savants ou encore leurs conclusions en matière de chronologie ; mais
il ne partage pas toujours leur appréciation sur la valeur de tel ou tel document

ni surtout les déductions qu'ils en tirent. Lui-même construit, pièce
après pièce, son système, au moyen d'une argumentation parfois difficile
à suivre : comme conséquence de l'enchaînement des recherches de l'auteur,
son exposé présente des reprises, des retours en arrière. Soucieux
d'éliminer les inexactitudes de certains textes, les contradictions de quelques
autres, il formule des hypothèses, s'efforçant de les appuyer de son mieux
et il échafaude ainsi méthodiquement son système. Certaines parties en

paraîtront peut-être fragiles. Il est toujours délicat, fût-ce pour corriger
des allégations discutables, voire même opposées à des données en apparence

certaines, d'aller à rencontre d'affirmations catégoriques d'historiens
contemporains des faits rapportés. Partant d'une reconstitution
diplomatique « que d'aucuns jugeront trop audacieuse » — il le reconnaît lui-
même —, armé d'une dialectique rigide, il construit là-dessus, pierre sur
pierre, ou plus exactement hypothèse sur hypothèse, l'édifice de l'explication

nouvelle, en partie du moins et en tout cas plus ample, qu'il propose
de « l'ascension politique des maires du palais... prélude de leur victoire
sur la royauté et annonce de leur propre royauté » (p. 7). Le moindre petit
texte inédit (il ne faut évidemment pas s'attendre à en découvrir pour
cette époque) pourrait venir confirmer telle affirmation et rendre dès lors
inutiles les longues pages qui l'étayent ; mais il pourrait aussi ébranler,
voire même renverser en partie les savantes déductions de l'auteur. La
parole est aux spécialistes de l'époque mérovingienne. Ils semblent
jusqu'ici avoir agréé avec une sympathique bienveillance les conclusions
de M. Dupraz.

L. Wœber.

Laurentius Casutt O. F. M. Cap. : Das Erbe eines großen Herzens.
Studien zum franziskanischen Ideal. — Graz-Salzburg-Wien, A. Pustet.
1949. 222 S.

Der Verf. bietet uns eine Einführung in die Grundgedanken des Franzis-
kanerordens bzw. seines Stifters. In Weiterführung eines von P. Hilarin

71



Felder zuerst aufgenommenen Gedankens sucht er das geistliche Rittertum
im Dienste Christi nach Maßgabe des Evangeliums als Grundmotiv der
Handlungsweise des hl. Franz nachzuweisen : « in paupertate et humilitate
Domino famulantes » (38). Ich glaube, daß diese Auffassung zu Recht
besteht und daß sie verdient, hervorgehoben zu werden. Die Art und
Weise, wie der Verf. der Entwicklung dieses Ideals bei Franziskus selbst
und in der Geschichte des Ordens nachgeht, hat mancherlei Bestechendes
für sich. Besonders wertvoll sind die Ausführungen, in welchen die
franziskanische Auffassung mit der Gedankenwelt eines hl. Benedikt und eines
hl. Ignatius in Vergleich gestellt werden. — Der Wert des Buches liegt in
seiner originellen und neuen Anschauungsweise, in der liebevollen und lebendigen

Darstellung. Es wird als erste Einführung in die franziskanische
Geisteswelt gute Dienste leisten und nicht zuletzt durch die angeführte
Literatur sehr nützlich sein können.

Im einzelnen möchte ich folgende Bedenken äußern : Wenn der Verf.
im 2. Kap. das Ritterideal des hl. Franz zu einem Reiteridesd mit all den
daraus sich ergebenden Folgerungen werden läßt, so scheint mir das ein
zu starker Tribut an das rein Literarische zu sein, der nicht mehr der
strengen Historie verpflichtet bleibt. — S. 62, 80 u. ö. betont der Verf.
wohl zu sehr, daß den Franziskanern das Organisationstalent abgehe. Denn
schlußendlich haben die Franziskaner doch sehr früh eine Organisationsform

gefunden, die sich nicht übel bewährt hat — Zu S. 127 : Ich stehe
dem Bericht über eine von Dominikus geplante Zusammenlegung der Orden
der Mindern Brüder und der Predigtbrüder etwas skeptisch gegenüber, da
nur in franziskanischen Quellen, nicht aber in den altern Chroniken der
Dominikaner davon die Rede ist. Der von Casutt als Zeuge angerufene
B. Altaner, Franziskanische Studien 9 (1922) 1 ff. nimmt nur die Tatsache
einer Begegnung zwischen Franziskus und Dominikus im Hause des Kardinals

Hugolino als gesichert an, während er hinter alles andere ein
Fragezeichen setzt. — Zu S. 137 : Es mag sein, daß die franziskanische Gemeinschaft

nicht wie jene der Benediktiner nach Art einer Familie aufgebaut
ist. Und doch sind m. W. gerade die Kapuziner die einzigen, welche ihrer
Klostergemeinschaft den Namen einer « Familie » geben, also doch ein
Zeichen, daß in solchen Vergleichen etwas Vorsicht geboten ist. — S. 160 ff.
hätte ich es unbedingt vorgezogen, wenn die ignatianische Betrachtungsmethode

nicht bloß mit der Arte de la Unione des Kapuziners Joh. von
Fano, sondern mit der altern Franziskanischen Frömmigkeit in Parallele
gestellt worden wäre ; der Vergleich wäre noch deutlicher ausgefallen. —
S. 180 : Die Bestimmung « die Brüder sollen in allem gehorchen, was nicht
gegen ihre Seele und gegen unsere Regel verstößt », wird m. E. doch zu
einseitig aufgefaßt. Der Sinn scheint mir vielmehr ein negativer zu sein :

die Brüder brauchen nicht zu gehorchen, wenn ihnen etwas gegen die
Gesetze Gottes und gegen die Regel befohlen wird.

Luzern. Dr. P. Dominikus Planzer O. P.

72



P. Notker Curti : Volksbrauch und Volksfrömmigkeit im katholischen
Kirchenjahr. Volkstum der Schweiz, hrg. von der Schweizer. Gesellschaft
für Volkskunde Bd. 7. Basel 1947. 151 S. mit 24 Abb.

P. Hans Krömler : Der Kult der Eucharistie in Sprache und Volkstum
der deutschen Schweiz. Schriften der Schweizer. Gesellschaft für
Volkskunde, Bd. 33, Basel 1949 ; auch Diss. phil. Freiburg i. Schw. 167 S. Mit
einem Geleitwort von S. G. Bischof Dr. Christ. Caminada.

1. Daß P. Notker Curti ein ausgezeichneter Kenner der Volkskunde
war, wußte man. In diesem Buch, das leider verspätet zur Anzeige gelangt,
hat er seine Kenntnisse und seine Liebe zu diesem Gebiet noch einmal
eindrücklich unter Beweis gestellt. Man wird Prof. K. Meuli Dank wissen,
daß er diese Darstellung angeregt hat, und darf sich freuen, daß es P. Curti
vergönnt war, sie noch kurze Zeit vor seinem Tode zu vollenden. Nahezu
erblindet, mußte sich P. Curti die Arbeit wirklich abringen. Umso rühmenswerter

ist es, daß er die Mühe nicht gescheut hat, durchwegs sorgfältige
Belege und Hinweise zu bieten (S. 145 Anm. 16 heißt es versehentlich :

ZSKG 15, st. 40, und zu S. 148 Anm. 152 wäre ein Hinweis auf die
Freiburger Dissertation von Leo M. Kern, Die Ida von Toggenburg-Legende,
Frauenfeld 1928, angebracht gewesen).

Eine gute Darstellung zu bieten, war nicht leicht. Die Gefahr lag
nahe, die Feste gleichsam katalogmäßig zu behandeln. Doch ist diese
Gefahr durchwegs glücklich vermieden worden. Nur gegen Schluß gewinnt
man den Eindruck, daß Raummangel den Verfasser etwas bedrängte. Auch
verfällt P. Curti nicht in den Fehler, Kirchliches und Unkirchliches über
Gebühr in Verbindung zu bringen (vgl. etwa S. 57 oder 62) oder nach Art
mancher Volkskundler den Leser allzu oft in die heidnische Zeit
zurückzuführen, auch dort, wo die Kontinuität der Entwicklung gar nicht erwiesen
werden kann und man oft recht mutwillig gewaltige Sprünge über
Jahrhunderte hinweg vollzieht. Vielmehr ist gerade das am Buch erfreulich,
daß einerseits bedrohtes Brauchtum festgehalten und anderseits die
Ursprünge klar herausgestellt werden, wo immer sie etwa historisch faßbar
sind (zu S. 82 : Irrtum vorbehalten, ist z. B. der Brauch, in Freiburg
geweihtes Brot auszuteilen, inzwischen fallen gelassen worden).

Das Buch bietet selbstverständlich auch dem Kirchenhistoriker sehr
vieles an Anregungen aller Art. Es eröffnet ihm den Blick für manches,
das er sonst gewiß unbeachtet ließe, und es kann ihn mit Nutzen zu eifrigerer
Mitarbeit auf dem schönen Gebiet der religiösen Volkskunde veranlassen.
Es darf jedem zur Beachtung nachdrücklich empfohlen werden, ohne daß

er sich von der « Mode » leiten zu lassen braucht. Es ist zuweilen mit
gesunder Kritik untermischt, wo wenig glücklicher Geschmack Ausdruck
findet (vgl. etwa S. 77, 90), und atmet nicht selten den Geist feinsinniger
persönlicher Beobachtung und Erfahrung (s. etwa 109 über die Allerseelenbräuche).

Die Auswahl der Bilder ist ausgezeichnet getroffen (zu S. 106 :

die Rosenkranzbruderschaften sind stark durch das Predigerkloster in
Chur gefördert worden ; zu S. 107 : die Formulierung betr. den Gallustag
als Termin für die Domherren ist unglücklich. Statt Jahresgehalt hieß

73



es richtiger : die Pfründe. Auch darf daraus nicht gefolgert werden, als
ob es genügt hätte, daß der Domherr gerade noch am Gallustag in der
Vesper war, um die Pfründe beziehen zu dürfen. Übrigens war der Gallustag
vor allem Termin für die große Kapitelsversammlung).

2. Auch die Untersuchung Krömlers ist ein bemerkenswerter Beitrag
zur religiösen Volkskunde. Was S. G. Bischof Caminada in seinem Geleitwort

betont, darf nachdrücklich unterstützt werden : daß diese Aufgabe
in sachkundiger Weise nur von einem Theologen gelöst werden konnte.
Es ist freilich kaum möglich, sachlich auf die Arbeit im einzelnen einzugehen.

Krömler behandelt vor allem die Messe, die Kommunion und die
Sakramentsverehrung. Das Sprachgeschichtliche hat in seiner Arbeit den
Vorrang, so will uns scheinen, während das Volkskundliche nicht immer
gleichmäßig zur Geltung kommt. Vieles ist natürlich durch die zahlreichen,
umfassenden Arbeiten von P. Browe (vgl. Bibliographie Ks. S. 157)

vorweggenommen. Aber obgleich der Verfasser sich über eine ziemlich umfangreiche

Literatur ausweist, scheint sich in seiner Darstellung doch eine
gewisse Schwäche hinsichtlich der historischen Quellenkunde zu verraten.
Bekannt ist ja, daß das von K. vielzitierte Idiotikon eine Fülle von
historischen Belegen bietet. Es hätte K. doch den Weg zu etlichen Quellen
zeigen sollen, die noch manches Bemerkenswerte geboten hätten. In seiner
Arbeit fehlt z. B. jeder Hinweis auf die eidgen. Abschiede. Ein Beispiel
mag hier angeführt werden. S. 148 berichtet K., daß die Berner, wie bekannt,
in die Schlacht bei Laupen durch den Leutpriester von Bern mit dem
Sakrament begleitet wurden und zitiert hiefür das Quellenbuch von Oechsli.
Aber ist es nicht bemerkenswert, daß die Haslitaler sich darauf noch 1529
berufen (Eidgen. Absch. IV lb, 7) K. erzählt auch von der Schlichtung
des Aufruhrs in Zug von 1523 (148 f.) ; vgl. dazu Durrer, Die Schweizergarde

in Rom und die Schweizer in päpstlichen Diensten, Luzern 1927,
300 f. mit weiteren Quellen, wozu Durrer die beachtenswerte Bemerkung
macht : « Das Dazwischentreten mit dem Sakrament bei Raufereien ist in
den innerschweizerischen 'Landbüchern' die höchste Form des Friede-
bietens. » Wir vermuten, ohne es im einzelnen überprüfen zu können, daß
auch die Sammlung der Rechtsquellen dem Verfasser hätte dienen können.
Selten finden sich Hinweise auf Urkundenbücher. Allerdings wertet K.
den Geschichtsfreund besonders stark aus und er erfaßt damit
selbstverständlich bedeutende Materialien zur innerschweizerischen Geschichte.
(Vgl. S. 112 einen Hinweis auf Trouillat, Monuments, S. 86 Anm. 24 ein
Zitat zu Zürcher Handschriften.) Wenn K. das Quellenbuch von Oechsli
für die Relation C. Borromeos von 1570 zitiert, ist dagegen an sich nichts
einzuwenden, aber der Hinweis auf den Druck des Originalwortlauts bei
Steffens-Reinhardt, Die Nuntiatur von G. F. Bonhomini. Dok. I (1906),
6-17 sollte immerhin nicht fehlen (vgl. K. S. 52, 59, 126 Anm. 36, 144) ;

dasselbe gilt von den Reformartikeln von 1580 die zwischen dem Rat
von Luzern und Bonhomini vereinbart wurden (vgl. K. 102 Anm. 45).
Übrigens hätten die Nuntiaturberichte auch sonst die Beachtung des
Verfassers verdient (vgl. z. B. über die Sakramentsbruderschaft in Luzern
ebda. Bd. II, 592 f.).

74



Trotz dieser Kritik dürfen die Verdienste der Arbeit und die
Selbständigkeit des Verfassers in mancher Forschung nicht übersehen werden.
Vor allem darf rühmend hervorgehoben werden seine Sammlung und
Einsichtnahme in eine große Zahl von Gebet- und Erbauungsbüchern (vgl. die
chronologische Übersicht S. 162-164). Und es muß auch in Rechnung
gestellt werden, daß solche Problemkreise irgendwie unerschöpflich sind.
Es ist gerade deswegen auch unmöglich, allzuviel aufzugreifen : etwa was
die Jahrzeitstiftungen berührt oder die Kerzenstiftungen (S. 24 ff. bzw.
57 ff.), oder was sich zu den Primizen bemerken ließe (S. 66 ff.), die in
vorreformatorischer Zeit meistens im Freien gefeiert wurden, u. a. m. Sicher
aber ist, daß diese Themen durch eine stärkere Berücksichtigung des

entwicklungsgeschichtlichen Aspektes noch fruchtbarer gestaltet werden
könnten (Reformation, kath. Reform, Aufklärung). Ein besonderer Vorzug
der Arbeit ist ihre Klarheit und Übersichtlichkeit und der Historiker wird
sich ihrer ohne jeden Zweifel in ihrem sprachgeschichtlichen Teil mit Nutzen
bedienen, von den vielfachen allgemeinen Anregungen, die sie vermittelt,
ganz abgesehen. 0skay VasMa

Karl Fry : Kaspar Decurtins. Der Löwe von Truns. 1855-1916. —
Thomas-Verlag, Zürich 1949. 395 S.

Diese Biographie verdient allgemein Beachtung. Gewiß, die Erinnerung
an diesen einst weit über die Grenzen der Schweiz hinaus bekannten Mann
mag der jüngeren Generation kaum mehr gegenwärtig sein. Doch ist diese
Persönlichkeit auch heute noch einer vertieften Betrachtung würdig, wie
immer man sich zu ihr im einzelnen einstellen mag, auf katholischer und
nichtkatholischer Seite ; denn weder über die schöpferischen Wirkungen
noch über die Eigenart von Decurtins ist ein Zweifel möglich. Manches
an den Ideen von Decurtins war vielleicht zeitbedingt, aber in der Zeit
trotzdem notwendig. Doch davon abgesehen, war Decurtins auch
bahnbrechend für Entwicklungen, die selbst heute nicht abgeschlossen erscheinen.
Das alles kann dieser erste Band allein dem Leser nicht eröffnen ; denn
bedeutende Probleme, in deren Zusammenhang das Leben von Decurtins
zu rücken ist, bleiben dem zweiten Band vorbehalten, und der Anteil, den
Decurtins an der Entwicklung des Katholizismus um die Wende der
Jahrhunderte während einiger Jahrzehnte beanspruchen darf, wird erst nach
Erscheinen des zweiten Bandes gewürdigt werden können, der uns die
Schilderung des Sozialpolitikers und Gelehrten, seiner Mitwirkung an der
Gründung der Universität Freiburg und seiner führenden Stellung im Kampf
gegen den Modernismus bringen soll.

Der vorliegende erste Band bietet das rein Biographische der Jugend-
und Studienzeit mit einer auffälligen Wende der geistigen Haltung, und
würdigt in umfangreicheren Teilen den Anteil von Decurtins an der
bündnerischen und eidgenössischen Politik. Der letzte Teil nimmt sogar fast die
Hälfte des Raumes ein, was sich dadurch erklärt, daß der Biograph aus den
parlamentarischen Reden eine große Reihe von Textproben einstreut, was
manchen Leser etwas überraschen wird. An sich mag es ja gerechtfertigt

75



erscheinen, diese Texte gleichsam als objektivierenden Reflex der
Persönlichkeit einzurücken, aber die Gefahr, daß dabei einmalige Situationen (samt
heute wenig bekannten Persönlichkeiten) nicht immer faßbar werden, liegt
nahe und ist nicht immer vermieden worden.

Hier möchten wir vor allem an die ausschlaggebende Initiative von
Decurtins für die Restauration des Klosters Disentis erinnern. Ohne ihn
wäre sie nicht Tatsache geworden. Bekanntlich fand Decurtins hierin die
edle Unterstützung der Protestantisch-Konservativen Graubündens unter
Führung Th. v. Sprechers. In weniger vorteilhaftem Licht erscheint die
Haltung der Benediktinerabteien insofern, als sie die Hand zur Hilfe nur
zögernd boten. Fry läßt die Motive dieser Haltung, wie uns scheint, nicht
mit der wünschenswerten Klarheit hervortreten. Indessen führten u. a.
sicher ältere Erfahrungen zu einem verständlichen, schließlich nicht mehr
gerechtfertigten Mißtrauen. Deswegen konnte nur ein kompromißloser Geist,
wie er dem noch inmitten der Studien stehenden jungen Mann eigen war,
siegreich durchdringen. Hier leistete Decurtins eine wahrhaft geschichtliche

Tat.
Überhaupt darf die Betrachtung dieser Persönlichkeit auf Grund der

vorliegenden Biographie umso eindringlicher empfohlen werden, als Decurtins
für jeden, selbst für seine Kritiker, ausgezeichnet bleiben wird durch eine
unabhängige, zuweilen etwas sprunghafte, aber stets persönlich gestaltete
Ideenpolitik, die sich in kein Parteischema pressen ließ. War er auch
nicht immer ein Mann des klugen Maßes, so doch stets eindrucksvoll durch
seine Grundsätzlichkeit und eine bewunderswerte Weite des Geistes, wofür
Fry nicht wenige Beispiele beibringt.

Die äußere Gliederung ist nicht ganz einwandfrei (vgl. das
Inhaltsverzeichnis), was die Darstellung jedoch nicht eigentlich beeinträchtigt. Die
beiden Kapitel über die Straßburger Studienzeit und die Schilderung der
Landsgemeinde und der Wahl von Decurtins zum Mistral sind Kabinettstücke.

In voller Überzeugung dürfen wir in diesem Fall betonen : Mit
großer Spannung erwarten wir den zweiten Band.

Oskar Vasella.

Hans Stockars Jerusalemfahrt 1519 und Chronik 1521-1529. Herausgegeben

von Karl Schib Quellen zur Schweizergeschichte NF. 1. Abt.
Band 4). — Basel, Birkhäuser 1949. xvi-207 S.

Der Schaffhauser Junker Hans Stockar hat uns Aufzeichnungen über
seine Jerusalemfahrt, eigentlich besser über die Heimkehr von derselben,
und über die Geschehnisse in seiner Heimat hinterlassen. Dieselben sind
in einer einzigen Handschrift im Schaffhauser Staatsarchiv — ich vermisse
bei Schib die genaue Signatur — überliefert, die man bisher als Autograph
betrachtete, während der neue Herausgeber überzeugend nachweist, daß es
sich um eine spätere Abschrift handelt, die Lücken aufweist und nicht
immer völlig zuverlässig ist. — In der Schilderung seiner Rückreise aus dem
Heiligen Land benützt Stockar zwar offensichtlich literarische Vorlagen,
fügt aber manches interessante persönliche Erlebnis bei. Freilich wird die

76



Bedeutung dieses Berichtes durch die Chronik weit übertroffen ; wohl betrifft
vieles in ihr das persönliche Erleben des Verfassers oder es wird vom Wetter,
von Überschwemmungen und Brandfällen berichtet, also immerhin von
Dingen, die für die Geschichte und Topographie der Stadt Schaffhausen
usw. nicht bedeutungslos sind. Auch die eingestreuten Reisebeschreibungen
sind wichtig, nicht zuletzt jene über Stockars Fahrten zur Messe von
Zurzach. Zur eigentlichen Schweizergeschichte gehören die Schilderungen
der Kriegsfahrten der Eidgenossen und die Berichte über den Verkehr mit
den eidgenössischen Orten. Der Wirtschaftshistoriker wird aus den in der
Chronik enthaltenen Preisangaben manches Wissenswerte entnehmen können.

Stockar berichtet auch über das Eindringen der Reformation in seiner
Heimatstadt, wobei er sich zuerst über die lutherische Lehre nicht sehr
begeistert zeigt. Mit der Erzählung von der Zerstörung des « Großen Gottes »

im Münster von Schaffhausen bricht die Chronik ziemlich unvermittelt ab.
Man würde es begrüßen, wenn eine Fortsetzung der Chronik existierte,
doch hat es den Anschein, daß eine solche entweder nicht unternommen
oder verloren gegangen ist. Wir würden hier auch über das weitere
Verhältnis des einstigen Wallfahrers Hans Stockar zur Reformation mehr
erfahren ; denn irgendetwas muß hier nicht gestimmt haben, da Stockars
Sohn Jakob wieder katholisch wurde und nach Solothurn auswanderte,
wohin später auch Stockars Ehefrau übersiedelte.

Karl Schib hat die Texte mustergültig herausgegeben und in zahlreichen
Anmerkungen kommentiert. Weil nur eine einzige und dazu fehlerhafte
Handschrift zur Verfügung stand, in welcher der Kopist den Schaffhauser
Dialekt Stockars sehr eigenwillig behandelte, mag die Edition nicht immer
ganz leicht gewesen sein ; einige bestehende Lücken ließen sich leider
nicht auffüllen. Der Textausgabe ist eine kurze sachliche Einführung
vorausgeschickt ; ein sehr wertvolles Glossar und erschöpfende Indices sind
beigefügt. Der neue Band macht den « Quellen zur Schweizergeschichte »

alle Ehre.
Luzern. Dr. P. Dominikus Planzer O. P.

Adolphine Haasbauer : Die historischen Schriften Karl Ludwig von
Hallers. Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft. Band 35. Basel 1949.

Die aus der Schule von Edgar Bonjour stammende Untersuchung ist
für die Kirchengeschichte von Interesse durch die Schriften religiös-kirchlichen

Inhalts und die Persönlichkeit des Konvertiten Haller.
Dessen autobiographische Fragmente erfahren eine Aufwertung ihres

historischen Quellenwertes und damit auch der Bericht über seine
Verhandlungen mit Napoleon bezüglich des Collegium Helveticum in Mailand
(S. 18). Im Anhang erstmals veröffentlicht und Haller zugewiesen wird
ein « Mémoire sur les diverses parties dépendantes de l'Evéché de Basle ».

Dessen (noch protestantischer) Verfasser heischt darin Schonung für die
Abtei Bellelay wegen ihrer ausgezeichneten Erziehungsanstalt (S. 67). Das
verhältnismäßig große Entgegenkommen gegenüber den Katholiken bei der
Vereinigung der Bistumslande mit Bern wird ebenfalls Haller zugeschrieben

77



(S. 73). Das «Denkmal der Wahrheit auf Johann Kaspar Lavater» wirft
Licht auf die der Aufklärung verpflichtete Weltanschauung des jungen
Haller. « Die Geschichte der kirchlichen Revolution oder protestantischen
Reform des Kantons Bern und umliegender Gebiete» (1836) erfährt eine
scharfe Beurteilung. Die darin vertretene Auffassung von der Glaubenstrennung

als der Wurzel aller weitern soziologischen und politischen
Spaltungen wird auf Bossuet zurückgeführt und als verbreitete Zeiterscheinung
dargetan. Der Schrift « Die Freymaurerei und ihr Einfluß in der Schweiz »

(1840) kommt einiger Wert zu als der Stellungnahme des konsequentesten
Konservativen zu den Ereignissen und zum Gedankengut der Zeit.

Aus Einzeluntersuchungen zu 8 schweizergeschichtlichen Veröffentlichungen

Hallers gewinnt die Verfasserin dessen Bild als Geschichtschreiber :

Aus der Schule behördlicher Gutachten und politischer Publizistik
hervorgegangen, erstrebt er weniger die Erhellung geschichtlicher Geschehnisse,
als die Lösung der Probleme seiner Epoche. In pragmatischer Einstellung
zwingt er die Ereignisse, für sein politisches System Zeugnis abzulegen,
und sucht aus ihnen Kräfte zu entbinden für die Gestaltung der Zukunft.
An charakteristischen Einzelzügen seien erwähnt : Überzeugung von der
bestimmenden Macht der Ideen und Zurücktreten der handelnden Menschen
hinter den Dingen ; Verankerung bestehender Zustände in der Ewigkeit ;

Betrachtung der Geschichte als einer Offenbarung Gottes und der Revolution

als eines Züchtigungsmittels Gottes ; religiöser Vaterlandsglaube ;

Wertung der christlichen Religion als eines gesellschaftlichen Bindemittels
ersten Ranges ; Forderung nach Unabhängigkeit der Kirche (und der
Schule) vom Staat ; Auffassung der Geschichte als eines wichtigen Mittels
zur Erhaltung der Staaten.

Hallers Persönlichkeit erscheint als die eines Mannes, der sich unter
dem Eindruck der Verurteilung und Hinrichtung des französischen Königs
von freiheitlichen Ideen zum konsequentesten aller Reaktionäre, zum
bernischen Traditionsfanatiker, zum staatsphilosophischen Deuter der Alten
Eidgenossenschaft entwickelt. Die Hinwendung dieses « politischen i
Konvertiten zur katholischen Kirche wird weniger dogmatischen Beweggründen
zugeschrieben, als den Konsequenzen aus seinen Auffassungen von Legitimität

und Autorität, in etwa auch ästhetischen Motiven.
Wenn Haller einerseits Vertretung des Deismus nachgesagt wird (S. 198),

anderseits Trübung des Blickes durch « doktrinären Ultramontanismus »

(S. 179), so dürften diese und ähnliche Äußerungen die etwas schüchterne
katholische Hallerforschung auf den Plan rufen. Die Verfasserin hat hierzu

bisher unedierte Quellen herangezogen und zum Teil ausgewertet, z. B.
Hallers Briefe an den ihm eng befreundeten Konvertiten Johann von Salis-
Soglio aus den Jahren 1814-1834, eine zeitgeschichtliche Quelle, die im
Druck zugänglich gemacht werden sollte. Vermißt wird die Heranziehung
von Hallers Tagebuch. Die neue Studie von Ewald Reinhard über « Karl
Ludwig Hallers Freunde in Luzern» (Geschichtsfreund 102. Band. 1949)
läßt vermuten, daß sich darin Auskünfte über Werdegang und Anliegen
einiger seiner historischen Schriften finden. Schade, daß E. Reinhard dieses

von ihm schon wiederholt benützte Tagebuch noch nicht veröffentlichen

78



konnte. Eine Neubelebung der Hallerforschung wäre auch deshalb zu
begrüßen, weil es « Pragmatikern » vom Schlage dieses Konvertiten dadurch
erleichtert würde, aus dem christlich-schweizerischen Erbgut eines
kompromißlosen Grundsatzpolitikers wertbeständige Ideen und Formulierungen
für dessen zeitloses Anliegen des Kampfes gegen die Revolution nutzbar
zu machen.

Beromunster. Dr. Josef Butler.

Bündner Urkundenbuch. Hrg. durch die Histor.-Antiquarische Gesellschaft

von Graubünden. Bearb. von E. Meyer-Marthaler und Franz Perret.
I. Band, Lieferung 2-4, S. 65-256. — Chur, Bischofberger u. Co., 1948-49.

Die Fortsetzung des Bündner Urkundenbuchs kommt nun, wie es

scheint, rascher in Gang. Zum ersten Mal sind 1949 zwei Lieferungen
herausgekommen, so daß jetzt 345 Nummern vorliegen und das Jahr 1161

erreicht ist. Nach Einsicht in den Inhalt, was begreiflicherweise summarischer

geschehen muß, als es angemessen sein mag, wird man den
Bearbeitern durchaus rechtgeben, daß für das Urkundenbuch eine
möglichst breite Grundlage gewählt wurde ; denn nur so können die
historischen Zusammenhänge einigermaßen richtig gewahrt werden, sicher nicht,
indem von neueren politischen Grenzen ausgegangen wird. Ganz besonders

gilt das vom früheren Mittelalter, aber auch für die spätere Zeit wird man
mancher Schwierigkeiten in der Abgrenzung des Stoffes nur auf diese Weise
Herr werden können. Es nehmen daher besonders die Pfäferser Urkunden
einen recht ansehnlichen Raum ein, zumal ja auch die bekannten
Fälschungen nicht außer Acht gelassen werden dürfen. Doch mit gutem Grund
mußten auch Veltliner Urkunden einbezogen werden, gerade im Hinblick
etwa auf die Geschichte des Puschlavertales (vgl. etwa Nr. 224, 296,

304, 329), für deren Aufnahme man besonderen Dank weiß. Ähnliches gilt
von jenen Stücken, die sich auf Chiavenna beziehen, oder den Besitz Ein-
siedelns im Vorarlberg berühren ((diese sind wohlweislich in Auszügen
berücksichtigt).

Der Anteil der Urkunden zur Geschichte der Klöster ist in diesen

Lieferungen überhaupt erheblich. Wir erwähnen bloß beiläufig Disentis,
Cazis, Marienberg, Schuls, St. Luzi u. a. m. Von den bekannteren
Schenkungsurkunden Ottos I. braucht des näheren nicht die Rede zu sein. Wohl
aber mag darauf hingewiesen werden, daß in den Schenkungsurkunden
Konrad II. vom 23. Jan. und 8. Juni 1038 das Domkapitel, soweit wir
sehen, zum ersten Mal hervortritt, als Korporation mit gemeinsamem Leben
(« in usum scilicet fratrum inibi deo sub canonica régula servientium »,

vgl. Nr. 178 f.), während dann freilich wenige Jahrzehnte später das
Gemeinschaftsleben offenbar preisgegeben worden ist (vgl. Nr. 202 1070-78 ;

« ad convivium cum alacritate annuatim conveniant »). Hervorgehoben
zu werden verdient auch der Briefwechsel Bischof Widos, der zuerst in
den Regesta Pontificum Rom., Helvetia pontificia vorlag (vgl. den
Kommentar zu Nr. 225).

Obgleich den Bearbeitern bedeutende Vorarbeiten und Editionen zur

79



Verfügung standen — zu erinnern ist vornehmlich an die Editionen der
Monumenta Germaniae und der Helvetia Pontificia — so verdient ihre
Leistung deswegen in keiner Hinsicht geringere Anerkennung. Die methodisch

sichere Arbeitsweise Frau Dr. Meyers steht auch in diesen Lieferungen
außer jedem Zweifel. Die sorgfältige Behandlung der Texte wird niemand
übersehen können, so wenig wie die kritischen Kommentare, die durch
Klarheit und Umsicht hervorstechen. Nur selten wird die Formulierung
der Spitzenregeste Anlaß zu geringfügiger Kritik bieten (vgl. etwa Nr. 77,
79, 91 hier sollte es nicht heißen : hebt auf, sondern vielmehr : verbietet,
zu Nr. 127 vgl. auch Henggeler, ZSKG 1940, 1 ff.) Vor allem Frau Dr.
Meyer wird für die Qualität der Edition auch inskünftig beste Gewähr
leisten, und es ist nur zu hoffen, daß das Urkundenbuch in rascher Folge
fortgesetzt werden kann. O. Vasella.

Tagung der Arbeitsgemeinschaft katholischer Historiker
der Schweiz

Sonntag, den 7. Mai 1950, in Luzern, Hotel Union.

PROGRAMM :

11 Uhr: Geschäftliche Sitzung (Wahlen, Rechnungsbericht, Abon¬

nentenstand der Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte usw.).

12 Uhr : Gemeinsames Mittagessen.

Nachmittags : Exkursion in Autocars nach Beromunster, Besichtigung
des Kirchenschatzes, der Bibliothek, des Heimatmuseums

usw. unter kundiger Führung.

Das genaue Programm wird rechtzeitig bekannt und zugestellt
werden. Wir bitten Sie, diesen Sonntag zum voraus für unsere
Zusammenkunft zu reservieren.

Der Präsident :

Prof. Dr. Joh. Bapt. Villiger.

80


	Rezensionen = Comptes rendus

