Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 44 (1950)

Artikel: Die homiletischen Grundsatze P. Gregor Girards von Freiburg i.d.
Schweiz : zur Jahrhundertfeier seines Todes (gest. 1850)

Autor: Pauchard, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-127575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-127575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die homiletischen Grundsitze
P.Gregor Girards von Freiburg i.d. Schweiz

Zur Jahrhundertfeier seines Todes (1 1850)

Von P. Anselm PAUCHARD O. Min. Conv.

Bekanntlich wies das Predigtwesen ausgangs des 18. Jahrhunderts
vielerorts einen bedauerlichen Tiefstand auf. Die kirchlich klassische
Predigtart der Homilie als Auslegung des Gotteswortes war praktisch
am Aussterben 1. Die Predigt beschrinkte sich auf eine trockene Zita-
tion von Schrifttexten, und der Kanzelspruch, der den zu behandelnden
Predigtpunkt angeben sollte, war zum bloBen rhetorischen Motto ge-
worden. An Stelle der Themapredigt traten — bald aus den Bediirf-
nissen der glaubensfeindlichen Zeit heraus, bald aus Nachahmung der
schongeistigen franzosischen Kulturschwirmerei — die Kontroverspre-
digten und Konferenzreden. Die einen wollten durch Apologefzk und
Polem:ik die stindigen Angriffe gegen Religion und Kirche widerlegen ;
die andern durch gehobene und hinreiBende Rhetorik die sogenannte
gebildete Schicht fiir das katholische Denken gewinnen. Dabei wurde
aber das einfache gliubige Volk vergessen und vernachldssigt, und es
kam nur zu oft zu kurz bei der Verteilung der Seelennahrung, des
Wortes, «das aus dem Munde Gottes kommt ». Der Philosophismus
der Aufklirung brachte seine verniinftelnde, alles naturalisierende
Methode auch in die Predigt hinein und gab bloBe Zeitweisheit fiir
die ewige Weisheit aus. Dadurch wurde das Glaubensmysterium zu
einem dogmenlosen Moralisieren entkréftet oder im besten Fall zu einer
schwichlichen Gefiihlsfrommigkeit erniedrigt, soda8 sich die Predigt

! Vgl. FrRaNz STINGEDER, Geschichte der Schriftpredigt. Paderborn 1920 ;
besonders S. 174-180 : Die Predigt unter dem EinfluB der deutschen Aufklirung.
— Franz ScHNABEL, Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert, 4. Bd. (1937) :
Die religiésen Krifte. — GusTav ScHNURER, Katholische Kirche und Kultur
im 18. Jahrhundert (1941).

37



nicht selten auf dem irdischen Boden einer Niitzlichkeitsabhandlung
iiber landwirtschaftliche, 6konomische oder gesetzliche Fragen bewegte 1.

Mit Joh. Michael Sailer an der Spitze beginnt auf deutschem
Gebiet die lange Reihe der groBen, predigterneuernden Homileten 2.
Bei uns, wo die Zustinde auf der Kanzel doch weniger krall gewesen
zu sein scheinen, machte sich P. Girard sofort nach seiner Riickkehr
aus Deutschland im Jahre 1790 an die Verwirklichung der Predigt-
bediirfnisse in der Heimat. Als Frucht seiner Bemithungen waren schon
1795 zwei zusammenhidngende homiletische Versuche entstanden, worin
er seine Ansichten iiber das Predigen darlegt.

Das eine Fragment ist betitelt : « Neue Anleitung fiir Prediger »,
das andere : « Versuch einer neuen Anleitung fiir junge, denkende Pre-
diger, weiche thren Gemeinen recht niitzlich zu sein wiinschen. » 3 Girard
selber machte wenig Aufhebens davon, denn er schreibt in seinen
« Erinnerungen » nur : « Was ich iiber die Predigt schrieb, war blof
fir meinen Gebrauch gedacht. Und diese Essays sind — wenn sie
noch existieren — gewill sehr ungestalt und unvollstindig, ich habe
sie nie mehr durchgesehen.»* Immerhin bleiben diese Skizzen ein
wertvolles Zeitdokument und bieten uns anderseits ein untriigliches
Hilfsmittel zum Verstindnis der Predigtweise Girards selber.

! Wie weit die damalige Predigt sich von der Verkiindigung des Wortes
Gottes entfernt hatte, zeigt ein Bericht aus Landshut im Jahre 1804, wonach
die dortigen Alumnen immer nur davon predigen muliten, « wie der Bicker sein
Brot backen, der Miiller sein Korn mahlen, und der Landmann seine Felder
pfligen und diingen soll». Zit. PHiL. Funk, Aufklirung, S. 33.

? Vgl. WiLH. KEPPLER, Art. « Predigt » im KL (Wetzer & Welte) X. 346 c.
— J. BROEGGER, Sailer als Homilet, 1932. Es ist nicht ausgeschlossen, da(
Girard Sailers « KurzgefaBte Erinnerungen an junge Prediger (Miinchen 1791)
gekannt hat und sich davon anregen lieB, wenn auch ein Hinweis fehlt.

3 Manuskript A, « Neue Anleitung », 44 Seiten ungeheftet ; Ms. B, « Versuch
einer neuen Anleitung», 71 Seiten geheftet; beide 21 x 17 (1795) im Archiv
des Franziskanerklosters ACF. — Ein ahnlicher fragmentarischer Versuch aus
dieser Zeit in franzosischer Sprache befindet sich im MUP (Musée Pédagogique) :
Prédication, gebunden 139 Seiten. Es handelt sich um eine Geschenkwidmung
P. Girards, wie eine handgeschriebene Kopfbemerkung zeigt : « Ce manuscrit dont
le P. Girard m’a fait don est I’ébauche d’un ouvrage sur la Prédication, ouvrage
qui n'a jamais été rédigé et date, je crois, de la jeunesse de l'auteur. Ernest
Naville. » Doch ist dieses Gegenstiick zu den deutschen « Versuchen » nicht etwa
eine bloBe Wiedergabe derselben, sondern enthilt besonders im 2. und 3. Teil
neue, originelle Gedanken des Verfassers unter Bezugnahme élterer und neuerer
Autoren, sowohl deutscher als franzosischer.

4 Vgl. P. Girards Lebenserinnerungen, « Quelques souvenirs de ma vie»
(Fribourg, St-Paul, 1948), zit. SE, S. 38.

38



1. Das Ziel der Predigt

P. Girard legt das Hauptaugenmerk auf die sogenannte subjektive
Absicht der Predigten, d.h. auf ein bestimmtes Ziel. Die meisten
Prediger seiner Zeit, behauptet er, hielten sich an die sogenannte objek-
tive Methode, indem sie den Stoff fiir die Sonn- und Festtagspredigten
wohl aus dem Evangelium wahlten, weil er dort « reichhaltiger sei und

der Beredsamkeit ein weites Feld offne» ... Sogleich sinnt man auf
Abteilungen und Unterabteilungen, schreitet zur Ausfithrung des Plans,
sammelt sich Ideen, ordnet sie gehorig an — und dieser symmetri-

schen Abhandlung flickt man zuletzt eine Moral an. Man fragte sich
nie dabei: Wozu dies alles ? Was will ich dadurch bei meinen Zu-
horern bewirken, welches Gefiihl, welchen Entschlu3 erwecken ? Nein,
man dachte an keine bestimmte Absicht. Der Sioff der Rede ver-
schlingt die ganze Aufmerksamkeit des Redners, und er kommt nur
gelegentlich auf eine Anwendung hin. » Die « subjekftve » Methode hin-
gegen gehe ordentlicher zu Werke : «Sie setzt zuerst die Absicht des
Vortrages fest und sucht sich hernach aus dem Religionsunterrichte
jene Wahrheiten heraus, welche zur Erlangung des Zweckes die schick-
lichsten scheinen. Der Prediger also folgt keinem Materienregister, er
sieht auf die Bediirfnisse der Menschheit iiberhaupt und insbesondere
auf die Bediirfnisse seiner Zuhorer, bestimmt daraus die Absicht seiner
Vortrige und sucht sich hernach einen Gegenstand aus, der seiner
Absicht am besten entspreche, fithrt ihn zweckmdBig aus und ver-
wirft alles, was nicht dahin paB3t, wenn es auch noch so schén und
glinzend wire. » L,

P. Girard hilt die «objektive » Methode fiir verkehrt, weil sie die
Mittel wahlt, ohne an den Zweck gedacht zu haben. Ein solcher
Prediger gleiche «einem Bildhauer, der das Holz zu einem Bildnisse
zubereiten, Hohlungen darin graben, einige Teile zuspitzen, andere
ebnen wiirde oder in die Rinde schnitzeln, ohne bei sich festgesetzt
zu haben, ob er daraus einen Menschen, ein Tier oder eine Urne
bilden wollte » 2.

Der Stoff sei z. B. das Gebet: « Hast du dir nun keine bestimmte
Absicht dabei vorgesteckt, entschiedest du nicht, ob du das Gebet
empfehlen oder erleichtern willst, so werden dir — bei deinem unbe-
stimmten Vorsatze, iber das Gebet zu predigen — manche unzu-

1 Ms. A, B, § 2: zwei Predigtmethoden.
2 Ebd. § 3: Vergleichung beider Methoden.

39



sammenhingende Ideen in den Sinn kommen. Du wirst an die Not-
wendigkeit, den Nutzen, die Weise zu beten denken. Die Vorurteile,
die man dagegen hat, die Entschuldigungen, womit mancher sich vom
Beten freispricht, die Fehler, die man gewdhnlich dabei begeht, ihre
Quelle, und tausend andere Gedanken werden sich deinem Geiste bei
dem Worte « Gebet » aufdrangen. Du wirst einige der fruchtbarsten
(vielleicht nicht der niitzlichsten) in deinen Plan aufnehmen. »! P. Gi-
rard fithrt hier die Predigt Massillons 2 {iber das Gebet an als Bestai-
tigung der Behauptung, daB bei einer Predigt ohne bestimmtes Ziel
«die Eindriicke einander nur schwichen und vertilgen » nach der be-
kannten Maxime : Pluribus intentis minor est ad singula sensus. Bei
der «objektiven » Predigtmethode werde der Stoff « wie aus einem
Gliickshafen herausgehoben ». Sie lieferte uns weitschichtige Predigt-
sammlungen, allein sie sind beinahe alle auf den ndmlichen Schlag
und helfen manchen Bediirfnissen der Menschheit nicht auf und
machten schon aus manchem Prediger blo8 ein ténendes Erz und eine
klingende Schelle » 3,

P. Girard scheut sich nicht, dieser Strémung der Zeit entgegen-
zutreten ; ihm ist die Wahrheit lieber als selbst das Beispiel groBer
Redner : « Dich, Lehrer der Menschheit, der du von dem Zwecke des
Predigtamtes durchdrungen bist, dich wird dies Beispiel (Bourdaloue
und Masstllon, die den andern Weg mit soviel Ehre betraten), nicht
irremachen, und du wirst es bedauern, dal3 so groBe Redner sich von
dem Geschmacke ihrer Zeit so weit von der ersten Einfalt wegreien
lieBen. » ¢

Die « subjektive » Methode also hidlt P. Girard psychologisch und
zweckmadfBig fiir die beste : « Sie bemerkt jedes Unheil und steuert dem-
selben, hilft jedem Leidenden, jedem Diirftigen, und zur rechten Zeit...,
wihrend die « objektive » Predigtweise weniger darauf sieht, als auf
eine bloBe materielle Erorterung der Religionswahrheiten ... So wird
die Absicht den Vortrag durchgehend beleben, wie die Seele den Leib.
Sie wird aus demselben ein harmonisches Ganzes machen, welches fir
Herz und Geist ungleich wirksamer ausfallen wird. » 3

1 Ebd. § 3a.

2 Sermon sur la priére (Caréme I. Paris 1788, 303 ss.). Auch neuere Urteile
decken sich mit dieser personlichen Auffassung Girards. Vgl. ScHNURER, Kirche
und Kultur im 18. Jahrh., S. 182 f.: « Indes, dauernde Wirkung brachten seine

mit edlem Pathos vorgetragenen Predigten doch nicht hervor ... Man wird aber
auch die Annahme nicht los, daB etwas Theater dabei war. »
3 Ms. A, B, 3b. 4 Ms. A, § 4. 5 A, B, 3a, b.

40



Woher mag P. Girard diese zarte Empfindsamkeit fiir die seelisch-
religiosen Bediirfnisse seiner Zuhérer gewonnen haben ? Sie entsprang
einerseits dem eigenen Herzen, das &dhnliche Wiinsche und Néte
kannte ; wir denken an seine religiése Jugendkrise !. Dann auch durch
bestandiges Erforschen der menschlichen Seele und durch die tégliche
Lebenserfahrung. Aber seine tiefsten Anregungen fand er in der regel-
maBigen Betrachtung des Evangeliums, das er lingst auswendig wuBte 2.
Girard ist gliicklich, in den Reden des Herrn und der Apostel einen
lebendigen Beweis fiir die Zielpredigt zu finden. « Man findet in ihren
Reden und Schriften keine kiinstliche Zergliederung der Religionswahr-
heiten ; tiberall leuchtet bei dem, was sie sagen, die Absicht hervor,
bessere Gesinnungen und Fertigkeiten zu erzeugen. Und sie sagen
nicht mehr und nicht weniger, als zur Erreichung derselben bei ihren
Zuhorern erforderlich war.»3 Der Apostel Pawlus betont in seinem
Brief an Timotheus, dafl nur solche Lehren vorgetragen werden sollen,
die einen unmittelbaren EinfluB auf Glauben und Tugend haben. Der
Vorliufer des Messias predigte innere Besserung, Sinnesinderung, wiir-
dige Friichte der BuBle. « Jesus selbst drang in seinem Predigtamte
ganz allein auf die Umschaffung der menschlichen Herzen, auf die
Annahme besserer, freudigerer Gesinnungen zu Gott, und freundlicherer
zu den Menschen. Er scheint seine ganze Aufmerksamkeit darauf ver-
wendet zu haben, den pharisdischen Wahn zu vernichten, welcher nur
auf das AuBere sah, nicht aber auf das Herz und seine Gesinnungen. » ¢
Auch der Prediger muB3 ein sittlich praktisches Ziel vor Augen haben
und sich fragen : « Welches christliche Gefiihl, welche christliche Nei-
gung will ich ihnen beibringen oder in ihnen rege machen ? Welches
Gut will ich in ihren Herzen und in ihrem Lebenswandel bewirken ? »

Im gleichen Gedankengang liebt Girard die Unterscheidung zwi-
schen dem « objektiven » Christentum = « dem Inbegriff der Wahrheiten
und praktischen Regeln, die uns Jesus mitteilte, wie auch der Anstalten,

1 SE, 21 ff.

2 Daraus entstanden folgende Skizzen : « Entwiirfe iiber das Chritentum »
(1795, 11 S.) ; « Die Moral des Christentums» (1796, 48 S.) ; « Paroles de Notre-
Seigneur Jésus-Christ rangées par ordre des matiéres » (1817, 47 p. ACF) ; « Recueil
des textes de la Sainte Ecriture» (ohne Datum, 26 S.) MUP. — Dazu kamen
auch die von N. RAEDLE (Notice hist., p. 125) erwdhnten « Petites méditations
sur I’Evangile», die leider verloren sind.

3 Ms. A, §4; vgl. B, 4: « Den Theologen zum Verdrusse findet sich in ihren
Reden und Schriften keine kiinstliche Anreihung und Zergliederung der Reli-
gionswahrheiten. »

4 Ms. § 1. bR, §L

41



die er zum Besten der Menschheit in seiner Kirche traf » — und zwi-
schen dem «subjektiven » Christentum = dem «Inbegriff der Gesin-
nungen und (sittlichen) Fertigkeiten, die das « objektive » Christentum
in seinen Anhidngern hervorbringen soll » 2. Es handelt sich mit andern
Worten um das Problem, das wir Christen immer wieder zu losen
versuchen miissen: « Dogma und Leben» im sittlichen Verhalten in
Einklang bringen. Darum will Girard in den Predigten dogmatische
und moralische Themata behandelt wissen.

Gerade die Dogmenpredigt war weder die Stirke noch das Lieb-
lingsobjekt des 18. Jahrhunderts 2. Und doch hat sie P. Girard nicht
ganz vernachldssigt, auch nicht in den Bernerpredigten. Die gebiihr-
liche Dogma-Einschitzung des jungen Girard kristallisierte sich im
vorgeriickten Alter noch klarer, wenn er schreibt : « Was ist die christ-
liche Moral anders als das christliche Dogma, wie es ins Herz eingeht,
um von da in die Lebensfithrung, in Wort und Tat iiberzugehen ?
Schafft das Dogma ab, und ihr werdet keine Moral mehr haben ! Keine
Moral ohne Religion, und keine Religion ohne Moral ... Unsere Philo-
sophen, besonders seit Kant, haben versucht, einen Abgrund zu graben
zwischen Moral und Religion ! » 3

Als Prediger wollte Girard nicht hauptsichlich der Glaubenstkeorie
oder blo3 der abstrakten Spekulation dienen. Denn er war der Ansicht,
daB die « objektive » Behandlung des Glaubensinhaltes zwar « nicht Pre-
digten erzeugen werde, welche zur Vervollkommnung der Menschheit
ganz unniitz seien ; wohl aber die christlichen Gesinnungen nur aufs
Geratewohl beférderten » ¢. P. Girard gab in seinem Predigtsystem dem
praktischen, sitilichen Besserungsversuch der Zuhorer den Vorzug. Der
Seelenarzt lernt, beobachtet und vergleicht, wo er immer kann, um
den seelisch Kranken besser helfen zu kénnen. Er lernt von der prak-
tischen Medizin, sich mehr nach den Bediirfnissen der Patienten als

1B, §1.

2 Vgl. STINGEDER, Gesch. S. 174 ff. : « Die Weltweisheit der damaligen Philo-
sophie wollte das Evangelium Christi mit dem Flammlein der menschlichen Ver-
nunft beleuchten und verdolmetschte die biblischen Gedanken im Sinne der ratio-
nalistischen Theologie und dogmenlosen Moral. Der Schrifttext wurde zum Motto
fiar erbauliche moralphilosophische Reflexionen oder seichte Naturbetrachtungen
in iiberfliissigen Lingen ; haben aber nichts gemein mit der erhabenen Art der
biblischen Biicher, Gottes Allmacht und Weisheit und Vorsehung zu preisen.
Die ersten Versuche, dem Philosophismus auf der Kanzel mit ubernatiirlicher
Heilsverkiindung entgegenzutreten, fithrten zum Aftermystizismus. »

3 Brief Girards an Fr. Naville, Frib. 3. Nov. 1835 (Zit. VEUTHEY, 46).

¢ Ms. B, § 3b.

42



nach einem festen System zu richten. Er wendet das medizinische
Prinzip auf die Predigtmethode an : « Es gibt Arzte, welche in Systeme
verliebt, ithre Kranken immer systematisch behandeln. Sie weichen um
kein Haar von der angenommenen Regel ab, es folge daraus, was
immer wolle. Andere hingegen setzen alle Systeme beiseite, halten sich
an keine Regeln, sondern richten sich ganz und gar nach den Bediirf-
nissen der Patienten. Welche sind nun die niitzlichsten ? Gewi nicht
die ersten; ihre systematische Behandlung kann unmdglich auf alle
Temperamente, alle Umstinde passen. »?!

2. Die Behandlung der drei goéttlichen Tugenden

Die drei Hauptgesinnungen nun, die der Prediger bei seinen Zu-
horern erwecken, vervollkommnen und erhalten soll, sind Glaube, Hoff-
nung, Liebe.

« Der Glaube ist der Grund, worauf er sein Gebaude aufrichten
soll ; ist nun der Grund hinfillig und wankend, so mufl auch das
ganze Gebiude wankend und hinfillig sein. ... Der Glaube ist der
kiirzeste und leichteste, der sicherste und der beste Weg zur Gliick-
seligkeit. » 2 P. Girard beweist seine Behauptung durch die Gegeniiber-
stellung von Offenbarung und Philosophie. « Der Weg des Glaubens
ist fur jeden : der Knabe ist in der Wissenschaft des Heils soweit vor-
angeriickt als der Greis; der Handwerker soweit als der Gelehrte!»
— « Der Weg der Philosophie aber ist nicht fiir alle gemacht, auf jenem
bleibt man immer etwas zuriick, nur geiibte Geister kénnen denselben
gehen ! Denn jedem Beweis kann man einen Gegenbeweis entgegen-
stellen, der die Wahrheit immer um etwas schwicht. » — « Man ver-
gleiche die Zuversicht des Paulus (1. Kor. 1, 21: Da die Welt mit
ihrer Weisheit Gott in seiner gottlichen Weisheit nicht erkannte, gefiel
es Gott, durch die Torheit der Predigt die zu retten, die da glauben
wollen) mit der Hoffnung des gréBten Philosophen, Sokrates. Welcher
Unterschied ! » 3

Die christliche Hoffnung ist auf den Glauben an Jesus, den Eck-
stein gegriindet. « Diese freudige Hoffnung sucht die Religion Jesu
dem Menschen beizubringen. Sie lehret ihn, daB Gott die vollkom-
menste, reinste Liebe sei: dall sein Aug immer iiber seine Kinder
wache ; daB er alle ihre Schicksale nach seiner untriiglichen Weisheit

1 Ms. B, § 3b. 2 Ms. B, § 6. * Ebd.

43



zu ihrem Besten anordne ; daB er ihnen ein ewiges unbeschreibliches
Glick zubereite ; daB er ihnen seine Hilfe zur Erlangung desselben
nie versagen werde, und daB er groBmiitig alle ihre bereuten Ver-
brechen iibersehen wolle. » — « Sollten jene Versicherungen nicht im-
stande sein, von der Menschenseele Furcht und Angst zu vertreiben
und ihn mit der siiBesten Hoffnung zu beleben ? » Diese begliickende
Hoffnung zu Gott unter seinen Briidern zu verbreiten, sei fiir den
Prediger wohl besser als der bloB menschlich verniinftige Gedanke,
man miisse sich einem Ubel, das man nicht Andern kann, geduldig
unterwerfen 1.

P. Girard erinnert in einem kurzen Exkurs an die vergeblichen
Versuche der Moralphilosophen aller Zeiten, die Menschen zur Gliick-
seligkeit zu fithren : « Die Philosophie versuchte oft diese Bildung des
Menschen ... ; sie schrieb ihm heilige und verehrungswerte Regeln vor.
Aber der Grund, worauf sie thre Moral baute, war so locker wie Sand.
Die Stoische Schule, welche neulich einen berithmten Verteidiger 2 ge-
funden hat, richtete ihr Sittengebdude auf einem prahlerischen Stolze,
welcher das Laster als eine Niedertrachtigkeit und Schande fliehen soll,
und sich durch niemand, selbst durch die Gottheit nicht an Vollkom-
menheit solle iibertreffen lassen : der Weise selbst sei iiber Gott erhaben
und der Urheber seiner Tugend (Seneca). » — « Eptkur, dessen Lehre

1 Ms. B, §7.

? Girard zitiert ofters G. S. STEINBART : « System der reinen Philosophie
oder Glickseligkeitslehre (hier S. 84) des Christentums, fiir die Bediirfnisse seiner
aufgeklirten Landsleute und anderer, die nach Weisheit fragen, eingerichtet »
(1786 Zillichau, 3. Aufl.). — Obwohl manche positiv christliche Gedanken ent-
haltend, ist Steinbart doch der Wortfiihrer einer eudaimonistisch-rationalistischen
Ethik gewesen. Vgl. ADB, 35, S. 687 ff. — Chorherr Fontaine schreibt tiber
dieses Werk in seinem Gebrauchsband 1791 folgende kritische Bemerkung :

« C’est un excellent ouvrage pour un homme sage et instruit, mais c’est
en méme temps un des plus mauvais et dangereux livres qu’on puisse mettre
entre les mains d’un ignorant, surtout s’il aime ses passions et s’il cherche a
s’aveugler, parce que d’un c6té l'ignorance I'empéchera de distinguer le mauvais
avec le bon, et de l'autre c6té I'amour du libertinage lui fera mal interpréter
méme ce qu’'il y a de vraiment bon. Ce n’est pas que cet auteur ait la moindre
chose qui puisse favoriser le libertinage ; mais un libertin ignorant cherche plutot
sa félicité dans les plaisirs de la chair que dans ceux que procure la pratique de
la vertu. Le grand défaut de Steinbart, ainsi que de Semler, Teller etc., c’est
de séparer Jésus-Christ du Christianisme. Il est sans doute trés important de
faire voir aux Déistes la bonté intrinséque de la morale et doctrine chrétienne,
son utilité et son parfait accord avec la saine raison, mais la vérité de la Religion
chrétienne est en méme temps fondée sur des faits. Il est donc impossible de
séparer absolument la religion de l'histoire. »

44



seit einiger Zeit in unsern philosophischen Schulen das Lieblingssystem
zu sein scheint, hielt nicht soviel auf diese eitle Ehre des Stoikers ;
das Vergniigen war fiir ihn der MaBstab, nach welchem er die Pflich-
ten des Menschen beurteilte, und die Grundlage, worauf er seine Moral.
ruhen lie ... So bildet die Philosophie den Menschen zur Glick-
seligkeit ! Hatte der hl. Augustin unrecht, wenn er behauptete, daB
die Philosophen ein Laster durch das andere heraustrieben, wie einen
Nagel wider den andern ? »!

« Das Christentum allein » — so fithrt Girard sein Argument weiter
— «legt einen besseren Grund zur sittlichen Bildung des Menschen :
anstatt daB es den Stolz oder Eigennutz zum Prinzip und zur Regel
unserer Handlung macht, stellt es uns die Liebe zu Gott vor. Diese
Liebe als Haupt- und Grundrichtung einer christlichen Seele macht
den groBen Unterschied zwischen der christlichen und philosophischen
Moral aus. Letztere ist Gott ganz fremd ; der Philosoph ist entweder
ein aufgeblihter Mensch oder ein Eigenniitziger, der seinen Vorteil
besser zu finden weil3 als andere; seine Moral ist eine Spekulation
des Stolzes oder des Eigennutzes ... So ist das Christentum wahrhaft
‘Religion’, ein Band zwischen Gott und dem Menschen 2, da es ihm
ein immerwahrendes Aufstreben zu Gott gebeut ... Solang der Mensch
den Stolz oder den Eigennutz zur Grundrichtung macht, solange
schwebt er hier auf Erden. Er hebet sich aber zur Gottheit empor,
wenn er sich derselben durch die Befolgung ihres vollkommensten
Willens dhnlich bildet ; seine Handlungen erhalten dadurch einen héhe-
ren Wert — die hochste Gliickseligkeit. Denn die Religionsfreuden
sind die groBten, die der Mensch genieBen kann. Wenn es eine Selig-
keit ist, mit einem guten Freunde umzugehen, wie ausnehmend freudig
muBl es sein, mit dem besten Gott zu wandeln»!3

P. Girard wuBte es wohl, daB « diese Liebe zu Gott das beste Mittel
ist, den Menschen von allem Bésen zuriickzuhalten und zu allem Guten
zu fiihren. Ohne diese Liebe fehlt es ihm: 1. am stirksten Motiv zur
Vollkommenheit. Denn die Reize der Sinnlichkeit gegen die Grund-
sitze der Vernunft sind so mannigfaltig und verfithrend, daB der

1 Das Urteil Fontaines hdtte wohl auch Girard unterschrieben, da wir in
der Anspielung « berithmter Verteidiger der Stoischen Schule» Steinbart selber
vermuten diirfen. Ubrigens schépfte Girard auch aus dem Gegenstiick zu Stein-
bart, aus Sailers « Gliickseligkeitslehre » (1787).

3 Girard zitiert Lactantius: De vera sapientia, lib. IV, cap. 28 : Deo reli-
gati sumus, unde ista Religio nomen accepit.

3 Ms. B, § 8.

45



Mensch ohne Liebe zu Gott denselben nicht widerstehen kann. 2. am
uniibertrefflichsten Muster. Jener Aufblick zu Gott macht, dal der
Mensch das hochste und edelste Muster der Vollkommenheit immer
vor Augen habe. Und das kann auf sein sittliches Streben nicht
unwirksam bleiben. 3. fehlt es ohne Liebe Gottes am zuverldssigsten
Troste. Macht man sich den Willen Gottes zur allgemeinen Regel seines
Verhaltens, dann kann man immer mit Zutrauen auf den Weltbe-
herrscher hinaufsehen, und dies mul} ein gewaltiger Antrieb zum Guten
werden ». ! — Fiir P. Girard ist es ein Gebot, daBl der Kanzelredner
seine ganze Aufmerksamkeit auf die Liebe Gottes, dieses hochste Motiv,
richte ; «er mul3 sie erwecken, er muBl sie stirken im Gemiite seiner
Zuhorer, und sie alsdann zum Werkzeug gebrauchen, um die Menschen
zu allem Guten zu fithren. Wenn er sie aber — wie es leider nur gar
zu oft geschieht — nur durch den Stolz oder den Eigennutz bilden
will, so wie es die Philosophie tat, dann ist er seines hohen Amtes
unwiirdig, er ist kein christlicher Lehrer »!?2

In der eingehenden Entwicklung der drei Hauptstiicke des Predigt-
inhaltes — Glaube, Hoffnung und Liebe — ist P. Girard ganz Theolog
und Lobredner des christlichen Predigers. « Bemiihet sich der Prediger,
diese dreifache Gesinnung bei seinen Zuhorern zu beférdern, dann tritt
er in die FuBstapfen Jesu, und er ist wahrhaft sein Stellvertreter bei
der Menschheit. »3 Diese hehre Arbeit an der sittlichen Bildung der
Menschen jedoch ist an eine doppelseitige Bedingung gekniipft : ein-
mal kann der Prediger seine Zuhérer nur dann zur sittlichen Selbst-
bildung anleiten, thnen « den Weg vorzeichnen », « wenn er ihnen von
der Fiille des eigenen mitteilt » ; anderseits « fruchtet der Prediger wenig,
solang seine Zuhorer nicht selbst zu ihrer Besserung mitwirken » 4.

In der SchluBiibersicht zur Férderung der drei géttlichen Tugenden
betont P. Girard einmal mehr die Notwendigkeit der personlichen Selbst-
bildung des Predigers : « Der Prediger kann vieles, aber die Selbstbil-
dung ist immer nétig, und dazu muB er Anleitung haben, um seinem
Berufe vollkommen zu entsprechen. » 8 Bei der praktischen Darstellung
des Predigtinhaltes legt er psychologisch das groBte Gewicht auf die
Raumung der Hindernisse, die dem Glauben im Wege stehen 6 ; auf die
Einfléssung einer festen und griindlichen Uberzeugung von der gott-
lichen Sendung Jesu7? ; und endlich auf die Belebung dieses Glaubens,

1 Ebd. 2 Ebd. Ende. 3B, §9. 4+ B, § 10.
5 B, § 26 Ubersicht. ¢ B, § 11-12. ? B, § 13.

46



auf daB er fittg werde und zur Grundlage der Hoffnung und Liebe
tauglich sei!. Die Behandlung dieser Punkte ist weitliufig und dog-
matisch-apologetischer Natur. Girard setzt die Beherrschung dieser
Gebiete beim Prediger voraus, um sich erfolgreich « gegen feindliche
Anfille im Glauben zu sichern und auf diese Weise den verderblichen
Einwirkungen unserer Afterweisheit entgegenzuarbeiten » 2. Er gibt uns
im AnschluB an das Pauluswort (Hebr. 11, 6: Wer Gott naht, muB
glauben) ein Muster von der apologetischen Auseinandersetzung mit
dem glaubensfeindlichen Geist seiner Zeit 3.

3. Der Stoff der Predigten

Die Bezeichnung « Predigtstoff » greift bei Girard weiter und tiefer,
als was man gewdéhnlich darunter versteht. Fiir ihn «ist nicht alles,
was in der Predigt vorkommt, Stoff ... Die Hauptideen und Haupt-
vorstellungen der Predigt machen den Stoff aus, und die Nebenideen
die Ausfithrung des Stoffes » . P. Girard kniipft auch hier wieder an
ein psychologisches Prinzip an: « Die Gesinnungen und Fertigkeiten
(Fahigkeiten) des menschlichen Gemiits hangen durchaus von seinen
Begriffen ab. Der Verstand leitet das Herz ; und wie man denkt, so
ist man auch gesinnt, so handelt man. Wechseln die Vorstellungen
und Begriffe in der Seele ab, sogleich wird auch die Gemiitsart gidnzlich
abgedndert, wenn nicht alte Gewohnheiten dann und wann alte Begier-
den und Taten dem schwachen Sterblichen abnétigen. Freilich haben
auch wechselseitig unsere Gesinnungen und Fertigkeiten einen groflen
EinfluB auf unsere Vorstellungen, aber jene entstehen doch urspiinglich
von diesen. » ?

Bemerkenswert ist die religionspsychologische Problemerfassung
Girards und die Wertbetonung der verschiedenen seelischen Faktoren
zur Bildung einer christlichen Denkungsart bei den Zuhérern. Girards
Auffassung beriihrt die Theorien der modernen Psychologie, welche

1 B, § 14-22 handeln von der Foérderung der drei gottlichen Tugenden durch
die Ubung der sittlichen Fertigkeiten (Tugenden). In den §§ 23-25 folgt die Dar-
stellung « des sittlichen Verderbens» in den verschiedenen Hauptlastern.

2 Ms. B, « Zusidtze » (am Ende).

3 Auf den zwei letzten Seiten des Ms. B fithrt Girard mehrere « negative »
und « positive » Regeln als Forderungsmittel der christlichen Tugenden an. Dar-
unter steht der bloBe Name « Sailer », wohl eine der erwihnten Bezugnahmen
auf dessen « Gliickseligkeitslehre ».

¢ Ms. A, II. Abschnitt, § 1 (Ende). 5 Ebd. am Anfang.

47



durch die Diagnostik der Willens- und Herzensneigungen, durch die
Suggestion des « stirkeren Motivs » in einer festen Zielsetzung die geistig-
sittliche Tiichtigkeit des Menschen zu erstreben suchtl. Auf das reli-
gios-sittliche Gebiet iibertragen ergibt sich fiir Girard folgender Aspekt :
« Die Vorstellungen, die der Prediger erwecken soll, verhalten sich zur
christlichen Gesinnung und Fertigkeit so, wie das Mittel zum Zwecke,
die Ursache zur Wirkung. Dadurch erzeugt er bei seinen Zuhoérern eine
der christlichen Tugenden, eine dem Glauben an Jesus, der Hoffnung
und Liebe anpassende Denkungsart. Vom Verstande mull die Besse-
rung ausgehen, und dann wird sie sich von selbst auf das Herz ver-
breiten ; so wie andrerseits dem Christentum widrige Vorstellungen auch
das Gemiit von demselben entfernen.» ErfahrungsgemiB kann ja
gerade die religiose Einstellung eines Menschen lust- oder unlust betont
sein. Auch dieses Seelenbild schildert Girard klar: « Haben unsere
Zuhorer eine Abneigung von Jesus und seiner Religion ; ist ihr Gemiit
von Unruhen, Besorgnis, Traurigkeit angefiillt, anstatt von der begliicken-
den Hoffnung belebt zu werden ; klebt endlich ihr Herz an das Hin-
fallige dieses vergdnglichen Lebens, anstatt am Ewigen durch die Liebe
zu hangen, — so sind jedesmal Vorstellungen da, die jene Abneigung
von Jesus, jenes MiBtrauen, jene irdische Liebe erzeugen. Im ersten
Falle haben unsere Zuhorer irgendwelche Ideen aufgefaB3t, die Jesus
als einen erdichteten Gottgesandten darstellen. Im zweiten glauben
sie Beweise zu haben, daB Gott der Menschen vergesse und wahres
Ubel iiber sie verhinge. Im letzten Falle endlich scheint es ihnen,
die irdischen Giiter gdben ein Gliick, welches man bei Gott nicht
finde, usw.» — Anstatt dieser Vorstellungen also soll der Prediger
andere beibringen, die jenen groBen Zwecken, welche er bei seinen
Zuhorern erreichen muBl, angemessen und passend sind. Dies wird
seine Rede ausmachen. » 2

Die Frage : Woher den Stoff entlehnen ? beantwortet P. Girard zu-
erst negativ, dann positiv. « Aus der Philosophie vielleicht ? Nein, der
Prediger ist kein Philosoph nicht, welcher menschliche Weisheit bei
seinen Zuhoérern auskramen miilte. So wie Paulus soll er jene schwul-
stige Weisheit der Menschenkinder bei Seite setzen und Jesum, den
Gekreuzigten verkiindigen. » 3 Girard vertritt diese Ansicht nicht aus

1 Vgl. Linus Borp, Allgemeine Heilpidagogik, 1930 ; F. W. FORSTER, Er-
ziehung und Selbsterziehung, 1920 ; J. LinpworsKky, Willensschule, 1923 ; G. WuUN-
DERLE, Grundziige der Religionsphilosophie, 1918.

: Ms. A, § 1. ' A R

48



geistiger Engstirnigkeit oder Unkenntnis heraus, beschiftigte er sich
doch selber in diesen Jahren eifrig mit Philosophie : « Wir verdammen
jene menschliche Weisheit nicht, wir kennen auch ihre Verdienste. Aber
ein christlicher Lehrer soll Christentum predigen, aus demselben soll
er den Stoff seiner Vortrige entlehnen ... » Die Griechen suchen Weis-
heit, sagt Paulus; die Apostel aber predigten Christus!. Der Geist
Gottes leitete sie, und die Welt fand sich sehr wohl bei ihrer Lehr-
art, sie bekehrte, besserte sich. Unsere philosophischen Abhandlungen,
die einen so groBen Aufwand von Witz ? kosten, niitzen so wenig,
daB sie eher scheinen, die Menschen vom Christentum abzubringen. » 3

Die erste Stoffquelle ist fiir Girard das Evangelium : « ‘Das Evan-
gelium ist Gotteskraft’. Du wirst also nichts Wirksameres ausfindig
machen. Das Christentum wird die christlichen Gesinnungen besser
fordern konnen als jene oft seichte Menschenweisheit, die fiir uns
sinnliche Menschen zu abstrakt und deswegen zu unvermoégend ist. » 4
Als die Eigenschaft des Stoffes nennt Girard : Popularitit 8, im Sinne
der natiirlichen, ungesuchten Volkstiimlichkeit des Evangeliums. « Laf}
also », mahnt er, «christlicher Lehrer, die triiben Biche der mensch-
lichen Erkenntnis liegen, da du an der Quelle selbst schépfen kannst.
LaB jene unvermégende Menschenweisheit beiseite, da das Evangelium
dir Gotteskraft leihen will. »® Die Lehren, Taten und Schicksale Jesu ?
sollen ordentlicherweise (wo nicht Gelegenheitspredigten anders ge-
bieten) den Inhalt der Vortrige ausmachen, ohne daB dadurch eine
allzugroBe Einschrinkung der Gedanken, Monotonie der Predigten oder
gar eine Neuerung im Religionsunterricht zu befiirchten wire 8. Der
Prediger darf an der Niitzlichkeit dieses vorgezeichneten Stoffes nicht
zweifeln ; denn « Gott selber hat seinen Sohn zum Ecksteine des christ-
lichen Gebdudes gemacht, auf demselben sollen alle Steine ruhen, die
wir zum christlichen Gebdude hintragen »®. Das Leben Jesu ist «ein
iiberaus populdrer Stoff, fiir jeden passend und verstindlich ... Jesus
trug die wichtigsten Lehren in kernhaften Denkspriichen vor, die licht-
voll fiir den Verstand, behiltlich fiir das Gedachtnis, treffend und
anziehend fiir das Herz waren » 19,

114, Kor.1, 22 1ff.

? = Geistesschirfe, auch in den Predigten gebraucht.
3 Ms. A, § 4a. 1A, § 2.

5 Ebd. NB. am Rand. ¢ Ebd. am Ende.

7

Diese Dreiteilung scheint eine Anlehnung an das Leben Jesu Buch von
J. J. HEss zu sein.
$ Vgl. A, § 4 Anm. ® A, § 4b. 10 A, III. Abschnitt: § 4-5.

4 49



P. Girard ist also ein begeisterter Verfechter der Schriftpredigt. Das
Neue Testament ist fiur ihn die Hauptquelle des Predigtstoffes. Dazu
kommen die Ausspriiche der Propheten und die Schriften der Apostel ;
sie erginzen die Lehre Jesu, da nach Paulus «die ganze Schrift zu
unserer Belehrung niitzlich ist » 1. P. Girard erkannte zutiefst die Not-
wendigkeit, durch die christologische Predigt die Glaubigen Gott niher
zu bringen : « Der Christ mull seinem hohen Berufe gemiB mit Jesu
so bekannt, Jesu so nahe hingebracht werden, daBl er Jesu immer
vor Augen und im Herzen habe, durch ihn rede, denke und handle 2,
und auf diese Weise Eins mit Jesus ausmache, so wie Jesus mit seinem
Vater nur Eins ausmacht 3. Dies ist die Religion dieses Lebens, wobei
der Christ sich durch Jesus an Gott anschlieBt. Denn dem armen
Sterblichen schwindelt es vor dem Allerhéchsten, es schwindelt ithm
aber nicht vor jenem Mittler 4, jenem Gottmenschen, der mit uns
wandelte, ein Mensch war wie wir, mit uns litt und gepriift wurde
wie ein Sterblicher. An ihn kénnen wir uns anschlieBen wie an einen
unseresgleichen, und so werden wir zur Héhe des Ewigen erhoben. » %

Girard ist von der Christusmystik eines Paulus und Bernhard hin-
gerissen und mochte sie mittels der Predigt in weiteste Kreise ver-
breitet wissen. Und zwar mit den gleichen Mitteln, womit diese groBen
Glaubensverkiinder es taten : durch die Vergegenwartigung Jesu, seincr
Worte und Taten : « Aus thm flieBt eine gottliche Kraft, die das Herz
gewinnt und fesselt und zu allem Guten und zu Gott fithrt. FleiBige
Leser der Lebensgeschichte Jesu spiiren diese Kraft, nach dem Grade
ihres Fleiles und der innern, unverdorbenen Giite ihres Herzens ...
Nie wird der Prediger darin zuviel getan haben, weil die, welche Jesus
kennen und lieben, ihn ndher zu kennen und zu lieben wiinschen ;
und andere, die ithn weder kennen noch lieben, zu dieser Erkenntnis
und zur Liebe gebracht werden miissen. » ¢ Im Zusammenhang mit der
Predigt muB nach Girard auch der Unferricht aus dem Evangelium
geschopft werden: « Wer immer sich von der Ideenassoziation einen

1 2. Tim. 3, 16.

2 S. Bernardus, Serm. 15 sup. Cantica: Jesus mel in ore, in aure melos,

in corde jubilus etc.; vgl. Gal. 2,20.

3 Joh. 15.

i Girard bemerkt, diesen Gedanken im Buche des Oratonianers Gaichiés :
Maximes sur le ministére de la chaire (Paris 1711) gefunden zu haben. Es handelt
sich um folgende Stelle: « On dit beaucoup de choses de Dieu Créateur, de sa
Providence, de sa bonté, de sa justice, mais on ne parle pas assez de Dieu
Rédempteur. »

5 Ms. A, II, 4c. ¢ Ebd. Ende.

50



Begriff gemacht hat, wird leicht einsehen, wie niitzlich es sei, daB
man im christlichen Unterrichte alles auf Jesus zuriickfithre. So werden
in Thm wie in dem Mittelpunkte alle religisen Ideen und Gefiihle
vereinigt, und so wiirden die einen die andern wecken, erhalten und
verstirken. Welcher Gewinn fiir die Gottseligkeit ! Ferner, da unsere
Zuhorer das Evangelium in Hinden haben oder alle es doch einiger-
malen kennen, so muB3 die evangelische Predigt zu ihrem Troste und
zur Verstirkung ihrer Uberzeugungen und zu ihrem weiteren Fort-
gange vieles beitragen ; zum andern wird ihnen dies AnlaB und Lust
geben, die Evangelien fleiffiger zu lesen.»1 =

Mit besonderem Nachdruck dringt Girard auf die Einheit der Ab-
sicht bei der Predigt, um eine mehr intensive als extensive Wirkung
zu erzielen. Immer wieder unterbaut er seine Ansichten philosophisch :
« Die groBere Wirkung ist immer da, wo die Ursache starker ist. So
wird auch bei einer Predigt, wo alle Teile zu einem gemeinsamen Zwecke
zusammenwirken, auch der Erfolg viel besser ausfallen. » 2 Ferner raten
auch die psychologischen Bedingungen unseres Seelenlebens dazu, die
Gedankenvorstellungen der Zuhérer nicht zu vermehren, sondern maog-
lichst auf einen Punkt zu konzentrieren. Ebenso treten erfahrungs-
gemaB noch verschiedene Hindernisse geistlicher und sittlicher Natur
hinzu, welche ihrerseits den Predigterfolg schwiachen oder ganz ver-
hindern. « Unsere Zuhérer sind gewdhnlich nicht so leicht beweglich,
daB ein kleiner Stof, ein Wink sie zu besseren Gesinnungen bringen
konnte. Die Unwissenheit der Menschen in Dingen des Heils ist ge-
meiniglich so groB bei ihnen, dal3 sie nur mit groBer und anhaltender
Arbeit der Volkslehrer behoben werden kann, und leider wie oft arbeiten
sie ohne Erfolg! Zudem kommt noch die Macht der Vorurteile, der
Leidenschaften, der bosen Beispiele und der Gewohnheit ; gewiB3 groBe
Hindernisse, die nicht so leicht aus dem Wege geschafft werden konnen.
Sie fesseln sozusagen den Menschen an bése, unchristliche Gesinnungen
und lassen nicht zu, daB ihm durch Religionsunterricht bessere bei-
gebracht werden. ... Ja, im Predigtamte wird das, was schon oft
erzielt war, ofter erzielt werden miissen ; nicht nur, weil das Ziel schwer
zu erreichen ist, sondern auch, weil es sehr leicht entflieht. Die guten
Gesinnungen gehen aus, wenn sie nicht immer erhalten werden, so
wie das Feuer lischt, wenn ihm nicht eine bestindige Nahrung bei-
gebracht wird. » 3

1 Ebd. 4d. 2 A, III, 2: Einheit der Absicht. 3 A 8, 2,2

51



Die Einheit der Absicht hat auch die Einheit des Stoffes zur Folge.
« Jede Lehre, jede Tat Jesu, jedes seiner Schicksale ist reichhaltig genug,
um den Stoff einer Predigt abzugeben. Freilich wiirden sie es schwer-
lich alle sein, wenn man stundenlange Reden damit verfertigen wollte.
Aber ich denke, daB unsere Vortriage hochstens eine halbe Stunde
dauern miissen ! » ! Diese Kiirze, die P. Girard fiir die Predigt postu-
liert, wurde in seiner Zeit sicher als eine Neuerung empfunden. Doch
ist sein Postulat nicht etwa einer aufklarerischen Indifferenz gegen-
iiber dem Worte Gottes entsprungen. Er begriindet es aus der Schrift
und der kirchlichen Tradaion: « Exstens haben Jesus und seine Apostel
nie solange gesprochen ... Dem Beispiele Jesu blieb man Jahrhun-
derte hindurch getreu. Die Kirchenvorsteher lasen eine Stelle aus der
Heiligen Schrift, erklirten sie ein wenig in einer Homilie, machten
dazu eine kurze Anwendung auf ihre Zuhotrer, und damit war die
Predigt zu Ende.» Desgleichen spreche die gewdhnliche Erfahrung
dafiir : « Diese evangelischen Ermahnungen fruchteten mehr, weit mehr
als unsere weitschweifigen Traktate, die den Zuhorer ebenso wie den
Redner ermiiden. »

SchlieBlich zeigt uns die Entstehung der Gewohnheit, lange Pre-
digten zu halten, daB3 ihre Wirkung nicht im Verhdltnis stehe mit
deren Dauer. Denn sie entstanden «zu einer Zeit, wo man mehr auf
rednerischen Schmuck als auf niitzliche Zuspriiche achtete ; mehr auf
Worte und Tropen als auf die Sache und Praktik bei einem Volke,
welches von jeher nach Witz und schonlautenden Worten jagte ; das
in eine Predigt ging wie in eine Komodie, um sich zu belustigen und
seine Langeweile durch abwechselnde Bilder zu vertreiben»2 Das
kriftigste Argument Girards gegen die lange Predigt liegt wohl im
psychologischen Moment : sie disponiere die Zuhorer nicht zur Auf-
merksamkeit ! « Ist die Rede zu lang, so verwirren sich die Gedanken
im Gedéchtnisse des Zuhorers, er behdlt nichts, weil er zu viel gehort
hat, und weiB} oft nichts von der Predigt zu sagen, als dall schéne
Sachen darin vorgekommen seien. Eine lange Rede ermiidet,; denn die
wenigsten sind einer lang gespannten Aufmerksamkeit fihig. Selbst
gelehrte und im Denken geiibte Manner folgen einer langen Rede nicht
immer. Anfangs entgeht ihnen kein Wort, aber nach und nach zer-
streut sich ihr Geist und wacht wie aus einem tiefen Schlummer auf,
wenn ihn der Prediger durch irgendeine Gebdrde oder einen auBler-

1 A, III, 4. 2 Vgl. Anm. 221,

52



ordentlichen Ton weckt ... Der ermattete Geist ist keiner lebhaften
Eindriicke mehr fihig. Héngt aber nicht die ganze Frucht der Predigt
von der Aufmerksamkeit ab ? » Wenn aber physische und geistige
Miidigkeit (« Ekel und Unmut ») zusammen sind, dann « werden der
Prediger und seine Reden zur Last; man hoért thm sogar mit Flei3
nicht mehr zu, schmiht iiber ihn, wenn man drauBen ist, und geht
nicht so leicht wieder zur Predigt, da man gerne einer kurzen und
guten Rede beiwohnt, dieselbe mit Aufmerksamkeit anhdrt und gewil
nie ohne Nutzen » 1.

P. Girard erwihnt hier mit besonderer Genugtuung die Regelver-
fiigung seines Ordensstifters an die Prediger (IX. Kap.): « Auch be-
lehre und ermahne ich die Briider, daB sie in den Predigten, die sie
halten ... dem Volke das Laster und die Tugend, die Strafe und die
Herrlichkeit in gedringter Kiirze vorhalten moégen ; denn in Aurzer
Rede hat auch der Herr auf Erden gepredigt. » « Dieses Verbot », fiigt
Girard hinzu, « mochte ich gerne in jede Anleitung fiir Prediger hin-
einriicken ! »

4. Der duBere Predigtaufbau

Er war in der damaligen Zeit ein streng formalistischer. Wollte
man «eine rechte Predigt machen », so muBte einer ordnungsgemi@
1. den Vorspruch, 2. den Eingang mit der Ankiindigung von zwei
oder drei Teilen, 3. den ersten Teil mit seinen Unterabteilungen (even-
tuell den zweiten Teil ebenso), 4. den SchluB abwickeln. Girard aber
war kein Freund einer zugeschnittenen Form. Er iberschiittet dieses
Vorgehen mit bitterer Ironie: « ... Darauf folgt die Anwendung des
Gesagten auf die Zuhorer, wohl auch auf abwesende ; denn bei unsern
Predigern miissen die auch herhalten ... Dann geht das Geschift
wieder von vorne an: Abhandlung, Moral, Ubergang auf den zweiten
Teil. Nach einer so mithsamen Arbeit darf man wohl ein wenig aus-
ruhen und den Schweil3 an einem oft trockenen Gesichte abwischen ! » 2

Dieses Predigtgeleise scheint damals so festgetreten gewesen zu
sein, daBl man «aus dieser Bahn nicht gehen durfte, sonst wiirde man
sich der Zensur unserer Schulgerechten aussetzen, und die Predigt
wiirde nichts heilen, wenn sie auch manches Herz geriithrt hitte ».
P. Girard wagt es, an diesem « symmetrischen Predigtsystem » zu riit-
teln, das er in Hinsicht auf «die Natur» die Bestimmung und die
Wiirde des christlichen Lehramtes » 3 als falsch ansieht. Es paB8t nach

1 A, III, 4. 2 Ebd. § 8. 3 Bemerkungen zu § 8.

23



seinem Dafiirhalten nicht auf die Kanzel, héchstens auf das akade-
mische Lehrpult : « Dieser steife, auf ein Haar abgezirkelte Gang unserer
Predigten verrdt einen Akademiker, der sich an Cicero ,pro lege Manilia’
gespiegelt und ja keinen Schritt tun darf, wenn ihn das Beispiel des
romischen Redners nicht dazu berechtigt. Solche Reden scheinen blof
das Produkt des Schongeistes zu sein ; das Herz wenigstens geht diesen
Gang nicht !» Girard hat von der christlichen Predigt eine andere
Auffassung : « Ihrer Natur nach ist die Predigt eine gutgemeinte, herz-
liche, vaterliche Ermahnung. Nun, wo hat man je einen Vater gehért,
der seinen Kindern in einer solchen abgemessenen, symmetrischen Ord-
nung die Weisheit empfahl, der nur in zwei Punkten und soviel Unter-
abteilungen zu seinen Lieben sprach ? »1

GewiB ist die akademische Predigt « ein Mittel, das Christentum
auf eine schone und rithrende Weise vorzutragen ; aber ihrer Bestim-
mung nach ist die Predigt ein Mittel, unsern Zuhdérern christliche Ge-
sinnungen beizubringen ! Allein diese so abgezirkelte Symmetrie, dieser
so steife Gang ist aus vielen Riicksichten ein grof8es Hindernis dazu » 2.
Der Rhetorik halber miiBten nimlich im herrschenden System manche
unniitze Umschweife in die Predigt aufgenommen, hingegen manche
gute und niitzliche ausgelassen werden.

Deshalb setzt sich Girard mit allen Krdften ein fir die Wieder-
aufnahme der Homilie, die «in ihrer Einfachheit und Gemeinverstind-
lichkeit » soviel Gutes gestiftet habe. « Oder haben unsere akademischen
Abhandlungen mehr geniitzt als die populire Homilie ? Leider scheint
es vielmehr, daf} sie einen Ekel vor dem Gotteswort eingeflo8t haben.
Denn ihrer Wiirde nach ist die Predigt Gotfeswort; unsere streng ab-
gezirkelten Reden hingegen verunstalten dasselbe — wenn sie es auch
enthalten —, da sie es nach den Regeln einer profanen Beredsamkeit
modeln und oft nur menschlicher Witz und Téndelei sind. » 3

Die Homilie ist die Predigtart, wo der Kanzelredner « die Sonn-
und Festtagsevangelien Satz fiir Satz durchgeht und erkldrt, ihren Sinn
und ihre Verbindung zeigt und jedesmal eine schickliche Belehrung
hinzufiigt » 4. Sie bildet fiir P. Girard die ideale Form zur Mitteilung
des Gotteswortes. Auch ihn hat das alte Problem vom richtigen Ver-
héltnis zwischen der christlichen Homaletik und der profanem Rhetorik 5

1 Ebd. 8a. 2 Ebd. 8b. 3 Ebd. 8b, c.

¢ Ebd. § 10: von der gewohnlichen Homilie.

8 Vgl. W. KEPPLER, Art. « Homiletik », Kirchenlexikon Wetzer & Welte, 1889,
Bd. VI, 208-210, III : Verhiltnis der Homiletik zur Rhetorik.

54



stark beschiftigt. D.h. muB die Redekunst ganz aus der Predigt
verbannt oder darf sie gehérig darin eingebaut werden ? Diese zwei
Klippen sind tatsichlich selten ganz vermieden worden. « Wir haben
Homileten, welche den Redner nachiffen und das Evangelium in zwei
oder drei Teile schneiden. So sind Depischs 1 Homilien beschaffen ...
Es gibt aber andere freiere Homileten, die sich von allen rednerischen
Formen freimachen und ohne Eingang und Abteilungen tiber die Evan-
gelien ungezwungen sprechen ; desgleichen sind Dietls 2 Homilien. »
Girard zdhlt zu jenen, welche sich um die Erneuerung der wahren
christlichen Homilie bemiihten. Er wollte sie vom Behingsel der pro-
fanen Schonrednerei reinigen und zu ihrem Wesen zuriickfiihren. Er
riigt an den zeitgendssischen Predigten den Hauptfehler, daB3 « unsere
Homileten keineswegs nach der « subjektiven » Methode arbeiten, son-
dern ganz und gar nach der «objektiven »: das Evangelium erkliren
und etwas Niitzliches, wie es kommt, sprechen». Es herrsche, wie
Girard sagt, in ihrem Vortrage keine gemeinsame Absicht, welche alle
einzelnen Teile verbinden und zu einem einzigen Ganzen mache zur
Erweckung irgend einer christlichen Gesinnung. Es herrsche darin
keine Hauptvorstellung, welche, durchgehends dem Zuhoérer vor Augen
gestellt, seinen Verstand mit hellem Licht durchdringe, tief in sein
Gedachtnis eingepriagt werde und auf sein Herz einen ebenso lebhaften
Eindruck mache 3.

Als wesentliche Teile der homiletischen Predigt stellt P. Girard den
Vorspruch, die Abhandlung und die Anwendung auf.

a) Er definiert : « Der Vorspruch ist seiner Natur nach immer eine
Stelle aus unseren heiligen Biichern, vornehmlich aus dem Neuen Testa-
ment, eine Ankiindigung des Gegenstandes, den der Prediger in seiner
Rede erklirt und tief in den Geist und in das Herz seiner Zuhorer
einpriagt. Kurz, er ist die Summe, der Inbegriff des ganzen Vortrags. » 4

1 Jou.Bapt. DEP(P)1SCH, Kurze Homilien zur Erklirung des Wortverstandes
der gewohnlichen Sonn- und Festtagsepisteln. Bamberg 1798, 3 Bde. (P. Girard
mulB eine frithere Ausgabe beniitzt haben.)

? GEOrRG Arois DieTr, Homilien iiber die sonntiaglichen Evangelien, 1789.

3 Ms. A, III, § 11, Bemerkungen.

¢ A II, § 5: Von dem Vorspruch : « Ich kann das Verfahren jener Prediger
unmdoglich billigen, welche ihren Reden keinen Vorspruch voranschicken ; welche
das nicht sagen, was sie vortragen sollten. Sie wollen den Inhalt ihrer Rede aus
dem vorgelesenen Evangelium herleiten und folgern oft mit iiberaus miihsamen
Kunstgriffen aus demselben, was gar nicht darin steht — besser wire es, einen
ganz andern Text zu wahlen. »

55



Schon durch den Vorspruch differenziere sich die christliche Predigt von
der philosophischen, profanen Rede. « Der Philosoph bedarf keines Vor-
spruchs, weil seine Rede nicht auf Auktoritit gegriindet ist, sondern
auf VernunftschluB. Wohl aber der christliche Prediger, weil er nicht
seine Gedanken, seine Schliisse auskramen soll, wie jener Vernunftweise,
sondern das Christentum darstellen : die Lehren Jesu, seine Taten, seine
Schicksale, welche alle in einem go6ttlichen Buche aufgezeichnet sind. . .
Aus diesem Buche also wihlet er sich eine Stelle und fiihrt sie gleich
anfangs an, damit der Zuhérer wisse, da3 man ihm Christentum und
Gotteswort vortragen wird, und damit er sich gefaBBt mache, dasselbe
mit Ehrerbietigkeit anzuhoren.» So habe der Vorspruch iiberdies die
psychologisch wichtige Bedeutung, als Denkspruch zu dienen, wodurch
die Predigt kurz zusammengefaBBt und eingeprigt werde und folglich
durch Ideenassoziation auf das Gemiit wirke, Gefiihle und Entschliisse
erwecke, die dem Christen « wieder in den Sinn kidmen, wenn er sie
in den Angelegenheiten seines Lebens brauche »!1

b) Die Abhandlung definiert Girard als « zweckmiBige Entwick-
lung des Stoffes, den der Vorspruch angibt ». Sie kann ein Ausspruch,
eine Parabel oder eine Tat? Jesu sein. Unter Predigtabteilung ver-
steht Girard « die Entwicklung des Stoffes in seinen Grundziigen ». Oft
bringt der Stoff dieselbe von selbst mit sich. So ergibt sich z.B. in
der Parabel vom verlorenen Sohn die Dreiteilung : Abreise, Riickkehr
und Empfang im Vaterhause. Eine derart geordnete Betrachtung « wird
Gottes Giite ungemein erhchen und sozusagen fiihlbar machen» In
solchen Fillen die Abteilung verwerfen, miiflite ebenso schidlich sein,
wie « die Abteilung soweit treiben, dal3 vor lauter Abteilen kein sicht-
barer Teil mehr bliebe, als wenn immer zwei Teile da sein miiBlten.
Das hieBe, den Leib nach dem Kleide schneiden, und nicht das Kleid
nach dem Leibe ». Girard méchte von der Kanzel alles entfernt wissen,
was « zu sehr einer theatralischen Vorstellung gleicht, und nicht genug
dem viterlichen apostolischen Eifer ». Doch das letzte Geheimnis und
Mittel zur erfolgreichen Predigtkunst hilt auch Girard fiir nicht mit-
teilbar. Denn sie liegen in der Persénlichkeit des Predigers selbst :
« Der Scharfsinn, die Klugheit mu3 den Prediger in dieser Wahl leiten,
und diese lassen sich nicht durch Regeln eingieBen !»

c) Die Anwendung schitzt Girard als einen ebenso wesentlichen

1 A, III, § 12: wesentliche Teile der Predigt.
? Girard scheint hier « Tat» Jesu im Sinne von Wunder zu gebrauchen.

56



und wichtigen Teil der Predigt ein wie die Abhandlung. Beweis : « Der
Prediger wire nur ein Exeget und Theolog, wenn er bei der Zerglie-
derung des Stoffes stehenbliebe. Er mull noch etwas mehr leisten,
niamlich dasjenige dringend ans Herz bringen, was er fiir den Ver-
stand erkliart hat, weil er die Menschen bessern soll, und die Anwen-
dung mit jener Besserung in einem ndheren Verhdltnis steht. Die
Anwendung ist iiberall ein Ubergang vom Verstand zum Herzen, vom
Stoffe zur Erweckung der Gesinnung oder des Entschlusses, was die
Absicht der Predigt ausmacht. Der Prediger mull auf beides Riick-
sicht nehmen, so wie man bei der Erbauung einer Briicke auf beide
Ufer sehen muB. » Der Predigtstoff sei eine Tat Jesu, z. B. die giitige
Rettung der Ehebrecherin?!, die Absicht der Predigt das Vertrauen
gegen Gottes viterliche Barmherzigkeit. Dann wird die Anwendung
darin bestehen : die vor ihm stehenden reumiitigen Siinder, d. h. ihre
Siinden und die verdiente Strafe mit der der Ehebrecherin zu ver-
gleichen. Ferner zu zeigen, daBl der reuige Siinder die gleiche Schonung
von seinem Richter Jesus zu erwarten habe und erfahren kénne, wie
jene Stinderin durch die Worte des Heilandes : « Auch ich werde dich
nicht verurteilen. » — Das Gleiche gilt auch fiir die Behandlung eines
Schicksals Jesu, z. B. seine Auferstehung, die vom Prediger als « mich-
tiger Antrieb zu einem lebhaften Glauben an Jesu Gottheit » beniitzt
werden kann, wodurch « unsere Zuhorer eine starke Zuneigung zu ihm
fithlen miissen ». — Oder es sei ein Ausspruch Jesu das Predigthema,
z. B.: « Sammelt euch keine Schitze auf Erden!»? Da wird die An-
wendung «die Torheit derjenigen pathetisch vorstellen, welche die
himmlischen Giiter liegen lassen, um sich irdische zu verschaffen ».
« Dazu aber muB3 sich die Anwendung immer an irgendeinen Trieb,
den die Natur uns ins Herz legte, anschlieBen. Diese T7iebe sind haupt-
sachlich die Selbstliebe, der Nachahmungstrieb und die Ehr-, Mitleids-,
Dankbarkeits- und Freundschaftstriebe. » Sie alle soll die Anwendung
beniitzen, um die Menschen zum Guten anzutreiben ; « deswegen wur-
den sie vom weisesten Schopfer in unser Herz hineingelegt ». Als Eigen-
schaften, welche die Anwendung beleben sollen, nennt Girard : Klar-
heit, Biindigkeit, Popularitit, Interesse und das Pathetische. Das Ganze
aber solle der Prediger « auf eine iiberzeugende Art darstellen »! 3

1 Joh. 8, 1-11. 2 Matth. 6, 19 ff.

3 A, III, Ende, Zusatz III, I, 3; II, 1, 1°. — Die praktische Anwendung
der hier dargelegten Predigttheorie Girards findet sich weitgehend in den « Ber-
nerpredigten », die demndchst im Druck erscheinen.

57



	Die homiletischen Grundsätze P. Gregor Girards von Freiburg i.d. Schweiz : zur Jahrhundertfeier seines Todes (gest. 1850)

