
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 44 (1950)

Artikel: Die homiletischen Grundsätze P. Gregor Girards von Freiburg i.d.
Schweiz : zur Jahrhundertfeier seines Todes (gest. 1850)

Autor: Pauchard, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die homiletischen Grundsätze

P. Gregor Girards von Freiburg i. d. Schweiz

Zur Jahrhundertfeier seines Todes (f 1850)

Von P. Anselm PAUCHARD O. Min. Conv.

Bekanntlich wies das Predigtwesen ausgangs des 18. Jahrhunderts
vielerorts einen bedauerlichen Tiefstand auf. Die kirchlich klassische

Predigtart der Homilie als Auslegung des Gotteswortes war praktisch
am Aussterben K Die Predigt beschränkte sich auf eine trockene Zitation

von Schrifttexten, und der Kanzelspruch, der den zu behandelnden

Predigtpunkt angeben sollte, war zum bloßen rhetorischen Motto
geworden. An Stelle der Themapredigt traten — bald aus den Bedürfnissen

der glaubensfeindlichen Zeit heraus, bald aus Nachahmung der

schöngeistigen französischen Kulturschwärmerei — die Kontroverspredigten

und Konferenzreden. Die einen wollten durch Apologetik und
Polemik die ständigen Angriffe gegen Religion und Kirche widerlegen ;

die andern durch gehobene und hinreißende Rhetorik die sogenannte
gebildete Schicht für das katholische Denken gewinnen. Dabei wurde
aber das einfache gläubige Volk vergessen und vernachlässigt, und es

kam nur zu oft zu kurz bei der Verteilung der Seelennahrung, des

Wortes, « das aus dem Munde Gottes kommt ». Der Philosophismus
der Aufklärung brachte seine vernünftelnde, alles naturalisierende
Methode auch in die Predigt hinein und gab bloße Zeitweisheit für
die ewige Weisheit aus. Dadurch wurde das Glaubensmysterium zu
einem dogmenlosen Moralisieren entkräftet oder im besten Fall zu einer
schwächlichen Gefühlsfrömmigkeit erniedrigt, sodaß sich die Predigt

1 Vgl. Franz Stingeder, Geschichte der Schriftpredigt. Paderborn 1920 ;

besonders S. 174-180 : Die Predigt unter dem Einfluß der deutschen Aufklärung.
— Franz Schnabel, Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert, 4. Bd. (1937) :

Die religiösen Kräfte. — Gustav Schnürer, Katholische Kirche und Kultur
im 18. Jahrhundert (1941).

37



nicht selten auf dem irdischen Boden einer Nützlichkeitsabhandlung
über landwirtschaftliche, ökonomische oder gesetzliche Fragen bewegte1.

Mit Joh. Michael Sailer an der Spitze beginnt auf deutschem
Gebiet die lange Reihe der großen, predigterneuernden Homileten 2.

Bei uns, wo die Zustände auf der Kanzel doch weniger kraß gewesen
zu sein scheinen, machte sich P. Girard sofort nach seiner Rückkehr
aus Deutschland im Jahre 1790 an die Verwirklichung der
Predigtbedürfnisse in der Heimat. Als Frucht seiner Bemühungen waren schon
1795 zwei zusammenhängende homiletische Versuche entstanden, worin
er seine Ansichten über das Predigen darlegt.

Das eine Fragment ist betitelt : « Neue Anleitung für Prediger »,

das andere : « Versuch einer neuen Anleitung für junge, denkende

Prediger, weiche ihren Gemeinen recht nützlich zu sein wünschen. »3 Girard
selber machte wenig Aufhebens davon, denn er schreibt in seinen
« Erinnerungen » nur : « Was ich über die Predigt schrieb, war bloß
für meinen Gebrauch gedacht. Und diese Essays sind — wenn sie

noch existieren — gewiß sehr ungestalt und unvollständig, ich habe
sie nie mehr durchgesehen. »4 Immerhin bleiben diese Skizzen ein
wertvolles Zeitdokument und bieten uns anderseits ein untrügliches
Hilfsmittel zum Verständnis der Predigtweise Girards selber.

1 Wie weit die damalige Predigt sich von der Verkündigung des Wortes
Gottes entfernt hatte, zeigt ein Bericht aus Landshut im Jahre 1804, wonach
die dortigen Alumnen immer nur davon predigen mußten, « wie der Bäcker sein
Brot backen, der Müller sein Korn mahlen, und der Landmann seine Felder
pflügen und düngen soll ». Zit. Phil. Funk, Aufklärung, S. 33.

2 Vgl. Wilh. Keppler, Art. « Predigt » im KL (Wetzer & Weite) X. 346 c.

— J. Broegger, Sailer als Homilet, 1932. Es ist nicht ausgeschlossen, daß
Girard Sailers « Kurzgefaßte Erinnerungen an junge Prediger (München 1791)
gekannt hat und sich davon anregen ließ, wenn auch ein Hinweis fehlt.

3 Manuskript A, « Neue Anleitung », 44 Seiten ungeheftet ; Ms. B, « Versuch
einer neuen Anleitung», 71 Seiten geheftet; beide 21 x 17 (1795) im Archiv
des Franziskanerklosters ACF. — Ein ähnlicher fragmentai ischer Versuch aus
dieser Zeit in französischer Sprache befindet sich im MUP (Musée Pédagogique) :

Prédication, gebunden 139 Seiten. Es handelt sich um eine Geschenkwidmung
P. Girards, wie eine handgeschriebene Kopfbemerkung zeigt : « Ce manuscrit dont
le P. Girard m'a fait don est l'ébauche d'un ouvrage sur la Prédication, ouvrage
qui n'a jamais été rédigé et date, je crois, de la jeunesse de l'auteur. Ernest
Naville. » Doch ist dieses Gegenstück zu den deutschen « Versuchen » nicht etwa
eine bloße Wiedergabe derselben, sondern enthält besonders im 2. und 3. Teil
neue, originelle Gedanken des Verfassers unter Bezugnahme älteier und neuerer
Autoren, sowohl deutscher als französischer.

4 Vgl. P. Girards Lebenserinnerungen, « Quelques souvenirs de ma vie »

(Fribourg, St-Paul, 1948), zit. SE, S. 38.

38



1. Das Ziel der Predigt

P. Girard legt das Hauptaugenmerk auf die sogenannte subjektive
Absicht der Predigten, d. h. auf ein bestimmtes Ziel. Die meisten

Prediger seiner Zeit, behauptet er, hielten sich an die sogenannte objektive

Methode, indem sie den Stoff für die Sonn- und Festtagspredigten
wohl aus dem Evangelium wählten, weil er dort « reichhaltiger sei und
der Beredsamkeit ein weites Feld öffne »... Sogleich sinnt man auf

Abteilungen und Unterabteilungen, schreitet zur Ausführung des Plans,
sammelt sich Ideen, ordnet sie gehörig an — und dieser symmetrischen

Abhandlung flickt man zuletzt eine Moral an. Man fragte sich

nie dabei : Wozu dies alles Was will ich dadurch bei meinen
Zuhörern bewirken, welches Gefühl, welchen Entschluß erwecken Nein,
man dachte an keine bestimmte Absicht. Der Stoff der Rede

verschlingt die ganze Aufmerksamkeit des Redners, und er kommt nur
gelegentlich auf eine Anwendung hin. » Die « subjektive » Methode

hingegen gehe ordentlicher zu Werke : « Sie setzt zuerst die Absicht des

Vortrages fest und sucht sich hernach aus dem Religionsunterrichte
jene Wahrheiten heraus, welche zur Erlangung des Zweckes die
schicklichsten scheinen. Der Prediger also folgt keinem Materienregister, er
sieht auf die Bedürfnisse der Menschheit überhaupt und insbesondere

auf die Bedürfnisse seiner Zuhörer, bestimmt daraus die Absicht seiner

Vorträge und sucht sich hernach einen Gegenstand aus, der seiner

Absicht am besten entspreche, führt ihn zweckmäßig aus und
verwirft alles, was nicht dahin paßt, wenn es auch noch so schön und

glänzend wäre. »l.
P. Girard hält die « objektive » Methode für verkehrt, weil sie die

Mittel wählt, ohne an den Zweck gedacht zu haben. Ein solcher

Prediger gleiche « einem Bildhauer, der das Holz zu einem Bildnisse
zubereiten, Höhlungen darin graben, einige Teile zuspitzen, andere

ebnen würde oder in die Rinde schnitzeln, ohne bei sich festgesetzt

zu haben, ob er daraus einen Menschen, ein Tier oder eine Urne
bilden wollte »2.

Der Stoff sei z.B. das Gebet: «Hast du dir nun keine bestimmte
Absicht dabei vorgesteckt, entschiedest du nicht, ob du das Gebet

empfehlen oder erleichtern willst, so werden dir —¦ bei deinem
unbestimmten Vorsatze, über das Gebet zu predigen — manche unzu-

1 Ms. A, B, § 2 : zwei Predigtmethoden.
2 Ebd. § 3 : Vergleichung beider Methoden.

39



sammenhängende Ideen in den Sinn kommen. Du wirst an die
Notwendigkeit, den Nutzen, die Weise zu beten denken. Die Vorurteile,
die man dagegen hat, die Entschuldigungen, womit mancher sich vom
Beten freispricht, die Fehler, die man gewöhnlich dabei begeht, ihre
Quelle, und tausend andere Gedanken werden sich deinem Geiste bei
dem Worte « Gebet » aufdrängen. Du wirst einige der fruchtbarsten
(vielleicht nicht der nützlichsten) in deinen Plan aufnehmen. »1 P.
Girard führt hier die Predigt Massillons 2 über das Gebet an als

Bestätigung der Behauptung, daß bei einer Predigt ohne bestimmtes Ziel
« die Eindrücke einander nur schwächen und vertilgen » nach der
bekannten Maxime : Pluribus intentis minor est ad singula sensus. Bei
der « objektiven » Predigtmethode werde der Stoff « wie aus einem
Glückshafen herausgehoben ». Sie lieferte uns weitschichtige Predigt-
Sammlungen, allein sie sind beinahe alle auf den nämlichen Schlag
und helfen manchen Bedürfnissen der Menschheit nicht auf und
machten schon aus manchem Prediger bloß ein tönendes Erz und eine

klingende Schelle »3.

P. Girard scheut sich nicht, dieser Strömung der Zeit entgegenzutreten

; ihm ist die Wahrheit lieber als selbst das Beispiel großer
Redner : « Dich, Lehrer der Menschheit, der du von dem Zwecke des

Predigtamtes durchdrungen bist, dich wird dies Beispiel (Bourdaloue
und Massillon, die den andern Weg mit soviel Ehre betraten), nicht
irremachen, und du wirst es bedauern, daß so große Redner sich von
dem Geschmacke ihrer Zeit so weit von der ersten Einfalt wegreißen
ließen. » 4

Die « subjektive » Methode also hält P. Girard psychologisch und
zweckmäßig für die beste : « Sie bemerkt jedes Unheil und steuert
demselben, hilft jedem Leidenden, jedem Dürftigen, und zur rechten Zeit...,
während die « objektive » Predigtweise weniger darauf sieht, als auf
eine bloße materielle Erörterung der Religionswahrheiten So wird
die Absicht den Vortrag durchgehend beleben, wie die Seele den Leib.
Sie wird aus demselben ein harmonisches Ganzes machen, welches für
Herz und Geist ungleich wirksamer ausfallen wird. »6

1 Ebd. § 3a.
2 Sermon sur la prière (Carême I. Paris 1788, 303 ss.). Auch neuere Urteile

decken sich mit dieser persönlichen Auffassung Girards. Vgl. Schnürer, Kirche
und Kultur im 18. Jahrh., S. 182 f. : « Indes, dauernde Wirkung brachten seine
mit edlem Pathos vorgetragenen Predigten doch nicht hervor Man wird aber
auch die Annahme nicht los, daß etwas Theater dabei war. »

3 Ms. A, B, 3b. 4 Ms. A, § 4. 6 A, B, 3a, b.

40



Woher mag P. Girard diese zarte Empfindsamkeit für die
seelischreligiösen Bedürfnisse seiner Zuhörer gewonnen haben Sie entsprang
einerseits dem eigenen Herzen, das ähnliche Wünsche und Nöte
kannte ; wir denken an seine religiöse Jugendkrise *. Dann auch durch
beständiges Erforschen der menschlichen Seele und durch die tägliche
Lebenserfahrung. Aber seine tiefsten Anregungen fand er in der
regelmäßigen Betrachtung des Evangeliums, das er längst auswendig wußte 2.

Girard ist glücklich, in den Reden des Herrn und der Apostel einen

lebendigen Beweis für die Zielpredigt zu finden. « Man findet in ihren
Reden und Schriften keine künstliche Zergliederung der Religionswahrheiten

; überall leuchtet bei dem, was sie sagen, die Absicht hervor,
bessere Gesinnungen und Fertigkeiten zu erzeugen. Und sie sagen
nicht mehr und nicht weniger, als zur Erreichung derselben bei ihren
Zuhörern erforderlich war. » 3 Der Apostel Paulus betont in seinem

Brief an Timotheus, daß nur solche Lehren vorgetragen werden sollen,
die einen unmittelbaren Einfluß auf Glauben und Tugend haben. Der
Vorläufer des Messias predigte innere Besserung, Sinnesänderung, würdige

Früchte der Buße. « Jesus selbst drang in seinem Predigtamte
ganz allein auf die Umschaffung der menschlichen Herzen, auf die
Annahme besserer, freudigerer Gesinnungen zu Gott, und freundlicherer
zu den Menschen. Er scheint seine ganze Aufmerksamkeit darauf
verwendet zu haben, den pharisäischen Wahn zu vernichten, welcher nur
auf das Äußere sah, nicht aber auf das Herz und seine Gesinnungen. » 4

Auch der Prediger muß ein sittlich praktisches Ziel vor Augen haben

und sich fragen : « Welches christliche Gefühl, welche christliche
Neigung will ich ihnen beibringen oder in ihnen rege machen Welches
Gut will ich in ihren Herzen und in ihrem Lebenswandel bewirken »6

Im gleichen Gedankengang liebt Girard die Unterscheidung
zwischen dem « objektiven » Christentum « dem Inbegriff der Wahrheiten
und praktischen Regeln, die uns Jesus mitteilte, wie auch der Anstalten,

1 SE, 21 ff.
2 Daraus entstanden folgende Skizzen : « Entwürfe über das Chritentum »

(1795, 11 S.) ; «Die Moral des Christentums» (1796, 48 S.) ; «Paroles de Notre-
Seigneur Jésus-Christ rangées par ordre des matières » (1817, 47 p. ACF) ; « Recueil
des textes de la Sainte Ecriture » (ohne Datum, 26 S.) MUP. — Dazu kämen
auch die von N. Raedle (Notice hist., p. 125) erwähnten « Petites méditations
sur l'Evangile », die leider verloren sind.

3 Ms. A, § 4 ; vgl. B, 4 : « Den Theologen zum Verdrusse findet sich in ihren
Reden und Schriften keine künstliche Anreihung und Zergliederung der
Religionswahrheiten. »

4 Ms. § 1. 6 A, § 4.

41



die er zum Besten der Menschheit in seiner Kirche traf » — und
zwischen dem « subjektiven » Christentum dem « Inbegriff der

Gesinnungen und (sittlichen) Fertigkeiten, die das « objektive » Christentum
in seinen Anhängern hervorbringen soll »x. Es handelt sich mit andern
Worten um das Problem, das wir Christen immer wieder zu lösen
versuchen müssen : « Dogma und Leben » im sittlichen Verhalten in
Einklang bringen. Darum will Girard in den Predigten dogmatische
und moralische Themata behandelt wissen.

Gerade die Dogmenpredigt war weder die Stärke noch das

Lieblingsobjekt des 18. Jahrhunderts 2. Und doch hat sie P. Girard nicht
ganz vernachlässigt, auch nicht in den Bernerpredigten. Die gebührliche

Dogma-Einschätzung des jungen Girard kristallisierte sich im
vorgerückten Alter noch klarer, wenn er schreibt : « Was ist die christliche

Moral anders als das christliche Dogma, wie es ins Herz eingeht,
um von da in die Lebensführung, in Wort und Tat überzugehen
Schafft das Dogma ab, und ihr werdet keine Moral mehr haben Keine
Moral ohne Religion, und keine Religion ohne Moral Unsere
Philosophen, besonders seit Kant, haben versucht, einen Abgrund zu graben
zwischen Moral und Religion »3

Als Prediger wollte Girard nicht hauptsächlich der Giaubenstheorie
oder bloß der abstrakten Spekulation dienen. Denn er war der Ansicht,
daß die « objektive » Behandlung des Glaubensinhaltes zwar « nicht
Predigten erzeugen werde, welche zur Vervollkommnung der Menschheit

ganz unnütz seien ; wohl aber die christlichen Gesinnungen nur aufs
Geratewohl beförderten » 4. P. Girard gab in seinem Predigtsystem dem

praktischen, sittlichen Besserungsversuch der Zuhörer den Vorzug. Der
Seelenarzt lernt, beobachtet und vergleicht, wo er immer kann, um
den seelisch Kranken besser helfen zu können. Er lernt von der
praktischen Medizin, sich mehr nach den Bedürfnissen der Patienten als

1 B, § 1.
2 Vgl. Stingeder, Gesch. S. 174 ff. : « Die Weltweisheit der damaligen

Philosophie wollte das Evangelium Christi mit dem Flämmlein der menschlichen
Vernunft beleuchten und verdolmetschte die biblischen Gedanken im Sinne der
rationalistischen Theologie und dogmenlosen Moral. Der Schrifttext wurde zum Motto
für erbauliche moralphilosophische Reflexionen oder seichte Naturbetrachtungen
in überflüssigen Längen ; haben aber nichts gemein mit der erhabenen Art der
biblischen Bücher, Gottes Allmacht und Weisheit und Vorsehung zu preisen.
Die ersten Versuche, dem Philosophismus auf der Kanzel mit übernatürlicher
Heilsverkündung entgegenzutreten, führten zum Aftermystizismus. »

3 Brief Girards an Fr. Naville, Frib. 3. Nov. 1835 (Zit. Veuthey, 46).
4 Ms. B, § 3b.

42



nach einem festen System zu richten. Er wendet das medizinische

Prinzip auf die Predigtmethode an : « Es gibt Ärzte, welche in Systeme

verliebt, ihre Kranken immer systematisch behandeln. Sie weichen um
kein Haar von der angenommenen Regel ab, es folge daraus, was
immer wolle. Andere hingegen setzen alle Systeme beiseite, halten sich

an keine Regeln, sondern richten sich ganz und gar nach den Bedürfnissen

der Patienten. Welche sind nun die nützlichsten Gewiß nicht
die ersten ; ihre systematische Behandlung kann unmöglich auf alle

Temperamente, alle Umstände passen. »x

2. Die Behandlung der drei göttlichen Tugenden

Die drei Hauptgesinnungen nun, die der Prediger bei seinen
Zuhörern erwecken, vervollkommnen und erhalten soll, sind Glaube,

Hoffnung, Liebe.

« Der Glaube ist der Grund, worauf er sein Gebäude aufrichten
soll ; ist nun der Grund hinfällig und wankend, so muß auch das

ganze Gebäude wankend und hinfällig sein. Der Glaube ist der
kürzeste und leichteste, der sicherste und der beste Weg zur
Glückseligkeit. » - P. Girard beweist seine Behauptung durch die Gegenüberstellung

von Offenbarung und Philosophie. « Der Weg des Glaubens

ist für jeden : der Knabe ist in der Wissenschaft des Heils soweit

vorangerückt als der Greis ; der Handwerker soweit als der Gelehrte »

— « Der Weg der Philosophie aber ist nicht für alle gemacht, auf jenem
bleibt man immer etwas zurück, nur geübte Geister können denselben

gehen Denn jedem Beweis kann man einen Gegenbeweis entgegenstellen,

der die Wahrheit immer um etwas schwächt. » — « Man
vergleiche die Zuversicht des Paulus (1. Kor. 1, 21 : Da die Welt mit
ihrer Weisheit Gott in seiner göttlichen Weisheit nicht erkannte, gefiel
es Gott, durch die Torheit der Predigt die zu retten, die da glauben
wollen) mit der Hoffnung des größten Philosophen, Sokrates. Welcher
Unterschied » 3

Die christliche Hoffnung ist auf den Glauben an Jesus, den
Eckstein gegründet. « Diese freudige Hoffnung sucht die Religion Jesu
dem Menschen beizubringen. Sie lehret ihn, daß Gott die vollkommenste,

reinste Liebe sei : daß sein Aug immer über seine Kinder
wache ; daß er alle ihre Schicksale nach seiner untrüglichen Weisheit

1 Ms. B, § 3b. 2 Ms. B, § 6. 3 Ebd.

43



zu ihrem Besten anordne ; daß er ihnen ein ewiges unbeschreibliches
Glück zubereite ; daß er ihnen seine Hilfe zur Erlangung desselben

nie versagen werde, und daß er großmütig alle ihre bereuten
Verbrechen übersehen wolle. » — « Sollten jene Versicherungen nicht
imstande sein, von der Menschenseele Furcht und Angst zu vertreiben
und ihn mit der süßesten Hoffnung zu beleben » Diese beglückende
Hoffnung zu Gott unter seinen Brüdern zu verbreiten, sei für den

Prediger wohl besser als der bloß menschlich vernünftige Gedanke,

man müsse sich einem Übel, das man nicht ändern kann, geduldig
unterwerfen 1.

P. Girard erinnert in einem kurzen Exkurs an die vergeblichen
Versuche der Moralphilosophen aller Zeiten, die Menschen zur
Glückseligkeit zu führen : « Die Philosophie versuchte oft diese Bildung des

Menschen ; sie schrieb ihm heilige und verehrungswerte Regeln vor.
Aber der Grund, worauf sie ihre Moral baute, war so locker wie Sand.

Die Stoische Schule, welche neulich einen berühmten Verteidiger 2

gefunden hat, richtete ihr Sittengebäude auf einem prahlerischen Stolze,
welcher das Laster als eine Niederträchtigkeit und Schande fliehen soll,
und sich durch niemand, selbst durch die Gottheit nicht an Vollkommenheit

solle übertreffen lassen : der Weise selbst sei über Gott erhaben
und der Urheber seiner Tugend (Seneca). » — nEpikur, dessen Lehre

1 Ms. B, § 7.
2 Girard zitiert öfters G. S. Steinbart : « System der reinen Philosophie

oder Glückseligkeitslehre (hier S. 84) des Christentums, für die Bedürfnisse seiner
aufgeklärten Landsleute und anderer, die nach Weisheit fragen, eingerichtet »

(1786 Züllichau, 3. Aufl.). —¦ Obwohl manche positiv christliche Gedanken
enthaltend, ist Steinbart doch der Wortführer einer eudaimonistisch-rationalistischen
Ethik gewesen. Vgl. ADB, 35, S. 687 ff. — Chorherr Fontaine schreibt über
dieses Werk in seinem Gebrauchsband 1791 folgende kritische Bemerkung :

« C'est un excellent ouvrage pour un homme sage et instruit, mais c'est
en même temps un des plus mauvais et dangereux livres qu'on puisse mettre
entre les mains d'un ignorant, surtout s'il aime ses passions et s'il cherche à

s'aveugler, parce que d'un côté l'ignorance l'empêchera de distinguer le mauvais
avec le bon, et de l'autre côté l'amour du libertinage lui fera mal interprêter
même ce qu'il y a de vraiment bon. Ce n'est pas que cet auteur ait la moindre
chose qui puisse favoriser le libertinage ; mais un libertin ignorant cherche plutôt
sa félicité dans les plaisirs de la chair que dans ceux que procure la pratique de
la vertu. Le grand défaut de Steinbart, ainsi que de Semler, Teller etc., c'est
de séparer Jésus-Christ du Christianisme. Il est sans doute très important de
faire voir aux Déistes la bonté intrinsèque de la morale et doctrine chrétienne,
son utilité et son parfait accord avec la saine raison, mais la vérité de la Religion
chrétienne est en même temps fondée sur des faits. Il est donc impossible de

séparer absolument la religion de l'histoire. »

44



seit einiger Zeit in unsern philosophischen Schulen das Lieblingssystem
zu sein scheint, hielt nicht soviel auf diese eitle Ehre des Stoikers ;

das Vergnügen war für ihn der Maßstab, nach welchem er die Pflichten

des Menschen beurteilte, und die Grundlage, worauf er seine Moralruhen

ließ So bildet die Philosophie den Menschen zur
Glückseligkeit Hatte der hl. Augustin unrecht, wenn er behauptete, daß

die Philosophen ein Laster durch das andere heraustrieben, wie einen

Nagel wider den andern »1

« Das Christentum allein » — so führt Girard sein Argument weiter

— « legt einen besseren Grund zur sittlichen Bildung des Menschen :

anstatt daß es den Stolz oder Eigennutz zum Prinzip und zur Regel
unserer Handlung macht, stellt es uns die Liebe zu Gott vor. Diese

Liebe als Haupt- und Grundrichtung einer christlichen Seele macht
den großen Unterschied zwischen der christlichen und phüosophischen
Moral aus. Letztere ist Gott ganz fremd ; der Philosoph ist entweder
ein aufgeblähter Mensch oder ein Eigennütziger, der seinen Vorteil
besser zu finden weiß als andere ; seine Moral ist eine Spekulation
des Stolzes oder des Eigennutzes So ist das Christentum wahrhaft
'Religion', ein Band zwischen Gott und dem Menschen 2, da es ihm
ein immerwährendes Aufstreben zu Gott gebeut Solang der Mensch
den Stolz oder den Eigennutz zur Grundrichtung macht, solange
schwebt er hier auf Erden. Er hebet sich aber zur Gottheit empor,
wenn er sich derselben durch die Befolgung ihres vollkommensten
Willens ähnlich bildet ; seine Handlungen erhalten dadurch einen höheren

Wert — die höchste Glückseligkeit. Denn die Religionsfreuden
sind die größten, die der Mensch genießen kann. Wenn es eine Seligkeit

ist, mit einem guten Freunde umzugehen, wie ausnehmend freudig
muß es sein, mit dem besten Gott zu wandeln » !3

P. Girard wußte es wohl, daß « diese Liebe zu Gott das beste Mittel
ist, den Menschen von allem Bösen zurückzuhalten und zu allem Guten

zu führen. Ohne diese Liebe fehlt es ihm : 1. am stärksten Motiv zur
Vollkommenheit. Denn die Reize der Sinnlichkeit gegen die Grundsätze

der Vernunft sind so mannigfaltig und verführend, daß der

1 Das Urteil Fontaines hätte wohl auch Girard unterschrieben, da wir in
der Anspielung « berühmter Verteidiger der Stoischen Schule » Steinbart selber
vermuten dürfen. Übrigens schöpfte Girard auch aus dem Gegenstück zu Steinbart,

aus Sailers «Glückseligkeitslehre» (1787).
2 Girard zitiert Lactantius : De vera sapientia, lib. IV, cap. 28 : Deo reli-

gati sumus, unde ista Religio nomen aeeepit.
' Ms. B, § 8.

45



Mensch ohne Liebe zu Gott denselben nicht widerstehen kann. 2. am
unübertrefflichsten Muster. Jener Aufblick zu Gott macht, daß der
Mensch das höchste und edelste Muster der Vollkommenheit immer
vor Augen habe. Und das kann auf sein sittliches Streben nicht
unwirksam bleiben. 3. fehlt es ohne Liebe Gottes am zuverlässigsten
Tröste. Macht man sich den Willen Gottes zur allgemeinen Regel seines

Verhaltens, dann kann man immer mit Zutrauen auf den Weltbe-
herrscher hinaufsehen, und dies muß ein gewaltiger Antrieb zum Guten
werden ».1 — Für P. Girard ist es ein Gebot, daß der Kanzelredner
seine ganze Aufmerksamkeit auf die Liebe Gottes, dieses höchste Motiv,
richte ; « er muß sie erwecken, er muß sie stärken im Gemute seiner

Zuhörer, und sie alsdann zum Werkzeug gebrauchen, um die Menschen

zu allem Guten zu führen. Wenn er sie aber — wie es leider nur gar
zu oft geschieht — nur durch den Stolz oder den Eigennutz bilden
will, so wie es die Philosophie tat, dann ist er seines hohen Amtes

unwürdig, er ist kein christlicher Lehrer » 2

In der eingehenden Entwicklung der drei Hauptstücke des Predigtinhaltes

— Glaube, Hoffnung und Liebe — ist P. Girard ganz Theolog
und Lobredner des christlichen Predigers. « Bemühet sich der Prediger,
diese dreifache Gesinnung bei seinen Zuhörern zu befördern, dann tritt
er in die Fußstapfen Jesu, und er ist wahrhaft sein Stellvertreter bei
der Menschheit. »3 Diese hehre Arbeit an der sittlichen Bildung der
Menschen jedoch ist an eine doppelseitige Bedingung geknüpft :

einmal kann der Prediger seine Zuhörer nur dann zur sittlichen
Selbstbildung anleiten, ihnen « den Weg vorzeichnen », « wenn er ihnen von
der Fülle des eigenen mitteilt » ; anderseits « fruchtet der Prediger wenig,
solang seine Zuhörer nicht selbst zu ihrer Besserung mitwirken »4.

In der Schlußübersicht zur Förderung der drei göttlichen Tugenden
betont P. Girard einmal mehr die Notwendigkeit der persönlichen
Selbstbildung des Predigers : « Der Prediger kann vieles, aber die Selbstbildung

ist immer nötig, und dazu muß er Anleitung haben, um seinem

Berufe vollkommen zu entsprechen. » 5 Bei der praktischen Darstellung
des Predigtinhaltes legt er psychologisch das größte Gewicht auf die

Räumung der Hindernisse, die dem Glauben im Wege stehen 6
; auf die

Einflössung einer festen und gründlichen Überzeugung von der
göttlichen Sendung Jesu 7

; und endlich auf die Belebung dieses Glaubens,

1 Ebd. 2 Ebd. Ende. » B, § 9. 4 B, § 10.
6 B, § 26 Übersicht. • B, § 11-12. ' B, § 13.

46



auf daß er tätig werde und zur Grundlage der Hoffnung und Liebe

tauglich seil. Die Behandlung dieser Punkte ist weitläufig und
dogmatisch-apologetischer Natur. Girard setzt die Beherrschung dieser

Gebiete beim Prediger voraus, um sich erfolgreich « gegen feindliche
Anfälle im Glauben zu sichern und auf diese Weise den verderblichen

Einwirkungen unserer Afterweisheit entgegenzuarbeiten » 2. Er gibt uns
im Anschluß an das Pauluswort (Hebr. 11, 6 : Wer Gott naht, muß

glauben) ein Muster von der apologetischen Auseinandersetzung mit
dem glaubensfeindlichen Geist seiner Zeit3.

3. Der Stoff der Predigten

Die Bezeichnung « Predigtstoff » greift bei Girard weiter und tiefer,
als was man gewöhnlich darunter versteht. Für ihn « ist nicht alles,

was in der Predigt vorkommt, Stoff Die Hauptideen und
Hauptvorstellungen der Predigt machen den Stoff aus, und die Nebenideen

die Ausführung des Stoffes »4. P. Girard knüpft auch hier wieder an
ein psychologisches Prinzip an : « Die Gesinnungen und Fertigkeiten
(Fähigkeiten) des menschlichen Gemüts hangen durchaus von seinen

Begriffen ab. Der Verstand leitet das Herz ; und wie man denkt, so

ist man auch gesinnt, so handelt man. Wechseln die Vorstellungen
und Begriffe in der Seele ab, sogleich wird auch die Gemütsart gänzlich
abgeändert, wenn nicht alte Gewohnheiten dann und wann alte Begierden

und Taten dem schwachen Sterblichen abnötigen. Freilich haben
auch wechselseitig unsere Gesinnungen und Fertigkeiten einen großen
Einfluß auf unsere Vorstellungen, aber jene entstehen doch urspünglich
von diesen. »5

Bemerkenswert ist die religionspsychologische Problemerfassung
Girards und die Wertbetonung der verschiedenen seelischen Faktoren

zur Bildung einer christlichen Denkungsart bei den Zuhörern. Girards

Auffassung berührt die Theorien der modernen Psychologie, welche

1 B, § 14-22 handeln von der Förderung der drei göttlichen Tugenden durch
die Übung der sittlichen Fertigkeiten (Tugenden). In den §§ 23-25 folgt die
Darstellung « des sittlichen Verderbens » in den verschiedenen Hauptlastern.

2 Ms. B, «Zusätze» (am Ende).
3 Auf den zwei letzten Seiten des Ms. B führt Girard mehrere « negative »

und « positive » Regeln als Förderungsmittel der christlichen Tugenden an.
Darunter steht der bloße Name « Sailer », wohl eine der erwähnten Bezugnahmen
auf dessen « Glückseligkeitslehre ».

4 Ms. A, II. Abschnitt, § 1 (Ende). 5 Ebd. am Anfang.

47



durch die Diagnostik der Willens- und Herzensneigungen, durch die

Suggestion des « stärkeren Motivs » in einer festen Zielsetzung die
geistigsittliche Tüchtigkeit des Menschen zu erstreben sucht *. Auf das

religiös-sittliche Gebiet übertragen ergibt sich für Girard folgender Aspekt :

« Die Vorstellungen, die der Prediger erwecken soll, verhalten sich zur
christlichen Gesinnung und Fertigkeit so, wie das Mittel zum Zwecke,
die Ursache zur Wirkung. Dadurch erzeugt er bei seinen Zuhörern eine

der christlichen Tugenden, eine dem Glauben an Jesus, der Hoffnung
und Liebe anpassende Denkungsart. Vom Verstände muß die Besserung

ausgehen, und dann wird sie sich von selbst auf das Herz
verbreiten ; so wie andrerseits dem Christentum widrige Vorstellungen auch
das Gemüt von demselben entfernen. » Erfahrungsgemäß kann ja
gerade die religiöse Einstellung eines Menschen lust- oder unlust betont
sein. Auch dieses Seelenbild schildert Girard klar : « Haben unsere
Zuhörer eine Abneigung von Jesus und seiner Religion ; ist ihr Gemüt

von Unruhen, Besorgnis,Traurigkeit angefüllt, anstatt von der beglückenden

Hoffnung belebt zu werden ; klebt endlich ihr Herz an das

Hinfällige dieses vergänglichen Lebens, anstatt am Ewigen durch die Liebe

zu hangen, — so sind jedesmal Vorstellungen da, die jene Abneigung
von Jesus, jenes Mißtrauen, jene irdische Liebe erzeugen. Im ersten
Falle haben unsere Zuhörer irgendwelche Ideen aufgefaßt, die Jesus
als einen erdichteten Gottgesandten darstellen. Im zweiten glauben
sie Beweise zu haben, daß Gott der Menschen vergesse und wahres
Übel über sie verhänge. Im letzten Falle endlich scheint es ihnen,
die irdischen Güter gäben ein Glück, welches man bei Gott nicht
finde, usw. » — Anstatt dieser Vorstellungen also soll der Prediger
andere beibringen, die jenen großen Zwecken, welche er bei seinen
Zuhörern erreichen muß, angemessen und passend sind. Dies wird
seine Rede ausmachen. »2

Die Frage : Woher den Stoff entlehnen beantwortet P. Girard
zuerst negativ, dann positiv. « Aus der Philosophie vielleicht Nein, der

Prediger ist kein Philosoph nicht, welcher menschliche Weisheit bei
seinen Zuhörern auskramen müßte. So wie Paulus soll er jene schwulstige

Weisheit der Menschenkinder bei Seite setzen und Jesum, den

Gekreuzigten verkündigen. »3 Girard vertritt diese Ansicht nicht aus

1 Vgl. Linus Bopp, Allgemeine Heilpädagogik, 1930 ; F. W. Förster,
Erziehung und Selbsterziehung, 1920 ; J. Lindworsky, Willensschule, 1923 ; G.
Wunderle, Grundzüge der Religionsphilosophie, 1918.

2 Ms. A, § 1. » A, § 2.

48



geistiger Engstirnigkeit oder Unkenntnis heraus, beschäftigte er sich
doch selber in diesen Jahren eifrig mit Philosophie : « Wir verdammen

jene menschliche Weisheit nicht, wir kennen auch ihre Verdienste. Aber
ein christlicher Lehrer soll Christentum predigen, aus demselben soll
er den Stoff seiner Vorträge entlehnen ...» Die Griechen suchen Weisheit,

sagt Paulus ; die Apostel aber predigten Christus *. Der Geist
Gottes leitete sie, und die Welt fand sich sehr wohl bei ihrer Lehrart,

sie bekehrte, besserte sich. Unsere philosophischen Abhandlungen,
die einen so großen Aufwand von Witz2 kosten, nützen so wenig,
daß sie eher scheinen, die Menschen vom Christentum abzubringen. »3

Die erste Stoffquelle ist für Girard das Evangelium : « 'Das
Evangelium ist Gotteskraft'. Du wirst also nichts Wirksameres ausfindig
machen. Das Christentum wird die christlichen Gesinnungen besser

fördern können als jene oft seichte Menschenweisheit, die für uns
sinnliche Menschen zu abstrakt und deswegen zu unvermögend ist. » 4

Als die Eigenschaft des Stoffes nennt Girard : Popularität 6, im Sinne
der natürlichen, ungesuchten Volkstümlichkeit des Evangeliums. « Laß
also », mahnt er, « christlicher Lehrer, die trüben Bäche der menschlichen

Erkenntnis liegen, da du an der Quelle selbst schöpfen kannst.
Laß jene unvermögende Menschenweisheit beiseite, da das Evangelium
dir Gotteskraft leihen will. »6 Die Lehren, Taten und Schicksale Jesu 7

sollen ordentlicherweise (wo nicht Gelegenheitspredigten anders
gebieten) den Inhalt der Vorträge ausmachen, ohne daß dadurch eine

allzugroße Einschränkung der Gedanken, Monotonie der Predigten oder

gar eine Neuerung im Religionsunterricht zu befürchten wäre 8. Der
Prediger darf an der Nützlichkeit dieses vorgezeichneten Stoffes nicht
zweifeln ; denn « Gott selber hat seinen Sohn zum Ecksteine des christlichen

Gebäudes gemacht, auf demselben sollen alle Steine ruhen, die
wir zum christlichen Gebäude hintragen »9. Das Leben Jesu ist « ein
überaus populärer Stoff, für jeden passend und verständlich Jesus

trug die wichtigsten Lehren in kernhaften Denksprüchen vor, die lichtvoll

für den Verstand, behältlich für das Gedächtnis, treffend und
anziehend für das Herz waren » 10.

1 l. Kor. l, 22 ff.
2 Geistesschärfe, auch in den Predigten gebraucht.
3 Ms. A, § 4a. 4 A, § 2.
6 Ebd. NB. am Rand. 6 Ebd. am Ende.
7 Diese Dreiteilung scheint eine Anlehnung an das Leben Jesu Buch von

J. J. Hess zu sein.
s Vgl. A, § 4 Anm. » A, § 4b. 10 A, III. Abschnitt : § 4-5.

4 49



P. Girard ist also ein begeisterter Verfechter der Schriftpredigt. Das
Neue Testament ist für ihn die Hauptquelle des Predigtstoffes. Dazu
kommen die Aussprüche der Propheten und die Schriften der Apostel;
sie ergänzen die Lehre Jesu, da nach Paulus « die ganze Schrift zu
unserer Belehrung nützlich ist »l. P. Girard erkannte zutiefst die

Notwendigkeit, durch die christologische Predigt die Gläubigen Gott näher
zu bringen : « Der Christ muß seinem hohen Berufe gemäß mit Jesu
so bekannt, Jesu so nahe hingebracht werden, daß er Jesu immer
vor Augen und im Herzen habe, durch ihn rede, denke und handle 2,

und auf diese Weise Eins mit Jesus ausmache, so wie Jesus mit seinem

Vater nur Eins ausmacht3. Dies ist die Religion dieses Lebens, wobei
der Christ sich durch Jesus an Gott anschließt. Denn dem armen
Sterblichen schwindelt es vor dem Allerhöchsten, es schwindelt ihm
aber nicht vor jenem Mittler4, jenem Gottmenschen, der mit uns
wandelte, ein Mensch war wie wir, mit uns litt und geprüft wurde
wie ein Sterblicher. An ihn können wir uns anschließen wie an einen

unseresgleichen, und so werden wir zur Höhe des Ewigen erhoben. »5

Girard ist von der Christusmystik eines Paulus und Bernhard
hingerissen und möchte sie mittels der Predigt in weiteste Kreise
verbreitet wissen. Und zwar mit den gleichen Mitteln, womit diese großen
Glaubensverkünder es taten : durch die Vergegenwärtigung Jesu, seiner
Worte und Taten : « Aus ihm fließt eine göttliche Kraft, die das Herz
gewinnt und fesselt und zu allem Guten und zu Gott führt. Fleißige
Leser der Lebensgeschichte Jesu spüren diese Kraft, nach dem Grade
ihres Fleißes und der innern, unverdorbenen Güte ihres Herzens
Nie wird der Prediger darin zuviel getan haben, weil die, welche Jesus
kennen und lieben, ihn näher zu kennen und zu lieben wünschen ;

und andere, die ihn weder kennen noch lieben, zu dieser Erkenntnis
und zur Liebe gebracht werden müssen. »6 Im Zusammenhang mit der

Predigt muß nach Girard auch der Unterricht aus dem Evangelium
geschöpft werden : « Wer immer sich von der Ideenassoziation einen

1 2. Tim. 3, 16.
2 S. Bernardus, Serm. 15 sup. Cantica : Jesus mei in ore, in aure melos,

in corde jubilus etc. ; vgl. Gal. 2,20.
3 Joh. 15.
4 Girard bemerkt, diesen Gedanken im Buche des Oratonianers Gaichiès :

Maximes sur le ministère de la chaire (Paris 1711) gefunden zu haben. Es handelt
sich um folgende Stelle : « On dit beaucoup de choses de Dieu Créateur, de sa
Providence, de sa bonté, de sa justice, mais on ne parle pas assez de Dieu
Rédempteur. »

* Ms. A, II, 4c. 6 Ebd. Ende.

50



Begriff gemacht hat, wird leicht einsehen, wie nützlich es sei, daß

man im christlichen Unterrichte alles auf Jesus zurückführe. So werden

in Ihm wie in dem Mittelpunkte alle religiösen Ideen und Gefühle

vereinigt, und so würden die einen die andern wecken, erhalten und
verstärken. Welcher Gewinn für die Gottseligkeit Ferner, da unsere
Zuhörer das Evangelium in Händen haben oder alle es doch einigermaßen

kennen, so muß die evangelische Predigt zu ihrem Tröste und

zur Verstärkung ihrer Überzeugungen und zu ihrem weiteren

Fortgange vieles beitragen ; zum andern wird ihnen dies Anlaß und Lust
geben, die Evangelien fleißiger zu lesen. »1 »

Mit besonderem Nachdruck dringt Girard auf die Einheit der
Absicht bei der Predigt, um eine mehr intensive als extensive Wirkung
zu erzielen. Immer wieder unterbaut er seine Ansichten philosophisch :

« Die größere Wirkung ist immer da, wo die Ursache stärker ist. So

wird auch bei einer Predigt, wo alle Teile zu einem gemeinsamen Zwecke

zusammenwirken, auch der Erfolg viel besser ausfallen. » 2 Ferner raten
auch die psychologischen Bedingungen unseres Seelenlebens dazu, die

Gedankenvorstellungen der Zuhörer nicht zu vermehren, sondern
möglichst auf einen Punkt zu konzentrieren. Ebenso treten erfahrungsgemäß

noch verschiedene Hindernisse geistlicher und sittlicher Natur
hinzu, welche ihrerseits den Predigterfolg schwächen oder ganz
verhindern. « Unsere Zuhörer sind gewöhnlich nicht so leicht beweglich,
daß ein kleiner Stoß, ein Wink sie zu besseren Gesinnungen bringen
könnte. Die Unwissenheit der Menschen in Dingen des Heils ist
gemeiniglich so groß bei ihnen, daß sie nur mit großer und anhaltender
Arbeit der Volkslehrer behoben werden kann, und leider wie oft arbeiten
sie ohne Erfolg Zudem kommt noch die Macht der Vorurteile, der

Leidenschaften, der bösen Beispiele und der Gewohnheit ; gewiß große

Hindernisse, die nicht so leicht aus dem Wege geschafft werden können.
Sie fesseln sozusagen den Menschen an böse, unchristliche Gesinnungen
und lassen nicht zu, daß ihm durch Religionsunterricht bessere

beigebracht werden. Ja, im Predigtamte wird das, was schon oft
erzielt war, öfter erzielt werden müssen ; nicht nur, weil das Ziel schwer

zu erreichen ist, sondern auch, weil es sehr leicht entflieht. Die guten
Gesinnungen gehen aus, wenn sie nicht immer erhalten werden, so

wie das Feuer lischt, wenn ihm nicht eine beständige Nahrung
beigebracht wird. » 3

1 Ebd. 4d. 2 A, III, 2 : Einheit der Absicht. 3 A, 8, 2,2.

51



Die Einheit der Absicht hat auch die Einheit des Stoffes zur Folge.
« Jede Lehre, jede Tat Jesu, jedes seiner Schicksale ist reichhaltig genug,
um den Stoff einer Predigt abzugeben. Freilich würden sie es schwerlich

alle sein, wenn man stundenlange Reden damit verfertigen wollte.
Aber ich denke, daß unsere Vorträge höchstens eine halbe Stunde
dauern müssen »x Diese Kürze, die P. Girard für die Predigt postuliert,

wurde in seiner Zeit sicher als eine Neuerung empfunden. Doch
ist sein Postulat nicht etwa einer aufklärerischen Indifferenz gegenüber

dem Worte Gottes entsprungen. Er begründet es aus der Schrift
und der kirchlichen Tradition : « Erstens haben Jesus und seine Apostel
nie solange gesprochen Dem Beispiele Jesu blieb man Jahrhunderte

hindurch getreu. Die Kirchenvorsteher lasen eine Stelle aus der

Heiligen Schrift, erklärten sie ein wenig in einer Homilie, machten
dazu eine kurze Anwendung auf ihre Zuhörer, und damit war die

Predigt zu Ende. » Desgleichen spreche die gewöhnliche Erfahrung
dafür : « Diese evangelischen Ermahnungen fruchteten mehr, weit mehr
als unsere weitschweifigen Traktate, die den Zuhörer ebenso wie den
Redner ermüden. »

Schließlich zeigt uns die Entstehung der Gewohnheit, lange
Predigten zu halten, daß ihre Wirkung nicht im Verhältnis stehe mit
deren Dauer. Denn sie entstanden « zu einer Zeit, wo man mehr auf
rednerischen Schmuck als auf nützliche Zusprüche achtete ; mehr auf
Worte und Tropen als auf die Sache und Praktik bei einem Volke,
welches von jeher nach Witz und schönlautenden Worten jagte ; das

in eine Predigt ging wie in eine Komödie, um sich zu belustigen und
seine Langeweile durch abwechselnde Bilder zu vertreiben »2. Das

kräftigste Argument Girards gegen die lange Predigt liegt wohl im
psychologischen Moment : sie disponiere die Zuhörer nicht zur
Aufmerksamkeit « Ist die Rede zu lang, so verwirren sich die Gedanken
im Gedächtnisse des Zuhörers, er behält nichts, weil er zu viel gehört
hat, und weiß oft nichts von der Predigt zu sagen, als daß schöne
Sachen darin vorgekommen seien. Eine lange Rede ermüdet; denn die
wenigsten sind einer lang gespannten Aufmerksamkeit fähig. Selbst

gelehrte und im Denken geübte Männer folgen einer langen Rede nicht
immer. Anfangs entgeht ihnen kein Wort, aber nach und nach
zerstreut sich ihr Geist und wacht wie aus einem tiefen Schlummer auf,

wenn ihn der Prediger durch irgendeine Gebärde oder einen außer-

1 A, III, 4. 2 Vgl. Anm. 221.

52



ordentlichen Ton weckt Der ermattete Geist ist keiner lebhaften
Eindrücke mehr fähig. Hängt aber nicht die ganze Frucht der Predigt
von der Aufmerksamkeit ab » Wenn aber physische und geistige

Müdigkeit (« Ekel und Unmut ») zusammen sind, dann « werden der

Prediger und seine Reden zur Last ; man hört ihm sogar mit Fleiß
nicht mehr zu, schmäht über ihn, wenn man draußen ist, und geht
nicht so leicht wieder zur Predigt, da man gerne einer kurzen und

guten Rede beiwohnt, dieselbe mit Aufmerksamkeit anhört und gewiß
nie ohne Nutzen » *.

P. Girard erwähnt hier mit besonderer Genugtuung die Regelverfügung

seines Ordensstifters an die Prediger (IX. Kap.) : « Auch
belehre und ermahne ich die Brüder, daß sie in den Predigten, die sie

halten dem Volke das Laster und die Tugend, die Strafe und die
Herrlichkeit in gedrängter Kürze vorhalten mögen ; denn in kurzer
Rede hat auch der Herr auf Erden gepredigt. » « Dieses Verbot », fügt
Girard hinzu, « möchte ich gerne in jede Anleitung für Prediger
hineinrücken »

4. Der äußere Predigtaufbau

Er war in der damaligen Zeit ein streng formalistischer. Wollte
man « eine rechte Predigt machen », so mußte einer ordnungsgemäß
1. den Vorspruch, 2. den Eingang mit der Ankündigung von zwei
oder drei Teilen, 3. den ersten Teil mit seinen Unterabteilungen (eventuell

den zweiten Teil ebenso), 4. den Schluß abwickeln. Girard aber

war kein Freund einer zugeschnittenen Form. Er überschüttet dieses

Vorgehen mit bitterer Ironie : «... Darauf folgt die Anwendung des

Gesagten auf die Zuhörer, wohl auch auf abwesende ; denn bei unsern
Predigern müssen die auch herhalten Dann geht das Geschäft
wieder von vorne an : Abhandlung, Moral, Übergang auf den zweiten
Teil. Nach einer so mühsamen Arbeit darf man wohl ein wenig
ausruhen und den Schweiß an einem oft trockenen Gesichte abwischen »2

Dieses Predigtgeleise scheint damals so festgetreten gewesen zu
sein, daß man « aus dieser Bahn nicht gehen durfte, sonst würde man
sich der Zensur unserer Schulgerechten aussetzen, und die Predigt
würde nichts heißen, wenn sie auch manches Herz gerührt hätte ».

P. Girard wagt es, an diesem « symmetrischen Predigtsystem » zu
rütteln, das er in Hinsicht auf « die Natur », die Bestimmung und die
Würde des christlichen Lehramtes »3 als falsch ansieht. Es paßt nach

1 A, III, 4. 2 Ebd. § 8. 3 Bemerkungen zu § 8.

53



seinem Dafürhalten nicht auf die Kanzel, höchstens auf das
akademische Lehrpult : « Dieser steife, auf ein Haar abgezirkelte Gang unserer
Predigten verrät einen Akademiker, der sich an Cicero ,pro lege Manilia'
gespiegelt und ja keinen Schritt tun darf, wenn ihn das Beispiel des

römischen Redners nicht dazu berechtigt. Solche Reden scheinen bloß
das Produkt des Schöngeistes zu sein ; das Herz wenigstens geht diesen

Gang nicht » Girard hat von der christlichen Predigt eine andere

Auffassung : « Ihrer Natur nach ist die Predigt eine gutgemeinte,
herzliche, väterliche Ermahnung. Nun, wo hat man je einen Vater gehört,
der seinen Kindern in einer solchen abgemessenen, symmetrischen
Ordnung die Weisheit empfahl, der nur in zwei Punkten und soviel
Unterabteilungen zu seinen Lieben sprach »x

Gewiß ist die akademische Predigt « ein Mittel, das Christentum
auf eine schöne und rührende Weise vorzutragen ; aber ihrer Bestimmung

nach ist die Predigt ein Mittel, unsern Zuhörern christliche
Gesinnungen beizubringen Allein diese so abgezirkelte Symmetrie, dieser

so steife Gang ist aus vielen Rücksichten ein großes Hindernis dazu »2.

Der Rhetorik halber müßten nämlich im herrschenden System manche
unnütze Umschweife in die Predigt aufgenommen, hingegen manche

gute und nützliche ausgelassen werden.
Deshalb setzt sich Girard mit allen Kräften ein für die

Wiederaufnahme der Homilie, die « in ihrer Einfachheit und Gemeinverständlichkeit

» soviel Gutes gestiftet habe. « Oder haben unsere akademischen

Abhandlungen mehr genützt als die populäre Homilie Leider scheint
es vielmehr, daß sie einen Ekel vor dem Gotteswort eingeflößt haben.
Denn ihrer Würde nach ist die Predigt Gotteswort; unsere streng
abgezirkelten Reden hingegen verunstalten dasselbe — wenn sie es auch
enthalten —, da sie es nach den Regeln einer profanen Beredsamkeit
modeln und oft nur menschlicher Witz und Tändelei sind. » 3

Die Homilie ist die Predigtart, wo der Kanzelredner « die Sonn-

und Festtagsevangelien Satz für Satz durchgeht und erklärt, ihren Sinn
und ihre Verbindung zeigt und jedesmal eine schickliche Belehrung
hinzufügt » 4. Sie bildet für P. Girard die ideale Form zur Mitteilung
des Gotteswortes. Auch ihn hat das alte Problem vom richtigen
Verhältnis zwischen der christlichen Homiletik und der profanen Rhetorik 5

1 Ebd. 8a. 2 Ebd. 8b. 3 Ebd. 8b, c.
4 Ebd. § 10 : von der gewöhnlichen Homilie.
6 Vgl. W. Keppler, Art. « Homiletik », Kirchenlexikon Wetzer & Weite, 1889,

Bd. VI, 208-210, III : Verhältnis der Homiletik zur Rhetorik.

54



stark beschäftigt. D. h. muß die Redekunst ganz aus der Predigt
verbannt oder darf sie gehörig darin eingebaut werden Diese zwei

Klippen sind tatsächlich selten ganz vermieden worden. « Wir haben

Homileten, welche den Redner nachäffen und das Evangelium in zwei
oder drei Teile schneiden. So sind Depischs 1 Homilien beschaffen

Es gibt aber andere freiere Homileten, die sich von allen rednerischen
Formen freimachen und ohne Eingang und Abteilungen über die Evangelien

ungezwungen sprechen ; desgleichen sind Dietls 2 Homilien. »

Girard zählt zu jenen, welche sich um die Erneuerung der wahren
christlichen Homilie bemühten. Er wollte sie vom Behängsei der
profanen Schönrednerei reinigen und zu ihrem Wesen zurückführen. Er
rügt an den zeitgenössischen Predigten den Hauptfehler, daß « unsere
Homileten keineswegs nach der « subjektiven » Methode arbeiten,
sondern ganz und gar nach der « objektiven » : das Evangelium erklären
und etwas Nützliches, wie es kommt, sprechen ». Es herrsche, wie
Girard sagt, in ihrem Vortrage keine gemeinsame Absicht, welche alle
einzelnen Teile verbinden und zu einem einzigen Ganzen mache zur
Erweckung irgend einer christlichen Gesinnung. Es herrsche darin
keine Hauptvorstellung, welche, durchgehends dem Zuhörer vor Augen
gestellt, seinen Verstand mit hellem Licht durchdringe, tief in sein

Gedächtnis eingeprägt werde und auf sein Herz einen ebenso lebhaften
Eindruck mache 3.

Als wesentliche Teile der homiletischen Predigt stellt P. Girard den

Vorspruch, die Abhandlung und die Anwendung auf.

a) Er definiert : « Der Vorspruch ist seiner Natur nach immer eine

Stelle aus unseren heiligen Büchern, vornehmlich aus dem Neuen Testament,

eine Ankündigung des Gegenstandes, den der Prediger in seiner

Rede erklärt und tief in den Geist und in das Herz seiner Zuhörer

einprägt. Kurz, er ist die Summe, der Inbegriff des ganzen Vortrags. » *

1 Joh. Bapt. Dep(p)isch, Kurze Homilien zur Erklärung des Wortverstandes
der gewöhnlichen Sonn- und Festtagsepisteln. Bamberg 1798, 3 Bde. (P. Girard
muß eine frühere Ausgabe benützt haben.)

2 Georg Alois Dietl, Homilien über die sonntäglichen Evangelien, 1789.
3 Ms. A, III, § 11, Bemerkungen.
4 A, II, § 5 : Von dem Vorspruch : « Ich kann das Verfahren jener Prediger

unmöglich billigen, welche ihren Reden keinen Vorspruch voranschicken ; welche
das nicht sagen, was sie vortragen sollten. Sie wollen den Inhalt ihrer Rede aus
dem vorgelesenen Evangelium herleiten und folgern oft mit überaus mühsamen
Kunstgriffen aus demselben, was gar nicht darin steht — besser wäre es, einen
ganz andern Text zu wählen. »

55



Schon durch den Vorspruch differenziere sich die christliche Predigt von
der philosophischen, profanen Rede. « Der Philosoph bedarf keines

Vorspruchs, weil seine Rede nicht auf Auktorität gegründet ist, sondern
auf Vernunftschluß. Wohl aber der christliche Prediger, weil er nicht
seine Gedanken, seine Schlüsse auskramen soll, wie jener Vernunftweise,
sondern das Christentum darstellen : die Lehren Jesu, seine Taten, seine

Schicksale, welche alle in einem göttlichen Buche aufgezeichnet sind...
Aus diesem Buche also wählet er sich eine Stelle und führt sie gleich
anfangs an, damit der Zuhörer wisse, daß man ihm Christentum und
Gotteswort vortragen wird, und damit er sich gefaßt mache, dasselbe

mit Ehrerbietigkeit anzuhören. » So habe der Vorspruch überdies die

psychologisch wichtige Bedeutung, als Denkspruch zu dienen, wodurch
die Predigt kurz zusammengefaßt und eingeprägt werde und folglich
durch Ideenassoziation auf das Gemüt wirke, Gefühle und Entschlüsse
erwecke, die dem Christen « wieder in den Sinn kämen, wenn er sie

in den Angelegenheiten seines Lebens brauche » 1

b) Die Abhandlung definiert Girard als «zweckmäßige Entwicklung

des Stoffes, den der Vorspruch angibt ». Sie kann ein Ausspruch,
eine Parabel oder eine Tat2 Jesu sein. Unter Predigtabteilung
versteht Girard « die Entwicklung des Stoffes in seinen Grundzügen ». Oft
bringt der Stoff dieselbe von selbst mit sich. So ergibt sich z. B. in
der Parabel vom verlorenen Sohn die Dreiteilung : Abreise, Rückkehr
und Empfang im Vaterhause. Eine derart geordnete Betrachtung « wird
Gottes Güte ungemein erhöhen und sozusagen fühlbar machen ». In
solchen Fällen die Abteilung verwerfen, müßte ebenso schädlich sein,
wie « die Abteilung soweit treiben, daß vor lauter Abteilen kein sichtbarer

Teil mehr bliebe, als wenn immer zwei Teile da sein müßten.
Das hieße, den Leib nach dem Kleide schneiden, und nicht das Kleid
nach dem Leibe ». Girard möchte von der Kanzel alles entfernt wissen,

was « zu sehr einer theatralischen Vorstellung gleicht, und nicht genug
dem väterlichen apostolischen Eifer ». Doch das letzte Geheimnis und
Mittel zur erfolgreichen Predigtkunst hält auch Girard für nicht
mitteilbar. Denn sie liegen in der Persönlichkeit des Predigers selbst :

« Der Scharfsinn, die Klugheit muß den Prediger in dieser Wahl leiten,
und diese lassen sich nicht durch Regeln eingießen »

c) Die Anwendung schätzt Girard als einen ebenso wesentlichen

1 A, III, § 12 : wesentliche Teile der Predigt.
2 Girard scheint hier « Tat » Jesu im Sinne von Wunder zu gebrauchen.

56



und wichtigen Teil der Predigt ein wie die Abhandlung. Beweis : « Der
Prediger wäre nur ein Exeget und Theolog, wenn er bei der Zergliederung

des Stoffes stehenbliebe. Er muß noch etwas mehr leisten,
nämlich dasjenige dringend ans Herz bringen, was er für den
Verstand erklärt hat, weil er die Menschen bessern soll, und die Anwendung

mit jener Besserung in einem näheren Verhältnis steht. Die

Anwendung ist überall ein Übergang vom Verstand zum Herzen, vom
Stoffe zur Erweckung der Gesinnung oder des Entschlusses, was die
Absicht der Predigt ausmacht. Der Prediger muß auf beides Rücksicht

nehmen, so wie man bei der Erbauung einer Brücke auf beide

Ufer sehen muß. » Der Predigtstoff sei eine Tat Jesu, z. B. die gütige
Rettung der Ehebrecherin 1, die Absicht der Predigt das Vertrauen

gegen Gottes väterliche Barmherzigkeit. Dann wird die Anwendung
darin bestehen : die vor ihm stehenden reumütigen Sünder, d. h. ihre
Sünden und die verdiente Strafe mit der der Ehebrecherin zu
vergleichen. Ferner zu zeigen, daß der reuige Sünder die gleiche Schonung

von seinem Richter Jesus zu erwarten habe und erfahren könne, wie

jene Sünderin durch die Worte des Heilandes : « Auch ich werde dich
nicht verurteilen. » — Das Gleiche gilt auch für die Behandlung eines

Schicksals Jesu, z. B. seine Auferstehung, die vom Prediger als « mächtiger

Antrieb zu einem lebhaften Glauben an Jesu Gottheit » benützt
werden kann, wodurch « unsere Zuhörer eine starke Zuneigung zu ihm
fühlen müssen ». — Oder es sei ein Ausspruch Jesu das Predigthema,
z. B. : « Sammelt euch keine Schätze auf Erden » 2 Da wird die

Anwendung « die Torheit derjenigen pathetisch vorstellen, welche die

himmlischen Güter liegen lassen, um sich irdische zu verschaffen ».

« Dazu aber muß sich die Anwendung immer an irgendeinen Trieb,
den die Natur uns ins Herz legte, anschließen. Diese Triebe sind
hauptsächlich die Selbstliebe, der Nachahmungstrieb und die Ehr-, Mitleids-,
Dankbarkeits- und Freundschaftstriebe. » Sie alle soll die Anwendung
benützen, um die Menschen zum Guten anzutreiben ; « deswegen wurden

sie vom weisesten Schöpfer in unser Herz hineingelegt ». Als
Eigenschaften, welche die Anwendung beleben sollen, nennt Girard : Klarheit,

Bündigkeit, Popularität, Interesse und das Pathetische. Das Ganze

aber solle der Prediger « auf eine überzeugende Art darstellen » !3

1 Joh. 8, 1-11. 2 Matth. 6, 19 ff.
8 A, III, Ende, Zusatz III, I, 3 ; II, 1, 1°. —¦ Die praktische Anwendung

der hier dargelegten Predigttheorie Girards findet sich weitgehend in den « Ber-
nerpredigten », die demnächst im Druck erscheinen.

57


	Die homiletischen Grundsätze P. Gregor Girards von Freiburg i.d. Schweiz : zur Jahrhundertfeier seines Todes (gest. 1850)

