
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 43 (1949)

Artikel: A propos des origines du pouvoir temporel des princes-évêques de
Bâle

Autor: Chèvre, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A propos des origines du pouvoir temporel
des princes-évêques de Bâle

Par André CHEVRE

L'an 999, Rodolphe III, dernier roi du deuxième royaume de

Bourgogne, faisait don de l'abbaye de Moutier-Grandval avec ses
dépendances à l'évêque de Bâle Adalbéron II. Le même roi confirmait sa
donation l'année suivante à Bruchsaal en présence de plusieurs témoins 1.

Avant cette date et depuis longtemps, les évêques de Bâle, comme
le chapitre et les églises du lieu, possédaient déjà des biens en ville et
dans les environs, à titre de bénéfices ecclésiastiques, mais ces biens,

pas plus que ceux qui viendront s'y ajouter au même titre, ne feront
jamais partie de la future principauté bâloise. Ils appartenaient à

l'évêque en tant qu'évêque et non en tant que prince. En revanche,
les historiens ont toujours vu dans la donation de Rodolphe, en 999,

l'origine du pouvoir temporel des princes-évêques de Bâle ; à leurs

yeux, l'acte authentique de 999 constituait le premier titre de possession
d'un domaine, l'acte de naissance officiel de la souveraineté territoriale
de ces derniers.

Avant d'examiner rapidement en quel sens et dans quelle mesure
cette vue des historiens correspond à la réalité, arrêtons-nous à la
donation de Rodolphe III. La valeur de cet acte, en effet, a été mise

en question et même formellement contestée depuis quelques années.

Cette donation serait « juridiquement nulle ». Les preuves D'une
part, Rodolphe III ne pouvait disposer d'une abbaye qui ne lui appartenait

pas, celle-ci jouissant de l'immunité. D'autre part, après 999,

l'abbaye de Moutier-Grandval serait restée « complètement indépendante

» jusqu'au XVe siècle, jusqu'en 1430 exactement2.

1 Trouillat (Tr.), Monuments de l'ancien Evêché de Bâle, 1852-1857, 5 vol.,
cf. I 139 et 140.

2 André Rais, Un chapitre de chanoines dans l'ancienne principauté episcopale

de Bâle : Moutier-Grandval. Bienne 1940 (thèse de doctorat).
Dans cet ouvrage, après étude poussée des documents, l'auteur a « abouti

11 161



Tout d'abord, l'immunité dont jouissait l'abbaye rendait nulle la
donation de 999.

Le problème porte donc sur le sens et la valeur de l'immunité
royale, pas en général, mais à une époque bien définie, c'est-à-dire
vers l'an 1000. Il y a, pour un historien, une grave erreur de principe
dans le fait de tirer une définition de l'immunité d'un formulaire de

droit du VIIe siècle, de compléter cette définition par des concepts
mal expliqués ou même postérieurs à la période qui nous occupe, puis,
en attribuant arbitrairement une valeur fixe et normative à la
définition obtenue, d'en faire une application littérale aux documents des

VIIIe, IX et Xe siècles1. Il s'agit là d'une notion juridique moins

à une conclusion de la plus haute importance, qui va à rencontre de toutes les
solutions de nos historiens », à savoir, que « cette donation est juridiquement nulle ;

l'abbaye jouissait de l'immunité et le roi Conrad l'avait restaurée dans ses droits.
Le roi Rodolphe III ne pouvait donc pas en disposer, car elle ne lui appartenait
pas. De même, en fait, cette donation se révèle nulle : l'abbaye de Moutier,
et plus tard le chapitre, furent complètement indépendants jusqu'en 1430 » (p. 42).
Tout au long de son ouvrage, l'auteur témoigne d'une assurance déconcertante
sur ce point et n'admet pas que des ouvrages plus récents ne fassent pas état
de ses conclusions, car • il ne s'agit pas de polémique, mais d'un fait certain »

(p. 69).
En 1939 déjà, c'est-à-dire une année avant la parution de cette thèse, un

historien allemand avait signalé le caractère contradictoire et insoutenable des
vues de M. Rais, vues qu'il connaissait par un article paru dans le Bull, pédag.
de la soc. des instit. bernois (XXIII 1933, 40-80), sous le titre : Les origines de
la principauté episcopale de Bâle et la donation de 999. (Cf. Th. Mayer-Eder-
meyer, « Die Territorialbildung des Bischöfe von Basel », dans Z'tschr.f. Geschichte
des Oberrheins. 91 (1930), 225-323.) Après parution de la thèse, un autre historien
avait fait ses réserves (cf. l'article d'A. Membrez, dans Le Pays, du 23 mars 1941),
sur cette découverte que des comptes rendus qualifiaient de « sensationnelle ».

Il vaut la peine d'examiner une fois la chose de près, parce que, depuis, M. Rais
s'obstine à maintenir ses vues et à les propager dans le grand public. (Cf. son
« Panorama historique », paru dans le Jura Libre, du 18 juin 1948, article repris
du Pays Neuchâtelois ; voir aussi son article « Comment s'est constitué le Jura
Bernois >•, dans l'Echo Illustré du 9 avril 1949.)

1 Comme le fait l'auteur (p. 25-30). Rappelons qu'au haut Moyen âge, les
diverses régions (gau) du domaine royal étaient administrées par des comtes ou
des ducs. L'immunité consista, pour un monastère, à être soustrait en partie
d'abord, puis totalement, à l'autorité de ces fonctionnaires royaux. Dirigée au
début uniquement contre ces derniers, l'immunité le sera ensuite contre toute
intervention étrangère, d'où qu'elle vienne, lorsque les rois y ajouteront la
« tuitio » ou « protectio ¦, renforcée par une grave sanction pécuniaire sous
Charlemagne. La mainbour ne sera qu'une sorte de charte de protection liée à l'immunité

et par laquelle le roi exclut pratiquement sa propre intervention adminis
trative dans les affaires du couvent. Quant à la notion de franche-aumône, elle
est postérieure, dans son sens précis, à l'époque qui nous occupe, surtout dans
nos régions. Le formulaire de droit, duquel l'auteur tire sa définition est celui

162



que toute autre immuable, à une époque surtout où les formes sont
loin d'être fixées, sans oublier que les remous politiques profonds de

cette période en font une des plus embrouillées de toute l'histoire.
Les rois mérovingiens, carolingiens et bourguignons avaient

effectivement, et à diverses reprises, accordé des diplômes d'immunité à

l'abbaye colombanienne de Moutier-Grandval1. De là à dire que l'abbaye
a « joui » de l'immunité pendant plus de trois siècles, il y a de la marge.
Au début et aussi longtemps que les rois furent à même de faire

respecter le privilège concédé, celui-ci garde sa valeur. Dans la suite,
l'immunité devient toute relative. Sous les Carolingiens déjà, sa portée
territoriale est fréquemment limitée, par le concédant lui-même, au
monastère et aux biens qui l'entourent2. Vers la fin du IXe, au
Xe siècle en tout cas, un diplôme d'immunité n'engage plus guère que
le roi qui le décerne et pendant le temps de son règne, si toutefois
le document a conservé une valeur bien problématique. La clause « in
perpetuum » en particulier est devenue une clause de style 3. Il importe
de noter en revanche que, même si l'autorité pratique du roi sur
l'immuniste s'amenuise jusqu'à l'extrême, la terre d'Eglise reste du
domaine royal. Même vidé en grande partie de son contenu, le mot
de souverain ne change pas de sens, surtout dans les territoires des

rois et des empereurs d'Allemagne. II n'est pas prudent d'appliquer
en ces matières et à cette époque nos notions de droit strict d'aujourd'hui

; un diplôme d'immunité du Xe siècle ne paralyse pas le droit
de souveraineté, ni ne confère absolument un caractère incessible à la

de Marculfe, moine du VIIe siècle. (Cf. Monumenta Germaniae Historica (M. G. H.)
Leg. Formulae, 36 sq.)

1 Trouillat, I 78, 108, 112, 140.
2 Haberkern und Wallach, Hilfswörterbuch f. Historiker, Berlin 1935 ;

s. « Immunität », sie war. auf einen Teil des Gutes (Gebäude und Umgebung)
beschränkt : das übrige war weniger geschützt und ging bis Ende 10. Jahrhundert
der Immunität im alten Sinne des Wortes verlustig ».

3 Dans un long article, où il met particulièrement en relief l'évolution historique

du concept d'immunité, Dom Ledere a dit que « bien qu'on continue d'en
concéder, un diplôme d'immunité au Xe et au XIe siècle n'a plus de signification ».

Montrant le caractère purement formel de la clause « in perpetuum » à cette
époque, le même auteur ajoute : « ce qui revient à dire que la concession
perpétuelle est une formule sans réalité ». (Cf. Diction. Archéolog. chrétienne, Paris,
sous le mot Immunité. Voir aussi H. Hirsch, Die Klosterimmunität seit dem
Investiturstreit (Weimar 1913), qui montre comment, devant la carence de
l'ancienne immunité royale, depuis longtemps les nouveaux Ordres des Xe et
XIe siècles se font octroyer de nouveaux privilèges. Dès ce moment aussi, la
protection, l'immunité ecclésiastique ou pontificale devient plus efficace que la
nouvelle immunité royale. (Ibd. p. 6, 15, 24.)

163



terre immuniste. Les mêmes rois qui continuent de concéder l'immunité
« perpétuelle » ne se font pas faute de distribuer en fief ou en bénéfice
les terres d'Eglise, avec ou sans privilège, et ceci en dit long sur la
valeur qu'on attribuait encore à la chose. La donation de Rodolphe III
est une donation royale typique de l'époque 1.

C'est dans ces perspectives qu'il faut envisager le dernier diplôme
d'immunité conféré à l'abbaye par Conrad en 867 2. Ce roi, qui avait
relevé le monastère de ses ruines, lui renouvelle tous ses privilèges
antérieurs. A une assemblée des grands et en présence de l'empereur,
il a posé la question de savoir si un couvent jouissant de privilèges
royaux pouvait être cédé en propriété par le roi. La réponse unanime
fut négative, nous dit Conrad. Ce serait là une preuve « péremptoire »,

par l'opinion du temps, de la nullité de la donation de 999 3. Mais
cette preuve est infirmée par d'autres faits également et même plus
solides. Tout d'abord, c'est le propre fils et successeur de Conrad qui
fait don de l'abbaye à l'évêque de Bâle, une vingtaine d'années plus
tard, en 999 ; l'année suivante, Rodolphe confirme sa donation avec
le consentement de l'empereur et en présence des hauts témoins que
sont les évêques de Genève, de Lausanne, de Sion, et de plus, un comte
palatin 4. Dans ces deux derniers cas, il s'agit de documents authentiques

et directs, et non d'une opinion rapportée indirectement, dans

un document où tout n'est pas clair 5. On peut admettre que le roi
Rodolphe, l'empereur et les témoins cités n'ont pas agi à la légère
et au mépris du droit strict, ou dans l'ignorance du sens ainsi que
de la valeur pratique et juridique de l'immunité. Nous saisissons là

l'opinion du temps. Nous la saisissons, encore une fois, dans l'exemple
des souverains de ce temps, tous grands donneurs de terres d'Eglise,
sans excepter Charlemagne6. Il n'est, en outre, pas sans intérêt de

1 « eine typische Schenkung königlichen Eigenkirchengur.es » (H. Rohr,
Die Entstehung der weltlichen, insbesondere der grundherrlichen Gewalt des
Bischofs von Basel, Aarau 1915, p. 18). M. Rais écrit lui-même (p. 32) que le cas
était fréquent à l'époque.

2 Tr. I 140. Cf. Rais, p. 40.
3 Rais, p. 68, note 4. 6 Tr. I 140.
4 Dans le commentaire de son édition critique de la « Vita Germani »

(M. G. H. Script. Rer. Merov. V; p. 30, note 4), l'historien Krusch parle de
cette charte de Conrad I comme d'une « chartam aliquomodo suspectam »).

8 II suffit pour s'en convaincre de parcourir un manuel sérieux d'histoire
générale ; mais cf. K. Voigt, Die karolingische Klosterpolitik und der Niedergang

des westfränkischen Königtums. Laienäbte und Klosterinhaber. Stuttgart

1917 (p. 59, 86, 178).

164



noter que l'immunité de Moutier-Grandval eut ses « éclipses »1 ; une
de celles-ci a même duré plus de cent ans et c'est avec le consentement
du roi que l'abbaye était aliénée aux ducs d'Alsace pendant cette

période, peu importe à quel titre, du reste.
En résumé, vers l'an 1000, le diplôme d'immunité royale n'a plus

de valeur effective ou peu s'en faut et la restauration de Conrad ne
saurait rendre juridiquement nulle la donation de Rodolphe en 999.

A cette date, il n'est plus au pouvoir du roi de ramener le « statu quo ».

Les formules ne créent ni ne restituent le droit ou la loi, lorsqu'elles
sont manifestement dépassées par les faits.

L'indépendance de fait de l'abbaye de Moutier-Grandval dans les

siècles qui ont suivi la donation serait une autre preuve que cette
donation « se révèle nulle »2.

En admettant même, provisoirement, que soit démontrée cette
indépendance pratique, ceci ne signifie pas nécessairement absence de

tout lien vis-à-vis du souverain. C'est encore une erreur de principe
de confondre le droit, de son exercice ou de son abus. Il n'est peut-
être pas une époque de l'histoire où cette distinction fondamentale
s'impose plus impérieusement qu'à l'époque de la féodalité. « Car il
ne faut jamais séparer l'histoire locale des faits généraux. » (Rais, p. 23.)

C'est un fait que le chapitre de Moutier-Grandval paraît avoir
joui de la plus large indépendance, encore que la rareté des documents
doive nous garder de toute déduction hâtive 3. Cette indépendance

pratique prouve que les évêques de Bâle, gratifiés de l'abbaye de

Moutier-Grandval, se sont comportés vis-à-vis d'elle comme la plupart
des souverains de l'époque féodale qui ne font pas usage direct de

leurs droits, ne font pas exploiter le domaine, mais se contentent
d'une reconnaissance de leur droit de souveraineté. Même en sommeil,
ce droit subsiste. La souveraineté plane sur ces territoires en vertu
du « jus eminens » que personne ne songe à contester alors 4. Ceci peut
expliquer la bonne entente qui paraît exister entre le chapitre et les

princes-évêques à cette époque. Aussi peu gêné que possible, en pratique,
par ce droit de souveraineté qui lui laissait la libre administration

1 Rais, p. 68.
2 Ibd. p. 42, 68.
3 « Des années 1200 à 1404, l'histoire de la collégiale est muette » (ibd.

p. 77).
4 Cf. J. Calmette, La société féodale, Paris 1938 ; p. 28 et 48, notamment.

165



de tous ses biens, Moutier-Grandval s'accommode au moins aussi bien
de cette situation que d'une immunité royale qui ne le protégeait plus.

Les princes-évêques de Bâle finirent par perdre celles de leurs
terres qu'ils avaient cédées en fief à des laïcs ; le lien de vassal à

suzerain était trop ténu et faute d'avoir saisi les occasions de reprendre
ou d'exercer ses droits dans la suite, le prince-évêque devra se résigner
au fait. Vis-à-vis de Moutier-Grandval, qui n'était pas un fief, loin
d'avoir jamais renoncé à leur droit souverain, les évêques de Bâle

ne cessent de le maintenir, de le proclamer, de le faire reconnaître,
et confirmer surtout, par les plus hautes autorités de l'époque, les

papes et les empereurs 1.

De prétendues falsifications de documents prouveraient aussi à

leur manière l'indépendance pratique absolue de Moutier-Grandval.
Mal assurés de leurs droits sur ces domaines, les princes-évêques s'efforcent

de prendre des gages ailleurs et devant la résistance efficace des

chanoines, la chancellerie episcopale « désespérée » aurait cherché à

s'emparer du couvent de St-Ursanne sur le Doubs en interpolant des

documents aux XIe et XIIe siècles 2.

De quoi s'agit-il Dans les actes pontificaux et impériaux qui
confirment la donation de 999 à l'Evéché de Bâle, on trouve une
clause qui fait dépendre le couvent de St-Ursanne sur le Doubs de

Moutier-Grandval, et donc aussi des évêques de Bâle. Médiévistes et

chartistes en particulier 3 s'accordent à voir une interpolation dans cette
clause que nos historiens tenaient pour valable, en quoi ceux-ci ont
eu tort. Faut-il voir dans cette adjonction de texte une erreur de bonne

foi ou une falsification intentionnelle, et dans ce cas, de la part de qui

1 Voir ces confirmations dans Tr. I 140, 168, 181, 295, 335, soit en 1000,
1040, 1049, 1146, 1160.

2
i La chancellerie episcopale falsifia les diplômes carolingiens et, à l'aide

de ces documents falsifiés, le prince obtint par ruse, de la curie papale et de la
curie impériale, les lettres de confirmation qu'il souhaitait » (Rais, p. 48). Dans
sa thèse, l'auteur a un faible regrettable pour les faux. Dans l'article cité plus
haut, M. Membrez lui donnait une leçon brillante sur la manière de raisonner
pour ne pas faire d'une simple erreur manifeste de date une falsification
intentionnelle. (Il s'agissait du « prétendu rôle de 1401 », analysé par M. Rais dans son

ouvrage, p. 119 sq.)
3 A ce sujet, M. Rais se dit heureux (p. 48) d'être arrivé aux mêmes

conclusions que d'éminents historiens comme Krusch, Bresslau et Merz. En réalité,
les historiens ont simplement admis comme évident le fait établi par Krusch
dans l'édition critique mentionnée plus haut, à savoir que le passage incriminé
est une interpolation, mais aucun ne tire de là une conclusion infirmant la valeur
de la donation de 999.

166



Rappelons d'abord que saint Germain, premier abbé de Moutier-
Grandval, meurt martyr en 675. Peu de temps après, le moine Bobolène
écrit une brève « Vita Germani » où, en plus de l'église du monastère,
il est fait mention de deux oratoires élevés par Germain, l'un dans

la région de Vermes, dédié à saint Paul, l'autre érigé en l'honneur
de saint Ursanne et situé quelque part à la sortie des gorges, du côté
de Delémont. Les deux oratoires avaient disparu au IXe siècle déjà,
très probablement. De la Vita de Bobolène, nous ne possédons pas
l'original, mais des copies dont la plus ancienne, celle de St-Gall,
remonte au Xe siècle, peut-être au IXe 1. Or, cette copie, dont le

texte laisse à désirer, fait de saint Germain l'abbé de trois monastères,
chose certainement inexacte. Le copiste a-t-il mal lu Pe#isait-il aux
trois églises et oratoires (cellae) signalés plus haut Avait-il une
intention, et dans quel but En proposant une lecture plus
satisfaisante de ce passage, Krusch, qui a donné l'édition critique de cette
Vita Germani, paraît admettre une simple erreur de copie.

La chose se complique dans la suite. Dans les copies postérieures
de la Vita — et notamment dans celle du XVIIe siècle, de la
chancellerie episcopale —, copies faites vraisemblablement sur le texte de

St-Gall, on retrouve le « tria monasteria », suivi cette fois de la clause

interpolée concernant St-Ursanne sur le Doubs. Cette clause

interprétant le « tria monasteria » se trouve aussi dans les confirmations
impériales et pontificales de la donation de 999. Peut-on trouver une

explication raisonnable de cette erreur sans recourir à la grave
accusation de faussaires à l'adresse des chanceliers des princes-évêques

Au XIe et au XIIe siècle, c'est-à-dire à l'époque où l'on a introduit

la clause interprétative de « tria monasteria » —¦ lecture
probablement admise alors comme exacte, sur la foi de la plus ancienne

copie connue —, les deux oratoires de Vermes et de Saint-Ursanne
avaient disparu depuis deux ou trois siècles, probablement sans laisser

1 Voici le passage d'après l'édition critique de B. Krusch : « Accepta igitur
benedictione, tota tria illa monasteria (sciliscet sancti Ursicini atque Verdunense
necnon et Grandivallense) in suo recepit dominio... » (M. G. H. Script. Rer.
Mer. V, p. 33 sq.) Krusch dit de ce passage : « locus quidam ita depravatus
est, ut ex uno monasterio facta sunt tria atque interpolator quidam postea cellas
duas addidit, seil, sancti Ursicini et sancti Pauli Verdunensis » (ibd. p. 29). Tout
en proposant la lecture « tota atria illa (ou monarchia) monasterii » et en laissant
tomber l'incise comme interpolée, Krusch pense qu'il faut chercher dans cette
lecture défectueuse d'un copiste l'origine de la même interpolation dans les copies
postérieures de documents du VIIIe et du IXe siècle. M. Rais voit évidemment
une intention frauduleuse dans la lecture inexacte « tria monasteria » (p. 44).

167



de traces. Mais alors comment interpréter ce « tria monasteria »

D'un monastère de Vermes, on ne connaît rien ; aussi dans la
confirmation de 1040, la clause interpolée n'en parle pas. Touchant Saint-
Ursanne, les contemporains connaissent tous le petit couvent de ce nom
sur le Doubs. Comme on le sait très ancien, on en a fait un des trois
monastères de la Vita, et on l'a dit dans les copies postérieures. En
écartant comme non fondée la mauvaise foi dans l'erreur de copie de

la Vita du Xe siècle, on peut admettre que cette erreur est à l'origine
de la clause explicative interpolée dans les documents postérieurs. On
le doit même, jusqu'à preuve évidente du contraire, car on peut se

tromper de bonne foi. En diplomatique, on ne peut parler de faux
au sens strict que si l'intention de tromper est manifeste 1. Ce n'est

pas le cas ici.
En supposant même une intention intéressée dans le cas présent2,

où est le faussaire Dans l'interpolation mentionnée, il s'agit d'une
clause avantageuse ; si on se demande à qui elle profite, les évêques
de Bâle et leur chancellerie ne sont pas seuls intéressés. Dans son

commentaire, Krusch insinue que les moines ou les chanoines de Moutier-
Grandval qui convoitaient l'abbaye sœur de St-Ursanne sur le Doubs

pourraient être les premiers auteurs de l'interpolation 3. Dans ce cas,
la fraude, si fraude il y a, se serait plaisamment retournée contre son
auteur en profitant aux évêques de Bâle..

Ainsi, l'indépendance de fait de Moutier-Grandval, dans les premiers
siècles qui ont suivi la donation de 999, ne prouve pas la non-valeur
de celle-ci. Elle peut s'expliquer par les circonstances du temps et

par les conceptions de l'époque sur les relations de souverain à sujet.
Quant à de prétendues falsifications, même si elles existaient, on voit
à peine ce qu'elle viennent faire dans la question.

1 « Wesentlich für den Begriff der Fälschung im diplomatischen gerade so
wie im kritischen Sinne ist eben die Absicht zu täuschen. » (H. Bresslau, Handbuch

der Urkundenlehre für Deutschland und Italien, Leipzig 1912 et 1931,
p. 9.) Voir aussi A. de Boüard, Manuel de diplomatique française et pontificale,
Paris 1929, p. 13-15.

2 Comme le fait l'auteur (p. 45 sq.) qui a adopté de près ici la position de
W. Merz. Dans son bel ouvrage : Schloß Zwingen im Birstal (Aarau 1923),
W. Merz publie en annexe : Die Anfänge des Klosters M. G. und seine sog. «

Säkularisation », où il attribue à la chancellerie episcopale bâloise l'interpolation
intentionnelle des documents en question. Cet excellent historien explique d'ailleurs
curieusement ces « falsifications » par le principe « médiéval » que la fin justifie
les moyens. (ibd.).

3
« cellae illae. quibus Grandefeldenses inhiabant » (loc. cit.). La

remarque a échappé à M. Rais qui fait grand cas, et à juste titre, de B. Krusch.

168



Une chose aussi paraît curieuse. C'est la molle réaction de Moutier-
Grandval après la donation de 999, qui l'intéressait au plus haut point.
On doit admettre que les moines ont eu connaissance de l'acte comme
de ses nombreuses confirmations postérieures. On nous dit qu' « ils
ne se laissèrent pas frustrer de leurs droits et qu'ils surent manier
et la langue et la plume »1. Or, tandis que les évêques de Bâle
obtenaient des papes et des empereurs plusieurs confirmations de l'acte de

999, les premiers documents « qui nous montrent le couvent
indépendant » datent de la fin du XIIe siècle. Ici se place notamment la
bulle d'Alexandre III qui confirme au chapitre la possession entière
et exclusive de ses biens. Cette bulle contient en particulier une clause

chronologique « qui est une preuve manifeste que les dispositions des

papes, antipapes et empereurs (en faveur des évêques de Bâle) doivent
être rejetées ». Or, en admettant que la bulle soit authentique, la
clause en question est en tout cas une interpolation, de l'avis d'historiens

récents 2. A cette date, du reste, l'immunité pontificale n'a plus
le sens de l'immunité royale des origines. Les papes se sont substitués

aux empereurs pour la protection des couvents, mais leur immunité
évolue vers le sens purement canonique d'exemption, exemption de la

juridiction de l'Ordinaire en tant qu'Ordinaire 3.

Si l'attitude de Moutier-Grandval se raidit à partir du XIIe siècle,

la chose s'explique par les circonstances du temps. Jusque-là, le couvent
administrait librement ses biens pour les raisons dites plus haut. Mais
dès le XIIe siècle aussi, parallèlement à ce qu'on constate chez les

souverains du temps, les princes-évêques ébauchent le travail
d'organisation, de constitution d'une souveraineté territoriale effective, travail
qui aboutira, après deux siècles d'efforts soutenus, à la formation d'un
Etat proprement dit, la principauté episcopale de 1' « Evêché de Bâle ».

A cet effet, les princes-évêques récupèrent leurs droits souverains

et commencent à en faire usage, à les exploiter. Par cette attitude
nouvelle, ils entrent nécessairement en conflit avec tous ceux qui,
détenant pratiquement ces droits, s'étaient habitués à les considérer

comme définitivement acquis. C'est dans ces perspectives aussi qu'il
faut voir les relations de Moutier-Grandval avec les princes-évêques.

1 Rais, p. 42.
2 Th. Mayer-Edenmeyer, op. cit., p. 254, note 2. Un malin hasard a

fait que, juste sur la page en regard de celle où il fait si grand état de la bulle
d'Alexandre III en faveur de Moutier-Grandval, M. Rais donne en photocopie
un exemple de fausse bulle. (voir son ouvrage p. 50).

3 Cf. Hirsch, op. cit., p. 64.

169



Au fur et à mesure que nous avançons vers l'époque moderne, les

interventions de ces derniers se font de plus en plus fréquentes, de

plus en plus pressantes. Il importe de noter que les discussions portent
précisément sur les droits régaliens : justice, hautes joux, chasse, pêche.

Au XVe siècle, lorsque les princes-évêques donnent le grand coup, ils
ne font que brusquer l'issue d'une évolution comparable à celle qui
a abouti, en Europe occidentale, à la formation des Etats modernes.

Du reste, même en fait, Moutier-Grandval n'est pas resté, pendant
quatre siècles, aussi indépendant des princes-évêques de Bâle qu'on
le dit. Nous trouvons très tôt des biens ou des droits jadis possédés

par l'abbaye qui ont passé aux évêques de Bâle 1. En outre, dans une
décision d'arbitres pour régler un conflit entre ces derniers et les comtes
de Ferrette en 1234, les droits de souveraineté, ceux notamment qui
concernent la justice, sont partagés uniquement entre l'évêque et le

comte. Aucune attribution en la matière n'est attribuée aux avoués
de Moutier-Grandval et de St-Ursanne mentionnés dans l'acte 2. En
1377, l'évêque Jean de Vienne, qui sort vaincu d'un conflit armé avec
Berne, traite en souverain avec cette ville, en incluant la Prévôté dans

l'accord, sans requérir la signature du prévôt3. Celui-ci porte sa cause
devant la cour impériale qui l'invite simplement à reconnaître l'accord
comme valable ainsi, preuve qu'il n'y allait pas d'un droit strict.

En 1404, le chapitre lie combourgeoisie avec Soleure, et la Prévôté
avec Bâle en 1407, tout cela avec le consentement du prince-évêque.
Dire que celui-ci intervient dans ces cas en tant qu'évêque, « en raison
du spirituel », est une interprétation gratuite *. La combourgeoisie est

un acte politique au premier chef et c'est en qualité de souverain que
le prince appose son sceau à l'acte. De plus, un traité de ce genre ne

se fait pas en un tour de main ; il suppose une préparation, des

démarches, des sondages au courant desquels le prince-évêque était
vraisemblablement tenu ; et ceci nous fait remonter au XIVe siècle.

Une notice de la fin du XIIIe siècle, ainsi qu'un document de

1399, font du prévôt de Moutier-Grandval le vassal du prince-évêque

pour la juridiction sur les hommes de l'Evéché résidant dans la Prévôté.
Rien n'autorise à donner à ces documents une interprétation restrictive5.

1 Tr. IV 863.
2 Tr. I 536. Voir aussi Th. Mayer, op. cit p. 289.
3 Tr. IV 384 et Rais, p. 87-88.
4 Rais, p. 89.
6 Tr. I 12 et IV 863, et Rais, p. 113.

170



Lorsque le prince-évêque donne l'investiture au prévôt en 1430,

lorsque, dans les décades qui suivent, il conclut divers traités qui font
définitivement rentrer la Prévôté dans la principauté, il n'y a pas
qu'usurpations de droit, ruse et violence du côté episcopal, innocence,

hommage illicite, pauvres victimes intimidées et tremblantes du côté
du chapitre 1. Que le prince-évêque n'y ait pas toujours mis des gants,
qu'il ait tenté d'abuser de ses droits, que le prévôt de l'époque se

soit montré trop accommodant aux yeux des chanoines, c'est possible,
mais là n'est pas la question. Pour défendre leurs exigences, les princes-
évêques ont adopté la voie juridique : ils font chercher et produisent
leurs titres, ils font rapporter les coutumes par les prud'hommes 2, ils

ne craignent pas l'arbitrage où Soleurois, Bernois ou Bâlois, tous
protecteurs de la Prévôté en leur qualité de voisins ou de combourgeois,
figurent parmi les arbitres. Tous reconnaissent les droits fondamentaux
du prince qui ne se prive pas du plaisir de mettre sous les yeux de

Leurs Excellences Bernoises et Soleuroises la fameuse donation de 999,

après sa découverte, par hasard, dans les archives du palais episcopal
à Bâle 3. Une aubaine, à coup sûr Il dut y avoir fête au château ce

jour-là Or, on ne voit pas que Berne ou Soleure aient contesté la
valeur de ce document.

Vis-à-vis du prince-évêque qui, incontestablement, exploite et

pousse son avantage, Moutier-Grandval proteste ; les chanoines allèguent
leurs privilèges, la coutume, un état de fait, mais ils ne peuvent
produire de pièces décisives ; aussi, lorsqu'on en vient à l'arbitrage,
la décision tombe-t-elle en faveur du prince ; c'est à Moutier-Grandval
à faire la preuve de ses prétentions et cette preuve, les chanoines ne

purent la produire 4.

En résumé, touchant la mise en question de l'acte de Rodolphe III,
la preuve de nullité par l'immunité ne tient pas, par vice d'application
arbitraire d'une formule supposée indûment immuable. La preuve

1 Rais, p. 108 sq.
2 Parmi eux se trouvent des maires de la Prévôté, donc nommés par le

prévôt de Moutier-Grandval. Ce procédé juridique était absolument courant au
Moyen âge et rien n'autorise à voir ici, comme le fait l'auteur (p. 118), un « expédient

» de l'évêque pour justifier ses prétentions.
3 Le document fut découvert en 1461.
4 Cette molle réaction des chanoines est curieuse, en effet, notamment lors

du premier traité de 1442 qui signifiait la reconnaissance officielle des droits
souverains du prince. On n'a que 1' « impression que les chanoines se défendirent,
du moins quelques-uns » (p. 116).

171



indirecte par l'indépendance pratique, d'ailleurs relative, de Moutier-
Grandval n'a d'apparence de vérité qu'à la faveur d'une
équivoque ; celle-ci dissipée, la preuve perd sa force probante. En outre,
de prétendues falsifications de documents ne peuvent être alléguées
contre la donation de 999 qu'en vertu d'une interprétation qui ne

s'impose nullement. D'autres preuves « péremptoires », tirées de la
mentalité de l'époque ou de certains achats de territoires par les princes-
évêques, ne résistent pas à un examen même sommairel. Jusqu'à
meilleur informé, ni du point de vue juridique, ni du point de vue
historique, on ne peut raisonnablement mettre en doute la validité de

la donation de Rodolphe en 999. Du reste, devant l'unanimité des

historiens, des médiévistes surtout, en faveur de cette dernière, la plus
grande prudence eût été de mise, avant de prendre résolument la
contre-partie de leurs vues.

Ceci dit, peut-on légitimement voir dans la donation de 999 l'origine
formelle du pouvoir temporel des princes-évêques de Bâle En théorie
et du point de vue juridique, si l'on veut. Les donations royales des

Xe et XIe siècles aux évêques de Bâle pouvaient constituer, en soi,
le noyau d'un territoire souverain. En réalité, il n'en fut pas ainsi,
et si l'on entend parler du pouvoir temporel effectif, d'une principauté

au sens d'Etat souverain, il n'en faut pas chercher les origines
au delà du XIIIe siècle. Dans un travail remarquable, un historien
allemand qui traite ce sujet a montré comment les premiers
territoires donnés aux évêques de Bâle ont été perdus pour eux, parce
que cédés en fief 2. Ce n'est que plus tard, lorsque se constituent peu
à peu les Etats modernes, que les princes-évêques entreprenants,
belliqueux, commencent à penser en hommes d'Etat. En gens réalistes, ils
ne perdent pas leur temps à réclamer des terres qu'ils ont eux-mêmes

pratiquement données 3. Ils constatent que le meilleur gage à prendre

1 M. Rais voit une preuve « péremptoire » dans des achats de terres au
XIIIe siècle, preuve par laquelle se trouve « détruite une fois de plus la légende
de la célèbre donation du dernier roi de Bourgogne » et « démontrée » la nullité
de cet acte (p. 104-106). Il y a là un raisonnement étonnant que nous avouons
simplement ne pas saisir.

2 Cf. Th. Mayer, op. cit. p. 238. Pour ce motif aussi, on ne peut dire que
« les donations des rois Henri III et Henri IV, des comtés d'Augusta et d'Her-
kingen en 1041 et en 1080, constituèrent le noyau officiel de la principauté de
Bâle n (Rais, p. 106), car ces deux comtés, précisément, furent immédiatement
redonnés en fief.

3 Les princes-évêques toutefois prendront toujours soin de rappeler leur
lien de vassalité vis-à-vis d'eux, aux tenants de ces anciens fiefs nobles.

172



pour constituer peu à peu un territoire à eux, pour obtenir une autorité

effective, génératrice d'une souveraineté pratique et finalement d'un
Etat, d'un domaine compact, c'était d'acquérir sur les terres
envisagées les droits administratifs, les droits de gouverneur, les anciens

droits comtaux appelés, à ce moment, droits d'avouerie1. S'ils ont
tenté leurs chances du côté de la Bourgogne, c'est qu'ils avaient là

prise sur les régions du Jura par l'intermédiaire, précisément, de Moutier-
Grandval, la seule importante des anciennes donations qu'ils aient
conservée et sur laquelle ils aient eu la préoccupation constante de réserver

clairement leur titre de possession. Partant de là, les princes-évêques
font, au XIIIe siècle et dans la suite, acquisition de terres ou de droits
d'avouerie qui leur donnent peu à peu la haute main sur les terres ;

ces droits, ils les acquièrent principalement de la maison des Ferrette
dans le Jura-Nord, de la maison des Neuchâtel, dans le Jura-Sud.
Sur les deux Prévôtés de Moutier-Grandval et St-Ursanne, ils paraissent
leur être échus auparavant déjà. Une fois en possession de ces droits
effectifs de gouverneurs, ceux principalement sur l'Ajoie (Elsgau), la
Vallée (Sorngau), la Prévôté et l'Erguel, les évêques de Bâle deviennent
les maîtres d'un territoire circonscrit par des frontières relativement

précises, et non plus seulement de biens fonciers épars dans ces régions,
biens possédés, ou directement ou de façon médiate, en vertu de leur
ancien titre de possession. Divers achats et rectifications de frontières
viendront arrondir le domaine et lui donner sa forme définitive. Ce

sera chose faite à la fin du XVIe siècle.

Dans l'histoire des origines du pouvoir temporel des évêques de

Bâle, on peut distinguer deux étapes, une que nous appellerions d'abord
l'ère des donations royales, aux Xe et XIe siècles surtout, puis celle

des acquisitions de terres ou de droits par les intéressés eux-mêmes.

Mais la principauté paraît ainsi s'être formée au hasard des donations
et des achats En réalité, la part du hasard ne serait pas aussi grande

qu'on le pense. Certains historiens voient dans la générosité des rois

germaniques le souci de confier à un seigneur ecclésiastique, de tous
le moins dangereux, ces importantes régions de passage et de s'assurer

ainsi la fidélité précieuse de ceux qui les commandaient. D'autre part,
on l'a vu, les achats des siècles postérieurs répondent à une intention
plus ou moins consciente des princes-évêques désireux de se tailler une
souveraineté territoriale effective 2.

1 Cf. Th. Mayer, op. cit. p. 282 sq.
2 Th. Mayer, loc. cit. p. 230, et H. Rohrer, op. cit. p. 18.

173



A l'intérieur, toutefois, des limites précises de la principauté une
fois constituée, nous ne retrouverons guère, des premières donations,

que les domaines de l'ancienne abbaye de Moutier-Grandval. Aussi,
dans la mesure modeste où ces terres constituent le premier élément

juridique d'un pouvoir temporel, dans la mesure où un premier fil de

souveraineté relie ces terres de Moutier-Grandval, éparses dans les

régions du Jura, à un titre de possession historique précis, c'est à la
donation de Rodolphe III en 999 qu'il faut s'arrêter. C'est en elle

qu'il faut voir les origines du pouvoir temporel des princes-évêques
de Bâle, celles, par conséquent, de la principauté episcopale de l'ancien
Evêché de Bâle. Et même, dans la mesure où il est l'héritier collectif
des droits souverains de ses anciens maîtres, il serait loisible et légitime
au peuple jurassien de fêter, en cette année 1949, le 950e anniversaire
de ses origines 1.

1 Dans ses articles récents sur le sujet, art. mentionné plus haut, M. Rais,
qui continue d'écarter la donation de 999, fait découler, de façon nouvelle et
curieuse, les origines du « Jura », du capitulaire de Charles le Chauve, en 877.
Or, depuis le traité de Mersen, en 870, qui attribuait ces régions cisjuranes à
Louis le Germanique, Charles le Chauve n'avait plus rien à voir là. De plus,
on a beau relire le célèbre capitulaire de Kiersy — car c'est de celui-là qu'il
s'agit, vraisemblablement —, on n'y trouve littéralement rien qui puisse expliquer

cette allégation de l'auteur.

174


	A propos des origines du pouvoir temporel des princes-évêques de Bâle

