Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 43 (1949)

Buchbesprechung: Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gekommen ist, konnte ich nicht ermitteln. Frithere Besitzer der Hand-
schrift haben hie und da ihre Namen in derselben vermerkt. Auf der Riick-
seite des Einbandblattes liest man : « Leonardus diuina fauente clemencia
vicecomes Palatinus », in Schrift des XV. Jh. Fol. 189 : « Georgius Meixnarr
1569 » und « Mathias Farabosco »,

Budapest. P. Polykarp Radé O. S. B.

Comptes rendus

Histoire de 1’Eglise publiée sous la direction de A. Fiche et V. Martin,
t. XVIIL. L’Eglise a U'époque du concile de Trente, par M. Cristiani, doyen
de la Faculté des lettres de 1'Université catholique de Lyon. Paris, Bloud
et Gay, 1948, 495 pages, 480 fr.

Le dernier volume paru — la 1re partie du t. IX —- de la grande Histoire
de I'Eglise s’arrétait a la mort de saint Bernard. Pour accélérer la publi-
cation de la collection, M. Fliche s’est décidé a ne plus s’en tenir, aussi
rigoureusement qu’il I'a fait jusqu'ici, a l'ordre chronologique, et c'est
ainsi que nous passons aujourd’hui au t. XVII, consacré par M. le chanoine
Cristiani a l'histoire du concile de Trente et de la réforme catholique qui
en a été la conséquence.

Si Adrien V avait vécu, le célebre synode se serait peut-étre ouvert
20 ans plus tot. En réalité, entre I'appel au concile lancé par Luther, le
28 novembre 1518, et 'ouverture effective de 1’assemblée, le 13 décembre 1545,
27 années se sont écoulées, marquées par « les intrigues politiques de toute
nature, les calculs, les méfiances réciproques, les accusations et suspicions,
non seulement entre protestants et catholiques, mais entre les catholiques
eux-mémes, de I’empereur au roi de France, du Pape a I'empereur » (p. 45).

Sur l'attitude de ce dernier, 'auteur insiste, soulignant beaucoup plus
qu’'on ne le fait d’ordinaire, ce qu’elle offre, a certains égards, de décon-
certant. C’est lui qui, en 1530, avait arraché la convocation du concile a
Clément VII, plus porté cependant, ainsi que l'a écrit Ehses, a exagérer
les difficultés qui s'opposaient a cette convocation qu’'a les écarter. 11 s’était
incliné, sans conviction et méme A contre-cceur, retenant du moins le choix
de Mantoue proposé par ’empereur, qui avait rejeté, sur ce point, les exi-
gences allemandes. Puis, Charles-Quint se montra susceptible, formaliste,
autoritaire vis-a-vis du Souverain Pontife. Gagné par les idées de son frere,
Ferdinand d’Autriche, il était maintenant partisan de colloques religieux,
qui n’aboutirent & aucun résultat, y compris le plus célébre, celui de Ratis-
bonne de 1541, auquel le pape avait envoyé comme légat le cardinal Conta-
rini. Rome éprouvait des inquiétudes au vu des prétentions de l'empereur
et blimait tout naturellement les concessions, d’ordre méme doctrinal,
qu’il se permettait de faire aux protestants. Cela n’empéchait pas Charles-
Quint de chercher a attirer le pape de son citté contre Francgois Ier, pré-
tention d’autant plus naive que Paul III inclinait & s’appuyer sur la France

70



pour faire précisément contre-poids au pouvoir démesuré exercé par I'empe-
reur. Celui-ci s’en apergut, ce qui lui arracha un jour un propos d’'une gros-
siéreté inouie (cf. p. 89) a l'adresse du Souverain Pontife.

Le jour cependant ou Charles-Quint et Frangois I¢f eurent tous deux
besoin du pape, ils promirent de participer au concile ; mais on sait les
prétentions que 'empereur ne tarda pas a émettre, voulant que I'on com-
mencat par les décrets concernant la réforme ecclésiastique, car il conti-
nuait a s’imaginer que les divergences d’ordre doctrinal finiraient par
s’aplanir.

Quand le concile eut été transféré & Bologne — a l'occasion de la peste
qui venait d’éclater a Trente, mais en réalité pour soustraire le synode a
I'influence de 'empereur — celui-ci ne dissimula pas son violent mécon-
tentement, tandis que se félicitaient, jusque dans la curie romaine « qui
vivait des abus et ne pouvait comprendre que l'on y touchit » (p. 48),
ceux qui ne trouvaient pas de leur gofit les mesures d’ordre disciplinaire
portées au cours des sessions précédentes. Charles-Quint émit alors I'extraor-
dinaire prétention de déclarer nulles les séances de Bologne, puis, dans son
fameux intérim d’Augsbourg, il entendit régler lui-méme, sans la parti-
cipation du pape, les questions religieuses, accordant en particulier aux
novateurs le « calice laique » et le mariage des prétres, deux concessions que
naguere, Clément VII inclinait & accepter. Paul 111 protesta avec véhémence,
puis, pour en finir avec le concile inactif de Bologne, il songea 4 convoquer
a Rome un synode qui s’occuperait exclusivement de réforme ecclésiastique.
Charles-Quint se montra cependant inexorable, maintenant comme siége
de I'assemblée Trente, ville d’empire, ou il réussit finalement A faire ramener
le concile que, peu avant sa mort, Paul IIf avait déclaré dissous.

Le pape Jules III, & qui revient le mérite de cette décision, était celui
qui, comme cardinal, avait transféré le concile a Bologne. C’est dire qu’il
n'avait pas été le candidat des Impériaux. Par son golt pour les réjouis-
sances, il rappelait un peu Léon X et son acces a la tiare semblait donc
signifier plutdt un recul. Il fut néanmoins partisan des réformes qui s’impo-
saient et décréta la reprise de 'assemblée de Trente. Charles-Quint, aprés
I’échec de son intérim, s'y montrait favorable. Il en résulta, entre lui
et le pape, un rapprochement dont la France fut jalouse. La guerre, que
I'incident de Parme avait déja failli déclencher, éclata aprés que Maurice
de Saxe, traitre 4 ses engagements, se fut alli¢ & Henri II, roi de France,
ce qui entraina pour dix ans la suspension du concile.

Apres le pontificat de 20 jours seulement de Marcel 11, le rigoriste et
intransigeant cardinal Carafa qui était devenu le pape Paul IV ne parlait
pas de reprendre le concile. Il n’en était pas moins un partisan énergique,
parfois méme trop absolu, de la réforme ecclésiastique et il organisa dans
ce but & Rome un important synode, qui réunit 200 participants, bien plus
que n'en avait compté jusqu'alors l'assemblée de Trente.

A Tl'arrivée de Pie 1V, la France songeait plus ou moins a convoquer
un synode national, et Ferdinand ainsi que Francgois II — contrairement
a Philippe II, qui partageait absolument le point de vue du Souverain
Pontife — souhaitaient que le synode qui allait rouvrir ses séances a Trente

1



ne fat pas la continuationn de celut qui avait été interrompu en 1552,
postulat qui fut naturellement écarté.

Dans cette 3¢ et derniére phase, le concile fut beaucoup mieux fré-
quenté, notamment de la part des Frangais, que durant les deux parties
précédentes. Au cours des 18 années écoulées depuis 'ouverture, la cause
de la réforme avait fait d'immenses progrés dans les esprits, de telle sorte
qu’il faut en somme se féliciter « que le concile n’elit pas pu terminer ses
travaux avant d’avoir bénéficié de la poussée puissante qui portait désor-
mais 1’Eglise catholique tout entiere vers une restauration compléte de
I’idéal sacerdotal et chrétien » (p. 205). L’auteur, qui avait insisté sur la
préoccupation des Peéres de Trente de rendre aux évéques la place qui leur
revient de droit dans leur diocése, parle ici con amore du décret sur les
séminaires. Il souligne l'influence exercée au cours de cette 3¢ partie par
le cardinal de Lorraine qui, avec Morone, activa les débats. La fin fut un peu
précipitée. On laissait du moins au Souverain Pontife le soin de régler les
problémes qui restaient en suspens : la question du missel, du bréviaire,
du catéchisme. Le cardinal Morone prit encore la précaution de faire
approuver par les Péres tout ce qui avait été décrété au cours des sessions
précédentes, de telle sorte que l'ensemble formait bien un tout, que
Pie IV s’empressa de confirmer, apres avoir fait encore examiner par ses
théologiens les décisions qui avaient été prises.

Le concile avait porté principalement des décrets dogmatiques.
M. Cristiani, aprés les avoir exposés en détail, en résumant les sessions,
souligne encore, dans une vue d’ensemble, les conséquences doctrinales du
concile. « Dans le domaine disciplinaire, ou son ccuvre aussi a été considé-
rable, bien que moins importante, au total, que dans le domaine dogma-
tique, 1l a peu inventé, et n’a guere fait que généraliser une réforme déja
commencée spontanément en beaucoup de lieux et presque achevée en
quelques-uns » (p. 231). Vaines furent les protestations des princes qui en
voulaient aux Peéres d'avoir stigmatisé leurs empi¢tements sur les biens
d’Eglise, notamment en Allemagne. lL.a cause de la vraie réforme était
gagnée. Rome 'appuvait de toute son autorité « et se mit a pratiquer elle-
méme, sans hésiter et dés le premier jour, tout ce qui avait été décrété. It
elle ne se départit plus de cette attitude, la seule qui fiit convenable et qui
plit effacer a jamais les lourdes fautes du passé » (p. 220).

C’est a cette réforme qu’est consacrée la 2¢ partie du volume. L’auteur,
selon une tendance qui se généralise, du moins chez les historiens de langue
frangaise, rejette l’expression de « contre-réforme »; qu’on parle, dit-il, de
révolution protestante, 4 laquelle s’est opposée la réforme catholique,
tandis que la contre-réforme, sorte de raidissement de la pensée catholique
consécutive a la crainte presque morbide de I'hérésie, « loin de se confondre
avec la réforme catholique, la contrecarre, comme I'Inquisition d’Espagne
a souvent contrecarré la mystique ». L’'un de ses méfaits a été la mise a
I'index des ouvrages du P. Baptista da Crema, l'inspirateur de saint Gaétan
(p. 251).

Enumérant les congrégations religieuses créées par la réforme catho-
lique, M. Cristiani s’occupe longuement des clercs réguliers, c’est-a-dire de

72



ces religieux destinés a étre davantage mélés au peuple chrétien que ne
I’étaient les moines mendiants et a servir de modeéles aux clercs — nous
dirions aujourd’hui : aux prétres séculiers. L’Oratoire tout d’abord, dont
les débuts, a Génes, se placent avant l’éclosion du protestantisme. Avec
saint Philippe Néri, bien que celui-ci ne songeat pas a fonder une congré-
gation, l'institut se développe. On appelle souvent philippins les oratoriens
d’Italie pour les distinguer de 1I'Oratoire de Irance fondé par Bérulle au
siecle suivant, assez différent de l'oratoire italien « qui comportait des
maisons indépendantes les unes des autres, sans aucun supérieur général,
avec des veeux temporaires » (p. 337). Puis, ce sont les théatins de saint
Gaétan de Thienne et de Jean-Pierre Carafa, le futur Paul IV ; les barna-
bites, dénommés tout d’abord Pauliniens et qui, contrairement aux pré-
cédents, n'hésitaient pas A faire état de leurs pénitences et de la simplicité
de leur vie; les somasques de Jéréme Miani, appelé plus communément
saint Jérome Emilien.

Enfin les jésuites. Ignace, au début, n’avait pas exigé de ses disciples
le veeu d’obéissance ; leur seul désir a tous était de s’en aller en Palestine,
d’on leur maitre était revenu, aprés un essai qui avait en somme avorté.
[.’engagement qu’ils prirent a Montmartre, le 15 aofit 1534 « est considéré,
dans la compagnie de Jésus, comme l'acte de naissance de la société. 1l
est bien entendu toutefois qu'il n’y a encore a cette date aucune congré-
gation proprement dite, pas méme une confrérie, mais un simple groupe-
ment de jeunes hommes animés des mémes inspirations et des mémes
désirs » (p. 310). A Rome, le cardinal Carafa les recut assez froidement
— n’avait-il pas inquiété méme les théatins, qui étaient cependant ses
fils ? — et c’est parce qu'il le pressentait qu’lgnace était demeuré a Venise
pendant que ses compagnons le devancaient dans la Ville éternelle. On y
accepta cependant de leur conférer la prétrise ad titulum paupertatis, preuve
qu’on les considérait déja comme des religieux. La fondation proprement
dite de l'ordre remonte toutefois seulement a la décision du 3 mai 1539.
L'intention premiére avait été modifiée. Les Ignatiens avaient compris
« qu’il n’est pas nécessaire d’aller en pays infidéle pour trouver des ames a
convertir. D’une association en vue des missions étrangéres, ils vont donc
se transformer en congrégation au service du pape » (p. 314). La compagnie
fut approuvée par une bulle de Paul III en 1540. Le fondateur emploie des
lors ses derniéres années a rédiger les constitutions, qui, & cette date, exis-
taient tout au plus a I’état d’ébauche et qui ne furent terminées que vers 1550.
Ignace avait réussi « & gagner, a force de respect et de soumission, méme
un pape aussi autoritaire et aussi entier que Paul IV » (p. 322), qui disait
de Loyola « qu’il avait été pour les siens une idole et aussi un tyran » (p. 323).
Il n’approuva les constitutions de la compagnie qu’en y apportant, au sujet
de l'office du chceur, une importante modification, qui fut abrogée ensuite
par Pie IV.

L’auteur souligne que cette éclosion d’ordres nouveaux fut absolument
spontanée et n’'a subi « aucune inspiration du dehors, pas plus celle de la
papauté ou de I'épiscopat que celle d'une réaction contre le protestantisme »
(p- 261). On les regardait d’autre part comme interchangeables, puisqu’il

73



v eut, au dé¢but, des tentatives de fusion : « somasques avec les jésuites,
jésuites avec les théatins, barnabites avec les jésuites, somasques avec les
théatins » (p. 266) ; mais saint Ignace en particulier s’est montré toujours
absolument opposé a toute union de la compagnie de Jésus avec une autre
congrégation, et c’est parce que Carafa avait, quant aux théatins, désiré
cette fusion, qu’il se montra, comme pape, peu favorable aux Ignatiens.

Parmi les congrégations féminines, M. Cristiani signale les ursulines
d’Angele de Mérici et les angéliques ainsi que les « filles de Marie » de Louise
Torelli, une convertie du P. Baptiste puis une émule d’Antoine-Marie
Zaccaria.

Simultanément, on assiste & la réforme de certains ordres anciens :
les camaldules de saint Romuald par Paolo Giustiniani, les augustins par
Gilles de Viterbe et Jérome Seripando, et surtout les capucins qui, com-
battus par les observants, se rattachérent aux conventuels, lesquels regurent
ensuite l'interdiction d’embrasser le nouvel institut.

M. Cristiani expose enfin ce que la réforme catholique a opéré dans les
principaux pays. En France, le mouvement débute avec Brigonnet et
Lefevre d’Etaples, demeuré orthodoxe, contrairement a la thése de
M. Pannier, qui proposait de voir en lui le pére du protestantisme francais
et presque du protestantisme tout court.

Malheureusement, I'Eglise de France « se fige ensuite dans une attitude
de résistance purement légale contre les envahissements du luthéranisme,
puis du calvinisme. Au lieu de réagir puissamment en poursuivant sa propre
réforme, au lieu de répondre aux accusations de corruption lancées par le
luthéranisme, par un vigoureux effort apostolique et mystique, comme
I'Eglise d’Italie et celle d’Espagne, elle se couvre, contre l’adversaire, du
rempart des condamnations sorbonniques, des édits royaux et des exécu-
tions d’hérétiques et elle oublie le principal, la réforme du clergé et des
fidéles » (p. 368).

Le nombre des adhérents que I'hérésie avait suscités en France a
¢té exagéré par certains historiens ; mais le danger a néanmoins été plus
grand qu’on ne l'imagine communément. La Réforme y était devenue
« un parti politique, par 'accession dans ses rangs de trés hauts personnages
de I'Etat » (p. 399), lorsque Henri II, d’abord hésitant, se décida a recourir
a des mesures ¢énergiques en faveur de la vraie [oi. Les guerres qui éclataient
régulierement sous la minorité du roi « et que l'on a appelées d'un nom
choisi pour discréditer la religion au XVI1IIe siecle, les guerres de religion,
alors que les contemporains les ont toujours appelées des guerres civiles,
ou plus simplement Ies troubles, furent donc avant tout des guerres de mino-
rité ou de carence du pouvoir central. Elles furent encore des guerres de
rivalités féodales, ... des clans qui s’affrontent en des luttes sans merci
et se renvoient l'assassinat d'un camp a l'autre » (:bid.). L’auteur s’arréte
en 1563, au massacre de Vassy et a la paix d’Amboise, précédée de 1'édit
de janvier 1562, dont il souligne qu’il « contenait d’avance A peu pres toutes
les clauses de I'édit de Nantes de 1598 ; mais il faudrait huit guerres san-
glantes et un million de morts, des ruines innombrables, pour en montrer
la nécessité aux Frangais » (p. 419).

T4



En Espagne, les progrés du luthéranisme ouvrent les yeux aux admi-
rateurs d’Erasme. L’existence, d’autre part, des Alumbrados ou Illuminés,
secte mystérieuse, prouve la fausseté¢ de « l'opinion assez répandue. ..
que si le protestantisme n’a pas pénétré, ou si peu, dans la péninsule ibérique,
cela tient a ce que le tempérament espagnol était imperméable & une théo-
logie trop dépouillée de tout appareil extérieur » (p. 431). L’Espagne du
XVIe siécle, portée au mysticisme comme peu de peuples l'ont été, est
redevable a la redoutable inquisition espagnole, dont I'activité, les méthodes
et la rigueur doivent étre nettement désapprouvées et 'ont d’ailleurs été
de la part des papes, d'avoir été préservée des guerres dites de religion.
On peut voir dans cette institution comme un réflexe particulier & ce pays,
mais qui fut bientét malheureusement utilis¢é pour des fins politiques.
Douloureuse fut l'affaire de l’archevéque de Toléde Carranza, soi-disant
teinté d’hérésie. Paul IV donna a ce sujet des pouvoirs démesurés a 1'inqui-
sition espagnole, aprés avoir été sur le point d’emprisonner, comme trop
clément, le futur Pie V lui-méme. Aprés la mort du pape, le procés traina
en longueur. Pie IV se trouvait en face de ce dilemme : « abandonner Car-
ranza, ou rompre avec Philippe II, alors que le concile battait son plein »
(p. 441). Le pape refusa néanmoins de laisser 1’Espagne prononcer le juge-
ment final ; mais il n’obtint ni qu’on lui envoyit l’accusé, ni qu'on lui
soumit le dossier. C’est Pie V qui, aprés avoir dft menacer de jeter l'interdit
sur le royaume, réussit enfin a faire transférer Carranza 4 Rome. On est
obligé de voir dans cette lamentable aftaire « un témoignage... de la con-
science de la supériorité catholique dont I'on se vantait dans la péninsule
sur tous les pays du monde, sans en excepter 1'Italie et le Saint-Siége »
(Ibid.).

L’auteur, qui ne voudrait pas, comme il le dit lui-méme, laisser le
lecteur sur cette impression, consacre les derniéres pages du volume a
I'Espagne mystique et missionnaire, ce qui lui donne l'occasion de tracer
un excellent portrait de saint Frangois Xavier et un autre non moins
fouillé de sainte Thérése, « cette grande contemplative qui fut l'une des
femmes les plus hardies, les plus agissantes, les plus géniales que 1’huma-
nité ait connues » (p. 459) et dont « l'esprit demeure 1'un des plus riches
que l'on connaisse en littérature » (p. 461).

Plus haut déja, M. Cristiani nous avait présenté saint Pierre d’Alcantara,
saint Louis de Grenade, saint Charles Borromée, Giberti, évéque de Vérone,
— réformateur et précurseur 4 plus d'un point de vue de saint Philippe
Néri, - saint Pierre Canisius, sans parler des divers Papes. Ces portraits
sont particuliérement vivants et contribuent & rendre l'exposé attrayant
et suggestif. L'auteur ne se fait pas faute de rendre justice a certains per-
sonnages qu’on laisse trop dans ’'ombre, comme aussi de formuler au besoin
les réserves nécessaires quitte & ne pas énoncer que des appréciations louan-
geuses. Il fait remarquer, par exemple, au sujet de saint Charles, qu’ « on
ne saurait lui attribuer de grandes initiatives dans 1’ccuvre de la réforme
ecclésiastique. Sous Pie IV, il a joué surtout le rdle de secrétaire, s’iden-
tifiant en toutes choses avec son maitre, mais c’est & Pie IV qu'il faut
laisser et I'honneur et la responsabilité des grandes choses accomplies sous

75

L



son pontificat » (p. 180, note 2). Il formule a I'occasion des remarques,
de détail en apparence, mais qui ont leur importance : ainsi quand il note
que le concile de Trente indique, comme sources également autorisées du
dogme et de la morale, la Sainte Ecriture et les traditions — et non pas
la tradition, comme on le répete toujours — et il ajoute : « peut-étre la
seconde expression est-elle un peu plus large que la premiére » (p. 232).
11 n’hésite pas a signaler certains abus, ainsi celui-ci, « I'un des plus criants
de I'Eglise de ce temps-la : 'existence de freres spécialisés dans les quétes
d’aumoéne et la prédication des indulgences, on dirait plus justement de
leur commerce » (p. 195). Certes, on ne lui fera pas le reproche d’avoir
passé sous silence ou diminué les torts des catholiques, que ce soit pour
reconnaitre le nombre assez élevé des victimes de l'inquisition espagnole,
ou pour déplorer la mise a mort de pas mal de protestants en France.

M. le chanoine Cristiani est en général bien au courant de tout ce qui
a été écrit sur I'époque dont il s’occupe. Pour ne relever que des travaux
de chez nous, il cite (p. 177, note 2) I'étude de Mgr Wymann sur saint
Charles et il renvoie a plusieurs reprises a la Nowwvelle revue de science
misstonnatre du professeur Beckmann. Il cite souvent, avec la considéra-
tion qui lui est due, I'Histoire des Papes de Pastor et il lui arrive méme
d'y rectifier quelques points de détail. Dans la bibliographie, il a, pour ne
pas surcharger les notes, omis ce qui n’était que d’'importance secondaire.
Le livre capital de Lortz sur la Réforme en Allemagne (cf. cette Revue 1940,
p- 143), dont le second volume principalement rentrait dans le cadre de
M. Cristiani, lui a échappé, ce qui s’explique, puisqu’il a paru pendant la
guerre. De la collection « Les Saints », il signale le volume que lui-méme
a publié sur le Pére Canisius et celui de M. de Maulde de la Claviére sur
saint Gaétan. D’autres auraient pu étre cités également. Plus étonnante
est I’absence, dans la bibliographie relative a saint Ignace, du gros volume
du P. Dudon ainsi que de celui de Ludwig Marcuse, traduit cependant en
francais par Pierre Degon (Paris, Pavot), en 1936. Le livre de Filop-Miller
sur les jésuites, traduit, lui aussi, en frangais, par Guidau (Plon, 1933,
2 volumes) aurait aussi mérité une mention. Sur saint Canisius, 1'auteur
renvoie, pour la bibliographie, a son volume, qui date de 1925 ; mais il aurait
fallu mentionner au moins, parmi les travaux parus depuis, le Petrus Canisius
de Walter Schafer (Gottingen, 1931), ainsi que le gros volume, en anglais,
du P. Brodrick (1935). On aurait aimé connaitre ’avis de l'auteur sur le
livre de Léon Dorez : La cour de Paul 111 (Leroux, 1932) et il aurait trouvé
la confirmation de ce qu’il dit de 1'Oratoire a Rome dans 1l'étude de
M. Dupont, parue dans les Mélanges de !'Ecole frangaise de Rome, en 1932,
sur lI'influence exercée par Philippe Néri1 aupres des chefs de la réforme
catholique dans la Ville éternelle. Sauf erreur de notre part, M. Cristiani ne
renvoie pas a l'ouvrage de M. I'abbé Constant : La Légation du cardinal
Morone.; mais ceci ne peut étre qu’'un oubli, car il est bien évident qu’il
le connait et qu’il I'utilise. Il en faut dire autant du gros travail de jourda
sur Marguerite d’Angouléme (Champion 1932).

Une Histoire de I'iglise, si volumineuse soit-elle, ne peut pas donner
a chaque pays la part qui, toutes proportions gardées, lui revient. La

76



France est ici, tout naturellement, privilégiée ; mais 1'Italie et I'Espagne
sont traitées avec la méme générosité. M. Cristiani consacre, en outre,
quelques pages a I’Allemagne et a la Pologne. I.es autres nations, par contre,
sont passées sous silence. Il doit étre permis de le relever, non pas du tout
pour en faire un grief a l'auteur, qui a déja, plus que d’'autres, élargi son
horizon, mais simplement pour constater une lacune inévitable, a laquelle
seule pourrait remédier une équipe intermationale de collaborateurs.
MM. Fliche et Martin avaient publié en 1934, au début de leur entre-
prise, les noms des auteurs auxquels avaient été confiés les 24 volumes
de la collection. Par suite de déces ou de raisons devant lesquelles le direc-
teur a da s’incliner, cette liste est aujourd’hui profondément modifiée.
Des 15 volumes qui doivent encore paraitre, deux seulement sont annoncés
sans changement. Pour les autres — y compris celui que nous venons de
présenter, qui avait d’abord été confié a M. I'abbé Constant — ou bien
I'auteur ou du moins l'un de ses collaborateurs est nouveau. La direction
elle-méme a été modifiée. M. Fliche, aprés la mort de Mgr Martin, s’était
assuré le concours de Mgr Amann ; mais, ainsi que l'annonce un post-
scriptum, celui-ci mourut & son tour au moment ou le présent volume
allait sortir de presse, de telle sorte que, pour l'instant, M. Iliche demeure
seul & la téte de l'entreprise. Il est presque superflu de dire les veeux que
I'on forme pour qu’il trouve sans retard le collaborateur ecclésiastique qui
doit associer son nom au sien a la direction de cette magistrale entreprise,
a laquelle se référent de plus en plus les ouvrages les plus divers qui veulent
avoir l'avis autorisé des catholiques sur I'un des points de 1'Histoire de
I'Eglise. L. Weber.

J. D. Burger : Saint Augustin, un Pére de I'Eglise. Editions de la
Baconniére, Neuchatel 1948, 240 p.

Ce livre veut offrir au grand public une vie de saint Augustin, « Pére
du catholicisme occidental et Pére aussi bien de la Réforme » (p. 11). Le
but de l'auteur n’est pas d’apporter sur I'évéque d’Hippone des vues nou-
velles ni d’'approfondir tel ou tel point de sa philosophie ou de sa théologie.
Il le suit tout le long de son existence, qu’il s’applique a rendre vivante
pour le lecteur en décrivant ce qui en a constitué le cadre : le paganisme,
le monde scolaire et I’Eglise chrétienne d’Afrique au IVe siécle, le mani-
chéisme et naturellement les mouvements schismatiques et hérétiques avec
lesquels Augustin s’est trouvé aux prises plus tard : le donatisme et surtout
le pélagianisme. M. Burger utilise principalement, cela va de soi, les
Confessions (dans « l’excellente édition de C. H. Bruder de Leipzig, 1865 »;
on s’étonne que me soit mentionnée nulle part 1'édition, avec traduction
frangaise, que M. de Labriolle a donnée, en 1925, dans les Belles-Lettres)
et il y joint habilement, pour combler les lacunes de l’autobiographie
d’Augustin, des extraits des Soliloques, du De Vita beata, des lettres, des
sermons.

L’auteur est en général bien informé, avec tendance cependant a
adopter des solutions simplistes en matiére de théologie (ainsi p. 154 au

77



sujet de la théorie donatiste sur la valeur des sacrements; ainsi encore
p. 202, la réflexion finale sur le pélagianisme).

L’introduction s’ouvre par cette affirmation que c’est Jansénius qui a
le mieux compris l’augustinisme, ce dernier mot étant pris dans le sens
de synthése de la pensée de saint Augustin. On entend en réalité d’ordi-
naire par « augustinisme » une conception dérivant, il est vrai, de saint
Augustin, mais qui ne se fait jour pleinement que bien des siécles aprés
Iui : la tendance, qui fut celle de I’Ecole jusqu'au triomphe du thomisme,
de ne pas suffisamment distinguer entre l'ordre naturel et 1'ordre surna-
turel; il y a eu de méme un « augustinisme politique », celui auquel
Mgr Arquilliere a consacré un gros volume.

Nous avons noté également quelques petites erreurs en matiére de
liturgie : p. 117, la collecte, & la messe, placée apres les lectures; p. 92,
une confusion entre les diverses onctions d’huile dans les cérémonies de
I'initiation chrétienne ; l'onction faite par l'évéque avec le Saint-Chréme
ou huile parfumée, de suite aprés le baptéme, était pratiquée sur la téte
seulement ; l'auteur l'identifie avec l'onction d’huile des catéchumeénes,
faite, celle-1a, par un prétre et qui, a Milan, c’est vrai, précédait immédia-
tement 'immersion, mais qui, 3 Rome par exemple, avait lieu plus tot,
lors du dernier scrutin. Ce qui est dit, p. 117, de « 1'épiclése, invocation
au Saint-Esprit, afin que, par son opération, les espéces contiennent (c’est
nous qui soulignons) la chair et le sang du Seigneur », est une explication
qui paraitra tendancieuse, mais qui l'est probablement inconsciemment.

D’autres inexactitudes sont d’ordre exégétique. Saint Augustin aurait
écrit 3 saint Jérdome : « Je ne voudrais pas te voir traduire en latin les
saintes lettres canoniques... tu pourrais faire erreur » (p. 118) ; ce n’est
pas donner la vraie nuance de la divergence de vues, sur cette question,
entre les deux docteurs. P. 183, n. 1, I'auteur attribue a tort & saint Jérome
la traduction fautive du eph’d de Rom. V. 12 par le in quo de la Vulgate.
On lit, p. 137, au sujet du canon scripturaire, que le concile d'Hippone
de 393, suivi en cela par celui de Carthage de 397, s’est « montré tres large,
admettant dans le recueil sacré non seulement les deux Testaments actuels,
mais en ajoutant encore a I’Ancien Testament six livres qui, depuis lors,
ont été déclarés apocryphes par le concile de Trente »; c'est le contraire
qui est vrai : ces deux conciles africains, tranchant en cela avec d’autres
synodes, donnent exactement le canon scripturaire qui sera fixé a Trente.
On sait d’ailleurs que les protestants désignent comme apocryphes (ainsi
p- 137, note 2) les livres que nous appelons deutérocanoniques, et qui sont,
pour eux, des pseudépigraphes. M. le chanoine Cristiani, dans le livre dont
il vient d’étre question, rappelle que le concile de Trente n'a pas établi
de distinction entre livres protocanoniques et deutérocanoniques.

La terminologie dont se sert M. Burger n’est pas toujours la noétre.
I1 écrit que le Dieu d’Augustin « intervient quand il lui plait par des
miracles aussi arbitraires et irrationnels que son incarnation, sa passicn
et sa résurrection » (p. 9). On trouve, au bas de la p. 119, cette déclaration :
« Il lui arriva (A saint Augustin prétre) d’affirmer, comme feront peu aprés
les Nestoriens, que le Christ « selon sa divinité », « n’eut pas de meére », et

78



I’auteur renvoie en note au De fide et symbolo 1V, 9, en ajoutant : « Augustin,
plus tard, se rallia, sur ce point, a l'orthodoxie. Cf. Lettre CCXIX. »
Commengons par constater qu’il n'est pas touché a cette question dans
la lettre 219 ; aussi bien Augustin n’avait-il nullement a se rétracter. Voici,
en effet, son argumentation dans le De fide et symbolo. Parlant des noces
de Cana, il commence par cette déclaration : « detestandi sunt illi qui
Dominum nostrum Jesum Christum matrem Mariam in terris negant
habuisse ». En disant, poursuit-il, & Marie : « nondum venit hora mea ».
Jésus ne contredit nullement cette vérité, mais il s’exprime de la sorte
« ut intellegamus secundum Deum non eum habuisse matrem cuius maijes-
tatis personam parabat ostendere aquam in vinum vertendo ». L’intention
d’Augustin est évidente; i1l veut dire : I'heure du Christ, c’est-a-dire le
moment ou, par ses miracles, il manifestera sa divinité, lui sera notifiée
non pas par Marie, mais par son Peére céleste. Que, dans sa nature divine,
le Christ n’ait pas de mere, c’est par trop évident, et l'on a peine & croire
que M. Burger découvre l'hérésie nestorienne dans une allégation dont
le contraire, A savoir que « le Christ, selon sa divinité, aurait eu une mére »
serait donc, selon lui, l'afirmation de la foi catholique, alors qu’elle est
une pure absurdité. Ce que le concile d’Ephése, ou plutdt celui de Chalcé-
doine a défini contre Nestorius, c’est que le Christ, réunissant les deux
natures (divine et humaine) dans son unique personne (divine), Marie étant
meére de quelqu’un qui est Dieu, peut et doit étre appelée meére de Dieu.
I1 n’y a aucun nestorianisme dans la phrase citée de saint Augustin.
Relevons enfin une derniére inexactitude dans une question de morale.
Parlant du fils naturel donné & Augustin par la femme avec laquelle il
avait vécu un certain nombre d’années. M. Burger écrit : « Le 1¢r concile
de Toléde, en 400, admettra qu’un chrétien célibataire entretienne une
concubine, mais une seule. Cette tolérance parait avoir été généralement
admise. Augustin, a la rigueur, pouvait se sentir en régle avec I'Eglise.
Etait-ce ce sentiment qui lui fit choisir, pour son fils, le nom d’Adéodat ? »
(p- 35, n. 2). Cette derniére supposition fera sourire, comme d’ailleurs,
au sujet du méme Adéodat, cette phrase de la p. 98, qu’il est mort tout
jeune, parce que « le régime austére qu’Augustin supporte, a 1’dge de trente-
quatre ans, fut fatal a son fils adolescent, privé de tous soins maternels ».
Mais revenons au synode de Tolede. Notre auteur renvoie a 1’'Histoire
des conciles de Hefele, mais ne signale pas ce que ce dernier rappelle en
note au sujet du 17¢ canon de Toléde : ce terme de concubine n’est pas
pris ici au sens actuel du mot. Il s’agit d’'une femme de condition sociale
inférieure et que, pour ce motif, un homme de rang supérieur n’avait pas
le droit d’'épouser ; ceci quant au mariage civil, comme nous dirions aujour-
d’hui ; mais I’Eglise, quant a elle, n’interdisait pas ce genre d'union, regardée
par elle comme un vrai mariage. On sait que déja le pape Calliste avait
innové en ces matiéres, brisant avec une conception qui ne cadrait pas
avec l'idée chrétienne de 1'égalité de tous les hommes rachetés par le Christ.
C’est dans le méme sens que se prononce le concile de Toléde : « Si quis »,
décide-t-il, « habens uxorem fidelem, si concubinam habeat, non commu-
nicet. Ceterum qui non habet uxorem et pro uxore concubinam habet,

79



a communione non repellatur, tantum ut unius mulieris aut uxoris au
concubinae sit coniunctione contentus », ce qui veut dire : un homme marié
a une chrétienne ne sera pas admis a la communion s’il entretient en outre
(ou conserve) une concubine ; mais on n’écartera pas des sacrements celui
qui s’est uni & une — une seule — femme ; qu’elle soit, devant la loi, taxée
d’épouse ou de concubine, elle n'en est pas moins, aux yeux de 1I'Eglise,
sa femme légitime. Calliste avait de méme, deux siécles auparavant, auto-
risé des matrones chrétiennes a épouser par exemple un affranchi, mariage
valide aux yeux de I’Eglise, mais qui était nul selon la loi civile, de telle
sorte que cette union n’entrainait pas pour elles, devant I'Etat, la déchéance
de leur rang. Nous reconnaissons cependant que Hefele et son traducteur
ont introduit, dans la méme note, une explication qui pourrait étre com-
prise de travers.

Il y aurait encore d’autres remarques a faire au sujet du livre de
M. Burger. Nous avons insisté un peu sur deux erreurs assez graves ; mais
nous nous plaisons, en terminant, & reconnaitre que, surtout dans les
milieux protestants pour lesquels elle a été écrite, cette vie de saint Augustin,
qui vise a le rendre compréhensible et sympathique au grand public, en
fournissant & celui-ci les notions historiques, liturgiques et philosophiques
nécessaires pour comprendre le grand évéque d’Hippone, marque un réel
progrés par rapport a d’autres ouvrages de vulgarisation. Il peut des lors
étre recommandé aux lecteurs qui veulent se faire rapidement une idée
d’ensemble de la personnalité de saint Augustin, des théses qu’il a défendues
et du role qu’il a joué dans I’Afrique chrétienne si1 peu de temps avant
I'entrée des barbares qui allaient faire disparaitre cette ville d'Hippone,
a tout jamais illustrée par son nom. L. Weber.

Plusieurs articles intéressent directement 1'histoire de I’Eglise dans le
fascicule X XIII du Bulletin de 1’Institut historique belge de Rome (Bruxelles,
Palais des Académies — Rome, Academia Belgica, 1944-46).

Le Vte Ch. Terlinden édite le Journal de voyage d'un médecin bruxellois de
Munich,a Rome,en 1755 (pp. 123-160), qui donne, sur les coutumes et les petits
événements de la Ville éternelle au milieu du XVIII® siecle, de pittoresques
détails. Les lettres et rapports adressés a Rome en 1830, par Capaccini,
internonce a Bruxelles, et par son secrétaire Antonucci, jettent quelque
lumiére sur l'attitude si réservée de Grégoire XVI a l'égard des transfor-
mations qui s’accomplissaient en Belgique et sur l'activité du clergé belge
a cette occasion. A. Simon qui les publie (pp. 181-218), les commente avec
sobriété, en y joignant quelques extraits de lettres également significatifs
du nonce parisien Lambruschini. On trouvera enfin une suite de lettres
sur I'épisode « irlandais » de l’anti-jansénisme belge (1680-1684%). Le fran-
ciscain irlandais, P. Porter, qui les écrit de Rome en un latin concis, était
alors, ainsi que deux autres religieux irlandais, le représentant, & Rome,
des anti-jansénistes de Belgique (L. Ceyssens OFM, Romeinsche brieven uit
de levse episode van het Belgisch anti-jansenisme (1680-1684), pp. 73-122).

M. H. Vicaire.

80



	Comptes rendus

