
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 43 (1949)

Rubrik: Kleine Beiträge = Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge

Um den historischen Kern der Legende
vom Martyrium der thebäischen Legion

Wenn auch die Angabe des Bischofs Eucherius, in Agaunum sei eine

ganze thebäische Legion ihres christlichen Glaubens wegen hingerichtet
worden, als unhaltbar abgelehnt wird, so ist damit doch nicht gesagt, daß
seiner Erzählung nicht irgend ein Wahrheitskem zu Grunde liege. Bis heute
ist es freilich nicht gelungen, diesen historischen Kern greifbar zu machen.
Unseres Wissens hat man zum Zwecke, diesen historischen Kern der Thebäer-
legende zu finden, noch nie auf den ganzen Umfang des liturgischen Thebäer-
kultes hingewiesen. Und doch dürfte beim Fehlen direkter historischer
Quellen neben den Baudenkmälern die Heranziehung der kritischen
Geschichte des liturgischen Kultes ein nicht zu unterschätzendes Mittel zum
Ziele sein. Wir weisen in den folgenden Zeilen auf diesen Weg hin. Dabei
sind wir uns durchaus bewußt, daß das, was wir bieten, über eine bloße
Hypothese nicht hinausgeht.

Das heutige Martyrologium Romanum verzeichnet folgende Gedächtnisfeiern

:

26. August in Albitimelium in Ligurien Fest des Märtyrers Seeundus,
eines angesehenen Führers der thebäischen Legion.
Am selben Tage in Bergomium Fest des Märtyrers Alexander aus
derselben thebäischen Legion, der wegen seines standhaften Bekenntnisses
des Namens Christi enthauptet wurde.

22. September in Agaunum Todestag der thebäischen Märtyrer Mauritius,
Exsuperius, Candidus, Victor, Innocentius und Vitalis, die unter Maximian

für Christus gelitten haben und getötet wurden.
30. September in Solodorum Feier der Passion der Märtyrer Viktor und

Ursus aus der ruhmreichen thebäischen Legion, die unter Kaiser
Maximian mit dem Schwerte hingerichtet wurden.
Am selben Tage in Placentia Fest des Märtyrers Antonius aus
derselben thebäischen Legion.

10. Oktober in Bonna Gedächtnis der Märtyrer Cassius, Florentius mit
vielen andern.
Am selben Tage in Colonia Agrippina Gedächtnis des Märtyrers Gereon
mit 318 Gefährten, die für den wahren Glauben in der Verfolgung
unter Maximian enthauptet wurden.
Am selben Tage im Gebiet derselben Stadt Gedächtnis der heiligen
Märtyrer Viktor und seiner Gefährten.

20. November in Taurinum Gedächtnisfeier der Märtyrer Octavius, Solutor
und Adventor, Soldaten der thebäischen Legion, die unter Kaiser

61



Maximian tapfer für den Glauben kämpften und die Krone des

Martyriums erlangten.

Fassen wir die hier angegebenen Orte ins Auge, so machen sie, wie
uns scheint, unwillkürlich den Eindruck : Auf der Heerstraße, die sich von
Ligurien über Turin und die poeninischen Alpen und von Mailand über
Bergamo und die lepontinischen Alpen nach Agaunum, Solothurn und
den Rhein hinunter bis Bonn und Köln hinzieht, befindet sich die thebäische
Legion in Abteilungen aufgelöst auf dem Marsch oder lagert in Abteilungen
auf den einzelnen Stationen der langen Linie. Beachten wir die angegebenen
Daten zwischen dem 26. August und dem 10. Oktober, so sind sie so, daß
ein Befehl des Kaisers zu opfern, die Abteilungen nacheinander an den

aufgeführten Orten erreichen und ihnen eine kurze Bedenkzeit einräumen
konnte, während innerhalb derselben Zeit oder wenig später in Oberitalien
verbliebene Teile der Legion sich für oder gegen den Befehl des Kaisers
zu entscheiden hatten.

Die Stellen des Martyrologiums reden vom Martyrium von einzelnen
und von mehreren Führern und Soldaten der Legion, und da und dort
auch von Gefährten derselben, selbst zahlreichen Gefährten, nirgends aber
vom Martyrium der ganzen Legion.

Die Hypothese, die thebäische Legion befinde sich auf der langen
Heerstraße auf dem Marsch oder lagere in Abteilungen, schließt nicht aus,
daß auch an andern Orten, als den im Martyrologium aufgezählten, Hinrichtungen

von Legionären stattgefunden haben könnten. Zweifellos wäre die

Hinrichtung von Soldaten, die einem Befehle des Oberfelflherm nicht
nachkamen, eine innere militärische Angelegenheit gewesen. An sich hätte
diese Hinrichtung in der Öffentlichkeit eben so wenig Wellen geworfen,
wie eine andere militärische Exekution. Nur wenn Christen auf der betreffenden

Station bereits ansässig waren, von dem Schicksal ihrer Glaubensgenossen

Kenntnis erhielten, ihre Leichen begruben, die Hingerichteten als

Märtyrer verehrten und ihr Andenken bewahrten, konnte sich eine
Ortstradition bilden. Das oft so weite Auseinanderliegen einzelner Martyrer-
stätten, wie sie im Martyrologium aufgezählt werden, würde also keine
Schwierigkeit bieten.

Die genannte Hypothese würde auch den Umstand erklärlich machen,
daß die Nachrichten über das Martyrium der Thebäer erst vom fünften
Jahrhundert an langsam an weit auseinanderliegenden Orten auftauchen
und ziemlich unbestimmt lauten. Die Ortstraditionen konnten eben erst
Bedeutung gewinnen, als das Christentum erstarkte. Und wenn auch die
jährlich wiederkehrende liturgische Feier die Tradition lebendig erhielt, wie
nichts anderes dies hätte tun können, so konnten doch in den Einzelheiten
bis zur schriftlichen Aufzeichnung allerlei Ungenauigkeiten sich einscheichen.

Die Lage von Agaunum ist so, daß hier schon früh von Süden und
Norden Nachrichten über das Martyrium der Thebäer zusammentreffen
konnten. Bischof Eucherius bemerkt in dem Begleitbrief, den er seiner
Passio Agaunensium Martyrum an Bischof Silvius beilegte, er habe « die
Sachlage des herrlichen Martyriums von zuverlässigen Männern erforscht,

62



von solchen, die selbe gehört haben von dem hl. Isaak, dem Bischof von
Genf, der sie seinerseits jedenfalls von dem hochseligen Theodor
übernommen hat ». Eucherius hatte also die Erzählung aus drittem Munde.
Er faßte sie so auf, die gesamte thebäische Legion sei in Agaunum gemartert
worden, und formte seinen rhetorisch aufgebauten Bericht dieser Auffassung
entsprechend. Daß aber Eucherius sich bei seiner Auffassung und
Darstellung nicht sicher fühlte, zeigt die Bemerkung, die er über das Martyrium
in Solothurn einfügte : « Es wird gesagt, daß zu dieser Legion der Thebäer
auch jene Blutzeugen Ursus und Viktor gehört hätten, die, wie die Tradition
bekräftigt, in Solothurn gelitten haben. Solothurn aber ist ein befestigter
Platz am Aarefluß, nicht weit vom Rhein gelegen. » Offensichtlich ist es
nicht das Martyrium der beiden Männer Urs und Viktor im Berichte aus
Solothurn, das Eucherius Schwierigkeiten machte, sondern die Behauptung,
daß die beiden zur thebäischen Legion gehört hätten. Dies letztere schien
ihm kaum vereinbar mit seiner Auffassung der Berichte, die ihm über Genf-
Octodurum zugegangen waren. Doch lautete die Nachricht aus Solothurn
so bestimmt, daß Eucherius es seinem Gewissen schuldig zu sein glaubte,
sie mitteilen zu müssen. Die Unsicherheit des Eucherius, sein Hinweis, daß
Solothurn eine eigene Tradition besitze, überdies die Erkenntnis, daß die
in der solothurnischen Geschichte feststehenden Tatsachen ohne den
Zusammenhang mit den Thebäern nicht befriedigend erklärbar sind, gaben
zum obigen Hinweis auf die Thebäerstellen im Martyrologium und die daraus

abgeleitete Hypothese Anlaß.
Die kritischen Bearbeitungen des heutigen Martyrologiums sowie des

Martyrologiums Hieronymianum in den Acta Sanctorum machen bei den
meisten der aufgezählten Thebäerstellen eine Reihe von Fragezeichen. Wir
wundern uns nach dem bereits Gesagten nicht darüber. Eines aber zeigen
uns die beiden Bearbeitungen : daß die Aufnahme der Gedächtnisse in die
Martyrologien zu verschiedenen Zeiten stattfand und auf die verschiedensten

Quellen zurückgeht, daß also von einer spätem künstlichen Konstruktion

der Orte und Daten der Thebäerverehrung keine Rede sein kann. Damit
bleibt aber die interessante Reihe der Orte und Daten bestehen, auf die
wir in unserer Hypothese hinweisen, und die eine Erklärung erheischt.

Die streng wissenschaftliche Untersuchung der einzelnen Ortstraditionen
der Thebäerverehrung könnte in ihrer Gesamtheit vielleicht helfen, zu dem
gesuchten Kern der Thebäerlegende vorzustoßen. Die Untersuchungen in
Agaunum und in Xanten bei Köln zeigen, daß dies nicht ausgeschlossen
ist. In Agaunum haben Nachgrabungen als gesichert ergeben, daß schon
der erste bekannte Bischof Theodorus von Octodurum zu Ehren einer
Anzahl Märtyrer hier eine Kapelle errichtete. In Xanten führten
Nachgrabungen unter dem Viktorsdom zu dem Ergebnis, daß schon im vierten
Jahrhundert eine Kapelle über einem ungestörten Martyrergrab sich erhob.
Freilich dürfte das Gesamtergebnis anders lauten als die Angabe des

Eucherius, die gesamte thebäische Legion habe an einem und demselben
Orte, in Agaunum, den Tod gefunden.

Solothurn. Joh. Mösch.

63



Buchvermerke des Chronisten Laurentius Boßhart

Als Kaspar Hauser die « Chronik des Laurentius Boßhart von
Winterthur » veröffentlichte1, war ihm bekannt, daß Boßhart i. J. 1507 nach
Freiburg i. Br. ins Studium zog und 1508 daselbst immatrikuliert wurde2.
Anno 1510 sodann habe sein Gesuch um Errettung aus drückender Not
in Winterthur Gehör gefunden, so daß er seine Studien fortsetzen konnte s.

Als nächstes gesichertes Datum folgt dann 1518, in welchem Jahre Boßhart

eine Pfründe auf dem Heiligenberg bei Winterthur inne hatte 4. Bei
diesen Daten blieb die seitherige Forschung u. W. stehen. Diese
spärlichen Hinweise erhalten nun eine Bereicherung durch Buchvermerke, die
Laurentius Boßhart mit eigener Hand in sein Exemplar der « Summa
Angelica de casibus conscientiae » des Angelus de Clavasio (Hagenau 1509)

eingetragen hat. Der betreffende, zierlich gepreßte, mit zwei Schließen
versehene Schweinslederband B in 4° befindet sich unter Signatur Gk 591a im
Besitze der Kantons- und Universitätsbibliothek zu Freiburg (Schweiz).

Von dem vorderen zweiten Vorsatzblatt nun ist eine oberste
Eintragung durch den Buchbinder soweit weggeschnitten, daß fast nur noch
Unterlängen von Buchstaben erhalten geblieben sind. Darnach scheint
ein Johannes erster Besitzer dieses eben erst gedruckten Werkes
gewesen zu sein ; er hat dasselbe erworben, bevor es den schmucken
Einband erhalten hat.

Unterhalb dieses ersten und ältesten Eigentumsvermerkes folgt die
Eintragung : Mgri lam_ Boßhart 1512,

Diese lapidare Notiz ergänzte Boßhart dann am Schlüsse der
einleitenden « Epistola F. Hieronymi Tormeli lectoris » mit folgender
Bemerkung :

Summa hec empta est floreno a me mgro lau Boßhart 1512 in Rinow.

Den Magistertitel hätte Boßhart sich nicht beigelegt, wenn er ihn
nicht zuvor erworben hätte. Brachte sein Fleiß ihm 1510 an der Universität

Freiburg i. Br. den Grad des Baccalaureus ein 6, so ermöglichten ihm

1 Quellen zur Schweizer. Reformationsgeschichte. Bd. 3, 1905.
2 Hauser, 1. c. S. x. Dank der von Herm. Maver veröffentlichten Matrikel

der Universität Freiburg i. Br., Bd. 1, 1907, kennen wir die Eintragung nun
genau : « Lorencius Boshartd de Winterturn die sabati 14 decembris 1508 (S. 186,

Nr. 21).
3 Hauser, 1. c. S. x. und Beil. 1. 2. 4 Ebd. S. x.
5 Die dabei verwendeten Stempel stehen den Nrn. 7 und 10 der

Abbildungen bei A. Horodisch : Ein unbekannter Bibliophile aus dem Anfang des
16. Jahrhunderts : der Augustiner Hieronymus Candelphius (Gandelfing)
(Freiburger Geschichtsblätter, Bd. 38, Taf. S. 104/105) am nächsten; der Einband
könnte somit aus einer Konstanzer Werkstatt hervorgegangen sein.

6 Boßhart wurde « Bacc(alaureus) a(rtium) in ang. penth. 1510». Mayer,
1. c. S. 186, Note zu Nr. 21.

64



die Winterthurer Studien-Spenden also den Abschluß mit der Erlangung
des Magisteriums, was zwischen 1510 und 1512 erfolgt sein muß.

Bisher wußte man nichts von seinem Aufenthalt in Rheinau. Hier
hat er vermutlich seine erste Anstellung gefunden. Zwischen der Erwerbung

des Magistergrades und dem Eintritt in den geistlichen Stand dürfte
kaum viel Zeit verstrichen sein ' ; denn der Ankauf der berühmten Summa
zeigt, daß Boßhart eine ausführliche Anleitung zum Beichthören bei der
Hand haben wollte. Mit dem ausdrücklichen Hinweis auf Rheinau
bezeichnete er seinen festen Wohnsitz. Nun wird erklärlicher, warum Boß-
hart die Geschichte Rheinaus auch in seiner Chronik berücksichtigt. In
Rheinau verblieb er auscheinend mehrere Jahre, denn das Winterthurer
Steuerbuch von 1515 kennt ihn noch nicht ; erst 1518 wird er, wie
vorbemerkt, urkundlich als Inhaber einer Pfründe auf dem Heiligenberge
genannt 2.

Mehrere Eintragungen dürften andeuten, daß er das Werk mit
kritischem Auge gelesen hat ; sie können auch ein Niederschlag eigener
Beobachtungen und Erfahrungen sein, die zu notieren ihn die eine oder
andere These der Summa veranlaßt hat.

So schrieb er auf das vordere erste Deckblatt :

« Ubi multitudo sacerdotum convenire potest, nullus solus oret.
De consecra dis. j. nullus episcopus aut presbyter3.
Egredientes ex condone divina excommunicandi sunt. De consecra
dis. j. sacerdote. » *

Boßhart muß auch die Tabula, das Sachregister der Summa, überprüft

haben ; denn er fügte ergänzend hinzu :

« Clerici percussio XCij. »
5

Hatte Boßhart selber schmerzliche Erfahrungen gesammelt, daß ihm
die Clerici percussio nicht aus dem Gedächtnis wollte

Dieser Vermerk, wie auch weitere Glossen werden kaum alle schon
ins Jahr 1512 zu setzen sein ; sie können im Laufe der Zeitspanne von
1512 bis 1525, in der Zeit vor Boßharts Übertritt zur Neuerung Zwinglis,
entstanden sein.

Den Artikel Detractio der Summa hob Boßhart nicht bloß durch viele
Unterstreichungen hervor, sondern begleitete ihn mit der Randbemerkung

: « Detractio fit septem modis : Occultativus, Negativus, Deptavativus ; *

weitere nennt er nicht, wohl weil er mit dem Text des Werkes einig ging.
Die Ausführungen der Summa über das Jejunium scheinen Boßhart

1 Hauser sagt : ¦ Wann und wo er zum Priester geweiht wurde, konnte
nicht ermittelt werden 1. c. S. x.

2 Hauser, 1. c. S. x.
3 De consecra distinetio prima, nullus episcopus aut presbyter, in Bezugnahme

auf einen Passus der Summa.
4 Diese Bemerkung steht wohl in Beziehung mit dem Artikel der Summa

betr. die Excommunicatio. Fol. XCTI-CVII.
5 Fol. XXXVI, nicht XCII. 6 Fol. LXVI.

5 65



aufgeregt zu haben. Flüchtig und schwer lesbar kritzelt er dazu auf dem
inneren und unbequemen Blattrande :

« magnus rigor jejunii Ecclesiastici si enim potus prohibelut quanto
magis ossa vel alii cibi cotdi qua in majus hominis nuttimentum
cédant. »

Dazu machte eine spätere Hand die Bemerkung
« Nota bibule juste »

*
« Nota bibule juste

Schrift und Tinte der letzteren Bemerkung stimmen mit einem dritten
Eigentumshinweis, der auf dem Tibelblatt der Summa, unterhalb des
Titels selber, eingetragen ist :

« Hingen Catthusiae pertinet libet iste. »

Entweder hat Boßhart die Summa selber verkauft, als er zu Zwingli
übergetreten war, denn da bedurfte er ja keiner casus conscientiae zum
Beichthören mehr, oder das Werk wurde nach Boßharts Tode (1532) aus
seinem Nachlaß erworben. Unter dem Prior Felix Stauffer (1525-1528),
wurde die Kartause wieder einer Blütezeit entgegengeführt, nachdem der
Ittinger Sturm das Kloster materiell schwer geschädigt, aber ungewollt
auch die Anhänglichkeit der Insassen am alten Glauben gefestigt hatte.

In Ittingen verblieb die Summa wohl bis zur Aufhebung der Kartause
(1848), um dann in den Antiquariatshandel zu gelangen ; aus ihm erwarb
sie Domherr Fr. Xav. Karker in Breslau als Rarität. Dank seiner großen
Bücherschenkung an die junge Universität Freiburg, gelangte das Werk dann
1890 wieder in die Schweiz zurück, wie ein Donatoren-Vermerk beweist.

Diese handschriftlichen Eintragungen Laurentius Boßhart's ergänzen
nicht nur unsere Kenntnis über seinen Lebenslauf ; ihr Schriftcharakter
ist auch wichtig zur Beurteilung der Frage, ob die von Kaspar Hauser
veröffentlichte Chronik 1185-1532 * tatsächlich von der eigenen Hand
Boßharts stammt oder eine Reinschrift von anderer Seite ist. Hauser
sagt in der Einleitung seiner Ausgabe : « Metkwürdiget Weise ist zwischen
der Hand von 1510 (den Bittgesuchen Boßharts um Unterstützung) und
1529 (Datierung der Chronik) kein großer Unterschied zu bemerken. »

3

Wer das Faksimile einer Seite der gen. Chronik * mit den Schriftzügen

Boßharts in der Summa vergleicht, dem steigen doch Zweifel auf
gegenüber der Versicherung : « Ist das Manuskript J. 86, das im Besitz
der Stadtbibliothek Zürich sich befindet 6, vom Chronisten selbst abgefaßt
und geschrieben worden Mit Sicherheit muß die Antwort bejahend
lauten. » ' Die Schrift der Chronik stammt kaum von derselben Hand.

Ferd. Rüegg.

1 Fol. CXXXVII. 2 Hauser, 1. c. 3 Ebd. S. xiv. 4 Ebd., S. xiv.
5 Im Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich, II. von

Ernst Gagliardi : Neuere Handschriften seit 1500, 1. Lfg. 1931, werden unter
B 144 (593) «Auszüge aus der Chronik des Laurenz Boßhart», Bd. 1, 1-124
erwähnt ; ebenda wird auch auf Ms. J 86 derselben Zentralbibliothek hingewiesen ;

der betr. Katalog-Teil steht aber noch aus.
8 Hauser, 1. c. S. xv.

66



Ein handschriftliches Pontifikale XII. Jahrhundert
aus Schaffhausen im Budapester Nationalmuseum

In der Bibliothek des Budapester Nationalmuseums befindet sich ein
handschriftliches Pontifikale aus dem XII. Jahrhundert (Mus. Nat. c. 1. m.
ae nr. 330).

Pergamenths. — fï. 189 — Größe : 21 x 14,2 cm — karolingische
Minuskelschrift XII. Jahrhundert in einer Kolumne — Einband XV.
Jahrhundert. — Neumen ohne Linien — einfache rote Initialen, 7 in rot,
schwarz und grün gemalte Initialen.

Der Handschriftenkatalog des Nationalmuseums * bezeichnet als
Herkunftsstelle der Hs. bloß : « Provenientia : Germania meridionalis », was
vollkommen zutreffend ist. In der Allerheiligenlitanei der Hs. werden nämlich

die in Süddeutschland allgemein verehrten Lokalheiligen angerufen :

ii Emmerame Kigliane Ruperte Willibalde Vdalrice
Kunegundis » (fol. 131-4). Wir können jedoch die Hs. noch näher bestimmen.

Es ist zunächst einwandfrei feststellbar, daß das Pontifikale für einen
Abt und nicht für einen Bischof hergestellt wurde. Die Hs. beginnt mit
der sonntäglichen Weihe des Klosters (fol. 1-8'), wobei die Besprengung
mit dem frisch geweihten Wasser in folgenden Räumlichkeiten vorgenommen
wird : ¦ In choro In sacrario In domo infirmorum In phisali
(von anderer Hand überschrieben « in pyrali », d. h. im Raum, wo Feuer
brannte, auch Kemenate, caminata genannt) In dormitorio In
Refectorio In Coquina In Cellario ...»

Der in der Hs. vorausgesetzte Zelebrant heißt immer <• abbas », der von
einem Konvent umgeben ist — z. B. : «... dominus abbas stola tantum
amictus » (fol. 46) — «... tunc osculatus ab abbate uadit in chorum et
omnem conuentum osculatur » (fol. 106). Das Kloster befolgte die Regel
des hl. Benedikt, denn die feierliche Profeß erfolgt « secundum Regulam sei
Benedicti » (fol. 104). Es ist auf den ersten Blick klar, daß es sich nicht
um ein Zisterzienserkloster handeln kann, weil der überall gleiche
Zisterzienserritus fehlt. Nach diesem werden z. B. die Kerzen-, Aschen- und
Palmweihe mit einer einzigen Oration absolviert ; in unserer Hs. jedoch
finden wir eine Reihe von Weihegebeten.

Das süddeutsche Benediktinerkloster stand unter dem Einfluß der
Kluniazenser : in der Litanei werden die Kluniazenser-Äbte Maiolus (f 994)
und Odilo (f 1048) angerufen (fol. 133).

Wenn wir nun sehen, daß der Ortspatron der Abtei die Allerheiligen
sind, gemäß der Oration, wo der Ortspatron vorzukommen pflegt : « Via
Sanctorum quique locum istum beate Marie semper uirginis et omnium
sanctorum tuorum meritis consecrasti » (fol. 7') — so können wir mit Gewißheit

die Schaffhauser Benediktinerabtei Allerheiligen als Entstehungsort der
Hs. bezeichnen 2.

1 E. Bartoniek, Codices latini medii aevi, Catalogus Bibliothecae Musei
Nationalis Hungarici XII., Budapest 1940, 291.

2 Vgl. über diese Abtei : H. L. Cottineau, Répertoire topo-bibliographique

67



Es gibt kein anderes den Allerheiligen geweihtes Kloster in Süddeutschland,

wo man dabei noch dem Kluniazensereinfluß begegnet. Das
Allerheiligen-Stift in Schaffhausen, 1052 gegründet, schloß sich nämlich 1079

unter der Führung von Wilhelm, Abt von Hirschau, der Kluniazenser-
Reform an. Dies wird weiterhin dadurch bewiesen, daß in der Litanei
nach S. Rupert der Ortspatron der Hirschauer Kirche, der hl. Aurelius
angerufen wird (fol. 133).

Somit steht es fest, daß die wertvolle Hs. — aus dem XII. Jahrhundert
besitzen wir nicht allzuviele Pontifikal-Handschriften — für die Abtei
Allerheiligen in Schaffhausen verfertigt wurde.

Den Inhalt des Manuskriptes beschreiben wir im folgenden :

Am Anfang fehlen einige Blätter ; man liest das Ende von einer « red-
ditio symboli ».

fol. 1-8' : « Exorcismus salis dominicis diebus », die sogenannte alkui-
nische Weiheformel zur Wasserweihe, mit anschließenden Gebeten zur Be-

sprengung der Klosterräume. Sämtliche Orationen sind bei Adolf Franz ',
und im Rituale von St. Florian (XII. Jh.) erhalten 2.

fol. 8'-30 : « Incipit maior benedictio Salis et aque ad omnia ualde
necessaria et maxime pro peste animalium, eine umfangreiche Wasserweihe
mit Litanei, ohne Heiligennamen, 3 Psalmen, Oration : « Deus, cuius antiqua

miracula », mit Epistel, Graduale, Evangelium (« Vos estis sal

terre ») und 19 Orationen (« Exorcismus aque salis item coniuratio
uel benedictio aque »), die am Ende in die Weihepräfation « Domine Deus
celi et terre, cuius virtuti subjecta sunt uniuersa »

3 übergehen, mit
darauffolgendem Herrengebet, weiteren Orationen, und endlich die « Oratio
super animalia ».

fol. 30'-31' : « Contra fulgura et tempestates ».

fol. 3l'-36' : « Benedictiones ad utensilia sacerdotalia et paramenta » :

Weihegebete der Patene, des Kelches, des Korporale, des « Eucharistiale » :

« Prefacio eucharistialis in quo corpus domini reconditur > (fol. 33'-34),
sodann der priesterlichen Gewänder.

fol. 37-45' : «Ordo in purificatione See Marie » : Die Kerzenweihe von
Lichtmeß, mit großer Ähnlichkeit zum Rituale von St. Florian 4.

Dieselbe nahe Verwandtschaft mit dem Rituale von St. Florian finden
wir auch in den großen Benediktionen des Kirchenjahres :

fol. 45'-49 : «In capite Jejunii » : Aschenweihe am Aschermittmoch 5.

fol. 49-65 : ¦ In die palmarum » : Palmweihe 6.

des abbayes et prieurés, Macon 1939. II. 3197, — sowie Lex. für Theologie und
Kirche I, 280 ; V 73-75.

1 Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter I 128. 3. 637, 6. 640, 16.

637, 5. 639, 11. 639, 10b.
2 Ad. Franz, Das Rituale von St. Florian, Freiburg i. Br. 1904. 99, 4. 101,

24. 99-100. 100, 14.
3 Ad. Franz, Benediktionen I, 157, 7.
4 Ad. Franz, Rituale von St. Florian, 31-33.
6 Rituale von St. Florian, S. 34-35.
• Ebd. S. 35-41.

68



fol. 65'-66 : « Benedictio ignis in cena domini et in Parasceue » 3.

fol. 67-69' : « Ad salutandam Crucem in parasceue ».

fol. 69'-72 : « Benedictio ignis in sabbato sancto pasche ».

fol. 72'-90' : « Incipit ordo baptismi », mit der Taufbrunnenweihe von
Karsamstag (fol. 82'-87). Taufe durch dreimalige Immersion : « Et sie
aeeipiet infantes a patrinis et baptizet primum masculos, deinde feminas
sub trina immersione, sanctam trinitatem semel inuocans, ita dicendo :

N. Et ego baptizo te in nomine patris Et mergat semel, uersus orientem.
Et filii Et mergat semel uersus australem partem. Et spiritus sancti Et
mergat tercio uersus aquilonem partem » (fol. 88').

fol. 91-93' : « Benedictio agni in pascha », die üblichen österlichen
Benediktionen von Speck, Fleisch, Käse, Eier, Milch und Honig.

fol. 93'-96' : « In die sancto ad processionem ».

fol. 96'-98 : « Ordo de confirmatione ».

fol. 98-100' : « Incipit ordo ad clericum faciendum ».

fol. 101'-106 : « Ordo ad monachum faciendum », die monastische Profeß.
fol. 106-112 : Die feierliche Jungfrauenweihe : «Consecratio uirginumque

in epiphania uel in secunda feria pasche, uel in nataliciis apostolorum erit. »

fol. 112'-127': «Ordo ad uisitandum infirmum ». Spendeformel der
Krankenölung : « In nomine patris et filii et spiritus sancti unguo te oleo
sacrato ut per hanc unetionem aeeipies plenam peccatorum remissionem »

(fol. 122').
fol. 128-138' : Die monastische commendatio animae.
fol. 138'-151' : Der monastische Begräbnisritus.
fol. 151'-152' : « In electione prioris ».

fol. 153-156 : « Benedictio saper baculos et capsellas peregrinantium ».

fol. 156-157 : «Benedictio ensis nouiter succinti. »

fol. 157-157' : « Oratio quando ponendum est fundamentum ecclesie. »

fol. 158-162 : « Benedictio domus », wobei das Kloster zu verstehen ist.
Es ist eine Ergänzung zu den Räumlichkeiten von fol. 1-8'. Hier wird der
Segen gespendet in den Klosterräumen : « ubi uestimenta serunatur »...
In pistrino In aera noua In horreo In Granario In lardario

In hospitali In calciario In domi uasorum In ferramentario
In uniea In horto. »

fol. 163 : «Benedictio Primitiarum », des Näheren : « nouarum frugum
noue uue uel fabe noui panis noui uini pomorum

holerum herbarum in assumptione s. Marie. »

fol. 167-172' : « Incipit ordo ad benedicendum ecclesie Signum» : Die
Glockenweihe.

fol. 173-180 : «Benedictio super ignitum ferrum. »

fol. 180-186 : « Benedictio aque frigide », beides zu den Ordalien.
fol. 186'-187' : «Benedictio super mulierem post partum. »

* * *
Das Pontifikale wurde vom Nationalmuseum 1882 von einem Bücherfreund,

Laszló Béla, angekauft. Wie dieser Bibliophile zur Handschrift

1 Ebd. S. 60. Ad. Franz, Benediktionen I 429.

69



gekommen ist, konnte ich nicht ermitteln. Frühere Besitzer der Handschrift

haben hie und da ihre Namen in derselben vermerkt. Auf der Rückseite

des Einbandblattes liest man : « Leonardus diuina fauente clemencia
vicecomes Palatinus », in Schrift des XV. Jh. Fol. 189 : « Georgius Meixnarr
1569 » und « Mathias Farabosco ».

Budapest. P. Polykarp Rado O. S. B.

Comptes rendus

Histoire de l'Eglise publiée sous la direction de A. Fiche et V. Martin,
t. XVII. L'Eglise à l'époque du concile de Trente, par M. Cristiani, doyen
de la Faculté des lettres de l'Université catholique de Lyon. Paris, Bloud
et Gay, 1948, 495 pages, 480 fr.

Le dernier volume paru — la lre partie du t. IX — de la grande Histoire
de l'Eglise s'arrêtait à la mort de saint Bernard. Pour accélérer la
publication de la collection, M. Fliehe s'est décidé à ne plus s'en tenir, aussi

rigoureusement qu'il l'a fait jusqu'ici, à l'ordre chronologique, et c'est
ainsi que nous passons aujourd'hui au t. XVII, consacré par M. le chanoine
Cristiani à l'histoire du concile de Trente et de la réforme catholique qui
en a été la conséquence.

Si Adrien V avait vécu, le célèbre synode se serait peut-être ouvert
20 ans plus tôt. En réalité, entre l'appel au concile lancé par Luther, le

28 novembre 1518, et l'ouverture effective de l'assemblée,le 13décembre 1545,
27 années se sont écoulées, marquées par « les intrigues politiques de toute
nature, les calculs, les méfiances réciproques, les accusations et suspicions,
non seulement entre protestants et catholiques, mais entre les catholiques
eux-mêmes, de l'empereur au roi de France, du Pape à l'empereur » (p. 45).

Sur l'attitude de ce dernier, l'auteur insiste, soulignant beaucoup plus
qu'on ne le fait d'ordinaire, ce qu'elle offre, à certains égards, de
déconcertant. C'est lui qui, en 1530, avait arraché la convocation du concile à

Clément VII, plus porté cependant, ainsi que l'a écrit Ehses, à exagérer
les difficultés qui s'opposaient à cette convocation qu'à les écarter. Il s'était
incliné, sans conviction et même à contre-cœur, retenant du moins le choix
de Mantoue proposé par l'empereur, qui avait rejeté, sur ce point, les

exigences allemandes. Puis, Charles-Quint se montra susceptible, formaliste,
autoritaire vis-à-vis du Souverain Pontife. Gagné par les idées de son frère,
Ferdinand d'Autriche, il était maintenant partisan de colloques religieux,
qui n'aboutirent à aucun résultat, y compris le plus célèbre, celui de
Ratisbonne de 1541, auquel le pape avait envoyé comme légat le cardinal Contarmi.

Rome éprouvait des inquiétudes au vu des prétentions de l'empereur
et blâmait tout naturellement les concessions, d'ordre même doctrinal,
qu'il se permettait de faire aux protestants. Cela n'empêchait pas Charles-
Quint de chercher à attirer le pape de son côté contre François Ier,
prétention d'autant plus naïve que Paul III incHnait à s'appuyer sur la France

70


	Kleine Beiträge = Mélanges

