
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 43 (1949)

Artikel: Christentum und fränkischer Staat in Alemannien und Rätien während
des 8. Jahrhunderts

Autor: Büttner, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


t
Christentum und fränkischer Staat in Alemannien

und Rätien während des 8. Jahrhunderts

Von H. BUTTNER

I

Zu Beginn des 6. Jahrhunderts befanden sich Rätien, das Gebiet
des Alpenrheines bis zum Bodensee hin, und Alemannien, der Raum vom
Bodensee und vom Hochrhein nach Norden, im Winkel zwischen dem

ostgotisch-italischen und dem fränkischen Machtbereich, deren kulturelle

Ausstrahlungen und politische Einwirkungen sich dort begegneten
und trafen. Wenn unter Chlodwig und Theoderich fränkische und
ostgotische Einflüsse sich noch die Wage gehalten und auch dem an Alpen
und Rhone angelehnten Burgunderreich noch ein selbständiges Dasein
belassen hatten, so änderte sich das Bild unter der Herrschaft von
Chlodwigs Söhnen rasch. Im Jahre 534 gliederten die Frankenkönige
Burgund ihrem Herrschaftsbereich ein l, und die Ostgoten, von inneren
Zwisten gehemmt und durch äußere Gefahr bedroht, mußten diese

Verschiebung des Kräfteverhältnisses an ihrer westlichen Alpengrenze
ebenso hinnehmen wie die im Jahre 536 sich vollziehende Ausdehnung
der fränkischen Hoheit über das nördliche Alpenvorland 2. Die
fränkische Herrschaft dehnte sich von jetzt an bis zu den Pässen der West-
und Zentralalpen aus ; darüber hinaus reichte sie nach Osten bereits
unter König Theudebert I. (534-548) bis zur Donau und den Grenzen

Pannoniens, wie aus einem Schreiben dieses Königs an den oströmischen
Kaiser Justinian hervorgeht, das er durch seine Gesandten Theodor und
Salomon überbringen ließ 3.

1 L. Schmidt, Geschichte der deutschen Stämme, die Ostgermanen (München
21934), S. 127 ff., 164 ff.

2 H. Büttner, Geschichte des Elsaß I (Berlin 1939) 34, mit weiterer Literatur.
* Mon. Germ. Hist. Epist. III 133 n. 20 : per Danubium et limitem Pannoniae

usque in Oceanis litoribus custodiente Deo dominatio nostra porrigitur ; vgl.
I. Zibermayr, Noricum, Baiern und Österreich (München 1944) S. 78, der —
sicher zu Unrecht — dieses Schreiben Theudeberts nicht als beweiskräftig
ansieht. Eine offenkundige Unrichtigkeit konnte aber Theudebert nicht in einem
Brief an den oströmischen Kaiser vorbringen.

KZM/s.



Während des ganzen 6. Jahrh. wurde diese fränkische Herrschaft
über den alemannischen Raum und über den Alpenbereich aufrecht
erhalten. Im Jahre 574 schlugen fränkische Truppen einen Einfall der

Langobarden ins Rhonegebiet bis nach St. Maurice zurück 1. Noch viel
deutlicher wird diese Eingliederung des Alpengebietes in die fränkische

Sphäre während der Kriegszüge, welche die Franken infolge ihres Bündnisses

mit Kaiser Mauritius (582-602) gegen die Langobarden
unternahmen. Als im Jahre 590 fränkische Streitkräfte, die unter dem
Befehl von 20 Herzogen standen, gegen die Langobarden aufbrachen,

zogen die Abteilungen aus der Champagne über Metz nach Italien ; sie

benutzten mithin die Moselstraße, die auf den großen St. Bernhard als

Übergang über die Alpen hinführt. Während des gleichen Feldzuges
wurden fränkische Heeresteile von den Langobarden bei Bellinzona
zurückgeschlagen ; sie hatten den Lukmanier oder wahrscheinlicher, weil
die Strecke kürzer war, den St. Bernardin als Paßstraße gebraucht2.
Voraussetzung für die ungehinderte Benutzung der Alpenpässe durch
die Franken war die Anerkennung ihrer Herrschaft im nördlichen
Vorland, mit anderen Worten im burgundischen und alemannisch-rätischen
Gebiet.

Diese fränkische Oberherrschaft im Alpenvorland schloß freilich
nicht aus, daß sich dort im 6. Jahrh. nicht doch Änderungen beträchtlichen

Ausmaßes im Siedlungsbild vollzogen ; sie spielten sich meist
nicht in großen kriegerischen Ausbrüchen ab, wandelten aber doch das

kulturelle Gesicht des Landes nachhaltig um. Nachdem die ungehinderte
alemannische Ausdehnung nach Norden und dem galloromanischen
Westen über das Plateau von Langres durch die Siege der Ripuarier
und Chlodwigs am Ende des 5. Jahrh. und nach der Abriegelung der

Burgundischen Pforte seit etwa 480 versperrt war, 3 setzte im 6. Jahrh.
eine langsam fortschreitende, aber intensive Wanderung von Alemannen

entlang der Aarestraße nach Westen ein 4. Dieser Vorstoß erfaßte
zunächst die Gebiete in der Nähe der großen Straßen und die von dort

1 Mon. Germ. Auct. ant. 11, 239.
2 Gregor von Tours, Hist. Franc. 10, 4 ; Mon. Germ. Script, rer. Merov. I

411 ; Paulus diac. Hist. Langob. III 31/32, IV 1 ; Mon. Germ. Script, rer. Langob.
S. 110-116.

3 A. Chaume, Les origines du duché de Bourgogne II 1 (Dijon 1927) S. 209 S. ;

A. Gibert, La porte de Bourgogne et d'Alsace (Paris 1930) S. 205 f.
* Vgl. allgemein M. Beck, Die Schweiz im politischen Kräftespiel des mero-

wingischen, karolingischen und ottonischen Reiches in : Zeitschr. f. Gesch. d.
Oberrheins, NF 50 (1937)249-300.



aus leicht zugänglichen und zur Niederlassung einladenden Gegenden.
Schon am Ende des 6. Jahrh. bezeichnete Gregor von Tours Romainmôtier

als intra Alamanniae terminum gelegen x. Unter Ausnutzung der

Spannungen zwischen den Frankenkönigen Theuderich II. von Burgund
und Theudebert II. von Austrasien drangen im Jahre 609/10 alemannische

Scharen in kriegerischem Beginnen auch auf der Aarestraße vor
und schlugen in Wangen die ihnen entgegentretenden fränkischen Grafen
Abbelenus und Herpinus 2. In der Vita Columbani ist noch die Rede

von alemanischen Streifscharen um Luxeuil8.
Das Christentum im burgundischen Gebiet war während der unruhevollen

Zeiten des 6. Jahrh. nicht völlig untergegangen, wenn es durch
das Eindringen der alemannischen Siedler auch starken Erschütterungen
ausgesetzt war 4. Die St. Mauritiusverehrung in Agaunum und der Kult
von St. Ursus und St. Viktor in Solothurn, die in einem Schreiben des

Bischofs Eucharius von Lyon um 435 erwähnt werden 5, sind im 6. Jahrh.
nicht der Vergessenheit anheimgefallen. Der Burgunderkönig Sigismund
errichtete in St. Maurice im Jahre 515 ein bald weitberühmtes Kloster «.

Die Reliquien von St. Viktor wurden um das Jahr 500 von Sideleuba,
der Schwester Chlotildens, von Solothurn nach Genf verbracht und dort
in der neuerrichteten, nach dem Solothurner Märtyrer benannten Kirche
vor der Stadt rekondiert7. Zu Beginn des 7. Jahrh. (601/02) wurden
die Gebeine von St. Viktor in Genf von dem Bischof Aeconius von
Maurienne und seinen Begleitern wieder aufgefunden, in Gegenwart des

Königs Theuderich IL, der an diese Kirche den größten Teil des Besitzes

von Warnachar vergabte 8.

1 Gregor von Tours, Vitae patrum I 2 ; Mon. Germ. Script, rer. Merov. I
665 berichtet von zwei Klostergründungen der Brüder Lupicinus und Romanus,
davon eine intra Alamanniae terminum, nach allgemeiner Ansicht in Romainmôtier;

vgl. A. Brackmann, Germania Pontificia II 2 (Berlin 1927) S. 190 fi.
2 Fredegar IV 37 ; Mon. Germ. Script, rer. Merov. II 138.
3 Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 74 ; ed. Krusch, S. 166 f.
* M. Besson, Recherches sur les origines des évêchés de Genève, Lausanne,

Sion (Fribourg-Paris 1906) ; Ders., Nos origines chrétiennes (Fribourg 1921) ;

P. E. Martin, Etudes critiques sur la Suisse à l'époque Mérovingienne (Genève-
Paris 1920) ; Ders., La fin de la domination Romaine en Suisse et l'occupation
germanique in : Bulletin soc. d'hist. et d'archéol. de Genève 6 (1935) 1-30.

5 Vgl. Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz VI 425 f.
• Mon. Germ. Auct. ant. 11, 234 ; zur Literatur vgl. Germ. Pont. II 2 S. 135 ff.
' Germ. Pont. II 2 S. 155.
8 Fredegar, IV 22 ; Mon. Germ. Script, rer. Merov. II 129. Zum Martyrium

von St. Ursus und St. Victor in Solothurn und zur Geschichte der Stadt vgl. jetzt
auch B. Amiet, Anlage und Wachstum der Stadt Solothurn im Früh- und Hoch-



Trotzdem aber vollzogen sich im 6. Jahrh. nicht nur im Siedlungsbild

und in der Zusammensetzung der Bevölkerung, sondern auch im
Gefüge der aus der spätrömischen Zeit übernommenen kirchlichen
Organisation erhebliche Verschiebungen, die ihre Ursache im Einwandern der
Alemannen und den damit notwendigerweise verbundenen Störungen
hatten. Wenn im Jahre 517 Bischof Bubulcus sich noch nach der
alten Römerstadt Windisch nannte 1, so führte Bischof Grammatius
535-549 abwechselnd den Namen nach Windisch und Avenches 2 ;

Bischof Marius, in der Diözese Autun geboren, trat sein Amt im Jahre 574

noch in Avenches an, wurde aber bereits in der Kirche St. Thyrsius
in Lausanne begraben (f 594) 3. Das Bistum war dem Vorrücken der
Alemannen ausgewichen und im 6. Jahrh. von Windisch über Avenches
nach Lausanne zurückverlegt worden. Wenn Bischof Marius noch im
Jahre 587 an der großen West-Ost-Straße in Peterlingen (Payerne) eine

Kirche erbaute 4 und wohl gehofft hatte, den Rückzug der kirchlichen
Institutionen zum Stehen zu bringen, so mußte er doch vor dem

Vorprellen des alemannischen Druckes noch weiter nach Westen
zurückweichen. Etwa gleichzeitig mit dem Abschluß dieser Bewegungen auf
der Straße im Aaregebiet und nach dem Genfer See hin erfolgte nach
565 und kurz vor 585 auch die Verlegung des Bistums im Wallis von
Octodurum an der Paßstraße des großen St. Bernhard rhoneaufwärts
in das abgelegene Sitten 5. Eine in ihren räumlichen Ausmaßen nur
kleine Wanderbewegung des Bistums läßt sich am Hochrhein beobachten,
im Jahre 615 begegnet Ragnachar, ein Schüler des Abtes Eustasius von
Luxeuil, als Augustanae et Basiliae episcopus 6.

Ein Merkmal ist all diesen Verlegungen der Bischofssitze im Schweizer

Raum gemeinsam ; die Bistümer zogen sich aus relativ offenen,
alten und ehedem volkreichen Römersiedlungen zurück nach steilen

Bergfestungen in eine ausgesprochene Schutzlage ; die größte räumliche
Verschiebung erfuhr dabei Windisch-Lausanne, die benachbarten
Bistümer wurden, gleichsam nur am Rande der großen Strömung gelegen,

mittelalter in : Festschrift Eugen Tatarinoff (Solothurn 1938) ; Fr. Wyss, Die
Stadt Solothurn geograph. u. kulturhist. dargestellt (Solothurn 1943).

1 Mon. Germ. Conc. I 30.
2 Mon. Germ. Conc. I 70, 97, 109.
• Mon. Germ. Conc. I 172 ; Auct. ant. 11, 227 ff. ; Germ. Pont. II 2 S. 166 f.
4 Germ. Pont. II 2 S. 186 ; Mon. Germ. Script. 24, 794. Es besteht kein

Grund, an der Zuverlässigkeit dieser Nachricht zu zweifeln.
5 Mon. Germ. Aue. ant. 11, 237 ; Conc. I 173.
• Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 123.



von dieser weniger in Mitleidenschaft gezogen. Einzig bei Chur fand
eine Verlegung des Bistums nicht stattx.

Die Notwendigkeit der Aufgabe des Bischofssitzes und seiner

Verlegung in geschütztere und in ihrem christlichen Bestände weniger
bedrohte Gebiete ist nicht etwa eine auf das Alpenvorland beschränkte

Erscheinung ; sie ist in ganz ausgesprochenem Maße im gleichen 6. Jahrh.
auch im flandrisch-niederländischen Raum zu beobachten 2. Das Bistum
zu Tongern, wo im Jahre 585 noch Domitian Bischof ist, wich bis zum
Anfang des 7. Jahrh. nach Mastricht zurück ; im 6. Jahrh. wurde das

Bistum Arras offenbar mit Cambrai vereinigt ; nach dem Jahre 577

ward der Bischofssitz zu Tournai mit jenem zu Noyon verschmolzen.
Die Bistümer wurden aus den unsicheren Verhältnissen überwiegend
heidnisch gewordener Landschaften im Frankenreich zurückverlegt bis

zum Rande des noch romanisch-christlichen Kulturraumes, in den

Ausstrahlungsbereich von Trier und von Reims sowie der Ile-de-France.
Hier sammelte sich die Kraft des Christentums wiederum und von
diesen Gebieten als Basis erfolgte dann die Wiedergewinnung des

verlorenen alten Raumes in neuer Durchdringung. Analoge Verhältnisse
sind für das 6. Jahrh. auch im Schweizer Gebiet anzunehmen,
hervorgerufen durch die allmähliche heidnisch-alemannische Überflutungs.

Die Einwanderung der Alemannen im 6./7. Jahrh. wirkte auf die

äußeren Verhältnisse nicht stark zerstörend, dafür war die fränkische
Oberherrschaft zu ausgeprägt, aber sie gestaltete die überkommenen
Zustände doch weitgehend um. Der Hauptstoß der Alemannen kam
wohl über die Straßen aus dem Hegau und Klettgau und ergoß sich auf
der Aarestraße nach dem Westen ; dabei blieb der am Ende des 3. Jahrh.
entstandene kulturelle Unterschied zwischen dem Gebiet nördlich des

Hochrheines und dem Land südlich des Rheinufers doch noch weiter
spürbar im frühen Mittelalter 4. Die Ausbreitung der Alemannen und

1 Zur Literatur vgl. Germ. Pont. II 2 S. 82 ff.
2 Zum Folgenden vgl. E. de Moreau, Histoire de l'église en Belgique I

(Bruxelles 1940), bes. S. 58 f., 84 f.
3 Auch der Liber Diurnus, der in den Grundzügen ins 6. Jahrh. zurückgeht,

kennt Formeln für die Zusammenlegung von Diözesen wegen Gefährdung durcli
Feinde (n. 8 u. 9) ; W. Sickel, Liber diurnus (Wien 1889) S. 7 f. Als zusammenfassende

Übersicht vgl. L. Santifaller, Zur Liber diurnus-Forschung in Hist.
Zeitschr. 161 (1940) 532-538.

4 Vgl. die wohlabgewogenen Ausführungen von W. Kaegi, Die Rheingrenze
in der Geschichte Alemanniens in : Histor. Meditationen (Zürich 1942) S. 41-76,
bes. S. 58 über das Überschneiden von Sprach- und Kulturgrenzen.



ihr allmähliches Eindringen auch in die weniger offenen Täler des Jura
und nach den Alpen hin läßt sich aus dem Lautbestand der Ortsnamen
und der noch erkennbaren Veränderungen darin für das 6./7. Jahrh.
noch besser feststellen, als es aus den schriftlichen Aufzeichnungen
erfolgen kann 1, Etwa bis zum Gebiet des Walensees und an der
Aarestraße bis ungefähr Kerzers waren die Alemannen um diese Zeit gelangt.

Für das Ende des 6. Jahrh. berichtet der griechisch schreibende
Historiker Agathias von dem zunehmenden geistigen Einfluß aus dem
Frankenland auf die Alemannen und, wie sich damit auch die
Aufnahmebereitschaft für christliches Gedankengut steigere 2. Die
Rechtsverhältnisse des Pactus Alemannorum aus dem Anfang des 7. Jahrh.
zeigen denn auch nur eine geringe Beeinflussung durch das Christentum,
nur die Freilassung in der Kirche wird erwähnt, aber sie geben eben doch
Kunde, daß das Christentum, gestützt auf das Frankentum, bei den
Alemannen allmählich an Boden gewann.

Auch aus der dem 7. Jahrh. angehörenden Vita s. Columbani und
den Nachrichten der Vita s. Galli, die, wie F. Blanke zeigte 3, einen
höheren Grad von Glaubwürdigkeit auch für die frühe Zeit beanspruchen
darf, als man ihr bisher gemeinhin zuschrieb, ergibt sich mit aller
Deutlichkeit für das Bodenseegebiet im frühen 7. Jahrh. das Vorhandensein

von Christen, wenn auch deren religiöse Vorstellungen teilweise

1 W. Bruckner, Die Bedeutung der Ortsnamen für die Erkenntnis alter
Sprach- und Siedlungsgrenzen in der Westschweiz in : Vox Romanica I (1936)
235-263 ; Ders., Ortsnamen, Siedlungsgrenzen, Volkstum in der deutschen Schweiz
in : Sonntagsbl. d. Basler Nachrichten 1938, n. 46 und Schweiz. Archiv f. Volkskunde

37 (1939/40) 201 ff. ; vgl. a. L. Schmidt, Zur Geschichte der alemannischen
Besiedlung der Schweiz in : Zeitschr. für Schweiz. Gesch. 18 (1938) 369 ff. Die
Ergebnisse der Ortsnamenforschung werden gestützt durch H. Zeiss, Studien zu
den Grabfunden aus dem Burgunderreich an der Rhone in : Sitzungsber. Akad
München, phil.-hist. Kl. 1938, Heft 7.

2 Agathias, Hist. 17. — An allgemeiner Literatur zur Christianisierung der
Alemannen vgl. J. Sauer, Die Anfänge des Christentums und der Kirche in Baden
in: Neujahrsbl. d. Bad. Hist. Kom. 14 (1911); W. Veeck, Die Alemannen in
Württemberg (Berlin 1931) ; P. Goessler, Die Anfänge des Christentums in
Württemberg in: Blätter f. Württemb. Kirchengesch. NF 36 (1932)149-187;
K. Weller, Württemberg. Kirchengeschichte (Stuttgart 1936) ; Ders., Bcsicd-
lungsgeschichte Württembergs vom 3.-13. Jahrh. (Stuttgart 1938).

3 F. Blanke, Columban und Gallus (Zürich 1940) ; vgl. a. Vita s. Galli in :

Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 229-337. Die älteste Vita stammt aus dem
Ende des 8. Jahrh. Die Bearbeitung Walafrid Strabos, c. 833/34 abgefaßt, geht
weit stärker auf den Urtext der Vita zurück als die zweite von Wetti, c. 816/24
verfaßte Vita ; ebda. S. 232 ff. Vgl. a. L. Kilger, Die Quellen zum Leben des
hl. Kolumban u. Gallus in : Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch. 36 (1942) 107-120.



noch stark mit heidnischem Gedankengut und Gebräuchen durchsetzt

waren.
In dieses Gebiet um den Bodensee wurde im Jahre 610 Columban,

der Gründer von Kloster Luxeuil, der dort von Theuderich IL
vertrieben war, durch König Theudebert II. von Austrasien zur Missionsarbeit

geschickt1. Der Gedanke zu dieser missionarischen Tätigkeit
Columbans und seiner Gefährten, unter denen Gallus besonders hervortrat,

ging mehr vom fränkischen König aus, nicht so sehr von dem

irischen Mönch selbst. Die Geschehnisse am Zürichsee in Tuggen und
in Bregenz am Bodensee zeigen die Vermischung und Überwucherung
christlicher Reste durch das alemannische Heidentum. Die Arbeit der

Ausbreitung des Christentums am Bodensee, die auf Widerstände mannigfacher

Art in der Bevölkerung stieß, fand ihren Rückhalt am fränkischen

König und konnte die Kulturströmungen nutzen, die aus Italien und
dem fränkisch-burgundischen Gebiet kamen und sich im alemannischen
Bodenseebereich zu Beginn des 7. Jahrh. trafen. Es ist kein Zufall,
daß König Theudebert II. Columban und seine Genossen gerade in
diese dem christlichen Einflüsse nächstgelegenen Gebiete gesandt hatte.
Wie stark aber das Wirken Columbans auf die staatliche Unterstützung
angewiesen war, zeigte sich nach dem Sturze Theudeberts, als mit dem

Aufhören von dessen Schutz Columban seine Missionsarbeit einstellen
mußte 2. Er ging vom Bodensee nach Oberitalien und gründete dort die

Abtei Bobbio, in der noch lange die Erinnerung an Columbans
Aufenthalt im alemannischen Gebiet wach blieb 3.

Der Schüler Columbans, Gallus, verblieb in der Gegend des Bodensees,

zog sich allerdings aus Bregenz nach dem Westufer des Sees zurück
und stützte sich fortan auf die christlichen Gemeinden im Arbongau
und um Konstanz. In Konstanz war zu Beginn des 7. Jahrh. ein Bischof

ansässig * ; aus der Vita s. Galli erfahren wir von dem um 615 erfolgten
Tod des Bischofs Gaudentius und der Bestellung des Nachfolgers Johan-

1 Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 101 ff. ; ed. Krusch, S. 211 ff.
2 Vgl. a. J. Roussel, Saint Columban et l'épopée colombanienne I/II

(Besançon 1941/42).
3 Im Jahre 844 schenkte Wolfhart noch seinen Hof in Wangen im Thurgau,

wo der hl. Columban einst wohnte, und seinen Besitz in Tuggen an das Kloster
Bobbio ; Quellenwerk z. Entst. d. Schweiz. Eidgenoss. I 1 S. 10 n. 11.

4 F. Beyerle, Zur Gründungsgeschichte der Abtei Reichenau und des

Bistums Konstanz in : Zeitschr. f. Rechtsgesch. Kanon. Abt. 15 (1926) 512-531 ;

J. Ahlhaus, Die Alemannenmission und die Gründung des Bistums Konstanz in :

Schriften des Ver. Gesch. Bodensee 62 (1935) 59-80.



nes, der vorher das Amt eines Diakons in Quaradaves (Grabs im Rheintal,

südlich des Säntis) ausübte l. Bei Johannes ist seine rätische
Herkunft überliefert, bei Gaudentius weist sein Name in die gleiche Richtung

2. Man-muß nicht dieses frühe Bistum Konstanz als die teilweise
oder völlige Fortsetzung des Bistums Windisch auffassen 3, wie es die

dortige Überlieferung spätestens seit dem 12. Jahrh. getan hat 4 ; viel
fruchtbarer und den Verhältnissen des 7. Jahrh. entsprechender ist der

Gesichtspunkt, das Bistum Konstanz zu betrachten als den äußersten
noch haltbaren Vorposten des Christentums von Rätien her, angelehnt
an die rückwärtige Verbindung mit der Romania in Chur. An der
Grenze des Ausstrahlungsgebietes der rätischen Kultur am Bodensee

angelegt, war es seit seinem Entstehen bestimmt zur Wirkung nach deTi
alemannischen Kernland hinein 5.

Damit nutzte Konstanz die Strömungen aus, die im 6./7. Jahrh.
auf der großen Straße über die Bündnerpässe nach dem Bodenseeraum

1 Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 265, 270, 295, 302 ; Germ. Pont. II 1

(Berlin 1923) S. 120 ff.
2 Vgl. das Vorkommen des Namens Gaudentius in den Libri contrat, (ed.

Piper, in Mon. Germ.).
3 Blanke Columban, S. 1'iSff., faßt mit Recht das Bistum Konstanz als

eine Neugründung auf ; die in Konstanz lebenden Christen sind nach ihm
überwiegend Romanen ; S. 154 ff.

4 Die Konstanzer Bischofsliste des 12. Jahrh. (Mon. Germ. Script. 13, 324)
nennt nacheinander : Maximus, Ruodelo, Ursinus, Gaudentius, Marcianus, Johannes
Othardus Die beiden ersten Namen der Reihe sind sonst unbekannt, der
dritte Name kommt auf einer Inschrift in Vindonissa als dortiger Bischof vor.
J. Sauer, Anfänge, S. 24 und F. Beyerle, in Zeitschr. f. Rechtsgesch. Kanon.
Abt. 15 (1926) 522, Anm. 22, setzen die Inschrift ins 9. Jahrh. ; nach dem Latein
entstammt der ursprüngliche Text wohl dem 6. Jahrh. Die Übertragung des
Ursinus in die Konstanzer Bischofsliste erfolgte spätestens im 12. Jahrh., als man
daran ging, sich um die Geschichte des Bistums zu kümmern. Diesem geschichtlichen

Interesse ist es wohl auch zuzuschreiben, wenn in der Barbarossaurkunde
von 1155 (St. 3730 ; Wirtemb. UB II 95) Dagobert I. mit der Entstehung des
Bistums in Verbindung gebracht wird ; vgl. a. F. Beyerle, S. 527 f. Nach Notker
von St. Gallen verlegte Dagobert I. den Bischofssitz von Vindonissa nach
Konstanz ; Mon. Germ. Poetae IV 1107 ; Zibermayr, Noricum, S. 83 f. Diese Tradition
wurde in Konstanz spätestens im 12. Jahrh. aufgenommen. Vgl. a. Hauck, Kirchengesch.

6I 311, Anm. 7 und 319 f.
6 Wenn Zibermayr, S. 84 f., 91 f., die Galluszelle auf Boden des Bistums

Chur errichtet sein läßt und die Nachrichten der Vita s. Galli über ein Bistum
in Konstanz auf Chur beziehen möchte so entspricht das weder den Quellen noch
der Gesamtsituation des 7. Jahrh. Chur war allerdings im 7. Jahrh. der geistige
Mittelpunkt für das christliche Leben auch im Konstanzer Gebiet, das über den
Bodensee eine leichte Verbindung mit dem rätischen Gebiet hatte, in dem die
spätantike christliche Tradition ungebrochen fortlebte.

8



und dem schwäbischen Gebiet kamen, und deren Vorhandensein wir aus
den Untersuchungen von J. Werner besser als bisher kennen gelernt
haben 1. Von Chur lief die kulturelle Bindung nach Mailand in
Oberitalien, die politische Ausrichtung von Rätien dagegen und, soweit
dessen Einfluß reichte, auch des Bodenseeraumes ging im 6. und 7. Jahrh.
nach dem fränkischen Bereich. So kam St. Bertin, später Abt im
westfränkischen Kloster Sithiu (f 711), aus Konstanz und trat in der

ersten Hälfte des 7. Jahrh. zunächst in Luxeuil als Mönch ein 2. Die

Einbeziehung Rätiens in den fränkischen Machtbereich im 7. Jahrh.
schloß ein weitgehend selbständiges Eigenleben der Alpengebiete aber

nicht aus 3.

Auch das Wallis war im frühen 7. Jahrh. eng in den fränkischen
Herrschaftskreis einbezogen ; Bischof Leudemund von Sitten war tief
in die inneren Parteiungen im Frankenreich verstrickt. Im Jahre 613/14

war er gemeinsam mit dem Patricius Aletheus an einer Verschwörung

gegen Chlothar II. beteiligt, der gerade alle merowingischen Teilreiche
wieder unter seiner Herrschaft vereinigt hatte, und wurde erst durch
Abt Eustasius von Luxeuil wieder mit dem König ausgesöhnt 4. Die

fränkischen Könige hatten im 6./7. Jahrh. offenbar ihren Einfluß über die

Pässe der Alpen aufrecht erhalten ; die notwendige Verbindung zwischen

dem oberen Rhonetal und dem obersten Rheintal gewährleistete die

Straße aus dem Wallis über Furka- und Oberalppaß nach Chur. Deren
zeitweise im frühen Mittelalter aufkommende Bedeutung wird auch aus
der Entwicklung der romanischen Sprachgebiete im Alpenraum ersichtlich

5. Aus den sprachlichen Zusammenhängen ergibt sich der Schluß,
daß über diese einzige innerhalb des romanischen Sprachbereiches
verbliebene West-Oststraße ein gewisser Verkehr sich abgespielt haben muß.

Die Verlegung des Bistums im Wallis nach Sitten am Ende des 6. Jahrh.6

1 G. Löhlein, Die Alpen- und Italienpolitik der Merowinger im 6. Jahrh
(Erlangen 1932) und jetzt vor allem J. Werner, Münzdatierte austrasische Grabfunde

(Berlin 1935), bes. S. 23-29.
2 Hauck, Kirchengesch. 'I 315 f.
3 Bis in das beginnende 9. Jahrh. wahrte Chur und das obere Rheingebict

seine rechtliche Sonderentwicklung ; U. Stutz, Karls d. Gr. divisio von Bistum
und Grafschaft Chur in : Hist. Aufsätze Karl Zeumer zum 60. Geburtstag (Weimar
1910) S. 101-152.

4 Fredegar, IV 43-44 in: Mon. Germ. Script, rer. Merov. II 142 f.
» E. Gamillscheg, Romania Germanica II (Berlin 1935) 269 ff., bes. S. 292 ff.,

305 f. ; W. v. Wartburg, Die Ausgliederung der romanischen Sprachen in : Zeitschr.

f. roman. Philologie 56 (1936) 1-48 ; Ders., Die Entstehung der romanischen
Völker (Leipzig 1939). « Vgl. oben S. 4.



findet vielleicht auch darin eine weitere Erklärung, daß es mit der
aufkommenden Bedeutung der einzigen Verbindungslinie im Alpengebiet
sich weiter rhoneaufwärts nach dem Oberwallis hin verlagerte. Die
Straße aus Burgund entlang der Aare über Zürich und den Walensee,
die an sich viel bequemere Reisemöglichkeiten bot, war im 6./7. Jahrh.
völlig unter der Kontrolle der alemannischen Einwanderer.

Im Gebiet der Nordschweiz machten sich im 7. Jahrh. starke
Veränderungen in der kulturellen und politischen Einflußnahme geltend ;

die rein rückläufige Bewegung vor dem von Osten her eindringenden
Alemannentum wurde aufgehalten und machte bald anderen Kräften
Platz. Das stärkste einwirkende Kraftzentrum für unser Gebiet war
zu Beginn des 7. Jahrh. zunächst die rasch zu großer Bedeutung im
Frankenreich aufgestiegene Abtei Luxeuilx ; deren Wirkkreis reichte
über die Burgundische Pforte und Besançon bis nach Romainmôtier und
St. Maurice im Wallis hinüber und im Jura bis zu dem unter ihrer
Mitwirkung gegründeten Kloster Moutier-Grandval. Über das Rhein-
und Bodenseegebiet hinausgreifend, konnte Abt Eustasius von Luxeuil
bereits den Gedanken einer Ausbreitung des Christentums in Baiern

erwägen 2. Dabei blieb offenkundig das Bodenseegebiet und der alemannische

Raum der Tätigkeit des Bistums Konstanz vorbehalten, das

seinen Rückhalt fand in dem christlich-romanischen Gebiet Rätiens.
Das Bistum in Basel, das wir im Jahre 615 in der Hand eines Schülers
des Eustasius von Luxeuil sahen 3, ist bald nach diesem Zeitpunkt
offenbar für mehrere Jahrzehnte wieder erloschen 4. Der Grund mag
vorzugsweise darin zu suchen sein, daß das Land am Rheinknie bis

in den Jura hinein im 7. Jahrh. sehr rasch in den Bereich des Herzogtums
im Elsaß einbezogen wurde und damit auch der ohnehin damals nur winzige

Sprengel von Basel in den Bannkreis des Straßburger Bischofs geriet.
Der fränkische Dukat im Elsaß drang unter Herzog Gundoin in

der ersten Hälfte des 7. Jahrh. in Fühlungnahme mit Luxeuil tief in
den Jura ein ; er folgte der Straße durch das Birstal bis zu dem
Talkessel von Delsberg und nach Moutier-Grandval6. Nach der Vita
Germani6, die uns die wesentlichen Momente bei der Gründung des

1 Büttner, Gesch. d. Elsaß I 37 ff.
- Zibermayr, Noricum, S. 86 ff., 90 f.
3 Siehe oben S. 4 ; Büttner, Gesch. d. Elsaß I 52 f.
4 H. Büttner, Die Landschaft um Basel von der Einwanderung der Alemannen

bis zur Mitte des 8. Jahrh. in : Vom Jura zum Schwarzwald 14 (1939) 59-82.
5 Büttner, Gesch. d. Elsaß I 47 ff., 61.
6 Mon. Germ. Script, rer. Merov. V 25-40.

10



Klosters Moutier-Grandval anschaulich darstellt, war die erste und
dringendste Aufgabe bei der Gründung der neuen Abtei, in welcher
der geistige Einfluß des Columbanklosters Luxeuil, austrasische

Anschauungen aus Metz und politische Einwirkungen des elsässischen

Herzogtums sich begegneten, die Wiedereröffnung der alten Straße
über die Pierre-Pertuis \ Damit aber griff das elsässische Herzogtum
unter geschickter Ausnutzung der Umstände vorsichtig tastend aus bis
nach der Gegend von Biel-Solothurn hin, ohne diese freilich selbst noch
einzubeziehen. In Solothurn fanden sich im 7. Jahrh. sicherlich noch
christliche Reste vor ; das Gedächtnis an St. Ursus war nicht erloschen
und die Verbindung nach dem burgundisch-fränkischen Gebiet wohl
trotz des Rückzuges des Bistums bis Lausanne nicht völlig abgebrochen.

Der zweite Nachfolger Gundoins im Elsaß, Herzog Eticho (vor 673),
behielt Moutier-Grandval und den Sornegau fest in der Hand ; unter
seinem Kommando befanden sich auch alemannische Soldtruppen 3. Eine
Ausdehnung des Herrschaftsbezirkes des elsässischen Herzogs nach Osten

hin, nach dem Hauenstein- oder Bötzbergpaß läßt sich aber unter
Eticho nicht feststellen. Das Familienkloster der Etichonen, Hohenburg,
dem Etichos Tochter Odilia vorstand 3, erhielt nur Besitz in Ariesheim
zugewiesen 4, d. h. an der Birstalstraße, nicht aber weiter östlich. Der
Augstgau lag im 7. Jahrh. im vergessenen Winkel ; hier dauerte die alte
Besiedlung fort ; erst langsam ging die romanische Bevölkerungsschicht,
nach Ausweis der Ortsnamen und der in Spuren noch lange nachwirkenden

römischen Flurverfassung, in der allmählich einrückenden alemannischen

Bauernbevölkerung auf5.

1 Mon. Germ. Script, rer. Merov. V 37 : cernens itaque s. Germanus abba,
quod difficilis esset introitus eorum, coepit saxorum dura manibus quatere et
valvae utraque parte vallis patuerunt et sunt iterantibus patefactae usque in
hodiernum diem.

2 Mon. Germ. Script, rer. Merov. V 37-39.
3 Germ, l'ont. Ill 32 ff. mit weiterer Literatur.
4 Dieser Besitz wird erst bekannt, als er im Jahre 1239 abgestoßen wird;

Boos, UB Landschaft Basel I 28, n. 49, siehe a. S. 32 n. 53 u. 54. Die
Klostertradition führte den Grundstock der Güter von Hohenburg auf die Etichonen,
das Gründergeschlecht, zurück ; H. Büttner, Studien zur Geschichte des Stiftes
Hohenburg im Elsaß während des Hochmittelalters in : Zeitschr. f. Äsch. d.
Oberrheins NF 52 (1939) 103-138. Auch Ariesheim, in dem die Äbtissin Williburg
im Jahre 1239 ihren Hof an den Bischof Lütold von Basel verkaufte, dürfte diesem
ältesten Besitz des Klosters Hohenburg zugehören.

6 Vom Jura zum Schwarzwald 14 (1939) 65 f. ; R. Laur-Belart, Reste
römischer Landvermessung in den Kantonen Baselland und Solothurn in :

Festschrift Eugen Tatarinoff (Solothurn 1938).

11



Ähnlich wie sich am Fuß des Belchen im Schwarzwald im 7. Jahrh.
St. Trudpert niedergelassen hatte 1, konnte etwa in der gleichen Zeit
auf einer Rheininsel die Gründung Fridolins entstehen, das Kloster
Säckingen 2, nach Norden und Osten durch das noch unzugängliche
Massiv des Schwarzwaldes und durch die Berge des Jura geschützt.
In der Überlieferung von St. Trudpert hat sich bis ins hohe Mittelalter
hinein die durchaus richtige Vorstellung gehalten, daß die Westseite
des Schwarzwaldes nicht mehr in den eigentlichen Bereich des

alemannischen, vom Bodensee herkommenden Herzogtums einbezogen war ;

sie führte ebenso wie das Gebiet von Säckingen und der Augstgau ein

unbeachtetes Sonderdasein zwischen dem alemannischen und dem
elsässischen Herzogtum des 7. Jahrh. Weder die Zelle Trudperts noch die

Niederlassung Fridolins hatten im 7. Jahrh. eine über ihre engste
Umgebung hinausgehende Bedeutung, sie sind nicht in eine Reihe zu
stellen mit den von Luxeuil ausgehenden, von seinen großen Ideen

geleiteten Gründungen.
Überblicken wir die Verhältnisse des 7. Jahrh., so läßt sich

zusammenfassend sagen, daß das Aaregebiet im 7. Jahrh. eine

Überschneidung verschiedener Einflußbereiche aufweist. Über das politische
Einwirken des alemannischen Herzogtums, das mit dem 6. Jahrh. die

alten spätrömisch-burgundischen Verwaltungseinrichtungen wegräumte
und zurückdrängte und aareaufwärts auf der römischen Heerstraße

vorstieß, lagerte sich ein kultureller Strom der aus dem Elsaß und aus

Luxeuil und seinem Kreis heraus gespeist wurde. Dadurch wurde die

Birstalstraße über die Pierre-Pertuis die letzte Verbindung, über die das

fränkische bedingte Burgund und das fränkisch ausgerichtete Elsaß sich

die Hand reichten.
Am Bodensee strahlte das Christentum von Chur aus in das alemannische

Gebiet hinein ; es konnte sich auf die in Jahrhunderten gewachsene

geistige Kraft und die kirchliche Hierarchie in Oberitalien stützen
und zum Teil wohl auch auf die lebendige Verbindung mit dem Wallis,
die auch die Einwirkung der fränkischen staatlichen Gewalt bis nach
Rätien hin ermöglichte, ohne daß man Rücksicht nehmen mußte auf
die jeweilige Lage im alemannischen Gebiet. Das Konstanzer Bistum,
das im ik Jahrh. vorerst einen kleinen Bezirk am Bodensee erfaßte, war

t
1 Vgl. Th. Mayer, Beiträge zur Geschichte von St. Trudpert (Freiburg 1937).
2 M. Beck, in Zeitschrift f. Gesch. d. Oberrheins NF 50 (1937) 272 u. 280 :

H. Büttner, Franken und Alemannen in Breisgau und Ortenau in : Zeitschr. f.
Gesch. d. Oberrheins NF 52 (1939) 323-359, bes. S. 327 f.

12



zunächst ein Vorposten von Chur her ; erst allmählich wurde es im
Laufe des 7. Jahrh. bis in den Anfang des 8. Jahrh. hinein in höherem

Maße ein alemannischer kirchlicher Mittelpunkt, ohne indessen den

ganzen Bereich des alemannischen Herzogtums schon voll auszufüllen.

Langsam und fast unmerklich vollzog sich in Alemannien während
des 7. Jahrh. die Hinwendung zum christlichen Glauben ; namenlose

Kräfte trugen diese Ausbreitung des Christentums. St. Gallen ist im
7. Jahrh. noch eine unbekannte Stätte, kein großes Kloster, sondern die

von wenigen Einsiedlern gehütete Zelle von St. Gallus. Wenn man die

Patrozinienkunde heranziehen darf, die auf die zahlreichen Martinskirchen

im schwäbischen Bereich hinwies, so dürfte sie die Annahme

unterstützen, daß im 7. Jahrh. die Christianisierung im alemannischen

Gebiet von fränkischen Kräften, weniger dagegen durch insulare
Einflüsse gefördert wurde. Der Endpunkt dieser ersten langsamen
Erfassung Alemanniens durch christliches Glaubensgut wird markiert durch
die aus der Zeit um 730 herrührende Lex Alemannorum. Hier steht
bereits die Kirche in Verbindung mit dem fränkischen Staat und von
diesem gefördert und geschützt neben dem alemannischen Herzogtum.

II
*

In der zweiten Hälfte des 7. Jahrh. verblaßte der fränkische

Herrschaftsanspruch rechts des Rheins und im nördlichen Alpenvorland
weitgehend. Die inneren Wirren im Frankenreiche und die Kämpfe um
die führende Stellung unter den großen Adelsparteien nahmen alle

Kräfte in Anspruch. Erst als das karolingische Geschlecht nach dem

Jahre 687 unbestritten die Leitung der Staatsgeschäfte in der Hand

hatte, konnte der Hausmeier Pippin sich wieder mit den Verhältnissen

in Schwaben befassen. In drei Feldzügen in den Jahren 710 bis 712,

gegen die Alemannenherzöge Gotfrid und Wilichar wurde die
Wiederaufnahme der fränkischen Herrschaft eingeleitet1. Als Karl Martell
nach schweren Kämpfen die Nachfolge seines Vaters übernommen hatte,
setzte er auch dessen Politik fort und bezog die alemannischen Gebiete

wieder intensiver in den fränkischen Herrschaftsbereich ein.

Zur Ordnung der Streitigkeiten im bairischen Herzogshause unternahm

Karl Martell im Jahre 725 eine Heerfahrt durch Schwaben nach

1 Böhmer-Mühlbacher, Regesten des Kaiserreichs unter den Karolingern
(Innsbruck 21908) n. 19 b (abgekürzt B-M).

13



Baiern 1, Herzog Hugbert wurde durch den Karolinger in seiner Stellung
gestützt und trat dadurch in engere Beziehungen zu dem fränkischen
Hausmeier. Die Aufrechterhaltung des Einflusses in Baiern aber
verlangte die Einbeziehung des alemannischen Gebietes in den fränkischen
Interessenkreis.

Seit dem Beginn des 8. Jahrh. hatte in Baiern ein weites
Einströmen fränkischen Kulturgutes begonnen ; die christlichen Glaubensboten,

die aus dem fränkischen Reich kamen, brachten auch ihre ganzen
geistigen Anschauungen und ihre gesamte Vorstellungswelt mit. Emme-

ran, der als Missionar vorzüglich im Umkreis von Regensburg wirkte,
kam aus dem Gebiet von Poitiers 2, Korbinian wohl aus der Gegend

von Melun 3 und Rupert, dessen hauptsächliche Wirksamkeit sich um
Salzburg konzentrierte, war ebenfalls fränkischer Herkunft 4. So brachte
die christliche Mission Baierns zu Beginn des 7. Jahrh. dessen Verbindung
nach dem Westen, ohne allerdings damit die kulturellen Beziehungen zu
Italien aufzuheben oder abzuschwächen, so wie sie unter Herzog Theoto
im Jahre 715/16 zu Papst Gregor II. geknüpft waren.

Alemannien, das zwischen Baiern und dem fränkischen Kernland
gelegene Gebiet, dazu im Scheitelpunkt des Winkels zwischen italischem
Raum und dem fränkischen Rheingebiet befindlich und den Einflüssen
aus beiden Richtungen geöffnet, mußte sozusagen notwendigerweise in
die neuen nach dem Donauraum tendierenden Kraftlinien der
fränkischen Politik einbezogen werden. Der christliche und fränkische Einfluß

tritt uns hier entgegen in der Person von Pirmin '. In den wechsel-

1 B-M2 37 c. Allgemein vgl. jetzt das anregende, aber auch mit Vorsicht zu
benutzende Buch von I. Zibermayr, Noricum. Baiern und Österreich (München 1944).

2 Vita vel passio Haimhrammi ep. in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV
452-526. Krusch, S. 457 f., hält Emmeran wegen des Namens für einen Germanen
und bestreitet seine in der Vita ausdrücklich bezeugte Herkunft aus Aquitanien.
Dabei ist völlig übersehen, daß das germanische Namensgut im 7. Jahrh. auch
in dieses Gebiet als Modeerscheinung längst eingedrungen war. Dazu kommt
bei Krusch noch die Scheu des 19. Jahrh., die Herkunft christlicher Glaubensboten

aus dem Innern des Frankenreiches anzuerkennen, weil man von einer
übertriebenen Vorliebe für die Iroschotten erfüllt war. Diese Erscheinung wirkt
noch heute in einer ganzen Reihe abgeleiteter Darstellungen unbewußt nach. —
Emmeran nahm seinen Weg vom Rhein aus durch Alemannien nach Baiern und
gelangte der Donau folgend nach Regensburg ; Mon. Germ. Script, rer. Merov.
IV 475 ff. 3 Zibermayr, Noricum S. 152-159.

4 Zibermayr, Noricum S. 124-152. Die Untersuchungen über die Herkunft
von Rupert bedürfen noch einer eingehenden Klärung.

5 G. Jecker, Die Heimat des hl. Pirmin (Münster 1927) ; M. Pfeiffer,
St. Pirminus in der Tradition der Pfalz in : Kultur der Reichenau I (1925) 37-52
mit reichen Literaturangaben.

14



vollen Geschehnissen der Zeit Karl Martells verkörpert er die stetige
Linie der fränkischen Politik im alemannischen Gebiet.

Im Jahre 730 hatte sich Karl Martell gegen Herzog Lantfrid in
Alemannien gewandt, ohne daß die Quellen die Veranlassung klar
erkennen lassen ; unmittelbar darauf verschwindet dieser vom Schauplatz
der Geschichte 1, Der fränkische Einfluß im alemannischen Gebiet war
bis zum Tode Herzog Lantfrids beträchtlich angestiegen, wie sich ja
auch aus der Lex Alemannorum ergibt ; allerdings bezeugt gerade
diese Rechtsquelle auch noch die weitgehende Selbständigkeit des

alemannischen Herzogtums. Seit dem Jahre 730 konnte Karl Martell
nicht mehr mit Heeresmacht in Alemannien einwirken, die Araber-

kämpfc 2 und die Ereignisse im Rhonegebiet 3 nahmen die militärischen
Kräfte der Franken voll in Anspruch. Wohl aber griff Karl noch
diplomatisch in die Geschehnisse in Schwaben ein, wie sich aus den
Ereignissen um Heddo ergibt *.

Pirmins Wirken ist auf das Engste verknüpft mit dem Entstehen
der Abtei Reichenau 5. In bester Schutzlage auf einer Insel im Bodensee

errichtet, in nächster Nähe des Bischofssitzes von Konstanz und
dadurch mit den christlichen Kräften im Lande verbunden, gleichwohl
mitten im alemannischen Kerngebiet gelegen, mit guten Verkehrsmöglichkeiten

nach allen Seiten, zeugt die Abtei Reichenau für das Geschick

und die abwägende Bedachtsamkeit ihres Gründers.
Über den ältesten Quellen zur Geschichte der Reichenau hat ein

Unstern gewaltet, sodaß wir weitgehend auf die Nachrichten ihres

bedeutendsten mittelalterlichen Geschichtsschreibers, Hermann d. L.,
aus dem 11. Jahrh. angewiesen sind*; dieser verfügte noch über ein

reicheres Material, als es uns erhalten ist. Nach seinen aus den Quellen
und aus der Klostertradition geschöpften Angaben erfolgte die Gründung
der Reichenau im Jahre 724. Wenn diese Jahresangabe auch nur auf
den Erwägungen Hermanns d. L. beruht7, so muß doch die Errichtung

1 B-M2 38 c. 2 B-M2 39 a. 3 B-M2 S. 17 f. 4 Vgl. unten S. 19 f.
5 Germ. Pont. II 1 S. 147 ff. und die Kultur der Reichenau I/II (1925).

Zuletzt F. Beyerle, Bischof Perminius und die Gründung der Abteien Murbach
und Reichenau in : Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 27 (1947) 129-173.

• Mon. Germ. Script. V 67-133 ; W. Wattenbach - R. Holtzmann, Deutschlands

Geschichtsquellen I 2 (Berlin 1939) S. 232 ff.
7 F. Beyerle, Bischof Perminius, S. 132, bezeichnet den Bericht Hermanns

von Reichenau als « legendär hinsichtlich der Personen wie der Zeitansätze » und
kommt zu dem Ergebnis, daß die Gründung der Reichenau, nach jener von Murbach

erfolgt, ins Jahr 729 zu legen sei ; ebda. S. 133, 142, 153. Die Chronik
Hermanns (Mon. Germ. Script. V 98) beruht in ihren Nachrichten auf der gelehrten

15



des Klosters vor dem Jahre 730 vor sich gegangen sein, da Herzog
Lantfrid noch unter jenem Personenkreis auftritt, der an der Gründung
der Reichenau Anteil nahm 1. So entstand Reichenau etwa gleichzeitig
mit einem anderen Kloster, an dessen Aufbau Pirmin ebenfalls
mitwirkte, der Abtei Murbach im Elsaß 2. Weder aus den urkundlichen
Nachrichten noch aus den Mönchslisten der Libri confraternitatum aber
läßt sich entnehmen, daß der Konvent des Klosters Reichenau aus
Murbach hervorgegangen ist 3, beide Abteien entstanden nebeneinander.
Die Namen der Mönchslisten zeigen, daß in Murbach, das wohl im
Andenken an Cassiodors Stiftung auch den Namen Vivarius peregri-
norum führte 4, ein deutlicher westfränkischer Einschlag erkennbar ist ;

in Reichenau ist im ältesten Konvent ebenfalls das westfränkische
Element vertreten, daneben aber auch von Anfang an eine oberdeutsche
Schicht vorhanden 5. So deuten die Namen der ältesten Insassen beider

Klöster, an deren Gründung Pirmin beteiligt war, auf geistige
Verbindungsfäden, die nach dem damaligen Zentrum geistig-religiöser
Bildung im Frankenreich hinliefen, am ehesten zum Raum um Loire und
Rhone und nach Aquitanien.

und genauen Sammelarbeit ihres unermüdlichen Verfassers und spiegelt den
Erkenntnisstand des 11. Jahrh. wieder. Daher z.B. auch die Bezeichnung von
Pirmin als chorepiscopus ; denn Hermann d. L. wußte, daß Pirmin die Bischofsweihe

besaß, aber kein Diözesanbischof war ; er konnte sich nach den Vorstellungen
seiner Zeit nur denken, daß Pirmin die Stellung eines Chorbischofs eingenommen
habe.

1 Mon. Germ. Libri contrat. S. 294, Sp. 465.
2 Germ. Pont. II 2 S. 275 ff. ; Büttner, Gesch. d. Elsaß I 78 ff.
3 F. Beyerle, a. a. O. S. 139, 142.
4 Schöpflin, Alsatia dipi. I 10 n. 10 ; Wentzcke, Reg. Bisch. Straßburg I

220 n. 33.
s F. Beyerle, Bischof Perminius, S. 134 ff. — Die Herausarbeitung der sprachlichen

Zugehörigkeit der ältesten Namenslisten von Reichenau und Murbach und
ihre Verwendung in der historischen Forschung ist ein unzweifelhaftes Verdienst
von F. Beyerle. Die Folgerungen, die daraus zu ziehen sind, scheinen mir jedoch
nicht so eindeutig, wie es Beyerle annehmen möchte, wonach « Pirmin sich am
Oberrhein einen ersten Stamm einheimischer Mönche herangebildet hat» (S. 139)
und mit diesen dann die Gründung der Reichenau vollzog. Damit soll das Fehlen
eines besonders stark westfränkisch durchsetzten Konventes in Reichenau erklärt
werden. Abgesehen davon, daß unter den ersten 12 Namen der Reicfcenauer
Liste nur 4 oberdeutsche den 4-5 westfränkisch-aquitanischen gegenüberstehen,
kann der Namensbefund in den beiden Klöstern auch anders erklärt werden. Ist
es nicht sehr gut möglich, daß bei der Vertreibung Pirmins von der Reichenau
auch ein großer Teil der westfränkischen Begleiter Pirmins weichen mußten, sodaß
sie dann erst in Murbach Aufnahme fanden, daß die Listen der Verbrüderungsbücher

uns mithin nur den endgültigen Zustand, nicht aber die anfänglichen
Verhältnisse wiedergeben

16



Die Quellen verraten uns, wie bei so mancher der bedeutendsten
Gestalten der Missionsgeschichte, nichts über die Herkunft von Pirmin.
Alle Beobachtungen aber, die man aus seinen Werken und aus seinen

Anschauungen bei den Klostergründungen schöpfen kann, weisen auf
seine Verwurzelung in westfränkisch-aquitanischer Tradition l. Pirmins
Denkweise kommt, soweit wir sie überhaupt aufspüren können 2, aus
der galloromanisch-kirchlichen Vergangenheit dieses Kulturkreises, der

weitgehend mit römischem und westgotischem Gedankengut erfüllt ist,
nicht aber aus dem davon sich deutlich abhebenden insularen (iro-
schottischen oder angelsächsischen) Milieu. Auch die ältesten
liturgischen Texte der Reichenau deuten auf Herkunft aus dem Raum um
Loire und Rhone hin. Die Annahme von G. Jecker über die Heimat
von Pirmin gewinnt sehr an innerer Wahrscheinlichkeit, wenn auch nicht
gerade für eine direkte westgotische Herkunft von Pirmin, so doch für
eine solche aus dem aquitanischen Raum, der im 7./8. Jahrh. ganz
eingetaucht war in die mittelmeerisch-westgotische geistige Sphäre.

Pirmin rückt so in enge geistige Nachbarschaft mit der fränkischen
christlichen Mission des frühen 8. Jahrh. in Baiern, deren Boten zu einem

guten Teil ja der gleichen geistigen Heimat angehörten. Das

Loiregebiet und die Rhonegegend waren auch schon im 7. Jahrh. das Her-

1 Nachdem G. Jecker (s. S. 14. Anm. 5) mit beachtlichen Gründen für die
aquitanische Herkunft Pirmins sich ausgesprochen hatte, traten Zibermayr, Noricum,

S. 198 ff., 207 und F. Beyerle, Bischof Perminius, S. 149 ff. wieder für sein
Verbundensein mit dem iroschottischen Mönchtum ein und möchten ihn gern
selbst für einen Iroschotten halten. Die angeführten Gründe, insbesondere « die
innere Berufung aus dem eigenen Gewissensauftrag » und das Fehlen organisatorischer

Arbeit sind nicht stichhaltig. Eine kirchliche Organisation gab es in den
Grundzügen in Alemannien bereits vor Pirmin mit den Bistümern Konstanz,
Augsburg und vielleicht auch Straßburg. Vertiefung des religiösen Lebens,
Durchdringung der täglichen Gewohnheiten und Gedankenwelt mit christlichem Bewußtsein

war die Aufgabe Pirmins und seiner Klöster. Die Dicta Pirminii (ed. Jecker,
S. 34-73) weisen auf den Kulturkreis südlich der Loire, sie schöpfen aus demselben
Gedankengut wie die « Bauernpredigt » des Eligius von Noyon im 7. Jahrh.
Letzterer, aus Limoges stammend, gehört ganz dem romanischen religiösen Einflußbereich

an. Vgl. a. P. Lehmann, Dicta Pirminii in : Stud. Mitteil. Bened.-orden
47 (1929) 45-51 und die zusammenfassenden Ausführungen über liturgische
Strömungen des frühen Mittelalters bei A. Allgeier, Der Einfluß Spaniens in der
Textgeschichte der Psalmen in : Spanische Forsch. 6 (1936) 60-89 ; Ders.,
Lateinische Psalmenübersetzungen in alter und neuer Zeit in : Freiburger Univ.-reden
NF 2 (1948) 7-19.

2 Eine Untersuchung über die Abgrenzung des mittelmeerisch-westgotischen
Einflußbereiches in geistiger Beziehung zum iroschottischen geistigen Raum im.
frühen Mittelalter wäre ein dringendes Erfordernis, läßt sich allerdings nur mit
vielseitigen Voraussetzungen bewältigen.

2 17



kunftsland und der Träger des Missionsgedankens im Frankenstaat,
als das Maas-Scheldegebiet dem christlichen Glauben wiedergewonnen
werden sollte ; es sei hier nur an solch hervorragende Gestalten wie

Eligius von Noyon, an Amandus und Remaclus erinnert1.
In diesem westfränkisch-aquitanischen Gebiet war bereits im 7.

Jahrhundert die lebensvolle Verbindung des kolumbanischen Mönchtums mit
der besten galloromanischen christlichen Tradition erfolgt. Diese Symbiose

und Vereinigung des aus der Spätantike herkommenden und des

iroschottischen Gedankengutes zur christlichen Heilslehre und mönchischen

Askese führte schon im Jahre 632 zu der gemeinsamen Verwendung
der Regeln Benedikts und Columbans im Kloster Solignac bei Limoges,
dessen Anschauungen von Remaclus nur wenig später auch nach Stablo-

Malmedy im karolingischen Kerngebiet verpflanzt wurden 2 und bald
weiteste Nachahmung fanden. Damit aber war im aquitanischen
Bereich die spezifisch festländische Umgestaltung des strengen iroschottischen

Mönchtums, wie es Columban ins Frankenreich gebracht hatte,
vollzogen. Diese geistigen Grundlagen wurden von Pirmin mitgenommen
an den Oberrhein und nach Schwaben ; in Murbach sollten gemäß den

ältesten Urkunden die Gewohnheiten von Lérins in der Provence,
St. Maurice im burgundischen Rhonetal und vom benachbarten Luxeuil
als Vorbild dienen, das aber waren die in Gallien entstandenen Gewohnheiten

monastischen Lebens. Pirmin schöpfte aus den Vorstellungen
des im 8. Jahrh. noch lebendigen religiösen Lebens Aquitaniens, das

noch ganz aus der selbstentwickelten Form heraus sich gestaltete und
auch in der weiteren Folge sich als immun erwies gegen die
angelsächsischen Reformideen von Bonifatius.

Die Voraussetzungen zur Tätigkeit Pirmins waren in Alemannien
wesentlich verschieden von jenen, die in den rechtsrheinischen Gebieten

Mitteldeutschlands, in Hessen, Thüringen und am Main gegeben waren.
In Alemannien war die Einrichtung der Bistumsorganisation bis zu

Anfang des 8. Jahrh. im Prinzip vollzogen, in Konstanz und Augsburg
bestanden Bischofssitze, wenn auch deren spätere Sprengel noch nicht
in linearen Grenzen festgelegt waren, und wenn diese auch ihre vor-

1 Vita Eligii ep. Noviomagensis in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 634-742 :

E. de Moreau, Histoire de l'église en Belgique I (1940) 78 f., 89 ff. — Audoenus-
Dado, der Freund des Eligius und spätere Bischof von Rouen, erhielt seine

theologische Ausbildung in Spanien und die Priesterweihe von Bischof Deodat
von Macon ; Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 695 f.

2 Urkunde des Eligius für Abt Remaclus und Kloster Solignac vom Nov. 632

in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 746 ff. von Krusch als echt nachgewiesen.

18



läufige Einflußsphäre noch nicht voll erfaßt hatten. Die vorzüglichste
Aufgabe im alemannischen Raum war für Pirmin die Durchdringung
des Gebietes mit christlichem Geist auch im täglichen Leben ; damit
war für den fränkischen Staat gleichzeitig eine treffliche Unterstützung
gegeben in der Intensivierung des fränkischen kulturellen und politischen
Einflusses.

Pirmin begann in Alemannien seine Tätigkeit fast zu dem gleichen

Zeitpunkt, als Bonifatius sich seit dem Jahre 722/23 mit Nachdruck
dem weiten Feld in Thüringen und Hessen zuwandte, mithin in einem

Augenblick, in dem das Frankenreich wieder erhöhten Wert darauf

legte, seinen Einfluß nach dem Raum rechts des Rheines auszuweiten
oder von neuem zur Geltung zu bringen.

Nach dreijähriger Tätigkeit auf der Reichenau wurde Pirmin, der
in einen Konflikt mit dem alemannischen Herzog Theutbald geraten

war, von diesem aus dem Inselkloster vertrieben 1. Aus dem
Weiterbestehen der Abtei ergibt sich, daß diese Maßnahme Theutbalds nicht

gegen das Christentum als solches gerichtet war, sondern gegen Pirmin
persönlich und gegen die von ihm vertretenen fränkischen Absichten
und Tendenzen. Auch hier liegt kein zwingender Grund vor, von der

Chronologie Hermanns von Reichenau abzugehen, der die Vertreibung
Pirmins zum Jahre 727 berichtet. Diese Jahreszahl paßt gut zu der

gerade um diese Zeit spürbar werdenden intensiven Anteilnahme Pirmins
an der Fertigstellung von Murbach.

Pirmin faßte nach seinem Fortgang aus der Reichenau im Elsaß
Fuß ; hier befand er sich in gesichertem fränkischen Gebiet, war aber
doch dem alemannischen Raum noch nahe genug, um mit ihm und
seiner alten Aufgabe die Verbindung nicht zu verlieren. Schließlich
wurde für Pirmin seit etwa 742 das von ihm eingerichtete Kloster
Hornbach im Pfälzer Wald zur bleibenden Stätte 2.

Auf der Reichenau wurde nach der Vertreibung Pirmins sein

Schüler Heddo Abt. Auch Heddo geriet bald in Gegensatz zu Herzog
Theutbald ; er wurde im Jahre 732 nach Uri verbannt, nach dem
entlegensten Teil des alemannischen Herzogtums, wo ihn Theutbald
inmitten der abgeschlossenen Einsamkeit der Alpenlandschaft für unschädlich

hielt. Durch eine Intervention Karl Martells, dessen Ansehen eben
damals durch seine erfolgreichen Araberkämpfe einem neuen Höhe-

1 Mon. Germ. Script. V 98 zum Jahre 727.
8 Siehe oben S. 14, Anm. 5.

19



punkt zustrebte, wurde Heddo aus der Verbannung zurückgeholt. Herzog

Theutbald mußte den fränkischen Einfluß, der von der Reichenau

ausstrahlte, hinnehmen. Um das Jahr 734 aber wurde Heddo als

Nachfolger Widegerns zum Bischof von Straßburg bestellt und konnte
nunmehr von hier aus auf viel breiterer Basis im Sinne der karolingischen
Hausmeier wirken, erneut in enger Verbindung mit seinem Lehrer
Pirmin 1. Beide gemeinsam schufen im Elsaß eine Grundlage für das

fränkische Vordringen nach dem alemannischen Gebiet. Die Zeit bis

zum Tode Karl Martells war allerdings mehr eine Vorbereitung dazu ;

die Durchführung der fränkischen Herrschaftsansprüche in Alemannien
erfolgte erst durch seine Söhne Pippin und Karlmann.

Der erste Vorstoß Pirmins nach dem Herzen Alemanniens war von
Westen her erfolgt. Dieser Weg wurde im 8. Jahrh. auch bald
eingeschlagen durch die Besitzausweitung der Abtei Murbach nach dem
Hauenstein hin 2. Die alte Verbindung aus dem Bodenseebereich nach
Rätien aber war nicht zerrissen, sie wurde auch von der Reichenau

aus gepflegt ; am deutlichsten sichtbar wird sie in der Gründung der
Abtei Pfäfers im rätischen Gebiet, die von Reichenau aus geschah3.

Die Zeit der Gründung von Pfäfers liegt nicht genau fest ;

Hermann d. L. setzt sie zusammen mit jener von Murbach und Altaich ins

Jahr 731 4. Für Murbach läßt sich ein früheres Bestehen nachweisen ;

1 F. Beyerle, Bischof Perminius, S. 146, Anm. 42, möchte aus der
Interpretation der Namensfolge der Bischöfe in dem Schreiben Gregors III. (Bonifatii
epist. n. 44, ed. Tangl, S. 70) Heddo um 738 dem Bistum Konstanz zuweisen,
sodaß dieser, « ehe er den Stuhl von Straßburg bestieg, erst kurze Zeit Bischof
von Konstanz gewesen wäre, und die Personalunion zwischen Reichenau und
Konstanz setzte 736 mit Eddo, nicht mit Arnfrid ein ». Bereits Zibermayr, Noricum

S. 174 ff. hatte, von der Erkenntnis ausgehend, daß die Bischöfe im Bereich
des bairischen Herzogtums zu suchen seien, diese, wie folgt, identifiziert : Wiggo
in Regensburg, Liudo in Salzburg, Rydolt in Freising, Vivilo in Passau und Adda
in Augsburg. Dabei hat er mit Recht die Zustimmung von H. Nottarp in Zeischr.
f. Rechtsgesch. Kanon. Abt. 34 (1947) 326-340, bes. 337 gefunden. Die
Gleichsetzung von Adda mit Heddo von Reichenau ist nicht vorzunehmen. Gegen die
Identifizierung von Heddo mit einem Bischof von Konstanz spricht auch, daß
die gesamte Konstanzer Überlieferung davon ebenso schweigt wie die Reichenauer,
die sonst über die Beziehungen zwischen Kloster und Bistum genau Bescheid weiß.

8 Büttner in : Vom Jura zum Schwarzwald 14 (1939) 70 ff.
3 Germ. Pont. II 2 S. 108 ff. Ob die Gründung durch Pirmin selbst geschah,

wie ein auf den Namen von Zacharias I. und das Jahr 748 gefälschtes Privileg
angibt (Germ. Pont. II 2 S. 111 n. +1 ; JE +2289) und auch die Klostertradition
wissen will, bleibt völlig unklar ; wahrscheinlich ist eine direkte Teilnahme Pirmins
an der Gründung von Pfäfers nicht.

4 Mon. Germ. Script. V 98.

20



Niederaltaich aber gehört nach der besseren dortigen Überlieferung in
die Zeit von Pippin und Herzog Odilo, mithin in die Jahre 741 bis 748 l.
So läßt sich auch für Pfäfers die Zeit von 731 nur als ungefährer
Anhaltspunkt bezeichnen. Die Abtsliste von Pfäfers, die bis zum Jahre
des Totenbundes von Attigny (762) bereits vier Namen nennt2, macht
aber die Zeit um 731 doch als Gründungstermin wahrscheinlich. Die
beiden ersten Äbte von Pfäfers, Adalbert und der Westgote Geba, sind
sicher als Reichenauer Mönche nachzuweisen. Aber rasch tritt Pfäfers

ganz in den rätischen Kulturzusammenhang ein ; bereits vom fünften
Abt an, kurz nach 762, begegnen in der Abtsliste hintereinander typisch
rätische Namen 3 ; damit war das Kloster ganz in den rätischen Bereich
und in die Herrschaftssphäre der Victoridenfamilie in Chur übergegangen.

Von Rätien selbst kamen wesentliche Einflüsse bei der Gründung
eines zweiten Klosters im Bodenseegebiet, des im alemannischen, von
Konstanz her bedingten Raum gelegenen St. Gallen 4. Die Angaben
über die Einrichtung der Abtei aus der Vita s. Galli s und der Vita
s. Otmari6, obgleich erst aus den Fassungen des 9. Jahrh. bekannt,
gehen doch auf gute Vorlagen zurück und stimmen überein mit den

spärlichen Nachrichten der frühen urkundlichen Überlieferung7. Zu

Beginn des 8. Jahrh. war am Grabe des hl. Gallus noch keine bedeutende

Niederlassung, nur das Andenken an sein Wirken und an seine
Begräbnisstätte wurde von einzelnen Klerikern wachgehalten 8. Unter König
Theuderich IV. (721-737) wird zuerst urkundlich ein monasterium

1 W. Fink, Das Gründungsjahr der niederbayrischen Benediktinerabtei
Niederaltach in : Stud. Mitteil. Bened.-orden 48 (1930) 441-445, sichert das Jahr 741

für die Gründung und erklärt die Angabe Hermanns von Reichenau aus den
Nachrichten der von diesem benützten Quelle, einer Niederaltaicher Chronik, die nach
dem Brande von 1033 geschrieben war. Vgl. a. Zibermayr, Noricum S. 242 f.

zum Jahre 741.
1 Mon. Germ. Libri contrat. S. 369 Sp. 53.
3 Die Namen lauten Lupicinus, Vincentius, Marcianus.
4 Germ. Pont. II 2 ST"32 fT
5 Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 229-337.
• Mon. Germ. Script. II 40-54 ; Mitteil. z. Vaterl. Gesch. 12 (St. Gallen 1870)

1-150.
7 Die Glaubwürdigkeit der Vita s. Galli widerspricht keineswegs so sehr dem

urkundlichen Befund, wie noch Krusch, irregeleitet durch eine zu starre
Auffassung der Lage in Alemannien im 7. u. 8. Jahrh., S. 238 ff., annahm ; vgl. jetzt
auch K. H. Ganahl, Studien zur Verfassungsgeschichte der Klosterherrschaft
St. Gallen in : Forsch, z. Gesch. Vorarlbergs u. Liechtensteins 1931 ; Tr. Schiess,
Die St. Galler Klostertradition in : Mitteil. z. Vaterl. Gesch. 38 (St. Gallen 1932) 57 ff.

8 Vor 708 erhält Magulfus presbiter et pastor s. Galluni Güter vom alemannischen

Herzog Gotfrid ; Wartmann, UB St. Gallen I 1 n. 1.

21



s. Gallonis genanntl. Diese Nachricht stimmt überein mit den Angaben
der Viten, wonach um 720 die Klostergründung in St. Gallen vor sich

ging 2. Etwa gleichzeitig begannen so die großen Klöster im Bodenseeraum,

St. Gallen und Reichenau, ihr Dasein, als dieses Gebiet einer
tieferen Erfassung durch das Christentum sich erschloß.

Von Waltram, zu dessen Bereich das Steinachtal gehörte, erhielt
Otmar den Auftrag zur Klostergründung 3. Otmar war ein geborener
Alemanne, aber von Kindheit an in Churrätien erzogen und seit einiger
Zeit im Dienst des dort maßgebenden Präses Victor 4 ; von diesem

hatte Otmar auch die Kirche St. Florin erhalten 6, an der er wirkte,
ehe ihn die Bitte von Waltram erreichte. Mit Zustimmung von Praeses

Victor ging Otmar wieder in seine Heimat zurück, um das Kloster
St. Gallen zu begründen. Auf Betreiben Waltrams wurde sehr bald die

Verbindung zu dem karolingischen Hausmeier hergestellt. Der älteste
Konvent aber von St. Gallen weist nach den Profeßlisten sehr starken
rätischen Einschlag auf6. Die ersten vier Mönchspriester, noch auf
längere Zeit wohl überhaupt den Konvent, darstellend ', kamen mit
Otmar aus Rätien und zeigen die enge geistige Verbundenheit mit diesem

alten Kulturlande. Wie Reichenau seinen geistigen Nährboden
zunächst in dem Erbe fand, das ihm aus dem Loire-Rhonegebiet
zukam, so hatte St. Gallen seine Stütze in der christlichen Tradition

1 Wartmann, UB St. Gallen I 4 n. 4.
2 Mon. Germ. Script. V 97. Die Angabe Hermanns von Reichenau beruht

auf der St. Galler Klostertradition.
3 Zum Folgenden vgl. Mon. Germ. Script. II 41 ff. und Script, rer. Merov.

IV 318-320.
4 O. Scheiwiller, Beiträge zur St. Otmar-Forschung in : Ostschweiz / Sankt

Gallen, Dez. 1940, Sonderdruck S. 1-24 ; der Ausdruck in servitio Victoris constitutus

kann danach möglicherweise auf verwandtschaftliche Beziehungen hindeuten.
aber auch nur das herkömmliche Vasallenverhältnis bezeichnen.

5 O. Scheiwiller, Der hl. Florin von Remüs in : Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch.

32 (1938) 241-256 ; 33(1939)71-90, 155-167; Ders., Der hl. Florin in
kritischer Beleuchtung in : Bündner Monatsblatt 1940, S. 1-14 ; Ders., Chur oder
Remüs in : Bündner Monatsblatt 1941, S. 311-319.

6 Mon. Germ. Libri confrat. S. 113 f. Sp. 375 u. 376.
7 Das Wachstum St. Gallens erfolgte in der Abtszeit von Otmar nicht allzu

rasch; während der Jahre 720-759 waren 53 Profeßleistungen zu verzeichnen,
darunter sind 8 romanische Namen. Dies würde durchschnittlich nicht ganz
zwei Eintritte jährlich bedeuten. Es ist anzunehmen, daß in den ersten Jahren
Otmar mit seinen rätischen Mitbrüdern die Arbeitslast fast allein tragen mußte.
Es verdient hervorgehoben zu werden, daß die Mönche, die in der Zeit Otmars
höhere Weihen in St. Gallen besaßen, mit einer Ausnahme romanische oder
biblische Namen trugen.

22



von Rätien. Allmählich kamen aus der Bevölkerung der alemannischen

Umgebung St. Gallens dann auch weitere Mönche zur Stärkung und
Fortdauer des Konventes 1.

Das Gebiet im Norden des Säntis, im 8. Jahrh. längst in die alemannische

Siedlung einbezogen, war gleichwohl noch immer im geistigen
Gesichtskreis von Chur gelegen, das seine Stellung als kultureller Mittelpunkt

gewahrt hatte. Praeses Victor von Rätien betrachtete die Gründung

von St. Gallen zunächst wohlwollend, änderte aber seine Haltung
als das Kloster mit seiner Hinwendung zu den fränkischen Hausmeiern
und der Festigung seines Bestandes ihm aus den Händen glitt2. Den
Wunsch zur Aufrechterhaltung seines Einflusses suchte Victor auf die

einfachste Art zu erfüllen, durch die Übertragung der Reliquien des

hl. Gallus nach Rätien in seinen eigenen Machtbereich. Nach frühmittelalterlicher

Auffassung wäre damit das Anrecht Victors an St. Gallus
und seinem Besitz am sinnfälligsten zum Ausdruck gekommen. Der
Widerstand der Bewohner der Gegend von St. Gallen, die einen eigenen
Wachtdienst einrichteten, ist offenkundig ; von einer Gegenwirkung
durch das alemannische Herzogtum hören wir nichts. Der Versuch Victors

kam nicht zur Ausführung ; ein Sturz vom Pferde beim Aufbruch

gegen St. Gallen war das äußere Zeichen, das ihn nach den Angaben
der Vita zur Aufgabe seines Planes veranlaßte.

Victor verfügte über ein Gebiet mit eigener hoher Kultur und

ungebrochener Verbindung zur romanischen Vergangenheit, das in
eigenständiger politischer Tradition im 6. und 7. Jahrh. herangewachsen war.
Damit aber befand sich Rätien keineswegs in Gegensatz zur fränkischen
Reichskultur, sondern stand mit dieser in lebendiger Beziehung, ohne

auf seine eigene Entwicklung Verzicht zu leisten. Bis zum 8. Jahrh.
hin hatte sich in Rätien eine eigentümliche Verfassungsentwicklung
vollzogen. In der Hand der Victoridenfamilie, wenn auch noch nicht im
Besitz von ein- und derselben Person, vereinigte sich die geistliche und
weltliche Führung von Rätien. Der Titel praeses oder rector für den

Inhaber der obersten weltlichen Stellung in Rätien fällt aus dem Rahmen
der sich gestaltenden fränkischen Amtsbezeichnungen heraus ; er knüpft
weit eher an die spätantiken Titulaturen an. Mit den Augen des

fränkischen Betrachters gesehen, waren die Victoriden als die Grafen in
Rätien zu bezeichnen ; unter diesem Titel begegnen sie auch im Ver-

1 Vgl. a. die treffliche Übersicht bei O. Scheiwiller, Die geistige
Abstammungslinie des Klosters St. Gallen in : Ostschweiz / St. Gallen, 14. u. 15. Nov. 1947.

2 Zum Folgenden vgl. Mon. Germ. Script, rer. Merov. IV 321 f.

23



brüderungsbuch der fränkischen Abtei Reichenau1, während sie im
Pfäferser Totenbuch unter der einheimischen Bezeichnung erscheinen 2.

Die Stellung der Victoriden erinnert an Verhältnisse der führenden
Familien im galloromanischen Loire- und Rhonegebiet, wie sie anschaulich

bereits Gregor von Tours im 6. Jahrh. schildert, und wie sie sich
bis in das 8. Jahrh. dort fortgepflanzt hatten. Die vorzügliche Straßenlage

von Rätien gab die Verbindung nach dem romanischen Süden ;

die Steine für ihre Inschriften beispielsweise holten sich die Victoriden
aus dem Vintschgau und aus Trient 3

; die Straße führte aber auch
nach Norden ins Alemannenland ; von dorther kam offenbar Theude-
sinda, die Gattin von Victor, von dort war auch Otmar zur Ausbildung
nach Chur gesandt worden. In der weitgehenden freiwilligen Anlehnung
an den fränkischen Staat hatte Rätien zwischen Langobarden im Süden
und Alemannen im Norden sein Eigenleben doch gewahrt. Die Alpenpässe

aber waren damit diesen beiden Nachbarn aus der Hand genommen,
eine Tatsache, die bereits im 8. Jahrh. in ihren Auswirkungen auf die
fränkische Politik nicht ohne Bedeutung war. Wenn nun auch das

rätische Land kulturell und politisch eng mit den führenden fränkischen
Gebieten verbunden war, wozu auch die Beziehungen und gleichgerichteten

Interessen mit dem Bistum Sitten im Wallis über die Oberalp-
Furka-Straße hinweg ihr gutes Teil beitrugen, so war damit doch nicht
eine selbstverständliche Gleichsetzung gegeben mit jeder einzelnen
politischen Zielsetzung der karolingischen Hausmeier. Insbesondere werden
die Victoriden die Ausdehnung des unmittelbaren karolingischen
Einflusses im alemannischen Raum, als dessen Exponenten zunächst die
Reichenau sowie Pirmin und Heddo gelten konnten, mit wacher
Aufmerksamkeit verfolgt haben. Pirmin war zwar in seiner kulturellen
Haltung eng verwandt mit der in Rätien herrschenden ; deshalb war
für die Reichenau auch die leichte Möglichkeit der Gründung von
Pfäfers im rätischen Gebiet gegeben. Aber in Einzelheiten ihrer politischen

Anschauung und ihrer Auswirkungen am Bodensee und Alpen-
rhein war doch ein deutlicher Unterschied zwischen Chur und Reichenau,
zwischen dem Geschlecht der Victoriden und dem Kreis um Pirmin.

Im obersten Vorderrheintal vollzog sich im Anfang des 8. Jahrh. —
wohl etwa gleichzeitig mit den Ereignissen in Reichenau und St. Gallen

' Mon. Germ. Libri confiât. S. 294 Sp. 465.
2 Mon. Germ. Libri contrat. S. 360 Sp. 9.
3 Iso Müller, Rätien im 8. Jahrh. in : Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 19 (1939)

337-395, bes. S. 349.

24



— eine Entwicklung, die auf eine Klostergründung in Disentis hinauslief

und an die Namen von Sigisbert und Placidus geknüpft istx. Die

Quellenlage ist hier besonders ungünstig ; die Entwicklung läßt sich

daher nur in ganz großen Zügen erkennen. Nach der Namensgebung
kann man in Sigisbert für das frühe 8. Jahrh. ohne weiteres einen

landfremden, wohl fränkischen Einsiedler sehen, der in der Sursallia sich

niedergelassen hatte ; er hatte mit Placidus Fühlung genommen, der aus

der rätischen Bevölkerung stammte, und ihn für seine Ideen gewonnen.
Als eine mönchische Ansiedlung in oder bei Disentis sich anbahnte,
nahm Victor als der politische Führer Rätiens ihr gegenüber wohl
zunächst dieselbe Haltung ein, wie er es auch bei St. Gallen getan hatte.

Gegen eine Klostergründung als solche hatte er wohl nichts einzuwenden,
sehr viel aber gegen eine von ihm nicht gebilligte und kontrollierte
Entwicklung einer geistlichen sich gestaltenden Institution. Dazu kam,
daß für Victor gerade das Gebiet von Disentis wichtig war, nicht nur
wegen des Lukmanierpasses nach dem Livinental, sondern vor allem

wegen der Straße nach dem fränkischen und romanischen Wallis.
Die von der Legende umrankte Überlieferung, für die uns heute

vor allem ein Hymnus des 10./11. Jahrh. zur Verfügung steht2, läßt

nur erkennen, daß Victor mit Placidus in Gegensatz geriet. In
Auflehnung zu Victor wurde Placidus zum martyr ; Sigisbert wird von der

Nachwelt nur als confessor verehrt, konnte also sein Leben fortsetzen ;

allerdings, so dürfen wir hinzufügen, mußte er nach dem energischen

Eingriff des Praeses Victor sich dessen Anordnungen fügen. Die
Entwicklung von Disentis zum Kloster erfolgte nach der Auseinandersetzung

zwischen Victor und Placidus im Einverständnis mit ersterem
unter Ursicinus, der ebenso wie sein Konvent dem einheimischen Rätien
entstammte. Das Gebiet oberhalb des Russeiner Tobel kam als ursprüngliche

Ausstattung an das neue Kloster ; außerdem waren von Victor
bereits weitere Höfe im dichtbesiedelten Gebiet der Gruob zur Übergabe

an Disentis bestimmt.
Die Ereignisse, die zur Gründung der Abtei Disentis führten,

gingen, soweit sie sich der Forschung enthüllten, wohl in der Zeit von
etwa 720 bis zur Mitte des 8. Jahrh. vor sich und erhalten aus dem

Vergleich mit den gleichzeitigen Entwicklungen in St. Gallen und

1 Iso Müller, Disentiser Klostergeschichte I (Einsiedeln 1942) ; Ders., Die
Anfänge des Klosters Disentis (Diss. Freiburg / Schw. 1931) u. Jahresbericht d.

Hist.-antiquar. Gesellschaft v. Graubünden 61 (1931).
2 Iso Müller, Anfänge, S. 118 f. und Rätien im 8. Jahrh., S. 352 f.

25



Reichenau erst ihr rechtes Relief1. Besonders zu beachten ist dabei,
daß der Einfluß der Victoriden in den Anfängen von Disentis sich als der
beherrschende für die Abtei erwies.

Während der Zeit Karl Martells ist von einem Eingreifen von
Bonifatius in die kirchliche Gestaltung in Alemannien und Rätien
nichts zu verspüren. Durch Papst Gregor III. wurde Bonifatius im
Jahre 738 mit der Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse in Baiern
beauftragt ; im Empfehlungsschreiben Gregors III. wird auch Alemannien

genannt2. Bonifatius hielt sich aber 738/39 an den Bereich des

bairischen Herzogtums, allerdings mit Einschluß des politisch
dazugehörigen, aber überwiegend von Schwaben bewohnten Gebietes von Augsburg.

Somit streifte Bonifatius in seiner ordnenden Tätigkeit das

alemannische Gebiet nur, griff aber in den Bereich des damals noch bestehenden

Herzogtums Alemannien nicht über.
Zwischen dem Wirken von Bonifatius und Pirmin bestand keine

nachhaltige Berührung ; beide gehen in ihrem Werk und in ihren
Anschauungen nebeneinander her. Der Grund dazu liegt einmal in ihrer
verschiedenen Herkunft und den daraus sich ergebenden ganz anderen

Auffassungen über das kirchliche Leben und seine Einrichtung, aber
auch in ihrer ganz unterschiedlichen Stellungnahme zu den politischen
Strömungen im Frankenreich. Am besten läßt sich dies erkennen, wenn
wir ausgehen von Pirmin als dem Gründer der Abtei Hornbach, jener
Stiftung, in der er auch sein Leben beschloß. Hornbach war auf Grund
und Boden errichtet, der den Widonen gehörte, und wurde mit deren

tätiger Hilfe eingerichtet3. Die Widonen aber waren ein bedeutendes

fränkisches Adelsgeschlecht, das zur treuen Gefolgschaft Karl Martells
gehörte. Der einflußreichste Vertreter der Familie in der ersten Hälfte
des 8. Jahrh. war Milo, der enge Freund Karl Martells, von diesem

mit dem Bistum Reims begabt, nachdem er das Bistum Trier aus

Familienerbe her besaß. Milo aber war wieder der erklärteste Gegner

1 Vgl. E. Pöschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden V (Basel 1943)
2 ff., bes. S. 30, wo noch die Frage einer Mönchssiedlung irischer Observanz aus
dem 7. Jahrh. aufgeworfen wird. Die Überlieferung der Quellen läßt nicht darauf
schließen, daß vor Placidus und Sigisbert sich eine klösterliche Niederlassung
an dieser Stelle im Vorderrheintal befand. Die älteste Klostergründung der Victoriden

dürfte Kloster Calzis sein, das Bischof Victor von Chur (f 714/20) errichtete ;

Germ. Pont. II 2 S. 101 ff. ; Iso Müller, Rätien im 8. Jahrh. S. 345 f. ; vgl. auch
F.. Mf.yer-Marthai.er, Zur Frühgeschichte der Frauenklöster im Bistum Chur
in : Festgabe Hans Nabholz (Aarau 1944) S. 1 ff.

2 Bonifatii epist. n. 44, ed. Tangl, S. 70 f.
3 Siehe oben S. 14, Anm. 5.

26



der angelsächsischen Reformbestrebungen des Bonifatius und seiner

Anhänger l. Ebenso wie die Bischöfe Gerold und Gewilib von Mainz

gehörte auch Milo zu jenem Teil des fränkischen Adels, der Karl Martell

unbedingt ergeben, aber ein Feind der angelsächsischen Reformer

war. In enger Verbindung mit diesem Teil des führenden fränkischen
Adels begegnet uns Pirmin, und dies erklärt auch, weshalb zwischen

ihm und Bonifatius so wenig Beziehungen bestanden.

Mit der Gründung von Hornbach war die Tätigkeit Pirmins für das

Elsaß und für Alemannien noch nicht beendet, sondern sie ging noch
ein Jahrzehnt weiter. Dabei werden die Beziehungen Pirmins zu den

fränkischen Adelskreisen noch einmal deutlich hervortreten.

(Schluß folgt.)

1 Die Bemühungen von Bonifatius, Milo aus seiner Stellung zu verdrängen,
waren noch bis zum Jahre 751 trotz der Unterstützung durch Papst Zacharias
ohne Erfolg geblieben ; Bonifatii epist. n. 87, ed. Tangl, S. 198.

27


	Christentum und fränkischer Staat in Alemannien und Rätien während des 8. Jahrhunderts

