Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 42 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Alfred Haeberle ; Die mittelalterliche Bliitezeit des Cistercienserklosters
St. Urban. 1250-1375. — Kommissionsverlag Eugen Haag. Luzern 1946.

Die Arbeit verridt eingehende Kenntnis und griindliche Auswertung
des Schrifttums und der Quellen, die irgendwie zur Vervollstindigung der
Darstellung dienen konnen. Dabei gibt der Verfasser ruhig an, was er
offen liel (S. 15) oder was es zu erginzen gibe (S.16). Gut brauchbar ist
die zwischen S. 16 und S. 17 eingeschobene Karte, die einen leichten Uber-
blick gibt iiber « Das Gebiet der Grundherrschaft des Klosters St. Urban ».
Der Aufbau der Abschnitte und Kapitel und deren jeweilige Uberleitung
sind tibersichtlich und klar. Die Darstellungsform kénnte da und dort etwas
leichter sein. Die mancherlei Vermutungen, die H. mit Recht in den Text
einflicht, hitte ich lieber in den Anmerkungen gesehen. Denn dadurch
kann die Darstellung an Straffheit gewinnen.

Die Geschichte des Gesamtordens ist H. wohl vertraut, und er versteht
es, beachtenswerte Einzelheiten aus der Geschichte St. Urbans treffend
herauszuheben. Mit Recht bemerkt er : « Im 13. und 14. Jahrhundert war
so manches nicht nur im Gesamtorden, sondern noch vielmehr in den
einzelnen Klostern in Entwicklung oder Verinderung begriffen, dal man
sich fiir die Darstellung immer noch besser auf die Quellen des zu beschrei-
benden Klosters stiitzt » (S. 29). Und da erfahren wir manch Seltsames,
wie z. B. daB mit Erlaubnis der Konstanzer KKurie das Kloster St. Urban
von 1370-1372 Monche als Pfarrseelsorger nach Langenthal schicken konnte
(S. 35). Oder daB3 im Jahre 1297 ein Mdnch gegen seinen Abt so gewalttitig
vorging, dal3 er ihn verwundete. Aber dazu brauchte der Abt nicht «auf
eine Feste gebracht» zu werden (S. 85). Solcherlei konnte nicht nur
geschehen, wo eine « teilweise Erlahmung der Klosterdisziplin » eingetreten
war, sondern kam tatsichlich auch zur Bliitezeit des Ordens vor. H. ver-
merkt auch richtig die Nichtbeachtung der Ordenssatzungen in Wirtschafts-
fragen, z. B. in der Annahme der Kirchensitze und Muhlen, die nicht zum
Eigenbedarf dienten (S. 84) und vor allem auch die VerstoBe gegen die
klosterliche Armut (S. 85). Aus diesen Tatsachen ist aber auch ersichtlich,
daB der Titel der Arbeit « Die mittelalterliche Bliitezeit ... » weit genommen
werden muB.

Trotz der Spirlichkeit der Quellen hat sich H. bemiiht, auch ein
Bild zu zeichnen vom inneren Leben des Klosters. Er vergit auch nicht,
den EinfluB des Mutterklosters Liitzel auf das Tochterkloster St. Urban
(S. 95 ff.). Recht gut gesehen ist sodann das Verhdltnis von St. Urban zu
Rathausen und Ebersecken (S. 105 ff.). All die Feststellungen sind um so
wertvoller, weil sie nicht auf Verallgemeinerungen ausgehen, sondern auf

316



die Verhiltnisse von St. Urban Bedacht nehmen und dabei sorgfiltig ab-
gewogen werden in ihrer Beziehung auf die Gesamtgeschichte des Ordens.

Um ein MiBverstindnis zu vermeiden, hitte ich den vierten Satz in der
Einleitung (S. 13) so geformt : « Die unheilvollen Zeitliufe des achten und
neunten Jahrhunderts lieBen in vielen Benediktinerklostern vor allem West-
frankens und Aquitaniens die urspriingliche Beobachtung der Klosterregel
des hi. Benedikt in Vergessenheit geraten. »

Nicht recht einleuchten will mir in der Anm. 1 auf S.80: « Unter
den in FRB 5, 593 genannten Pfriindern haben wir wahrscheinlich Ménche
zu verstehen, die durch Stiftungen errichtete Pfriinden innehatten. » Dies
kann zutreffen z. B. fiir den hebdomadarius einer Stiftungsmesse. Da ist
dann der Ausdruck prebenda (ebenda Anm. 2) etwa als pitantia, als Zugabe,
aufzufassen (vgl. Cistercienser Chronik 23 [1911] 281 und Dictionnaire
d’Arch. Chrét. et de Liturgie XIV [1940] 1701). Hier heiBt es: « Dans les
communautés monastiques et canoniales, le mot praebenda a servi a désigner
la portion d’aliments servie quotidiennement au réfectoire ... De plus en
plus ... la prebenda ... s’entend d’une distribution de vivres. »

Von der Griindlichkeit der Arbeit zeugen die peinlich genauen Belege.
Ja, die Anmerkungen bieten geradezu eine Fiille von Stoff, aus denen uns
H. noch manch nette Sonderarbeit vorlegen konnte.

Einen besonderen Wert hat das genau angelegte Verzeichnis der Abte,
Konventualen und Laienbriider fiir die Zeit von 1194-1375 wie auch die
Zusammenstellung des Giiterbesitzes vor dem Jahre 1376. Guten Dienst
leistet das ausfiihrliche Orts- und Personenverzeichnis.

Eine solche Klostergeschichte, die versucht, die geschichtliche Ent-
wicklung vom wirtschaftlichen, rechtlichen, geistigen und geistlichen Stand-
punkt aus zu sehen, hat ihren Reiz und ihren Wert. Eine derartig gediegene
Arbeit ist immer ein wertvoller Beitrag zur Gesamtgeschichte des betreffen-
den Ordens, dem das Kloster angehorte, und des Landes, mit dessen
Geschicken es verbunden war.

Deshalb wissen Heimat- und Ordenshistoriker dem Verfasser fiir sein
eifriges und gewissenhaftes Schaffen volle Anerkennung und aufrichtigen

Dank. P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

Paul Leonhard Ganz - Theodor Seeger : Das Chorgestiihl in der Schweiz.
— Verlag Huber & Co. Frauenfeld 1946.

Das Buch stellt ein Sammelwerk dar mit all seinen Vor- und Nach-
teilen. In seiner Art ist es das Beste, 143t aber manches zu wiinschen iibrig.

Die Veroffentlichung von J. Scheuber : Die mittelalterlichen Chor-
stiihle in der Schweiz, StraBburg 1910, ist damit nicht iiberfliissig geworden,
weder durch seinen Text, der in der Beschreibung der Einzelstiicke ziemlich
genau und ausfiihrlich ist, noch durch die Bilder, die zwar kiinstlerisch
nicht bedeutend sind, aber oft einen besseren Blick gewdhren iiber die
Gesamtanlage eines Chorgestiihls.

Der Verfasser hat nach seinen eigenen Worten die Arbeit « von einem

317



allgemeinen Gesichtspunkt aus unternommen, unter dem sich die groBen
Linien und Zusammenhinge in klarer Weise darstellen lassen, wobei vor
allem auch Sinn und Zweck nicht vergessen werden sollen. Neue Einzel-
forschungen wurden dagegen keine gemacht » (S. 4).

Nach der Einleitung folgen gut gewihlt die einzelnen Abschnitte wie :
Die Bedeutung und Entstehung des Chorgestiihls

Die Rolle des Chorgestiihls im Gottesdienst

Die Entwicklung von Anordnung und Form
Verwandte und abgeleitete Formen des Chorgestiihls
Die besonderen Verhiltnisse in der Schweiz
Entstehung und Geschichte einzelner Gestiihle

Die Kiinstler und Handwerker

Der bildliche Schmuck und seine Inhalte

Die Bedeutung des Schmucks

Der Stil und die kiinstlerischen Leistungen

Das Handwerk

Verlorene Gestiihle

Riickblick aufs Ganze.

Diesem angeschlossen ist der Bilderteil mit 128 sehr schén und kunst-
voll aufgenommenen und sehr gut wiedergegebenen Tafeln. Nahezu 30 Seiten
umfassende Verzeichnisse beschliefen das Werk.

Da und dort wiinschte man mehr Klarheit und Genauigkeit. Bei der
Raumaufteilung und Anlage der Gestiihle (S. 6 und 15) kann man einfacher
und klarer ausgehen von der Anordnung der altchristlichen Basiliken, wie
sie auch in den romanischen und frithgotischen Kirchen mit nur geringer
Abweichung beibehalten wurde, wie sie das mittelalterliche Moénchtum
iibernahm und vorab die Cisterzienser ihrer altmonastischen Traditionstreue
entsprechend bewahrten. Von den romanischen Bauzeiten an zeigt sich
nun folgende Aufteilung :

Das Altarhaus bildet den Chorabschluf3, in dessen Mitte sich der Altar
befindet. Wird auch Sanctuarium genannt.

Das Priesterhaus oder Presbyterium mit den stalla presbylerii der Siid-
oder Epistelseite angelehnt.

Der Chor bezw. der chorus canonicorum oder monachorum, worin die
Stallen fiir die Chor- oder Domherren bezw. fiir die Mdnche stehen.
Er nimmt den Platz des Chorus cantorunt in den Basiliken ein.

Der Retrochorus, auf dem sich das Amnalogium oder Lectorium (deutsch
Lettner genannt) befindet.

Unter den «stalla presbyterii » aus Stein hitte der prachtige Aufbau
von Kappel Erwdhnung verdient (S. 28) und unter den mittelalterlichen
Steinsitzen, die den Winden der Seitenschiffe entlang laufen, jene zu
Grandson (S. 7). Der Verfasser sucht das Wesen und den tieferen Sinn des
gottesdienstlichen Geschehens zu ergriinden und begreiflich zu machen.
Er driickt sich dabei sehr fein, vornehm und wiirdig aus. Einige Ungenauig-
keiten storen leider. Ungliicklich geformt ist der Satz : « Hand in Hand

318



mit dieser auch mit einer Wandlung der geistigen Anschauungen verbundenen
raumlichen Umgestaltung ging die schrittweise Verlegung des Hochaltars
aus der Chorapsis in die Vierung, die in der Billigung der sogenannten
Transsubstantiation, das hei3t der Umwandlung von Brot und Wein in
I.eib und Blut Christi durch die Konsekration des Priesters, auf dem
lateranischen Konzil von 1215 ihren Abschlul3 fand » (S. 6). Dazu ist nur
zu bemerken, daB das vierte Laterankonzil 1215 den bereits gelaufigen
Awusdruck « Transsubstantiation » in sein Glaubensbekenntnis gegen die
Albigenser aufnahm (s. Lexikon f. Theol. u. Kirche, Bd. X, Sp. 255). Eben-
so irrefithrend ist der Satz : « An den hochsten Feiertagen pontifizieren die
Prilaten von diesen Sitzen (Pontifikalsitzen) aus die Messe, wobei neben
ihre Stiihle zwei weitere fiir die Administranten gestellt werden ; an den
anderen konnen sie zuweilen dem Gottesdienste beiwohnen, wihrend je
nach der Weihe des Tages, ihr erster oder zweiter Stellvertreter oder ein
gewohnlicher Geistlicher, zusammen mit dem Diakon und dem Subdiakon,
von der gegeniiberliegenden Seite aus zelebriert » (S. 29). Bekanntlich wird
am Altar pontifiziert oder zelebriert. Zu gewissen Teilen des Pontifikal-
amtes begibt man sich zu den Sitzen, wie auch der zelebrierende Priester
bei gewissen Teilen des Amtes mit seiner Assistenz in den Levitenstiihlen
Platz nehmen kann. DalB das « exordium cisterciensis coenobii » aus dem
11. Jhdt. und vom hl. Bernhard von Clairvaux (1090 geboren) stamme
und gar noch « von dem sich die fiir Schwaben und auch die Nordschweiz
bedeutungsvollen constitutiones hirsaugienses ableiteten » (S. 10), ist mir
das Allerneueste !

Das Gestiihl zu Kappel war dem Ordensbrauch entsprechend sicher
zwetreihig (zu S. 16). Dies erschlieBe ich aus der jetzigen Art der Auf-
stellung, die eine zu groBe Breite zwischen beiden Chéren zeigte und vor
allem aus der Beschreibung Bullingers (Mitt. d. antiq. Gesellsch. in Ziirich,
Bd. XIII, 228), wo vom WestabschluB des Monchschores — also ganz nach
alter Cisterzienserart — die Rede ist. Auf S. 22 bemerkt d. Verf. : « Eine
in der Gotik vereinzelte Erscheinung sind die auf die Armstiitzen auf-
gesetzten oben kielbogenartig abgeschlossenen Trennungswandchen in
Magdenau », dabei fiihrt derselbe Verf. auf S. 112 unter Ziirich St. Peter
bezw. Otenbachkloster an : « bei einem Teil (25 Pl) aufgesetzte Wandchen
von halbem Kielbogenprofil auf den Armstiitzen ».

Nicht ganz klargelegt ist auch der Bildinhalt, wenn d. V. (S. 66) schreibt
«von der Lowin, die ihre totgeborenen Welpen beleckt (Kappel, Tafel 6)
und dem Pelikan, der sich die Federn aus der Brust rauft, um den Jungen
davon ein Nest zu bauen (Magdenau, Tafel 4 ; Basel : Miinster) ». Das ist
genauer gesagt die Lowin, die ihre totgeborenen Jungen am dritten Tage
zum Leben erweckt — als Symbol der Auferstehung (vgl. O. Doering-Hartig,
Christl. Symbole, Freiburg i. Br. 1940, S. 61). Den Sieg der Auferstehung
versinnbildlicht noch stirker der sich iiber der Lowin aufrichtende Lowe
(Kappel, Tafel 6) — «Christus invictus Leo». Der Pelikan nihrt mit
seinem eigenen Herzblut seine Jungen als Symbol Christi, der fiir uns sein
Blut hingegeben hat (vgl. ebenda S. 124 und das angefiihrte Bild 78 aus dem
Chorgestiihl des Koélner Doms).

319



Mit dem Gestiihl von Gerunden (Géronde) bringt d. V. immer die
Kartduser in Verbindung (S. 72, 79, 100). Er datiert das Gestiihl auf 1430 ;
damals, das heiBt von 1424-1624, waren bereits Karmeliter dort (s. HBLS,
3. Bd. 490). Auf der Tafel 15 tragen die zwei heiligen Eremiten ganz
deutlich das Gewand der Karmeliter. Die Bezeichnung « der hl. Augustin
mit dem Engel ... » ist wohl ein bdses Versehen und doppelt schlimm,
weil diese Darstellung auch den Umschlag ziert. Das ist einwandfrei der
hl. Hieronymus, was auch Scheuber (S. 80) richtig vermerkt. Auf Tafel 56
ist wohl ein besenbindender Bauer dargestellt. Auf Tafel 101 und 126 ist
der Sitz und Pontifikalsitz des Propstes gemeint. Seltsam ist die Bezeichnung
(Tafel 108) ... « Rickwande mit Darstellung der Taufe Isaaks ... » Auf
dem Relief ist ja die Schriftstelle « Gen. XXI » angefiihrt. Hier heil3t es
in V.8: «... und Abraham bereitete ein groBes Mahl an dem Tag, wo
Isaak entwéhnt war ».

Es tut einem leid, daB3 man eine Arbeit, die mit soviel Eifer zusammen-
gestellt wurde, die zudem viel des Wertvollen birgt, da und dort beanstanden
und berichtigen muf3. Ich glaube aber dies dem V. und Leser zu schulden.

Den Hauptvorzug des Werkes sehe ich in den &duflerst anregenden
Gedanken zu genauer und ausfiihrlicher Beschreibung von Einzelgestiihlen.
Sodann wird in den Bildaufnahmen wertvolles Vergleichsmaterial geboten
und schlieBlich ermdoglichen als willkommene Gabe die beigefiigten Verzeich-
nisse einen raschen und zuverlissigen Uberblick und gute Wegweisung.

P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

Mittler Otto: Geschichte der Stadt Klingnau 1239-1939. Verlag Sauer-
lander, Aarau. 1947. 403 SS.

Wie die iibrigen zehn Kleinstidte des Aargaus, verdankt die Stadt
Klingnau ihre Entstehung einem Geschlecht des Hochadels. Der aus dem
Thurgau stammende Freie Ulrich II. von Klingen, durch Heirat Erbe
des letzten Freien von Tegerfelden geworden, hat 1239 z. T. auf dem so
an ihn gelangten Besitz die Stadt gegriindet und sie nach seinem Geschlecht
Klingnau, die Aue (Landstrich an einem Wasserlaufe) derer von Klingen,
genannt. Der Boden, auf dem Klingnau erstehen sollte, war zunidchst zu
einem grofBen Teile nicht im Besitz des Griinders gewesen, sondern hatte
der in jener Gegend auch sonst begiiterten Benediktinerabtei St. Blasien
gehort. Von ihr muflte zuerst das fiir die Stadtgriindung noch notwendige
Land eingetauscht werden. Die beiden Parteien haben iiber diesen Giiter-
tausch jene Urkunde vom St. Stephanstag 1239 niederschreiben lassen, die
uns, ein seltener Fall, die Stadtgriindung zeitlich genau festlegen lift.
Der Ablauf von 700 Jahren seit jenem Ereignis war der Anla zur Heraus-
gabe einer eingehenden Gesamtdarstellung der Geschichte Klingnaus. Nach-
dem dieselbe zuerst in den Jahrgangen 1943 und 1946 der « Argovia », der
jahresschrift der aargauischen Historischen Geseilschaft, verdffentiicht
worden, liegt sie nun in dieser gediegen ausgestatteten Sonderausgabe vor.

Kaum drei Jahrzehnte blieb Klingnau unter der Herrschaft des Griinder-
geschlechtes. Fast wiahrend dieser ganzen Zeit steht des Griinders Sohn,

320



der Minnesinger Walther von Klingen ({ 1286), die hervorragendste Persén-
lichkeit der Familie, im Mittelpunkt der Stadtgeschichte. Mit Recht hat der
Verfasser ihm eine eingehendere Darstellung gewidmet. Nicht nur Walther
selbst, auch zwei seiner Dienstmannen haben den Minnesang gepflegt : Hein-
rich von Tettingen (Déttingen) und namentlich Berchtold Steinmar von
Klingnau. So liegt iiber der jungen Stadt noch ein Abglanz der héfischen
Kultur des hohen Mittelalters. Bleibendere Friichte hinterlie Walther von
Klingen dem Stadtchen durch seine kirchlichen Stiftungen. Er hat religiose
und karitative Institutionen mit einer selbst fiir jene Tage ungewo6hnlichen
Freigebigkeit bedacht. IThm verdanken die Johanniterkommende und das
Armenspital in Klingnau und das nahe der Stadt gelegene Wilhelmiter-
klosterchen Sion ihre Entstehung. Auch am politischen Leben der Zeit
hat er titigen Anteil genommen. Ofters begegnen wir ihm in seinen letzten
Lebensjahren im Gefolge Koénig Rudolfs von Habsburg, der ein Vetter
seiner Gattin war. Klingnau hatte er aber schon 1269 dem Bischof von
Konstanz verkauft. Dieser schuf sich eben um jene Zeit durch den Kauf
weiterer Ortschaften — Kaiserstuhl, Zurzach und anderer — im Gebiet
des heutigen Bezirks Zurzach eine ziemlich geschlossene Niedergerichtsherr-
schaft, die in der Folge (bis 1798) von den beiden zu Klingnau und Kaiser-
stuhl residierenden bischéflich-konstanzischen Obervégten verwaltet wurde.
Der Ubergang in den Besitz des Bischofs von Konstanz hat Klingnau in
die mannigfachen Wirren des Bistums hineingezogen. Den VIII alten
Orten der Eidgenossenschaft, denen seit 1415 als Herren der Grafschaft
Baden auch in diesen bischoflichen Vogteien die Landeshoheit zustand,
ist es gelungen, die weltlichen Rechte des — nicht selten im Schlo3 zu
Klingnau residierenden — Bischofs immer stirker zu beschneiden. Das
war der politische Rahmen, in dem sich das Leben Klingnaus, dessen
Biirgerschaft seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert sich einer gewissen
Selbstverwaltung erfreute, bis 1798 bewegte. Eng waren die Grenzen,
welche dem wirtschaftlichen Leben Klingnaus gezogen waren. Zu einer
Zunftordnung ist es bei der geringen Zahl der verschiedenen Handwerker
nie gekommen. Aufler vom Gewerbe lebte die Biirgerschaft von Ackerbau,
Weinbau, Fischerei und Viehzucht. Mehr als einmal ist das Stidtchen
durch Kriege in Mitleidenschaft gezogen worden. Verschiedentlich diente
es als Asyl. Im allgemeinen scheint seine Biirgerschaft unter der Herr-
schaft des Krummstabes von Konstanz sich wohl gefiihlt zu haben. Sie
verhielt sich 1798 zur Revolution ausgesprochen ablehnend. In den poli-
tischen und kirchlichen Kiampfen des vorigen Jahrhunderts ist dann der
Klingnauer Johann Nepomuk Schleuniger als mutiger konservativer Poli-
tiker und Journalist gegen den ibermichtigen Radikalismus aufgetreten.
Dem wirtschaftlichen Leben Klingnaus haben in der Neuzeit vor allem
die Holzindustrie und der Bau des nahen Kraftwerkes einen starken Auf-
schwung gebracht.

Alle Seiten des stiadtischen Lebens sind im Buche Mittlers, zu dem
Hermann J. Welti willkommene Ausfiihrungen namentlich iiber die Topo-
graphie des Stadtchens und iiber die Zusammensetzung der Birgerschaft
beigesteuert hat, mit der gleichen Sorgfalt geschildert : die Baugeschichte,

21 321



die titige und 6fters noch leidende Teilnahme an den politischen Ereignissen
der Zeit, Katastrophen wie die verschiedenen Stadtbriande, das Verhdltnis
zu den einander ablésenden Stadtherrschaften, die Entwicklung der stidti-
schen Verfassung und der Beamtungen und das Wirtschaftsleben. Mit Recht
ist die reiche Kirchengeschichte der kleinen Stadt besonders einldBlich
behandelt. Innert der Grenzen der umfangreichen, in das frithe Mittel-
alter zuriickreichenden Urpfarrei Zurzach errichtet, hat Klingnau jedenfalls
schon in der Griindungszeit eine eigene, der heiligen Martyrin Katharina
geweihte Kapelle erhalten. Bereits 1262 ist sie als Pfarrkirche bezeugt
und ihr Sprengel reichte im 14. Jahrhundert wesentlich iiber die Stadt-
grenzen hinaus. 1360 aber wurde sie dem Chorherrenstift Zurzach inkor-
poriert. Doch wufBite sich die Stadt in der Folge, zusammen mit dem
bischéflichen Vogt, gegeniiber dem Stift das Mitspracherecht zu sichern
bei der Wahl des Leutpriesters und der Verleihung der iibrigen Pfriinden
der Pfarrkirche, ebenso bei der Verwaltung des Kirchengutes. Wie fast
iiberall, namentlich in so kleinen Verhdltnissen, ist es uns auch in Klingnau
kaum vergénnt, einen tieferen Blick zu tun in das religiése Leben Einzelner.
Einer Sophie von Klingnau gedenkt Elsbeth Stagel um 1350 in ihren T68er
Schwesternleben. Fast ein Jahrhundert vorher hatte die Biirgerschaft der
kleinen Stadt in ihren eigenen Mauern den BarfiBer (nicht Predigerménch,
wie S. 242 steht) Berthold von Regensburg, den beriihmten Prediger,
horen koénnen. Die kirchliche Gesinnung auch der Biirger von Klingnau
ist fiir uns fast nur in den mannigfachen Stiftungen erkennbar. Wir méchten
jedoch nicht sagen, die groBe Masse der — aullerhalb der Klostermauern
lebenden — Menschen des ausgehenden Mittelalters sei voll innerer Un-
ruhe und Ratlosigkeit gewesen und habe darum zu jenen frommen Werken
Zuflucht genommen (S. 243). Am Ende des Mittelalters besafl Klingnau
in seiner Pfarrkirche neben der Leutpriesterei vier Kaplaneien. Im 16. Jahr-
hundert mufBliten je zwei derselben wegen des Riickgangs der Einkiinfte
zusammengelegt werden. Darauf sei insbesondere hingewiesen, daf3 auch
im kleinen Klingnau, wie vielerorts in den letzten Jahrzehnten vor der
Glaubensspaltung, 1517 eine Pfriinde mit bestimmter Predigtverpflichtung
des Kaplans gestiftet worden ist. In besonderen Kapiteln wird, nach einer
Darstellung der Baugeschichte der Pfarrkirche, alles Wesentliche gesagt
tiber die Geschichte der Johanniterkommende, der st. blasianischen Propstei
und des 1269 gestifteten Wilhelmiterklésterchens Sion, das nach wechsel-
vollen Schicksalen im 18. Jahrhundert mit der Abtei St. Blasien vereinigt
wurde. Die Ausfiihrungen Mittlers iiber Sion verdienen auch deshalb
besondere Beachtung, weil es sich dabei um die einzige Niederlassung der
Wilhelmiter auf heutigem Schweizerboden handelt. Auch an Klingnau
sind die Stirme der Glaubensspaltung nicht spurlos voriibergegangen. Von
Waldshut her machten sich neuglaubige Einfliisse geltend. Die Lehre der
Taufer fand Anhidnger. Aber schon 1529 sprach sich die Mehrheit der
Biirger cntschicden fiir den alten Glauben aus, so daB die Protestanten
in der Folge auswanderten. Doch gab es in Klingnau noch zu Beginn des
17. Jahrhunderts vereinzelte Reformierte.

Der Verfasser hat es verstanden, ein, aufs Ganze gesehen, umfang-

322



reiches, aber doch in mancher Hinsicht liickenhaftes und oft sprédes
Quellenmaterial durch eine auf jeder Seite zu Tage tretende umsichtige
Auswertung zu einer abgerundeten, gut lesbaren Darstellung der Lebens-
geschichte Klingnaus wihrend sieben Jahrhunderten zu gestalten. Gut
gewihlte und vorziiglich ausgefiihrte Abbildungen, darunter eine Karte
der Gegend und ein Stadtplan, begleiten und verdeutlichen die Darstellung,
der auch ein Orts- und Personenregister beigegebén ist.

Aarau. Georg Boner.

Histoire illustrée de 1’Eglise. Fasc. XIX. L’Eglise devant les problémes
politiques (XIXe-XX¢ siecles), par Gaston Castella. Fasc. XX. L’Eglise en
face des problémes moraux et veligieux, par G. de Plinval. Editions de 1I'Echo
illustré. T. 11, p. 393-493.

Dans le fascicule 19, M. le professeur Castella reprend I’histoire des
papes du XIXe siecle 1a ou il l'avait laissée au 16€ cahier, c’est-a-dire au
pontificat de Pie IX. « Sa ligne comme souverain et comme prince italien
devait présenter beaucoup d’incertitude » (p. 393). Il instaura timidement
certaines réformes, subit l'intervention de I'Autriche puis de la Irance.
Napoléon III, catholique fort tiede, était « partagé entre ses sympathies
italiennes et la crainte de compromettre sa propre situation » (p. 398).
Dans la péninsule, ies partisans de l'unité l’emportérent. Rome fut prise.
C’était la fin des FEtats pontificaux. La question romaine était posée,
qu’essaya de résoudre la loi des garanties. La publication du Syllabus déclen-
cha des conflits, celui du Kulturkampf en particulier, entre I'Eglise et la
société civile. Léon XIII réussit & y mettre fin en Allemagne. Ses relations
avec 1'Italie demeurerent tendues. 1l essaya par contre de se rapprocher
de la France en y pronant le ralliement des catholiques a ia République.
Si ses efforts furent mal récompensés, il n'eut du moins pas la douleur
d’assister a la séparation de 1’Eglise et de 1’Etat, proclamée peu apreés sa
mort. Il ne fut guére mieux écouté — on le comprend aujourd’hui trop
tard — dans ses directives d’ordre social. L’auteur rapporte cette parole
du comte Albert de Mun au cardinal Matthieu : « Quoi qu’en disent les
politiciens bornés de droite et de gauche, les vues de Léon XIII furent
vraiment des traits de génie. » Sous Pie X, c’est I’anticléricalisme qui sévit
en France, tandis qu’il y a détente en Allemagne. Benoit XV échoue dans
ses efforts pour ramener la paix ; par contre, Pie XI, en signant les accords
du Latran, apporte la solution de la question romaine.

Dans le fascicule 20, M. de Plinval reprend les pontificats que nous a
présentés M. Castella, pour nous parler de l'activité des papes dans le
domaine religieux et moral au cours des derniers cent ans. Aprés avoir
bien expliqué le but et la portée du Syllabus, il passe au concile du Vatican
et a la naissance du vieux-catholicisme et il trace le portrait de Pie IX,
pontife aimé et fété, mais auquel les épreuves ne furent pas épargnées.
La définition de l'infaillibilité n’a stérilisé en rien 1’activité de 1’épiscopat
et la vie religieuse n'a pas perdu de son intensité, ainsi que l'attestent,

323



entre autres, les congrés eucharistiques internationaux. De Léon XIII,
I'auteur rappelle les immortelles encycliques, ce qui le conduit a parler,
textes a 'appui — ils sont empruntés au recueil Chevalier-Marmy — des
compléments qu’y ont apportés ses successeurs, surtout quant a la doctrine
sociale de I’Eglise. Le nom de Pie X reste attaché a la lutte contre le moder-
nisme, a l’extension de la communion, a la codification du droit canonique,
promulgué sous Benoit XV. Pie XI, 'auteur des encycliques Divini Redemp-
toris, Casti connubii, etc., est aussi le pape de 1'Action catholique et le
pontife qui dénonga courageusement les aberrations du fascisme et de
I'hitlérisme d'une part, et celles du bolchevisme de l'autre. Les illustrations
accompagnant ces pages rappellent 1’essor pris, sous le pontificat de Pie XI,
par les ccuvres de jeunesse comme aussi la pénétration de l'art moderne
dans le domaine religieux, dans l’architecture en particulier. Pie XII enfin
étend le Sacré Collége et multiplie ses efforts pour arriver a faire régner
dans le monde une paix juste et véritable en méme temps qu’il continue
de si magistrale maniére la fonction enseignante de la papauté. Et l'auteur
de conclure : sauf des communistes, 1'EEglise est respectée, bien que, au
fond, aucun des vainqueurs de la grande guerre ne suive ses consignes.
M. de Plinval souligne cependant les espoirs qui demeurent permis, mais
sans cacher les dangers qui subsistent.

Une table des noms propres termine ce 2¢ et dernier volume de 1’'Histoire
illustrée de 1'Eglise.

Les directeurs de la collection avaient déclaré, dans l'introduction,
que le texte de l'ouvrage ne serait « pas le résumé, aride et compact,
d’ouvrages plus touffus. On reconnaitra a la lecture que nous nous sommes
appliqués, en suivant un plan assez différent, en adoptant un ton plus
moderne, a renouveler autant que possible les perspectives de notre sujet,
a en rafraichir tout au moins les couleurs ».

Les auteurs ont suivi ces consignes. Ils n’ont pas hésit¢é & rompre
parfois ’ordre chronologique, afin de pouvoir présenter une question dans
tout son développement et n’avoir plus a y revenir dans la suite. Les apergus
d’ordre général, les vues synthétiques dont ils ont parsemé¢ leur exposé
seront goltés particulierement des lecteurs qui sont dé¢ja familiarisés avec
I’histoire ecclésiastique. L’ouvrage s’adresse avant tout au public cultivé
que ne surprendra pas, a l’occasion, I'emploi d'un terme technique ou
savant.

Il est bien évident que les collaborateurs ont di se borner, bien qu'ils
eussent a leur disposition un millier de pages en caracteres assez fins, entre-
coupées il est vrai de nombreuses illustrations. Il y aura, disait encore
l'introduction, des lacunes et des omissions, plusieurs d’ailleurs voulues,
afin de ne pas surcharger le récit par l'exposé de périodes transitoires ou
les faits et gestes de personnages de second plan, qui empéchent de laisser
ressortir les grandes lignes. Sur le choix des questions a omettre, il peut
naturellement y avoir des opinions divergentes. Nous aurions, pour notre
part, opéré encore une amputation ou l'autre et introduit inversement
quelques lignes sur des sujets trop briévement traités ou méme compleéte-
ment omis. On nous permettra, par exemple, de signaler qu'un certain

324



nombre de saintes femmes et de religieuses, qui auraient mérité une mention,
ont été malheureusement passées sous silence. « La sainteté », fait remarquer
Walter Nigg, « a eu de nombreux représentants dans le sexe féminin, et
c’est donc a tort que, trop souvent, I'Histoire de I'Eglise est présentée
exclusivement comme une histoire d’hommes » (Grosse Heilige, p. 22).
C’est un peu vrai, ici aussi, pour certaines époques. Le nom de sainte Claire
figure simplement dans la légende d'un cliché (I, p. 438), et s’il est dit un
mot des Tiers-Ordres, il n'est guére parlé par contre de ce qu’on est convenu
de dénommer le second ordre, soit le pendant féminin des grands ordres
masculins : Dominicaines, Clarisses ou autres Franciscaines et, antérieure-
ment, Bénédictines, Cisterciennes, etc. Nous aurions aimé, comme Suisses,
voir mentionner sainte Adélaide, & laquelle son mariage avec Otton I donna
I’occasion d’exercer plus largement encore ses générosités a l’adresse des
couvents. De sainte Elisabeth de Hongrie surtout il aurait da étre question
et peut-étre de mystiques telles que sainte Gertrude ou sa sceur Melchtilde,
de sainte Julienne de Ialconieri ou encore de Marguerite de Cortone, la
pénitente, éventuellement de sainte Lydvine ou du moins de sainte Brigitte
de Suede et de sainte Francoise Romaine.

Evidemment, le plan adopté rendait des omissions de ce genre presque
inévitables, a moins que l'ouvrage, une fois terminé, eGt été, a ce point
de vue, l'objet d’une revision avant d’étre livré a l'impression. Il a, en
réalité, été composé fascicule aprés fascicule et les premiers cahiers sont
sortis de presse longtemps avant que les derniers fussent rédigés. L’éditeur
voulait qu’on active et le mérite est d’autant plus grand pour les auteurs,
qui travaillaient ordinairement séparés les uns des autres, d’avoir réussi
a mettre sur pied, en un temps relativement court, une a:uvre aussi une
et aussi réussie. Elle est prenante; elle est vivante. Elle met bien en
lumiere, ainsi que le souhaitaient les directeurs, « le dynamisme propre
a I’Egilise, la vitalité et la souplesse de cet élan qui l’a portée, a travers
les siécles, et la propulse encore » (I, p. 6). Les auteurs ont été constamment
préoccupés de souligner « l'influence purifiante et exaltante que 1'Eglise
a exercée sur la vie des nations... leur proposant un idéal qu’elles ne
soupgonnaient pas, leur fournissant 1’occasion de s’éJancer au-dessus d'elles-
mémes ; elle a transfiguré la civilisation » (¢bid.).

I1 est question de traduire I'Histoire illustrée de 1I'Eglise en diverses
langues 1. Certes, elle le mérite. Il n’y aura, selon les pays auxquels ces
adaptations sont destinées, qu’a réduire ou supprimer méme certains
chapitres, pour en introduire d’autres, confiés a des spécialistes de ces
contrées. Ce projet, retardé principalement par les difficultés de devises
et la rareté du papier nécessaire pour ce genre de publications ou les illus-
trations occupent une si large place, fait le plus grand honneur a 1I'Echo

1 Publié par la maison d’édition Elsevier 4 Bruxelles, le tome I de I'édition
hollandaise va sortir de presse assez prochainement. On travaille actuellement a
la traduction de l'ouvrage en espagnol et des pourparlers sont engagés en vue
d’une édition en anglais ainsi qu’en italien.

325



illustré qui a eu l'initiative de ce beau travail et qui 1’a si somptueu-
sement présenté, et ensuite a M. de Plinval qui, avec M. Romain Pittet,

en a été l'animateur.
L. Waeber.

Hans-Urs von Balthasar : Die groBen Ordensregeln = Menschen der
Kirche in Zeugnis und Urkunde. Bd. VIII. (Benziger & Co. Einsiedeln 1948.)

Auch der Historiker begruf3t diese Ausgabe, obwohl sie nicht fir ihn
bestimmt ist. Gibt es doch keinen sicherern Weg zum Verstindnis der
einzelnen Orden, ihrer Eigenart und Geschichte, als das Studium der
Regel, nach der ihre Mitglieder geformt werden. Der Herausgeber schrieb
die allgemeine Einleitung « Vom Ordensstand » und bearbeitete Basilius,
W. Himpfner und A. Zumkeller Augustinus, Abt Leodegar Hunkeler und
F.FaBler Benedictus, L. Casutt Franciscus, M. Schonenberger und R. Stalder
Ignatius. Es ist nicht meine Absicht, diese mannigfaltigen Arbeiten ein-
gehend zu besprechen. Dazu fehlt mir Raum und Kompetenz.

Besondere Aufmerksamkeit verdient die Einleitung. Sie enthilt eine
programmatische Theologie des Ordensstandes oder genauer der Stande,
in der H.-U. v. B. eigenen, glihenden, nicht leichten Sprache, voll von
kithnen Bildern und Vergleichen, blendenden Antithesen und eigenwilliger
Terminologie, die gerade deshalb die Klarheit des Gedankens iiberschattet.
Auch die Theologie ist nicht alltiglich, wenn Scheidung und Natur der
beiden einzigen Stdnde, des Ordensstandes und Weltstandes, von der Er-
losung als Wiederherstellung der urspriinglichen Ordnung her begriindet
werden. Der Ordensstand als Leben des radikalen Opfers stellt inmitten
der gefallenen Schopfung das paradiesische Dasein dar ; der Weltstand, des
Opferradikalismus entbehrend, die Erlosung der Schopfungsordnungen. « Die
erste Form ist ... ihrem Wesen nach primar Mitvollzug des erlésenden
Aktes, die zweite ist ... primdar Empfang des Erlostseins » (S. 14). « Hétte
Christus nur den Weltstand gegrindet, so hatte die Kirche an keinem
Punkt voll teilgenommen am Opfer des Kreuzes; dieses ware die einsame
Tat des Hauptes geblieben, an dessen Frucht der Leib — wie die Protestan-
ten es sehen — nur nachtriaglich und wie von aufllen teilgehabt hitte »
(S. 13 £f.). Die Trennung der Stande ist Ubergangslos. Gott beruft zum
einen oder andern (S. 14). « Die Form des Lebens der Gelibde ist die Form
der Heiligkeit » (S. 17). « Die inwendige Heiligung der Weltordnungen (durch
die Sakramente) vermag nicht zu jener gleichsam substanziellen Heiligkeit
zu fihren, weil das Weltleben in dieser Weltzeit nie zur Herstellung der
paradiesischen Ordnung werden kann» (ebd.).

Ich muf gestehen, diesen Gedanken, so beriickend sie sein mogen, nicht
immer folgen zu kénnen und von ihrer Begriindung nicht iiberzeugt zu sein.
Thomas von Aquin, auf den sich der Verfasser beruft, scheint gemaBigter
zu sein. Er begriindet die Standes- und Amtsunterschiede im wesentlichen
mit der paulinischen Ekklesiologie, dem Bild vom Haupt und Leib der
Kirche und vermeidet dabei die Vermischung von (hierarchischem) Amt und
Ordensstand (IIa ITae q. 183 a. 2). Der Vergleich mit dem paradiesischen

326



Urzustand bedarf einer theologischen Klirung!. Selbst Jesus und Maria
konnen in diesem Zusammenhange nicht als beweiskraftige Beispiele fir den
wieder hergestellten primdren Ordensstand und deshalb als jenseits der
Scheidung der Stande stehend angefiihrt werden. Weder Jesus, dem in
Verbindung mit der Kirche eine rein geistige Fruchtbarkeit zukommt, noch
Maria, die aus gottlicher Empfangnis jungfraulich geboren hat, besitzen die
geschlechtliche Fruchtbarkeit des ersten Paares im Paradies. Daher ist der
Vergleich mit dem Ehestand nicht schlissig. Ich zweifle, ob des Aquinaten
Lehre (IIa Ilae q. 184 a. 3) von der Vollkommenheit als primar und wesent-
lich (per se et essentialiter) in der Liebe, sekundar und werkzeuglich (secun-
dario et instrumentaliter) in den evangelischen Réten bestehend, gewahrt
wird, Was H.-U. v. B. dem Ordensstand als wesentlich zuschreibt, diirfte
dem Stand des Christen auf Grund der Taufe, der Eingliederung in Christus,
der daraus resultierenden uneingeschrdnkten Liebesverpflichtung zukommen
wie aktive Teilnahme an der Erlésung (zu S. 13 f.), vollkommene Unter-
werfung des ganzen Ich unter Gottes Verfiigung, vollkommene Indifferenz
allen weltlichen Gilitern gegeniber, vollkommene Bindung der Liebe an Gott
(zu S.19). Die evangelischen Rite sind im Gegensatz zu den Geboten hin-
geordnet auf die Beseitigung dessen, was die Ubung der Liebe, nicht diese
selbst — sie ist ja Gebot —, behindert (IIa ITae q. 184 a. 3). Dal die voll-
kommene Liebe auch im Weltstande moglich ist, beweisen die Heiligen aus
dem Laienstande. Kein anderes war das Ideal des Christen schlechthin in
der alten Kirche. Thre BufB3disziplin konnte es nicht deutlicher beleuchten.
Wird dieses Ideal nicht erreicht, so hingt dies wesentlich nicht mit dem
Stand zusammen. Wenn unter der « gleichsam substanziellen Heiligkeit »
des Ordensstandes die unwiderrufliche Hingabe und Weihe nicht blof} ein-
zelner Akte, sondern der ganzen Personlichkeit samt ihren Fahigkeiten
gemeint ist, kann inhaltlich nichts eingewendet werden. Doch scheint der
Ausdruck, ohne Erklirung hingeworfen, zum wenigsten fir theologisch wenig
geschulte Leser mif3verstindlich. Man koénnte und mifte mit mehr Recht
jene Heiligkeit « gleichsam substantiell » nennen, die in der Taufe geschenkt
wird, die im wahrsten Sinne wiederhergestellte Urgerechtigkeit und Eben-
bildlichkeit mit dem Dreieinigen ist. Lauft man nicht Gefahr, durch eine
Uberspitzung der Ordensheiligkeit die GroBe des Christentums zu unter-
schiatzen, die Wirde der Sakramente ? Wenn ferner die Trennung der
Stande tlbergangslos ist (dem Ordensstand wird stets der Ehestand gegen-
ibergestellt), dann scheint der ledige Stand auBerhalb der Geliibde un-
christlich und unerlaubt. Nicht ersichtlich ist, ob zum Ordensstand auch
der Weltklerus mit Gehorsamsverpflichtung und Zoélibat gehért und welches
das Verhaltnis der zusitzlichen Geliibde mancher Orden (stabilitas loci der
Benediktiner, viertes Geliibde in der Gesellschaft Jesu usw.) zur Vollkommen-
heit ist. Ich unterbreche die Liste meiner Zweifel und Bedenken, da der

1 Auch Thomas lehrt, die evangelischen Rite seien der dreifachen Begierlich-
keit, Folge der Siinde, entgegengesetzt. Nicht als ob sie zur Erreichung der ewigen
Seligkeit, wir diirfen auch sagen der vollkommenen Liebe, notwendig wéren, « sed
expeditius perveniet» Ia Ilae q. 108 a. 4. Vgl. Ila Ilae q. 186 a. 7.

327



Verfasser die in dieser Einleitung umrissene Theologie an anderer Stelle
erweitern, erginzen und erkliren will. Was tiber Stellung und Sendung
der Orden innerhalb der Kirche S. 22 ff. geschrieben wird, gehért zum
Besten. Hier kommt die wesenhafte Einheit der Kirche, welche durch die
extreme, absolutistische Theologie der Stande gefihrdet scheint, wieder zu
ithrem Recht.

Die Ubersetzungen der einzelnen Regeln sind durchwegs in gewihltem
Deutsch. Einzig die Satzungen der Gesellschaft Jesu lesen sich wegen der
bewuB3t wortlichen Wiedergabe des Urtextes weniger flieBend. Die beiden
Regeln des Basilius werden — zum Leidwesen des Historikers — auszugs-
weise und in einer neuen gedanklichen Reihenfolge geboten. Kirzungen
wurden auch bei den Satzungen der Gesellschaft Jesu vorgenommen. Von
Vorteil wire die Aufnahme der dltesten Regel des Pachomius gewesen ; hat
diese doch unverkennbare Spuren in den spiteren Regeln hinterlassen. Der
Geist der Stifter und ihres Werkes spiegelt sich treu in den jeweiligen
gediegenen Einfithrungen. Jene zur augustinischen und jene in frischer
Kritik gehaltenen zur franziskanischen wirft Probleme auf, die tber den
erbaulichen Zweck des Buches hinausgehen. Nach W, Himpiner ist Augu-
stinus Verfasser beider ihm zugeschriebenen Regeln. Die erste wire 388/9
in Tagaste, die zweite zwischen 391/5 in Hippo verfa3t worden. Erst im
12. Jahrhundert, als der Heilige Stuhl von ihr dispensierte, ware die erste
auller Brauch gekommen und bald fiir nicht augustinisch erklart worden. Be-
reits P. Mandonnet war soweit vorgesto3en. Im Gegensatz zu ihm halt W. H.
auch den Nonnenregeltext in Brief 211 nicht fiir Augustinus’ Werk. Mit
ziemlicher Sicherheit dirfe fir ihn wie fiir den ganzen Brief der hl. Fruk-
tuosus von Braga als Verfasser in Anspruch genommen werden. In den
Frauenklostern Hippos und Afrikas wire der urspriingliche Regeltext, wie
in den Minnerklostern, in Gebrauch gewesen. W. H. beschreitet damit
neue Wege und die Ausgabe der Benediktiner und jene im Wienerkorpus
durch Goldbacher wiare uberholt. Die ausfiithrliche Begriindung lieferte
W. H. in Jordani de Saxonia, Liber Vitasfratrum (1943) und Studies in
St. Augustine an the Augustinian Ovder.

Abt Leodegar Hunkeler fithrt in klarer und verstindlicher Art, voll
benediktinischen MaBhaltens und klugen Anpassungsvermogens, in die Regel
des hl. Benedikt. P. Iranz FiBlers Ubersetzung, um nur diese etwas ein-
gehender zu behandeln, ist sorgfiltig, teilt jedoch notwendig das Schicksal
jeder Ubersetzung, d.h. sie vermag die sprachlichen Eigentimlichkeiten
nicht oder doch nur in beschranktem Ma@e wiederzugeben ; sie ist bereits
Interpretation und vermag daher den Urtext nicht zu ersetzen. Ich wihle
einige Beispiele, Der Anfang des Prologs zeichnet sich nicht nur durch
ein auffallend rhetorisches Geprige aus, sondern auch durch eine bestimmte
theologische Haltung : « ... ut ad eum per oboedientiae laborem redeas, a
quo per inoboedientiae desidiam recesseras » lehnt sich fithlbar an die augu-
stinische Gegeniiberstellung von miikevoller Riickkehr zu Gott im Gehorsam
und miiBig schlaffer Abkehr von ihm durch den Ungehorsam im Paradies.
Zu vergleichen wire etwa De natura et gratia 20, 22 : «a quo per inoboe-
dientiam recedendo etc.» Die Ubersetzung « durch die Ubung des Gehor-

328



sams » fir « per oboedientiae laborem » 148t den augustinischen Klang des
Urtextes nicht mehr vernehmen. — In Kap. 40 « Vom Male des Getrdankes »
sagt Benediktus, weil jeder von Gott seine besondere Gabe habe (I Kor 7, 7),
bestimme er nur mit einer gewissen Angstlichkeit das MaB der Nahrung
fur andere, « tamen infirmorum contuentes inbecillitatem, credimus hemi-
nam vini per singulos sufficere per diem». P. F. libersetzt abkiirzend und
zweldeutig : « Indes glauben wir mit Ricksicht auf die Schwachen, es
genuge fur jeden Tag eine Hemina Wein.» Er scheint damit jener Aus-
legung beizupflichten, die P. Bihlmeyer (Bibliothek der Kirchenviter 20,
63 ; vgl. auch J. Herwegen, Sinn und Geist der Benediktinervegel, Einsiedeln
1944, S. 259 ff.) klarer formuliert : « Indem wir nun die Bediirfnisse (imbe-
cillitatem !) der Schwachen in Rechnung ziehen, glauben wir usw. », als ob
wegen der « aszetisch » Schwachen, wohl auch Kranken, etwa in Anlehnung
an Paulus I Tim 5, 23, den Monchen der Weingenul3 iiberhaupt erlaubt
wiirde. Wenn ich mich nicht tdusche, will Benedikt sagen, im Hinblick
auf die Schwachen (nicht notwendig korperlich Kranke oder « aszetisch »
Schwache), die ohne Sittigung oder gar UnmaBigkeit nicht mehr ertragen
(imbecillitatem), solle fiir alle, auch fiir die Starken, eine Hemina gentigen.
Nicht der Genuf3 schlechthin, sondern das Mal} steht in Frage. Daher
gleich nachher zweimal die Begriindung « considerans in omnibus, ne sub-
repat satietas aut ebrietas ... saltim vel hoc consentiamus, ut non usque
ad satietatem bibamus, sed parcius». Es liegt bei dieser Interpretation
kein Grund zum }irgernis vor. Man halte sich antike, siidliche und germa-
nische Gepflogenheiten vor Augen. — Unbewiesen scheint mir auch (trotz
der Parallele in der Regel des Pachomius 51) die Deutung von « domestici
fidei » « wohl Kleriker und Ménche », in Kap. 53. Warum sollte der Aus-
druck nicht den gleichen Sinn wie in seiner Quelle, bei Paulus Gal 6, 10
haben ? Heiden, geschweige denn Haretiker waren zu Benedikts Zeit und
lange noch, vor allem auf dem Lande, nicht selten. Sicher ist die vor-
geschlagene Deutung nicht geistwidrig. — Bei aller Schwierigkeit die ur-
springliche Form des « scapulare » (Kap. 55) zu bestimmen (vgl. P. Ph. Op-
penheim, Das M onchskleid im chvistlichen Altevtum, 1931, S. 139 ff. und da-
bei angefiihrte Literatur), dirfte doch die Zweckbestimmung nicht treffend
sein, um « bei der Arbeit die frei herabfallende Tunika zusammenzuhalten ».
Diesen Zweck erfiillte in erster Linie der Giurtel, mit dem die Alten bei der
Arbeit und auf der Reise immer die Tunika aufschiirzten. Vielleicht hat
man bei der Zweckbestimmung den Schutz vor Regen und Beschmutzung
zu wenig beachtet. — Im gleichen Kapitel iiber die Zuweisung von Bedurf-
nisgegenstinden durch den Abt : « Ita ergo et abbas consideret infirmitates
indigentium, non malam voluntatem invidentium » tibersetzt P. IF. F. : « So
mul denn der Abt auf die Bedirfnisse der Schwachen Riicksicht nehmen
und nicht auf das Ubelwollen der Migiinstigen. » Die hiibsche rhetorische
Antithese mit Reim «infirmitatem indigentium-malam voluntatem invi-
dentium » geht dabei verloren. Nach dem Zusammenhang (Apog. 4, 35.
« Daher muB3 denn auchk der Abt usw.») und der Parallelstelle in Kap. 34
liegt das Schwergewicht auf der Schwdiche der Bediirftigen, der Wirklichkeit
ihrer Bediirfnisse, selbst wenn diese Folge einer personlichen Schwiche sein

329



sollten. Das Ubelwollen der MiBgiinstigen steht dazu gegensitzlich. — Ein
Wortspiel sucht der Verfasser in Kap. 64 nachzuahmen: « ... abbas .
sciat sibi oportere prodesse magis quam praeesse ». « Er wisse, dal er mehr
vorsehen als vorstehen soll. » Wenn man beim Wortspiel bleiben will, dann
ware vielleicht genauer und klarer etwa die Wendung « mehr fiirsorgen als
vorstehen ». Das Wortspiel wiare dann wenigstens in den Praepositionen ge-
wahrt und « fiirsorgen » diirfte dem « prodesse » ndher kommen. — Kap. 67
schreibt Benediktus inbezug auf die von der Reise zuriickkehrenden Ménche :
« Nec praesumat quisquam referre alio quaecumque foris monasterium vide-
rit aut audierit. » Der Ubersetzer schwicht interpretierend ab : « Keiner
nehme sich heraus, einem andern wahllos zu erzihlen usw.» Vielleicht ist
der ursprungliche Text doch eine gewollte Betonung der Weltabgeschlossen-
heit des Klosters und des kontemplativen Charakters des benediktinischen
Ideals.

Wie ausgeprigt und subtil Benediktus’ Formgefiihl und wie schwierig,
aber auch dankbar eine sinngemiBe und gefiihlsrichtige Ubersetzung ist,
hat jingst P. F. Renner betont und nachgewiesen am Beispiel des Wortes
« zelus » (Kap. 72), in Benedictus, Weihegabe der Erzabtei St. Ottilien zum
1400. Todesjahr, Miinchen 1947, S. 375 ff. P. F. FaBler entging dies als
gewiegtem Philologen und fruchtbarem Ubersetzer nicht. Diese Erginzun-
gen mochten freundschaftlicher Beitrag, nicht fruchtlose Kritik sein.

O. Perler.

Louis Blondel : Les anciennes basiliques d’Agaune. Etude archéologique.
Tirage a part de Vallesia, 111, 1948, p. 9-57.

Poursuivant a la demande de Mgr Haller, Abbé de Saint-Maurice, les
fouilles faites naguere principalement par M. le chanoine Bourban, M. L. Blon-
del, archéologue cantonal de Geneéve, avec ’aide de M. Bouffard, a procédé
a trois reprises, au cours des années 1944-46, a de nouvelles recherches qui
lui ont permis « de reconnaitre presque compleétement les plans des édifices
disparus ». Ce sont ces résultats qu’il expose dans cet article de Vallesia.

Il ne s’agit pas — précisons-le, afin d’éviter toute méprise — d’édifices
qui seraient superposés les uns aux autres dans ce qui est aujourd’hui le
sous-sol de 1'église du monastére, mais de sanctuaires qui se sont succédé
dans la cour du Martolet, c’est-a-dire dans I’espace situé entre le rocher et
I’abbaye, sur lequel on plonge, immédiatement en sortant du tunnel, avant
d’arriver en gare de Saint-Maurice.

Ces edifices sont en somme au nombre de 6 :

Il y a tout d’abord, contre le rocher, construite par saint Théodore
— ou Théodule, premier évéque de Martigny — dans la 2¢ moiti¢ du
IVe siécle, une chapelle sous laquelle avaient été aménagées 6 fosses ou
formae pour y réunir des reliques de martyrs. A l'occasion, on y ajoutait
de nouveaux caveaux, comme ce fut le cas, vers 470, aprés que le Rhone
eut mis a découvert les restes de saint Innocent.

Au Ve siécle, la chapelle de Théodore étant insuffisante, on la prolonge
dans la direction de l’est, créant ainsi contre le rocher une basilique (celle

330



dont il est question vers la fin de la fameuse lettre de saint Eucher et qu’on
estimait — ainsi encore Mgr Besson — devoir attribuer a saint Théodore)
avec une abside a 5 pans. De cette église, 'ancienne chapelle formait comme
le narthex, tandis que, vers le milieu de la cour, les chapelains qui desser-
vaient alors le sanctuaire d’Agaune avaient créé un modeste hospice.

Apres la constitution de I’abbaye proprement dite par le roi Sigismond
en 515, Ambroise, le 2¢ abbé, fit construire, avec 1’aide du monarque, non
plus contre le rocher — oui I’ancien édifice subsistera jusqu’au XVITIe siécle —
mais sur I’emplacement de I’hospice, soit au centre du Martolet, une basilique
a trois nefs avec, a l'est, comme précédemment, une abside circulaire,
flanquée de deux sacristies rectangulaires.

Endommagée par les soldats de Clodomir, venus en 523 s’emparer de
Sigismond, puis, vers 574, par les Lombards, cette église fut, aux environs
de 580, avec l'appui de Gontran, 'objet d’'un remaniement et d’un agran-
dissement. Elle fut pourvue d’une grande abside a 7 pans. La confession du
sanctuaire précédent, qui s’identifiait en partie avec les fosses de la chapelle
primitive, devint une crypte placée sous I’autel ; on y transporta les reliques
renfermées dans ces caveaux, et ceux-ci servirent désormais de lieu de
sépulture pour des dignitaires de l’abbaye.

Puis, commencée vers 762, c’est la basilique carolingienne, allongée
encore une fois — elle mesure en tout 56 m. — et élargie avec, a 'est, une
abside analogue a celle du sanctuaire de Gontran, si bien que pour se rendre
a l'ancien martyrium adossé au rocher, on doit passer non plus comme
jusqu’ici par ’extérieur, mais par un corridor circulaire intérieur épousant
la courbe de l’abside et permettant de visiter, dans la confession qui a été
déplacée a nouveau, le tombeau situé maintenant exactement sous le maitre-
autel. Apres quoi, tout A la fin de ce méme VIIIe si¢cle, on construit, a
I'autre extrémité de la basilique, une 2¢ abside, désaxée par rapport a la
premiere, avec pareillement une crypte, renfermant un martyrium déja
anciennement vénéré mais jusqu’alors complétement isolé. « Cette crypte
retrouvée par Bourban et qui, jusqu’en 1227, a conservé les reliques de
saint Maurice, n’est pas du IVe siecle, comme il le croyait ainsi que Peissard,
mais postérieure de quatre siecles. Seul le mur du tombeau avec l'arcso-
litum, du reste remanié et le mur sud du couloir médian qui est plus épais
appartiennent a une construction antérieure » (p. 30). En face de la con-
fession, il y avait un autel dans une niche, au niveau de la nef. De 1a, deux
escaliers accédaient au cheeur, dont le centre était occupé par un deuxiéme
autel surmontant la confession de saint Maurice. Ce 2¢ martyrium était
ainsi désormais incorporé a la basilique ; mais cette nouvelle disposition,
qui mettait un cheeur la ou jusqu’alors se trouvait 1’acces de 1’église, rendit
nécessaire la création d’une nouvelle entrée, qui fut pratiquée sur le coté.

- Enfin, apres les destructions des Sarrasins et des Hongrois, au XIe siécle,
sous Rodolphe 111, le dernier monarque du 2¢ royaume de Bourgogne, on
procéda a une reconstruction compléte de la basilique. Le choeur oriental
fut non seulement rasé mais encore décapé et on le fit précéder d’un clocher
— celui qui subsiste encore, mais qui était alors moins élevé — servant
tout a la fois de défense et d’entrée principale. L’église, en d’autres termes,

331



était maintenant définitivement retournée ; la seule abside conservée était
celle de l'ouest, formant un cheeur dont le maitre-autel correspondait avec
ce tombeau sur lequel semble se concentrer désormais toute l’attention.

Cette basilique du XIe siecle, la plus vaste, la plus riche de toutes,
somptueusement décorée, dut, a la suite d’'incendies et de dévastations,
étre consacrée de nouveau : en 1148 (par Eugéne III), puis avant 1196 et
enfin en 1571, aprés un nouvel incendie. Survint alors, en 1611, un éboule-
ment qui enfonga le cheeur de la basilique et qui fit décider de choisir pour
la reconstruire un autre emplacement : l'actuel. Les travaux, pour lesquels
furent utilisées les pierres des édifices successivement accumulés dans la
cour du Martolet, commencérent en 1614 et la nouvelle église put étre
consacrée en 1627. Incendiée a son tour en 1693, elle fut reconstruite a la
méme place et completement restaurée. C’est celle qui est encore debout,
qui a subi encore divers remaniements, derniérement encore, a la suite de
I’éboulement de 1942 qui éventra le clocher, accident qui n’est, comme on
le voit, que I'un des nombreux malheurs qui ont frappé la royale abbaye
et ses basiliques au cours des siecles, mais qui n’ont pas empéché qu’elle
se relevat, toujours plus belle, de ses ruines ou de ses cendres.

M. Blondel se propose de consacrer un travail spécial aux chapelles
et aux autels de ces églises successives ainsi qu’a leur décoration et aux
sculptures qu’on y rencontre. Il emploie les derniéres pages de la présente
étude A nous parler des batiments de l'abbaye, des cimetieéres, du bourg
de Saint-Maurice et de ses fortifications. 11 examine les matériaux employés,
la technique des constructions, les chapiteaux, les tombes et enfin deux
fragments de dalles percées de trous, restes de fenestellae qui permettaient
aux fideles de voir et de toucher, depuis la confession, les restes des martyrs.

On trouve dans les édifices d’Agaune des ¢éléments d’origine byzan-
tine. Ils ne proviennent pas, explique l'auteur, de rapports directs qui
auraient existé entre le sud de notre pays d’une part, et Ravenne et
I'Italie septentrionale de l'autre : l'occupation, pendant deux siecles, du
nord de la péninsule par les Lombards exclut la possibilité de ces relations,
si bien qu’il faut admettre que ces influences orientales ont pénétré chez
nous, a cette époque, par la Méditerranée et Marseille. Puis, des la fin du
VI1IIe siecle, apres la disparition du royaume lombard et comme conséquence
de I'intervention de Pépin le Bref, les rapports directs se renouent entre la
France et la Papauté. On en trouve une preuve dans la préoccupation qu’on
constate a Saint-Maurice, au moment ou le culte des reliques prend son
grand développement, de permettre aux fideles d’avoir, comme a Rome,
acces, au moyen de couloirs circulaires, aux confessions ou chapelles funé-
raires renfermant des restes de martyrs dont il leur était jusqu’alors impos-
sible d’approcher ; aprés quoi, « dés I'époque romane et pendant les siécles
suivants, Agaune, comme le reste du Plateau Suisse. obéira aux courants
venant du Lyonnais et surtout de la Bourgogne » (p. 56).

Le travail de M. Blondel est illustré de plusieurs photographies (celles
qui montrent la cour du Martolet pendant les fouilles sont particuliéerement
suggestives), et d'une série de plans, minutieusement dessinés par 'auteur
lui-méme et dont I’étude est indispensable pour suivre la description de

332



chacune des basiliques. Enfin et surtout, M. Blondel nous a donné une
remarquable planche en six couleurs qui réunit, dans une synthése per-
mettant de les comparer entre eux et de les situer plus exactement, les six
sanctuaires qui se sont succédé a Saint-Maurice. Il suffit d’examiner cette
table pour se rendre compte qu’il y a peu d’endroits présentant un tel
enchevétrement de constructions. Les fouilles d’Agaune comptent désormais
parmi les plus importantes non seulement de notre pays, mais de 1’Occident.
Elles sont d’autant plus significatives que, se trouvant sur le passage « d’une
des routes les plus importantes de l'antiquité et du moyen age, Agaune
est toujours restée en contact avec les grands courants de la civilisation »
(p. 54).

Les recherches pourront se poursuivre sur certains points. En février
1948, on a découvert encore un baptistere et M. Blondel signale que c’est
surtout prés de l’ancienne source, en arriére du Martolet, qu’il y aura encore
a fouiller. Certaines affirmations de détail seront peut-étre contestées ; l'es-
sentiel est solidement établi et pose aux historiens de nouveaux problémes.
Comme le dit l'auteur, aprés « la critique des textes, souvent trop négative,
de la fin du XIXe siécle, s’opposant a l'histoire traditionnelle ancienne, il
importe de revenir & un jugement plus nuancé des faits et de les comparer
avec les résultats archéologiques. Nous constaterons que la vérité de cette
tradition, dans ses grandes lignes, est souvent prouvée par les monuments
retrouvés » (p. 11). Abordant, en terminant, la question essentielle pour
nous, 'auteur précise : « On peut se demander, étant donné les emplacements
successifs des cryptes, a quels saints étaient dévolues ces tombes avec
confession ; il ne parait pas douteux qu’on a dit déplacer a plusieurs reprises
les reliques. S’il semble bien certain que, du VIIIe au XIIIe siécle, celles
de saint Maurice se trouvaient dans la crypte occidentale, il est impossible
de savoir si, a l'origine, elles n’étaient pas ailleurs, bien que le tombeau,
comme nous l’avons vu, soit antérieur a la crypte » (p. 57).

I1 y avait dans ce Martolet des souvenirs précis et a ce point importants
qu’ils ont déterminé, dans la construction, une assymétrie et des solutions
parfois bizarres, mais d’autant plus significatives. Dés le IVe siecle, des
fidéles se rendaient & Agaune, qui devint un lieu de pélerinage « aussi fré-
quenté par les Bourguignons que l’était celui de Saint-Martin de Tour par
les Francs » et « lorsque la Maison de Savoie établit sa domination sur tout
le pays, elle comprit I'importance de 1’abbaye : elle en fit le centre religieux
de ses Etats » (ibid.). On peut en dire autant de Sigismond et surtout du
2¢ royaume de Bourgogne. C’est en effet & Saint-Maurice que son fondateur,
Rodolphe Ier, se fit couronner et Rodolphe III voulut en étre 1’abbé
commendataire.

Malgré I’étranglement, a cet endroit, de la vallée du Rhone, qui mettait
Agaune sur le chemin de toutes les hordes guerriéres, malgré la proximité
des montagnes et des rochers, qui ne laissent que parcimonieusement
arriver le soleil et la lumiére et qui fait planer sur les moines une perpétuelle
menace, ceux-ci sont restés la depuis plus d’un millénaire et demi, gardiens
de tombeaux vénérés. Les fouilles qui viennent d’étre exécutées apportent
des éléments nouveaux a un probleme d’une importance capitale pour

333



I'histoire religieuse de notre Suisse romande. Il faut savoir gré a la royale
abbaye de les avoir entreprises, a M. Blondel de les avoir si magistralement
conduites, et de nous en avoir donné ensuite un exposé si minutieusement
dressé et si intelligemment présenté. L.y T csbew,

Pierre Bouffard : St-Pierre de Clages et les églises des Alpes & trois
absides. Etude archéologique et comparative. Extrait de Vallesia, 111, p.59-79

Dans le méme volume de Vallesia de 1948, faisant suite immédiatement
au travail de M. Blondel, M. Pierre Bouffard publie une étude sur le prieuré
de Saint-Pierre de Clages.

Apres la collégiale de Valére, c’est le seul édifice important de 1’époque
romane en Valais. L'auteur en décrit l'intérieur et ’extérieur. Il parle des
quelques éléments de sculpture — les chapitaux principalement et des
restes de fresques qu’on y rencontre, puis il essaie de rétablir les différentes
phases de la construction. Les trois travées occidentales de la nef sont plus
récentes que le cheeur et le transept, qui étaient, semble-t-il, fermés par
un mur. Quant a la tour, elle est vraisemblablement plus tardive que ’église
elle-méme ; etle aura remplacé les deux tours absidiales disparues. La vofte
actuelle n’est que du XVIIe siécle. L’aspect extérieur de l'édifice est au
surplus modifié du fait que celui-ci est aujourd’hui enfoncé d’un metre et
demi environ dans le sol.

Ainsi que M. Blondel I’'avait fait également pour Agaune au sujet de
chacune des basiliques successives, M. Bouffard entreprend ensuite une
étude comparative des églises a trois absides ou a trois cheeurs. En Valais,
celle de Saint-Pierre de Clages est la seule. Celles des Grisons appartiennent
a un type sensiblement différent. Par contre, on peut citer, comme églises
tout a fait semblables a la nétre, celle d’Aime en Tarentaise, plusieurs
sanctuaires du Val d’Aoste et-de Lombardie, 1'abbaye bénédictine de Saint-
Martin d’Ainay, a Lyon, a laquelle le prieuré de Saint-Pierre de Clages
appartenait et qui l'avait fondé. Un peu plus tard, on peut y ajouter diverses
églises des cantons de Berne et de Vaud.

L’église de Saint-Pierre de Clages, conclut M. Bouffard, a emprunté a
la fois & la Lombardie et a la Bourgogne. « Elle résume. .. les influences
architecturales prépondérantes du début du second millénaire » (p. 79).
Elle doit dater de 1’époque du « premier roman », soit de la premicre moitié¢
du XIe siecle. « L’église trichore... comme la basilique dont elle n’est en
somme qu’un dérivé nécessité par la liturgie régionale... ne sont pas des
créations du christianisme. .. mais des emprunts & un passé beaucoup pius
ancien, du Proche-Orient ou méme du monde romain » (p. 77). Poussant
plus loin, I'auteur croit pouvoir regarder spécialement du coété de la Syrie,
ol chaque édifice du culte était flanqué de deux petits batiments : le diaco-
nicon et la prothése, sorte de sacristies, « d’abord indépendantes de 1'église
proprement dite, qui lui sont assez tot incorporées, bien qu’encore séparées
des nefs par un mur qui finira par disparaitre pour donner naissance a
I’église occidentale a trois absides » (p. 78).

Avec Mme Steinmann-Brodtbeck, M. Bouffard est porté a admettre

334




que le point de contact entre l'orient chrétien et I'occident doit étre situé
dans le bassin de 1’Adriatique. De la Dalmatie, le type de 1'église trichore
aurait suivi deux routes : l'une qui se dirige vers le nord pour aboutir, a
la fin du VIIe siécle et au début du VIIIe, dans les Grisons et le Tyrol ;
l’autre, qui conduit, dans une premiére étape, au groupe lombard. La,
I'église a trois absides s’enrichit de deux ¢éléments nécessités par le déve-
loppement du culte des reliques et le nombre croissant des autels : la crypte
d’une part, et les travées en avant des absides de ’autre. De la Lombardie,
ce type pénetre dans toute 1'Italie, puis, au deld des Alpes, en France et
en Suisse.

Comme celle de M. Blondel, I'étude de M. Bouffard est enrichie de
photographies, de plans et de dessins. Elle a, comme on le voit, fourni a
l'auteur l'occasion de formuler a propos d'un sanctuaire « placé au centre
des Alpes, sur la plus grande route qui relia de tous temps le Nord et le Sud
de I’Europe occidentale » (p. 79), une esquisse de l'introduction et du déve-
loppement chez nous de 1’art roman primitif, et de nous donner son opinion
sur le probleme, délicat et controversé, des origines mémes de l’architecture

chrétienne. Lowuis W eber.

Emil Lind : Albert Schweitzer., Aus seinem Leben und Werk.
216 Seiten. 7 Bilder. Geb. Fr. 12.— Verlag Paul Haupt, Bern. 1948.

Uber den edlen Menschenfreund Albert Schweitzer, der als Theologie-
professor, als gefeierter Bach-Interpret und Orgelkiinstler, als eigenartiger
Denker, die Heimat verlieB, um als Arzt den verlassensten Kranken im
finstersten Afrika beizustehen, ist schon manches geschrieben worden,
Vorliegende Schrift gibt S. 199-203 ein genaues Verzeichnis. Emil Lind,
einer der ersten Horer aus Schweitzers StralBburger theologischer Dozenten-
zeit, jetzt protest. Pfarrer in Speyer (Rheinpfalz), der in seiner Zeitschrift
« Der Speyerer Protestant» von 1930-1936 sich ganz in den Dienst der
Sache Schweitzers gestellt hat, gibt hier als dankbarer Schiiler mit
Sympathie, ja zuweilen etwas iiberschwinglich, ein Lebensbild seines
Meisters. Er schildert die gliickliche Jugendzeit im elterlichen Pfarrhause
zu Giinsbach (ElsaB), zeigt, wie langsam in ihm der Gedanke reift, da die
gliicklichen Lebensumstiande, die ihm zuteil wurden, auch verpflichten, an-
deren zu helfen (S. 30 f.) ; seine Studien- und Dozentenzeit in StraBburg ;
den plotzlichen Entschlu3, den Kranken in Afrika zu helfen und zwar in
dem Bewufltsein, eine Schuld an den schwarzen Kontinent abzutragen,
die das ausbeuterische Europa auf sich geladen hat; sein Wirken als
« Abenteurer der Menschenliebe » in Lambarene ; die Meister, die ihn
lehrten (Jesus, Bach, Goethe) ; zuletzt besonders ausfiihrlich (S. 111-166)
den Denker, seine Kulturphilosophie, deren Grundgedanke ist: Ethik der
Ehrfurcht vor dem Leben. Er preist Schweitzer als Verkiinder einer
mystischen Religion, der die beiden anderen (Steiner und die « deutsche »
Religion) iiberlebt und iiberleben wird.

Lind will mehr oder weniger ein vollstindiges Lebensbild Schw. geben,
nicht bloB dessen Tétigkeit auf diesem oder jenem Gebiete schildern . Man

335



hitte gern gesehen, wenn das Kapitel iiber die Tatigkeit in Afrika aus-
fiihrlicher behandelt worden wire : das ja gerade ist es, was ihm allgemeine
Hochachtung, ja Bewunderung erworben hat. In der Darstellung der
« Kulturphilosophie », so manches Schéne sie auch bietet, werden wir
Katholiken ihm nicht folgen konnen; Schw. ist linksstehender protest.
Theologe, der ein dogmenloses Christentum vertritt, und sein Biograph
steht in derselben Richtung (vgl. z.B. S.120 f.). Ob diese Lebens-
philosophie ohne den Glauben an Christus, den Gottessohn und Erléser,
das Allheilmittel fiir unsere trostlose Zeit sein kann, wie Lind meint ?
Selbst ein radikaler Theologe wie N. Weinel lehnt da Schw. ab (S. 203).
Ehrfurcht vor dem Leben hat vor 700 Jahren ein Franz von Assisi gepredigt
und heute noch folgen ihm begeistert zahllose Schiiler und Schiilerinnen,
und dabei ist Franz fest im Dogma verwurzelt.

Das soll uns aber nicht abhalten, manche Anregungen Schweitzers,
die im Buche Linds zitiert werden, freudig anzunchmen. Es sei aus dem
SchluBwort seiner Selbstbiographie das schone Wort gebracht (bei Lind
S. 208) : « Als Gutes ist mir zuteil geworden, daf3 ich im Dienste der Barm-
herzigkeit stehen darf, daB mein Wirken Erfolg hat, dal ich viel Liebe
und Giite von Menschen erfahre, daB ich treue Helfer habe, die mein Tun
zu dem ihren machen, daBl ich iiber eine Gesundheit verfiige, die mir
angestrengtestes Arbeiten erlaubt, daB ich eine stets im Gleichgewicht
haltende Gemiitsart und eine mit Ruhe und Uberlegung sich betitigende
Energie besitze und daB ich alles, was mir an Gliick widerfdhrt, auch als
solches erkenne und als etwas hinnehme, fiir das ich Dankbarkeitsopfer
darzubringen habe. »

Druck und Ausstattung des Buches machen dem Verlag alle Ehre.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.

Theodor Frey : Das Rheintal zur Zeit der Glaubensspaltung. — Diss.
I'reiburg 1. Ue. 1946. Altstitten o. J. S.198.

Aus der Schule Prof. Vaserras sind in den letzten Jahren wertvolle
Beitrige zur Reformationsgeschichte der Schweiz geleistet worden, die das
landlaufige Bild der zwinglischen Glaubensreform in wesentlichen Ziigen
aufzuhellen und zu erginzen vermogen. Wohl kein anderes Gebiet geschicht-
licher Darstellung bekundet so deutlich die Standpunkigebundenheit des
Historikers, unterliegt so leicht vordringlichen unhistorischen Tendenzen
wie die Reformationsgeschichte. Sie fordert deshalb eine eindringlichere und
vielseitigere Bearbeitung. Es ist ein besonderes Verdienst Prof. Vasellas,
von katholischer Seite her die schweizerische reformationsgeschichtliche
Forschung zu foérdern und zu bereichern.

Die Studie von TH. FREY bestdtigt erneut die methodische Notwen-
digkeit, Voraussetzungen und Gestaltung der Kirchenreform in kleineren,
landschaftlich geschlossenen Raumen durch tief- und breitschiirfende
Analyse abklidren zu lassen. Nur solche Arbeiten erméglichen ein sicheres
Urteil iiber die Dringlichkeit der kirchlichen Erneuerung und ihre Ansatz-
flaichen. Sie dienen zudem der « Motivgeschichte » der Glaubensspaltung,

336



denn nur griindliche Einzelforschung wirft Licht in die wahren Beweg-
griinde und die opportunistische Wandelbarkeit der leitenden Personlich-
keiten. — Besondere Verhiltnisse haben im Rheintal das Eindringen der
ziircherischen Reform begiinstigt, ihre Ausbreitung aber auch gehemmt
oder gar vereitelt. Die mannigfache Abhingigkeit der Rheintaler Gemeinden
— sie scheint nicht driickend gewesen zu sein — griff begierig nach der
religiosen Freiheit als dem Mittel, lastige politische und wirtschaftliche
Fesseln abzuwerfen. Frey geht auch griindlich auf die kirchlich-religitésen
MiBstinde ein. Sie zeigen im Rheintal d4hnliche Verzerrungen wie in andern
Orten der Eidgenossenschaft. Ihr Schwergewicht driickte auf das mora-
lische Ansehen der Kirche und der Geistlichen und weckte Kritik, gab
aber auch hier nicht den Ausschlag zum Durchbruch der Reformation.
Wie anderswo wurde er auch im Rheintal durch das Zusammenspiel von
umbruchreifer Lage und machtvollem Zugriff einfluBreicher Personlich-
keiten bewirkt. Schade, da3 die Quellen nicht genauere Auskunft iiber den
scheinbar schroffen Wechsel des rheintalischen Reformators HANS VOGLER
geben konnen. Kraftvoll von Ziirich unterstiitzt, wirkte der Ammann
von Altstitten im Sinn und Auftrag Zwinglis fiir den engen Anschlul3
der Rheintaler an das Zentrum der schweizerischen Kirchenreform. Der
Umschwung in Bern hat auch im Rheintal beschleunigend gewirkt. Mit
der Landsgemeinde zu Marbach vom 8. November 1528 werden Organi-
sation und Ausbau der Reformation eingeleitet. Ihr weiteres Schicksal
ist nun eng mit dem Fiir und Wider der Glaubensreform in der iibrigen
Eidgenossenschaft verkniipft. Das Ringen Ziirichs um seine religiése und
politische Vormacht im schweizerischen Osten wurde durch mannigfache
Krifte durchkreuzt. Die Eidgenossen der Innerschweiz wollten auf ihre
Mitherrschaft in der gemeinen Vogtei Rheintal nicht verzichten, der Abt
von St. Gallen, dem Ziirich hart zusetzte, lieB sich nicht widerstandslos
aus seinen alten grundherrlichen Rechten herausmanévrieren, auch Mark
Sittich von Ems dachte nicht ans Aufgeben, die katholische Minderheit
wehrte sich, besonders in Oberriet und Montlingen. Diese Widerstinde
suchte Ziirich mit dem vollen Einsatz der Autoritit Zwinglis und dem
Aufbieten der verfiigbaren politischen und militarischen Machtmittel zu
brechen. Die Arbeit von Frey zeigt unwiderleglich, daB3 Ziirich seine iiber-
legene Macht gewalttitig und riicksichtslos spielen lieB und auch vor Ver-
tragsbriichen nicht zuriickschreckte. Die Verbindung wvon Politik und
Religion war so innig, daB es schwer ist zu entscheiden, ob die zwinglische
Theokratie mehr im Dienst des politischen Ehrgeizes der Ziircher oder
die machtvolle Politik der damals groten Schweizerstadt im Dienst der
religiosen Erneuerung Zwinglis stand. Auch die rheintalischen Protestanten
haben Zwingli manche Sorge bereitet : die eigenwilligen Pridikanten, die
Sonderwiinsche der Rheintaler Bauern, tiuferische Ideen, sie haben dem
ziircherischen Draufgingertum hin und wieder den Wind aus den Segeln
genommen., Wirksamere Riickschliage erlitt die Reformation im Rheintal
erst nach dem zweiten Kappelerfrieden.

Die wissenschaftliche Erstlingsarbeit von Frey lifit an Griindlichkeit
nichts zu wiinschen tibrig, sie zeugt aber auch von reifem historischem

2 337



Urteil. Der Verfasser hat die Probleme, die das Thema ihm stellte, klar
erfaBt, in ihren komplexen Beziehungen und Verkniipfungen genau verfolgt
und iibersichtlich dargestellt. Hin und wieder klingt ein moralisierender
Ton an, der der historischen Wahrheit zwar nicht schadet, aber doch das
den Historiker charakterisierende Streben beeintriachtigen kann, « forschend
zu verstehen » (G. Droysen).

Theophil Graf.

Frangois Baix : La chambre apostolique et les « Libri Annatarum » de
Martin V (1417-1431). Premiére partie : Infroduction et textes. Analecta
Vaticano-Belgica, vol. XIV. Bruxelles, Palais des Académies — Rome, Aca-
demia Belgica, 1947 (1942). 16,5 X 25 cm., CDXLVIII-414 p. Fr. belges 200.

L’Institut historique belge de Rome continue régulierement ses publi-
cations savantes, magistralement inaugurées depuis plus de quarante années
par Dom Ursmer Berliére. A c6té d’un Bulletin, dont on trouvera plus loin
le compte rendu du dernier numéro paru, I'Institut publie des Etudes
d’histoive économique et sociale (ou MUe R. Doehaerd a donné, en 1941,
une remarquable édition de textes sur les relations commerciales et finan-
cieres entre Génes et 1’Outremont), des Efudes de philologie, d’archéologie
et d’histoive ancienne (arrétées depuis la guerre), enfin et surtout les Ana-
lecta Vaticano-Belgica. Cette derniere collection, qui rassemble des docu-
ments relatifs aux anciens diocéses de Cambrai, Liége, Thérouanne et
Tournali, se divise en deux sections. I.a premiére publie des lettres et docu-
ments ¢émanés de la papauté aux XIVe et XVe siécles ; la seconde, la corres-
pondance des nonciatures de Flandre aux XVII¢ et XVIII® siecles. C’est
dans la premiére section que le chanoine Francois Baix édite son gros
ouvrage sur les Libri Annatarum de Martin V. La premiére partie, con-
tenant les textes, est déja sortie. La seconde, formée par les index indis-
pensables, est actuellement sous presse.

Une grosse introduction de 448 p. ouvre la publication. L’¢tude du
systeme des annates, tel qu’il se présentait apres les concordats de 1418,
est complétée, a la fin de l'introduction, par une histoire générale des
annates jusqu’a la fin du grand schisme. Ce n’est pas la premicre fois qu'on
tire des cinq volumes des Libri Annatarum de Martin V de précieux rensei-
gnements d’histoire nationale. I.’ceuvre que le chanoine Baix accomplit a
I’endroit des quatre diocéses anciens de son pays a été déja réalisée pour
I’Alsace, 1'Irlande, ’Ecosse, le Danemark, etc. L’abbé H. Dubrulle l'a
tentée naguére pecur trois des diocéses de l'actuelle Belgique. Mais 1’édi-
tion actuelle I'’emporte par le détail, I'ampleur, I’exactitude et la commo-
dité de son édition. L’introduction permet de mesurer tout ce que peut
offrir a I’histoire un pareil document correctement interrogé. Il ne s’agit
pas seulement des listes détaillées qu’elle permet d’établir sur les innom-
brables bénéficiers, les collecteurs des annates, les clercs de la Chambre
apostolique ou les contrbleurs « mensiers », au premier quart du XVe siecle.
Sans revenir sur 1’histoire générale des annates que le chanoine Baix retrace
et met & jour en tenant compte des nombreuses études parues depuis un

338



demi-siécle, il convient de relever quelques données plus importantes qu’il
nous fait connaitre sur cette institution au temps de Martin V et sur ses
circonstances dans la vie de I'Eglise. Apres diverses transformations, I’annate
est ‘alors, au sens spécifique : « une taxe qui frappe, au profit de la tréso-
rerie pontificale, les bénéfices conférés par autorité apostolique en dehors
du consistoire et dont le revenu est supérieur a 24 florins d’or de la
Chambre. Cette taxe équivaut a la moitié du revenu ou des fruits d’une
année, .. sur la base de la déclaration faite par le bénéficier lui-méme,
dans sa supplique, et reproduite dans la bulle. Mais les distributions quoti-
diennes ne doivent pas étre comprises dans l’évaluation du revenu taxé »
(p. xxvIiI-xxi1x). L’administration des annates par la Chambre aposto-
lique est maintenant alignée sur l'administration classique des « services
communs », prélevés sur les revenus des bénéfices consistoriaux (évéques
et abbés). Deux livres régissent la perception : le livre des annates, ou
obligations, et le livre des quittances. Cette réorganisation des annates se
fait d’autant plus aisément, comme il arrive fréquemment, que l'institu-
tion est alors sur son déclin. C’est I’effet des concordats de 1418, qui limitent
sérieusement les annates. C’est aussi la conséquence d’un appauvrissement
considérable des bénéfices : beaucoup d’entre eux n’atteignent pas le mini-
mum de 24 florins et sont enregistrés sans obligations. La présente édition
de textes contribue a faire connaitre de fagon précise et détaillée un phéno-
meéne que le P. Denifle avait relevé dans son gros ouvrage sur La désolation
des églises, monastéves et hépitaux en France (au XV€ siecle et pendant la
guerre de Cent ans) et qui explique bien des choses dans I’Eglise de ce temps.
On pénétre également, grace a ces documents, dans la réorganisation de
la Curie apres le Grand Schisme : la Chambre apostolique se trouve encom-
brée par les clercs issus des curies des multiples prédécesseurs de Martin V,
que le pape a généreusement recueillies. M. H. Vicaive O. P.

Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft.
Abteilung III : Chroniken. Bd. 1: Das Wei3e Buch von Sarnen, bearbeitet
von Hans Georg Wirz. Aarau 1947.

Seit der Entdeckung durch GErRoLD MEYER VON KNoONAU (1854) hat
das Weile Buch von Sarnen die schweizerische Geschichtsforschung immer
wieder angeregt und herausgefordert. Das wissenschaftliche Bemiihen galt
vor allem der eigenartigen, abgerundeten Erziahlung iber die Anfinge des
Dreilanderbundes, die das Kopialbuch auf wenigen Seiten ausbreitet. Das
Geheimnis ihrer Herkunft zu liiften, ihre Glaubwiirdigkeit zu wigen, die
verschlungenen, verschiitteten Pfade von den schillernden Angaben der
Erzahlung zu den wirklichen Ereignissen aufzuspiiren, den Einflu des
Weilen Buches auf spitere Berichte quellenanalytisch zu bestimmen —
alles Probleme, die die schlichte Uberlieferung des Sarner Kopialbuches
dem Scharfsinn der Forschung aufgegeben hat, von GEorG voN Wyss bis
hinauf zu den jiingsten Arbeiten von THEoDOR MAYER. Im Auftrag der
Allgemeinen Geschichtforschenden Gesellschaft machte sich schon ROBERT

339



Durrer an eine Verdffentlichung des Weillen Buches im Rahmen des
« Quellenwerkes », leider schloB der Tod ihm iiber der unvollendeten Arbeit
die Augen. Im Jahre 1939 iibernahm der Berner Historiker HaNs GEoRrG
Wirz den schwerbefrachteten Auftrag.

Seine Ausgabe ist in mancher Hinsicht verdienst- und wertvoll. Eine
meisterliche Ubersicht, die auch dem Schalk das Wort gibt, fiihrt zum
erzihlenden Text hin. Sie kiindet von zustimmender Wertschiatzung, von
scharfer Ablehnung, von beschrittenen Mittelwegen und skeptischer Zuriick-
haltung, von methodisch bedeutsamen Ansiatzen und Problemstellungen.
Dieser Einfithrung schlieBt sich der erziahlende Teil des Weillen Buches an,
dem der Bericht tiber die Entstehung der Eidgenossenschaft aus der Hand-
schrift B 124 des Stiftsarchivs St. Gallen synoptisch gegeniibersteht. In
kurzer Einleitung macht der Herausgeber mit Anlage, Verfasser, Zeit und
Ort der Handschrift bekannt und erldutert den Stand der Forschung. « Der
Kernpunkt der Forschung mufl aber die Frage der Vorlage des Weillen
Buches sein », bemerkt Wirz auf S. L1, In der Wiedergabe des Textes
befremdet die schiefe Setzung des Umlautzeichens tuber « 0 » und « u », vollig
iberfliissig sind die Punkte {iber « y », das in eidgendssischen Kanzleien
(z. B. Luzern) schon in der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts fir mittel-
hochdeutsches langes « 1 » (i) — nicht fiir doppeltes « 1 » — verwendet worden
ist. Ein Orts- und Personenverzeichnis zu beiden Berichten und ein Glossar
zum erzihlenden Teil des Weillen Buches erleichtern die Benutzung der
Texte. Darauf folgen Register und Urkunden des Weillen Buches. Eine
vorziigliche Untersuchung der « nordischen, englischen und deutschen Dar-
stellungen des Apfelschuf3motivs » vom Berner Germanisten Helmut de Boor
schlieBt sich im Anhang an. Ero¢rtert werden darin auch die Moglichkeiten*
der Verbreitung der nordischen ApfelschuBBgeschichte nach dem Siden im
Spiatmittelalter. Wie A. Heusler, denkt auch de Boor nicht an eine unmittel-
bare Ubertragung der ApfelschuBiiberlieferung (Toko-Bericht) in der Danen-
chronik des Saxo Grammaticus in die schweizerische Tellsage. « Aber auch
die Moglichkeit, daB eine gelehrte Ubernahme des Saxoberichtes zur Grund-
lage einer miindlich-volksliufigen Uberlieferung geworden wire, die dann
im Weien Buch wieder zu gelehrter Chronistik erstarrt wire, wiirde recht
zwingende Beweisfithrung verlangen, um glaubhaft zu werden » (S. 22*). Die
einschligigen Quellen der ApfelschuBerzihlung sind mit Ubersetzungen bei-
gefiugt.

Leider war es dem Herausgeber des Wei3en Buches noch nicht méglich,
die jahrzehntelange Forschung mit befriedigender Deutung der schwierigen
Probleme abzuschlieBen. Wirz ist der Ansicht, daB « die Erferschung des
WeiBen Buches erst an ihrem Anfang» stehe (S.Liv). Erst die weitern
Nachforschungen werden also ein Urteil erlauben, ob die Erzdhlung des
Sarner Kopialbuches fiir die Gestaltung unseres Geschichtsbildes von der
Griindung der Eidgenossenschaft verwendbar ist oder nicht und ob sich die
Mihe gelohnt hat, die reichlich fiir ihre Aufhellung vertan worden ist. Als
sichere Grundlage der Forschung aber wird die Wiedergabe des Weillen
Buches im « Quellenwerk » ihren Wert bewahren, auch wenn das Ergebnis
der historischen Kritik negativ sein sollte. Theophil Graf.

340




Leonhard Weber : Hauptfragen der Moraltheologie Gregors des GrofBlen.
Ein Bild altchristlicher Lebensfithrung. — PARADOSIS I. Paulusverlag
Freiburg in der Schweiz. 1947. xr11-288 SS. Fr. 9.—.

Angeregt durch Magister J. M. Ramirez O. P., Freiburg, machte sich
der Verfasser, Professor am Priesterseminar in Solothurn, vor Jahren daran,
durch personliches Studium der gregorianischen Schriften und serids-vor-
nehme Auseinandersetzung mit der reichhaltigen Literatur iiber den in seiner
« GroBe » oft angefochtenen Kirchenvater Klarheit zu gewinnen, niherhin
iiber seine besondere Bedeutung und Eigenart als Moraltheologen. Die
gewonnenen Resultate geben dem Verfasser die durchaus berechtigte Hoff-
nung, einen entscheidenden Beitrag zur besseren Wertschatzung Gregors
iberhaupt geleistet zu haben.

Im ersten Teil der Studie wird der Moralist Gregor mit den damaligen
Zeitverhdltnissen konfrontiert. Auf kiirzeste Formel gebracht, wird dabei
Gregors Sittenlehre qualifiziert als zeitgebunden, glaubenstreu, lebensnah.
Gregors Zeitgebundenheit ist jedoch nicht dergestalt, — das beweist Weber
einwandfrei, — dal3 Gregors iiberzeitliche Bedeutung irgendwie in Frage
gestellt wire ; sie zeigt sich vielmehr darin, dal Gregor fiir seine Zeit arbeitet
und spricht und dabei die Probleme im Geist seiner Zeit sieht und aus-
wahlt. Gregors Glaubenstreue ist als dominierendes Element erkennbar so-
wohl durch die von ithm bevorzugten Quellen und geistigen Linien, als
auch durch die auf wissenschaftliche Lehrentwicklung verzichtende Methode.
Gregors Lebensndhe ergibt sich aus der ihm selbstverstandlichen Verwertung
personlicher Erfahrungen, der klugen Verwendung psychologischer Erkennt-
nisse und der sozusagen einmaligen padagogischen Anpassungsfihigkeit an
konkrete Umstinde und Verhiltnisse. Der Verfasser versteht es, die hier
genannten drei Charakteristika in lebendiger, minutids belegter Weise aus-
zufiithren.

Der zweite Teil befaBBt sich mit dem moraltheologischen Lehrgehalt der
Schriften Gregors. Obwohl der Titel der Studie nur « Hauptfragen » der
Moraltheologie Gregors des Grofen ankiindigt, verspricht Weber (S. 12)
nun doch eine « Gesamtschau seines moraltheologischen Gedankengutes ».
Nach der Feststellung, Gregor sei nur soweit Theologe, als er Katechet
ist, sein « System » bestehe einzig in Glaube und Leben, seine Theologie sei
zwar biblisch und thematisch, nicht aber systematisch, eine umfassende
Darstellung der Moral finde sich iiberdies weder in einer einzelnen Schrift
Gregors noch in allen zusammen, wagt der Verfasser doch einen mehr syste-
matischen Aufbau dieses zweiten Teiles.

Gliicklicherweise beschriankt er sich dabei auf die fundamentale, sicher
nicht ungregorianische Dreiteilung : Die Zweckbestimmung des Menschen
— Der Weg der Gnade und der Tugend — Die siindhafte Vertrrung des Men-
schen. In den darin behandelten Einzelfragen spirt der Leser allerdings
eine gewisse iibergebiihrliche Abhingigkeit des Verfassers vom theologischen
und moraltheologischen Schema der Scholastik. Er scheint sich dessen
ofters selbst bewuf3t geworden zu sein, so oft namlich, als er die Verschieden-
heit der Fragestellung Gregors gegeniiber der spateren Zeit betont und

341



anerkennt. Wir glauben indes, dal Webers Arbeit in der klaren, historisch
sauberen Linienfiihrung noch gewonnen hitte, wenn er typisch scholastische
Probleme unberiicksichtigt gelassen hiatte, fiir die sich in Gregors Schriften
keine unmittelbaren Anhaltspunkte finden. Es sei beispielshalber nur
an die Fragenkomplexe erinnert: Verhiltnis von Natur und Ubernatur
(S. 109 ff., 165), metaphysische Wesenheit der himmlischen Gliickseligkeit
(S. 131 ff.), Verhidltnis von aktueller Gnade und menschlicher Freiheit
(S. 187 ff.), Unterscheidung von Habitus und Akt (S. 205) u. a.

Unter den besondern Vorziigen der Arbeit seien eigens erwahnt die
vielen trefflich analysierten Gregortexte, die neuen sorgfiltigen Uber-
setzungen umstrittener Stellen, die moglichst vollstindige Zusammen-
stellung einschléagiger Zitate. Zitationsweise, Quellen- und Literaturverzeich-
nis, Register sind geradezu vorbildlich zu nennen. Der Gesamteindruck,
den das beinahe 300 Seiten starke Werk hinterlaf3t, ist ausgezeichnet. Als
wissenschaftlich gesichertes Resultat bleibt festzuhalten : Gregor ist prak-
tischer Moraltheologe, aber er ist das, nicht ohne dabei geistvoll liber ein
reiches theologisches Wissen und Koénnen zu verfiigen. Gregor ist dienender
Seelsorger, nicht ohne ein griindlicher und gewissenhafter Theologe zu
bleiben. Gregor ist Lehrer und Vorbild in der Losung des allen Zeiten
neu gestellten Problems der Verbindung von theologischer Wissenschaft und
christlichem Leben. Gregor bleibt damit auch fiir uns heutige ein Grofer.
« Gregor der GroBe, der durch die Verbindung von Aktion und Kontem-
plation ein homo perfectus war, verstand es in gleich meisterhafter Weise,
die Groftaten der gottlichen Gnade den siindigen Menschen nahezubringen
und zu ihrem Besten die Niedrigkeit der Siinde auszuwerten. So hinterlie3
er der Nachwelt in seinen Werken eine Fundgrube der Moral, der Asketik
und der Mystik, die alle zur Einheit eines harmonischen Ganzen verbunden
sind » (S. 256).

Engelberg. P. Othmar Bauer.

Celestino Trezzini : Le diocése de Lugano dans son origine historique
et sa condition juridique. Fribourg, 1948, librairie de I'Université. 108 pages.

C’est le discours rectoral qu'il avait prononcé a Fribourg, le 15 novem-
bre 1947, a l'ouverture de l'année académique, que Mgr Trezzini publie,
augmenté de notes (des textes en langue italienne avant tout) qui en font
plus que doubler 1'étendue.

A la suite de circonstances inconnues, le territoire actuel du canton du
Tessin avait été rattaché en grande partie, le sud principalement, au diocese
de Come, tandis que, au nord, les trois vallées dites ambrosiennes relevaient
de l'archevéché de Milan. Ce dernier entretenait dans ces contrées, assez
distantes pour lui, un vicaire général. L’évéque de CoOme par contre, qui
séjournait d’ailleurs une partie de I’année a Lugano, se trouvait a portée
immédiate de ses diocésains tessinois.

Ce dernier mot est une anticipation, car, avant 1803, le territoire qui
forme aujourd’hui le canton du Tessin n’avait jamais constitué une entité
géographique et encore moins une unité politique. Les conditions chan-

342



gérent depuis la création, par les Confédérés, des huit bailliages d’audela
des Alpes.

A la fin du XVIe siécle surgit, « née d’'un moment de mauvaise humeur »
(p. 16), I'idée d’un diocése de Lugano ou du moins d'un vicariat autonome.
Elle fut reprise plus d'une fois, incidemment, jusqu’au moment ou les
bailliages communs se constituérent en canton souverain. C’était 1’époque
ou la sécularisation de 1’évéché de Constance avait amené la Diéte & s’occuper
de la réorganisation ecclésiastique de la Suisse; simultanément surgit
I'idée de rattacher le Tessin au diocese projeté de Lucerne ou a celui de
Corre.

Les intéressés étaient absolument opposés a cette solution ; le Saint-
Siége également et le Directoire montrait, lui aussi, peu d’empressement
a appuyer ce projet ; mais surtout la cour de Vienne — de laquelle dépendait
alors la Lombardie — ne voulait pas consentir a la cession des biens de
I’évéché de Come sis au Tessin.

Vers 1855, le gouvernement cantonal, passé en 1839 aux mains des
radicaux, se déclara partisan du rattachement du Tessin au diocése de
Bale ou a celui de Coire, malgré les objections que l'on était en droit de
formuler contre ce projet qui visait a réunir — avant le percement du
Gothard — des contrées fort éloignées les unes des autres et au surplus
une terre de langue italienne & un diocése alémanique. En réalité, si le
gouvernement tessinois tenait a cette solution, c’est parce qu’il estimait
qu’il lui serait plus facile de continuer a asservir le clergé et les fideles si
le chef du diocése se trouvait non pas sur place mais a distance.

Le Conseil fédéral, emboitant le pas, décréta de sa propre autorité,
en 1859, la suppression de toute juridiction épiscopale étrangere, décision
unilatérale qui n’était pas de nature a faciliter les choses.

La Lombardie ayant été délivrée de la domination autrichienne pour
passer sous le gouvernement piémontais, ce dernier consentit a céder au
Tessin les biens de 1'évéché de Come situés dans le canton. Le probléme
financier était ainsi résolu, mais la question diocésaine n’en demeura pas
moins stationnaire. '

Elle fut reprise vers 1877, apres l'arrivée au pouvoir, au Tessin, du
parti conservateur catholique. Tandis que les autorités fédérales persis-
taient dans 1l’idée du rattachement, le gouvernement cantonal engagea
officieusement des tractations avec le Saint-Siege, pour voir s’il n'y aurait
pas moyen d’organiser provisoirement un vicariat ou une préfecture
apostolique. _

C’est alors que, sur la question diocésaine tessinoise vint se greffer
un nouveau facteur. L’évéque de Bile, Mgr Lachat, victime du Kultur-
kampf, avait été exilé en 1873. Il en était résulté une situation pénible,
a laquelle le Conseil fédéral, par l'intermédiaire de deux de ses membres,
MM. Frédéric-Emile Welti et Numa Droz, auxquels vint s’adjoindre
encore M. Louis Ruchonnet, chef du parti radical suisse (devant lequel
M. Welti, conservateur s’effaga généreusement), désirait mettre fin. Il invita
le gouvernement tessinois a lui envoyer une délégation. Celui qui fut choisi,
M. le conseiller d’Etat Martin Pedrazzini, proposa alors (1883) officiellement

343



de demander au Souverain Pontife le transfert de Mgr Lachat de Bile a
Lugano. C’était une solution provisoire, destinée a résoudre du méme coup
deux questions. Les négociations se poursuivirent dés lors avec Mgr Ferrata,
représentant du Saint-Siége (le futur secrétaire d’Etat de Benoit XV), et
aboutirent & la convention, dite de Bellinzone, de 1884. Le Tessin était
définitivement détaché de Come et de Milan ; la juridiction ecclésiastique
pourrait s’exercer avec la liberté la plus compléte ; les tracasseries des
30 années précédentes étaient autrement dit abolies. Mgr Lachat fut nommé
administrateur apostolique du Tessin. Il entra en charge en 1885, mais
mourut déja l’année suivante (de telle sorte que c’est son successeur,
Mgr Vincenzo Molo, qui a été le véritable organisateur du dioceése de LLugano).

Aux yeux de quelques-uns, la vacance allait entrainer la suppression
de la convention passée deux ans auparavant. Le Conseil fédéral lui-méme
reprit la thése du rattachement du Tessin & Bile; on ne nommerait,
autrement dit, plus d’administrateur apostolique. Mais Mgr Ferrata, alors
nonce a Bruxelles, réussit, malgré I’opposition de Carteret au conseil national,
a faire triompher une solution intermédiaire, celle qui fait 1'objet de la
convention de 1888, encore actuellement en vigueur : le Tessin forme un
vrai dioceése, ayant a sa téte un évéque portant le titre d’administrateur
apostolique, nommé par Rome, d’entente avec 1'évéque de Bile, au diocése
duquel le Tessin est nominalement rattaché a égalité de droits (aeque
principaliter). Si 1'évéque de Baile est en méme temps évéque de Lugano,
il I’est a titre nominal ; il n’a aucune juridiction a y exercer, pas méme
un droit de regard ou de contrdle. 11 n’y a pas de diocése de Bdle et Lugano,
mais I'évéque de Bile porte le fitre d’évéque de Lugano. La cathédrale
de cette ville a exactement les mémes prérogatives que toutes les cathé-
drales. Malgré son nom d’administrateur apostolique, I'évéque résidant
a Lugano, bien qu’il n’en porte pas le titre, est bien 1'évéque du Tessin,
le chef d’un diocese véritable et autonome « et non pas d’une simple admi-
nistration apostolique, comme on le croit trop souvent » (p. 97).

Mgr Trezzini a consulté non seulement les mémoires de M. Ruchonnet
et de Mgr Ferrata; il a compulsé les Abschiede, les procés-verbaux des
Chambres fédérales, les journaux, les actes et les proces-verbaux du Grand
conseil tessinois; et il a pu utiliser en outre les précieux dossiers laissés
par M. Pedrazzini. 1l fallait pour exposer aussi clairement et, ajoutons-le,
aussi fermement ce probléme peu ou mal connu, quelqu'un qui fit non
seulement au courant des questions tessinoises, mais en plus un juriste
et un historien. On savait que l'auteur était a la fois I'un et l'autre. Il en
a donné une nouvelle preuve dans cette étude, nouvelle a tant d’égards,
ou l'on sent tout le long l'intrépide défenseur des droits de 1’Eglise ainsi
que des légitimes revendications des catholiques de son canton.

Louis Weeber.

344



Jean-Pierre Cottier : L’abbaye royale de Romainmoétier et le droit de
sa Terre, du V¢ au XIII¢ siecle. Lausanne, librairie Rouge. 1948. 201 pages.

C’est a une étude d’histoire du droit que s’est livré M. Cottier, suivant
en cela une suggestion que lui avait faite M. Charles Gilliard.

I1 admet, quant aux origines de Romainmoétier, les conclusions de
Mgr Besson : Le premier monastére fut vraisemblablement détruit par
les Alamans en 610/11. Sous le roi Dagobert on assiste a sa résurrection,
ou plutot a une seconde fondation, celle-la colombanienne (tandis que la
regle bénédictine ne fut pas inconnue & Romainmoétier durant la premiére
période). Sous les Carolingiens, il n’est plus question de notre couvent
qui, sécularisé, devient, pour des motifs que nous ignorons, une abbaye
royale. Il ressuscite une 2¢ fois sous Adélaide, fille de Rodolphe II. En
888, celle-ci s’était fait donner par son frére cette maison, qui n’avait plus
de moines ; puis, par testament, en 928, au lieu de la passer a ses héritiers,
elle I'attribua, pour la faire renaitre, a Cluny. Plus exactement, parce que
les moines ne peuvent pas posséder, elle la remet au Siége apostolique.
Au milieu du Xe siécle, faute de documents, un mystere plane sur notre
monastere. « I1 semble qu’a cette époque, Romainmotier n’était plus habité
par les moines de Cluny, mais qu’il avait été transformé en une collégiale
de chanoines et de prétres » (p. 57 et 89). On pourrait étre tenté d’attribuer
cette sécularisation a Conrad Ier; mais elle remonte plus vraisemblablement
a son pére Rodolphe 1I, qui entreprit de nombreuses expéditions guerrieres
en Italie et qui, peu scrupuleux, en assura le financement aux dépens des
grosses fortunes. Puis, entre 966 et 981, le roi Conrad et la reine Mathilde
rendirent les biens usurpés et confierent le monastére a 1’abbé Maieul,
pour le rétablir dans son statut primitif.

C’est dans ce cadre historique, précisé au fur et a mesure qu’il avance
dans son étude, que M. Cottier a placé ce qui en fait I'objet particulier.
Il nous présente, en précisant le role joué par chacun d’eux, les divers
personnages qui avaient une fonction a remplir au monastere. Il parle des
droits seigneuriaux de celui-ci, autrement dit des redevances de toute
espéce qui lui étaient dues. Il examine les divers systémes juridiques dont
Romainmoétier a bénéficié : immunité pontificale au VIIIe siécle, propriété
romaine au Xe, protection du roi puis de I’empereur et ensuite du comte
de Bourgogne qui les représentait. Puis, aux Xe et XIe siécles, des la dispa-
rition du pouvoir central et comme conséquence du régime féodal, l’'abbaye,
« bénéficiaire de biens juridiques assurant son indépendance et grande
propriétaire terrienne, se transforme en une puissance temporelle exer¢ant
son autorité dans un district appelé Terre ou Poté » (p. 8). Elle est aux
prises « avec les seigneurs locaux, dynastes bienveillants ou querelleurs »
(p. 87). Enfin, au XIIe siécle, I'apparition du mouvement communal dans
le Pays de Vaud aboutit a donner la premiére place aux plaids généraux
d’Apples et de Romainmétier, continuation en méme temps que trans-
formation des anciennes assemblées publiques rurales. L’auteur s’arréte
la, soit au moment ou la Maison de Savoie s’établit dans la contrée et y
instaure le régime féodal dans sa plénitude.

345



I1 faut étre reconnaissant a M. Cottier d’avoir abordé clairement certains
problémes rencontrés au cours de son travail et que les historiens, d’ordi-
naire, se bornent & mentionner mais sans prendre la peine de les définir ou
d’en expliquer l’origine.

Nous avons gofité particuliérement, du point de vue de l’histoire,
les pages consacrées a la hiérarchie clunisienne. On répete souvent que
le titre d’abbé était réservé exclusivement au chef de la maison-mere de
Cluny et, par le fait méme, au supérieur de la confédération des monasteres
clunisiens. En réalité, « la centralisation & caractére féodal qui s’opéra
au sein de l'ordre de Cluny était inévitable, en raison méme du dévelop-
pement rapide de celui-ci. La regle de saint Benoit de Nursie, amendée
par saint Benoit d’Aniane, fut encore complétée par des coutumes, qui
firent l'objet de rédactions diverses. Elles constituerent 1'ordo cluniensis,
qui est, a proprement parler, I'observance clunisienne » (p. 122). Celle-ci
comprenait, au début du XIIe siécle, tout d’abord une vingtaine d’anciennes
abbayes impériales, dépendant directement du Saint-Siege ; le role de
I'abbé de Cluny se bornait a les visiter. Chacune d’elles groupait sous son
autorité d’autres abbayes, prieurés et doyennés. Puis venaient les 5 éta-
blissements portant le nom de filles de Cluny, dirigées par des abbés désignés
par celui de la maison-mére, qui y exergait un droit complet de juridiction.
Enfin il y avait les prieurés, qui se sont rapidement multipliés et dont le
chef était un prieur amovible, nommé¢ par Cluny. Romainmoétier fut considére
d’abord comme un monastére de la 17e catégorie. Sa particularité était son
union personnelle avec la maison-mere, dont 1’abbé — Maieul puis Odilon —
devint, par le fait méme, ainsi que ’avait voulu Adélaide, I’abbé de Romain-
motier. Puis, sous Hugues, le mouvement clunisien prend une telle extension
— il groupe plus de 200 maisons — qu’une centralisation nécessairement
se dessine, tendant a hiérarchiser sous le suzerain qu’est devenu 1’abbé de
Cluny, toutes les maisons unies par la méme observance, selon le modéle
donné par la société féodale, ou le régime de la vassalité se substitue au
systeme impérial. Romainmétier est ramené alors a la 3¢ catégorie, avec
a sa téte un prieur, chargé des affaires aussi bien temporelles que spirituelles
du couvent; mais c’'est dire que celui-ci a perdu la place prépondérante
qu'’il occupait a l’origine. L’extension de ’ordre rendit nécessaire sa division
en provinces, ayant chacune a sa téte « un camérier, qui tenait lieu d’enqué-
teur, de représentant et d’agent d’exécution » (p. 123). Ne pouvant plus,
d’autre part, exercer en personne son droit de visite, I’abbé de Cluny nomma,
pour le remplacer dans cette tache, des visiteurs de province.

Intéressantes et neuves sont les pages (149-56) consacrées au servage.

Tres fouillé est le chapitre (p. 95-99) dans lequel 'auteur explique le
role joué en Suisse romande par les Zahringen. Appuyés qu’ils étaient tout
d’abord par l'empereur Lothaire, qui les nomma recteurs de Bourgogne,
c’est-a-dire de l’ancien royaume des Rodolphiens, leur situation changea
du tout au tout le jour ou le nouvel empereur, Frédéric Barberousse, ayant
épousé la fille et héritiere de Renaud III de Bourgogne, prit désormais a
son compte ces terres revendiquées par les Zahringen. Ceux-ci regurent en
compensation l’avouerie impériale des évéchés de Lausanne, de Geneve et

346



de Sion. Ils ne l'exercérent que dans le diocése de Lausanne, ou ils ache-
térent en outre l'avouerie épiscopale ; mais, a la mort de Berthold V (1218),
s’éteignit cette maison « qui joua un role aussi notoire que fulgurant dans
notre pays » (p. 95).

I1 s’est glissé dans le travail de M. Cottier ’'un ou 'autre lapsus, d’ailleurs
faciles a corriger. Nous eussions aimé le voir expliquer en deux mots le sens
de certaines expressions relatives aux institutions juridiques, dont seuls
les spécialistes de I'histoire du droit connaissent la signification précise.
[’ordre des chapitres, abordant — non sans parfois un retour en arriére
ou au contraire une anticipation — tantot un point d’histoire et tantét un
probleme de droit, déroute un peu, du moins a la premiere lecture. L’auteur
s’en tient exclusivement aux sources imprimées; il aurait consulté avec
intérét le mémoire qui se trouve aux archives d’Etat de Turin, dont un
fragment a été publié dans Mémoires et Documents, en appendice du cartu-
laire de Romainmoétier. M. Cottier est trés au courant de tout ce qui a été
écrit sur l’histoire des institutions juridiques en France et spécialement en
Bourgogne, ce qui lui a permis de situer son sujet dans son cadre géographique
et historique. Il a pu ainsi dégager les influences subies a Romainmétier,
mais souligner aussi les particularités — quelques-unes d’autant plus inté-
ressantes qu’elles sont presque uniques — que présentait ce monasteére,
le plus ancien qui ait été fondé en terre romande. Louis W @ber.

P. Vincentius Stebler : Der benediktinische Weg zur Beschauung. —
Verlag Otto Walter AG. Olten 1947.

Es ist ein Erbauungsbuch im besten Sinne des Wortes, das viel bei-
tragen kann zur Auferbauung des christlichen Tugendgebaudes, und nicht
nur dem viel zu sagen weil3, der im Kloster nach der Regel des hl. Benedikt
sein Leben zu gestalten sucht, sondern auch dem Christen in der Welt
wertvolle Gedanken gibt.

Der V. verfiigt liber schon gewahlte Ausdrucksformen, die dem Ganzen
wohl angepaBt sind und der Darstellung gleichsam eine Weihe geben.

Das Buch muBl aber auch wissenschaftlich gewertet werden, denn es
erschien als Dissertation der Theologischen Fakultdit der Universitit Frei-
burg i. d. Schweiz, und zwar unter dem Titel « Die Regel des hl. Benedikt
als Norm beschaulichen Lebens ».

Der V. bewertet seine Arbeit mit den Worten : « Sie will ... nicht mehr
sein, als ein ganz bescheidener Versuch, die heilige Regel in einer systema-
tischen Synthese zu behandeln, nimlich in ihrer konsequenten Hinordnung
zur Beschauung, um in dieser Ausrichtung zugleich ihren kontemplativen
Charakter nachzuweisen » (S. 1) ... « Diese Abhandlung bleibt ... bewuB3t
und absichtlich bei der heiligen Regel selber stehen, sucht aber durch das
Studium ihrer Hauptquellen zu einem tieferen Verstindnis vorzudringen »
(S. 2). Die Arbeit ist mehr als « ein ganz bescheidener Versuch », ja sie darf
ruhig eingereiht werden unter die gediegenen Erklirungen zur heiligen
Regel, die Beachtung verdienen. Aber was ich vermisse ? Der V. hitte die
Hauptquellen kurz vorstellen miissen. Manche wertvolle und leicht zugang-

347



liche Arbeit scheint er iibergangen zu haben, wie z.B. die Artikel im Diction-
naire de Spiritualité, fasc. V (1935) 1371-1409 : Benoit (Saint) ; fasc. VII
(1937) 214-240 und fasc. VIII (1938) 241-276: Cassien. Diese Arbeiten hatten
noch da und dort gute Fingerzeige geben koénnen. Sie bieten sehr gute
Ubersichten iiber das Leben, iiber die Quellen und iiber den Lehrgehalt.
Nicht umsonst hei3t es dort (a. a.O.): « Saint Benoit naquit vers 480‘ non
a Nursie comme on ne cesse de le répéter, mais dans la province de Nursie. »
Vgl. dagegen, was der V. auf S. 161 bemerkt. Uns Sohnen des hl. Bene-
dikt klingt ja die Antiphon so vertraut: « Nursiae provincia exortus. »
Die eine oder andere Frage hitte der Vertiefung bedurft. Doch das
setzt miithsame Sonderstudien voraus. Inzwischen ist uns auf das Benediktus-
Jubilium eine Reihe von guten Arbeiten geschenkt worden, so vor allem
in den Studia Anselmiana, fasc. XVIII-XIX, Romae 1947. Zwel Aufsitze
vertiefen und ergianzen die hier besprochene Arbeit. So zu S. 85 ff. die Ab-
handlung von M. THIEL, Der Ordnungsgedanke in der Regel des hl. Bene-
dikt, S. 85-125 und zu S. 136 ff.; die Untersuchung von P. GERARDUS
BEKEs, Pura oratio apud Clementem Alexandrinum, S. 156-172. Hier wird
auch Stellung genommen zum Begriff « pura oratio » bei Kassian und beim
hl. Benedikt. Beide Verfasser heben in ihren Arbeiten die wesentlichen
Punkte viel kraftiger hervor als P. Vincentius Stebler. Wenn ihm aber
Gelegenheit geboten ist, sich weiter und tiefer in sein Thema einzuarbeiten,
dann darf man von ihm noch viel Wertvolles zum besseren Verstindnis der
Regel des hl. Benedikt erwarten. P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

Dr. Theodor Kardinal Innitzer : Leidens- und Verklarungsgeschichte
Jesu Christi. — Vierte, verbesserte Auflage. Wien, Herder. xv-448 Seiten.

Fir die Beliebtheit dieses Kommentars spricht, da3 bereits die vierte
Auflage des umfangreichen Buches vorliegt. Es behandelt ja auch einen
Gegenstand, der nicht blo8 den Theologen, sondern iiberhaupt jeden glau-
bigen Christen besonders anspricht. Der Verfasser schildert die Einzel-
heiten der evangelischen Berichte auf Grund simtlicher Bearbeitungen der
Exegeten der christlichen Konfessionen, gelegentlich mit Zuziehung der
jiidischen Nachrichten, geht auf die zahlreichen Kontroversfragen ein, die
an Hand ihrer Vertreter besprochen und entschieden werden. Die Trost-
und Abschiedsreden, sowie das Hohepriesterliche Gebet des Herrn werden
nicht behandelt, sie sind vom Verfasser in dessen Kommentar zum Johannes-
evangelium ausfiihrlich erkliart. Direkt erbauliche Anwendungen sind nicht
hinzugefiigt, es soll nur der Literalsinn und der historische Verlauf erklart
werden, woraus sich dann von selbst moralische Erwigungen ergeben.
Es wird also das geboten, was man von einer katholischen Exegese, die dem
Leben dienen will, erwartet. So wird das Buch, wie der hochwiirdigste
Verfasser im Vorwort erhofft, nicht nur als Handbuch fiir die Theologen
dienen, was er zundchst im Auge hatte, sondern auch von gebildeten Laien
mit Nutzen fiir ihre religiése Fortbildung und Vertiefung gelesen werden
kénnen, somit fiir die katholische Bibelbewegung sehr dienlich sein.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.

348



	Rezensionen = Comptes rendus

