
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 42 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Alfred Haeberle : Die mittelalterliche Blütezeit des Cistercienserklosters
St. Urban. 1250-1375. — Kommissionsverlag Eugen Haag. Luzern 1946.

Die Arbeit verrät eingehende Kenntnis und gründliche Auswertung
des Schrifttums und der Quellen, die irgendwie zur Vervollständigung der
Darstellung dienen können. Dabei gibt der Verfasser ruhig an, was er
offen ließ (S. 15) oder was es zu ergänzen gäbe (S. 16). Gut brauchbar ist
die zwischen S. 16 und S. 17 eingeschobene Karte, die einen leichten Überblick

gibt über « Das Gebiet der Grundherrschaft des Klosters St. Urban ».

Der Aufbau der Abschnitte und Kapitel und deren jeweilige Überleitung
sind übersichtlich und klar. Die Darstellungsform könnte da und dort etwas
leichter sein. Die mancherlei Vermutungen, die H. mit Recht in den Text
einflicht, hätte ich lieber in den Anmerkungen gesehen. Denn dadurch
kann die Darstellung an Straffheit gewinnen.

Die Geschichte des Gesamtordens ist H. wohl vertraut, und er versteht
es, beachtenswerte Einzelheiten aus der Geschichte St. Urbans treffend
herauszuheben. Mit Recht bemerkt er : « Im 13. und 14. Jahrhundert war
so manches nicht nur im Gesamtorden, sondern noch vielmehr in den
einzelnen Klöstern in Entwicklung oder Veränderung begriffen, daß man
sich für die Darstellung immer noch besser auf die Quellen des zu beschreibenden

Klosters stützt » (S. 29). Und da erfahren wir manch Seltsames,
wie z. B. daß mit Erlaubnis der Konstanzer Kurie das Kloster St. Urban
von 1370-1372 Mönche als Pfarrseelsorger nach Langenthai schicken konnte
(S. 35). Oder daß im Jahre 1297 ein Mönch gegen seinen Abt so gewalttätig
vorging, daß er ihn verwundete. Aber dazu brauchte der Abt nicht « auf
eine Feste gebracht » zu werden (S. 85). Solcherlei konnte nicht nur
geschehen, wo eine « teilweise Erlahmung der Klosterdisziplin » eingetreten
war, sondern kam tatsächlich auch zur Blütezeit des Ordens vor. H.
vermerkt auch richtig die Nichtbeachtung der Ordenssatzungen in Wirtschaftsfragen,

z. B. in der Annahme der Kirchensätze und Mühlen, die nicht zum
Eigenbedarf dienten (S. 84) und vor allem auch die Verstöße gegen die
klösterliche Armut (S. 85). Aus diesen Tatsachen ist aber auch ersichtlich,
daß der Titel der Arbeit « Die mittelalterliche Blütezeit ...» weit genommen
werden muß.

Trotz der Spärlichkeit der Quellen hat sich H. bemüht, auch ein
Bild zu zeichnen vom inneren Leben des Klosters. Er vergißt auch nicht,
den Einfluß des Mutterklosters Lützel auf das Tochterkloster St. Urban
(S. 95 ff.). Recht gut gesehen ist sodann das Verhältnis von St. Urban zu
Rathausen und Ebersecken (S. 105 ff.). All die Feststellungen sind um so
wertvoller, weil sie nicht auf Verallgemeinerungen ausgehen, sondern auf

316



die Verhältnisse von St. Urban Bedacht nehmen und dabei sorgfältig
abgewogen werden in ihrer Beziehung auf die Gesamtgeschichte des Ordens.

Um ein Mißverständnis zu vermeiden, hätte ich den vierten Satz in der
Einleitung (S. 13) so geformt : « Die unheilvollen Zeitläufe des achten und
neunten Jahrhunderts ließen in vielen Benediktinerklöstern vor allem
Westfrankens und Aquitaniens die ursprüngliche Beobachtung der Klosterregel
des hl. Benedikt in Vergessenheit geraten. »

Nicht recht einleuchten will mir in der Anm. 1 auf S. 80 : « Unter
den in FRB 5, 593 genannten Pfründern haben wir wahrscheinlich Mönche
zu verstehen, die durch Stiftungen errichtete Pfründen innehatten. » Dies
kann zutreffen z. B. für den hebdomadatius einer Stiftungsmesse. Da ist
dann der Ausdruck prebenda (ebenda Anm. 2) etwa als pitanlia, als Zugabe,
aufzufassen (vgl. Cistercienser Chronik 23 [1911] 281 und Dictionnaire
d'Arch. Chrét. et de Liturgie XIV [1940] 1701). Hier heißt es : « Dans les
communautés monastiques et canoniales, le mot praebenda a servi à désigner
la portion d'aliments servie quotidiennement au réfectoire De plus en
plus la prebenda s'entend d'une distribution de vivres. »

Von der Gründlichkeit der Arbeit zeugen die peinlich genauen Belege.
Ja, die Anmerkungen bieten geradezu eine Fülle von Stoff, aus denen uns
H. noch manch nette Sonderarbeit vorlegen könnte.

Einen besonderen Wert hat das genau angelegte Verzeichnis der Äbte,
Konventualen und Laienbrüder für die Zeit von 1194-1375 wie auch die
Zusammenstellung des Güterbesitzes vor dem Jahre 1376. Guten Dienst
leistet das ausführliche Orts- und Personenverzeichnis.

Eine solche Klostergeschichte, die versucht, die geschichtliche
Entwicklung vom wirtschaftlichen, rechtlichen, geistigen und geistlichen Standpunkt

aus zu sehen, hat ihren Reiz und ihren Wert. Eine derartig gediegene
Arbeit ist immer ein wertvoller Beitrag zur Gesamtgeschichte des betreffenden

Ordens, dem das Kloster angehörte, und des Landes, mit dessen

Geschicken es verbunden war.
Deshalb wissen Heimat- und Ordenshistoriker dem Verfasser für sein

eifriges und gewissenhaftes Schaffen volle Anerkennung und aufrichtigen
Dank

P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

Paul Leonhard Ganz - Theodor Seeger : Das Chorgestühl in der Schweiz.

— Verlag Huber & Co. Frauenfeld 1946.

Das Buch stellt ein Sammelwerk dar mit all seinen Vor- und
Nachteilen. In seiner Art ist es das Beste, läßt aber manches zu wünschen übrig.

Die Veröffentlichung von J. Scheuber : Die mittelalterlichen
Chorstühle in der Schweiz, Straßburg 1910, ist damit nicht überflüssig geworden,
weder durch seinen Text, der in der Beschreibung der Einzelstücke ziemlich
genau und ausführlich ist, noch durch die Bilder, die zwar künstlerisch
nicht bedeutend sind, aber oft einen besseren Blick gewähren über die
Gesamtanlage eines Chorgestühls.

Der Verfasser hat nach seinen eigenen Worten die Arbeit « von einem

317



allgemeinen Gesichtspunkt aus unternommen, unter dem sich die großen
Linien und Zusammenhänge in klarer Weise darstellen lassen, wobei vor
allem auch Sinn und Zweck nicht vergessen werden sollen. Neue
Einzelforschungen wurden dagegen keine gemacht » (S. 4).

Nach der Einleitung folgen gut gewählt die einzelnen Abschnitte wie :

Die Bedeutung und Entstehung des Chorgestühls
Die Rolle des Chorgestühls im Gottesdienst
Die Entwicklung von Anordnung und Form
Verwandte und abgeleitete Formen des Chorgestühls
Die besonderen Verhältnisse in der Schweiz

Entstehung und Geschichte einzelner Gestühle
Die Künstler und Handwerker
Der bildliche Schmuck und seine Inhalte
Die Bedeutung des Schmucks
Der Stil und die künstlerischen Leistungen
Das Handwerk
Verlorene Gestühle
Rückblick aufs Ganze.

Diesem angeschlossen ist der Bilderteil mit 128 sehr schön und kunstvoll

aufgenommenen und sehr gut wiedergegebenen Tafeln. Nahezu 30 Seiten
umfassende Verzeichnisse beschließen das Werk.

Da und dort wünschte man mehr Klarheit und Genauigkeit. Bei der
Raumaufteilung und Anlage der Gestühle (S. 6 und 15) kann man einfacher
und klarer ausgehen von der Anordnung der altchristlichen Basiliken, wie
sie auch in den romanischen und frühgotischen Kirchen mit nur geringer
Abweichung beibehalten wurde, wie sie das mittelalterliche Mönchtum
übernahm und vorab die Cisterzienser ihrer altmonastischen Traditionstreue
entsprechend bewahrten. Von den romanischen Bauzeiten an zeigt sich
nun folgende Aufteilung :

Das Altarhaus bildet den Chorabschluß, in dessen Mitte sich der Altar
befindet. Wird auch Sanctuarium genannt.

Das Priestethaus oder Presbyterium mit den stalla presbyterii der Süd¬

oder Epistelseite angelehnt.
Der Chor bezw. der chorus canonicorum oder monachorum, worin die

Stallen für die Chor- oder Domherren bezw. für die Mönche stehen.
Er nimmt den Platz des Chorus cantorum in den Basiliken ein.

Der Retrochotus, auf dem sich das Analogium oder Lectotium (deutsch
Lettner genannt) befindet.

Unter den « stalla presbyterii » aus Stein hätte der prächtige Aufbau
von Kappel Erwähnung verdient (S. 28) und unter den mittelalterlichen
Steinsitzen, die den Wänden der Seitenschiffe entlang laufen, jene zu
Grandson (S. 7). Der Verfasser sucht das Wesen und den tieferen Sinn des

gottesdienstlichen Geschehens zu ergründen und begreiflich zu machen.
Er drückt sich dabei sehr fein, vornehm und würdig aus. Einige Ungenauigkeiten

stören leider. Unglücklich geformt ist der Satz : « Hand in Hand

318



mit dieser auch mit einer Wandlung der geistigen Anschauungen verbundenen
räumlichen Umgestaltung ging die schrittweise Verlegung des Hochaltars
aus der Chorapsis in die Vierung, die in der Billigung der sogenannten
Transsubstantiation, das heißt der Umwandlung von Brot und Wein in
Leib und Blut Christi durch die Konsekration des Priesters, auf dem
lateranischen Konzil von 1215 ihren Abschluß fand » (S. 6). Dazu ist nur
zu bemerken, daß das vierte Laterankonzil 1215 den bereits geläufigen
Ausdruck « Transsubstantiation » in sein Glaubensbekenntnis gegen die
Albigenser aufnahm (s. Lexikon f. Theol. u. Kirche, Bd. X, Sp. 255). Ebenso

irreführend ist der Satz : « An den höchsten Feiertagen pontifizieren die
Prälaten von diesen Sitzen (Pontifikalsitzen) aus die Messe, wobei neben
ihre Stühle zwei weitere für die Administranten gestellt werden ; an den
anderen können sie zuweilen dem Gottesdienste beiwohnen, während je
nach der Weihe des Tages, ihr erster oder zweiter Stellvertreter oder ein
gewöhnlicher Geistlicher, zusammen mit dem Diakon und dem Subdiakon,
von der gegenüberliegenden Seite aus zelebriert » (S. 29). Bekanntlich wird
am Altar pontifiziert oder zelebriert. Zu gewissen Teilen des Pontifikal-
amtes begibt man sich zu den Sitzen, wie auch der zelebrierende Priester
bei gewissen Teilen des Amtes mit seiner Assistenz in den Levitenstühlen
Platz nehmen kann. Daß das « exordium cisterciensis coenobii » aus dem
11. Jhdt. und vom hl. Bernhard von Clairvaux (1090 geboren) stamme
und gar noch « von dem sich die für Schwaben und auch die Nordschweiz
bedeutungsvollen constitutiones hirsaugienses ableiteten » (S. 10), ist mir
das Allerneueste

Das Gestühl zu Kappel war dem Ordensbrauch entsprechend sicher
zweireihig (zu S. 16). Dies erschließe ich aus der jetzigen Art der
Aufstellung, die eine zu große Breite zwischen beiden Chören zeigte und vor
allem aus der Beschreibung Bullingers (Mitt. d. antiq. Gesellsch. in Zürich,
Bd. XIII, 228), wo vom Westabschluß des Mönchschores — also ganz nach
alter Cisterzienserart — die Rede ist. Auf S. 22 bemerkt d. Verf. : « Eine
in der Gotik vereinzelte Erscheinung sind die auf die Armstützen
aufgesetzten oben kielbogenartig abgeschlossenen Trennungswändchen in
Magdenau », dabei führt derselbe Verf. auf S. 112 unter Zürich St. Peter
bezw. ötenbachkloster an : « bei einem Teil (25 PI) aufgesetzte Wändchen
von halbem Kielbogenprofil auf den Armstützen ».

Nicht ganz klargelegt ist auch der Bildinhalt, wenn d. V. (S. 66) schreibt
« von der Löwin, die ihre totgeborenen Welpen beleckt (Kappel, Tafel 6)

und dem Pelikan, der sich die Federn aus der Brust rauft, um den Jungen
davon ein Nest zu bauen (Magdenau, Tafel 4 ; Basel : Münster) ». Das ist
genauer gesagt die Löwin, die ihre totgeborenen Jungen am dritten Tage
zum Leben erweckt — als Symbol der Auferstehung (vgl. O. Doering-Hartig,
Christi. Symbole, Freiburg i. Br. 1940, S. 61). Den Sieg der Auferstehung
versinnbildlicht noch stärker der sich über der Löwin aufrichtende Löwe
(Kappel, Tafel 6) — « Christus invictus Leo ». Der Pelikan nährt mit
seinem eigenen Herzblut seine Jungen als Symbol Christi, der für uns sein

Blut hingegeben hat (vgl. ebenda S. 124 und das angeführte Bild 78 aus dem

Chorgestühl des Kölner Doms).

319



Mit dem Gestühl von Gerunden (Géronde) bringt d. V. immer die
Kartäuser in Verbindung (S. 72, 79, 100). Er datiert das Gestühl auf 1430 ;

damals, das heißt von 1424-1624, waren bereits Karmeliter dort (s. HBLS,
3. Bd. 490). Auf der Tafel 15 tragen die zwei heiligen Eremiten ganz
deutlich das Gewand der Karmeliter. Die Bezeichnung « der hl. Augustin
mit dem Engel ...» ist wohl ein böses Versehen und doppelt schlimm,
weil diese Darstellung auch den Umschlag ziert. Das ist einwandfrei der
hl. Hieronymus, was auch Scheuber (S. 80) richtig vermerkt. Auf Tafel 56

ist wohl ein besenbmdender Bauer dargestellt. Auf Tafel 101 und 126 ist
der Sitz und Pontifikalsitz des Propstes gemeint. Seltsam ist die Bezeichnung
(Tafel 108) « Rückwände mit Darstellung der Taufe Isaaks ...» Auf
dem Relief ist ja die Schriftstelle « Gen. XXI » angeführt. Hier heißt es

in V. 8 : «... und Abraham bereitete ein großes Mahl an dem Tag, wo
Isaak entwöhnt war ».

Es tut einem leid, daß man eine Arbeit, die mit soviel Eifer zusammengestellt

wurde, die zudem viel des Wertvollen birgt, da und dort beanstanden
und berichtigen muß. Ich glaube aber dies dem V. und Leser zu schulden.

Den Hauptvorzug des Werkes sehe ich in den äußerst anregenden
Gedanken zu genauer und ausführlicher Beschreibung von Einzelgestühlen.
Sodann wird in den Bildaufnahmen wertvolles Vergleichsmaterial geboten
und schließlich ermöglichen als willkommene Gabe die beigefügten Verzeichnisse

einen raschen und zuverlässigen Überblick und gute Wegweisung.

P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

Mittler Otto: Geschichte der Stadt Klingnau 1239-1939. Verlag
Sauerländer, Aarau. 1947. 403 SS.

Wie die übrigen zehn Kleinstädte des Aargaus, verdankt die Stadt
Klingnau ihre Entstehung einem Geschlecht des Hochadels. Der aus dem
Thurgau stammende Freie Ulrich II. von Klingen, durch Heirat Erbe
des letzten Freien von Tegerfelden geworden, hat 1239 z. T. auf dem so
an ihn gelangten Besitz die Stadt gegründet und sie nach seinem Geschlecht
Klingnau, die Aue (Landstrich an einem Wasserlaufe) derer von Klingen,
genannt. Der Boden, auf dem Klingnau erstehen sollte, war zunächst zu
einem großen Teile nicht im Besitz des Gründers gewesen, sondern hatte
der in jener Gegend auch sonst begüterten Benediktinerabtei St. Blasien
gehört. Von ihr mußte zuerst das für die Stadtgründung noch notwendige
Land eingetauscht werden. Die beiden Parteien haben über diesen
Gütertausch jene Urkunde vom St. Stephanstag 1239 niederschreiben lassen, die
uns, ein seltener Fall, die Stadtgründung zeitlich genau festlegen läßt.
Der Ablauf von 700 Jahren seit jenem Ereignis war der Anlaß zur Herausgabe

einer eingehenden Gesamtdarstellung der Geschichte Klingnaus. Nachdem

dieselbe zuerst in den Jahrgängen 1943 und 1946 der «Argovia», der
Jahresschrift der aargauischen Historischen Gesellschaft, veröffentlicht
worden, liegt sie nun in dieser gediegen ausgestatteten Sonderausgabe vor.

Kaum drei Jahrzehnte blieb Klingnau unter der Herrschaft des
Gründergeschlechtes. Fast während dieser ganzen Zeit steht des Gründers Sohn,

320



der Minnesänger Walther von Klingen (f 1286), die hervorragendste
Persönlichkeit der Familie, im Mittelpunkt der Stadtgeschichte. Mit Recht hat der
Verfasser ihm eine eingehendere Darstellung gewidmet. Nicht nur Walther
selbst, auch zwei seiner Dienstmannen haben den Minnesang gepflegt : Heinrich

von Tettingen (Döttingen) und namentlich Berchtold Steinmar von
Klingnau. So liegt über der jungen Stadt noch ein Abglanz der höfischen
Kultur des hohen Mittelalters. Bleibendere Früchte hinterließ Walther von
Klingen dem Städtchen durch seine kirchlichen Stiftungen. Er hat religiöse
und karitative Institutionen mit einer selbst für jene Tage ungewöhnlichen
Freigebigkeit bedacht. Ihm verdanken die Johanniterkommende und das
Armenspital in Klingnau und das nahe der Stadt gelegene Wilhelmiter-
klösterchen Sion ihre Entstehung. Auch am politischen Leben der Zeit
hat er tätigen Anteil genommen. Öfters begegnen wir ihm in seinen letzten
Lebensjahren im Gefolge König Rudolfs von Habsburg, der ein Vetter
seiner Gattin war. Klingnau hatte er aber schon 1269 dem Bischof von
Konstanz verkauft. Dieser schuf sich eben um jene Zeit durch den Kauf
weiterer Ortschaften — Kaiserstuhl, Zurzach und anderer — im Gebiet
des heutigen Bezirks Zurzach eine ziemlich geschlossene Niedergerichtsherrschaft,

die in der Folge (bis 1798) von den beiden zu Klingnau und Kaiserstuhl

residierenden bischöflich-konstanzischen Obervögten verwaltet wurde.
Der Übergang in den Besitz des Bischofs von Konstanz hat Klingnau in
die mannigfachen Wirren des Bistums hineingezogen. Den VIII alten
Orten der Eidgenossenschaft, denen seit 1415 als Herren der Grafschaft
Baden auch in diesen bischöflichen Vogteien die Landeshoheit zustand,
ist es gelungen, die weltlichen Rechte des — nicht selten im Schloß zu
Klingnau residierenden — Bischofs immer stärker zu beschneiden. Das
war der politische Rahmen, in dem sich das Leben Klingnaus, dessen

Bürgerschaft seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert sich einer gewissen
Selbstverwaltung erfreute, bis 1798 bewegte. Eng waren die Grenzen,
welche dem wirtschaftlichen Leben Klingnaus gezogen waren. Zu einer
Zunftordnung ist es bei der geringen Zahl der verschiedenen Handwerker
nie gekommen. Außer vom Gewerbe lebte die Bürgerschaft von Ackerbau,
Weinbau, Fischerei und Viehzucht. Mehr als einmal ist das Städtchen
durch Kriege in Mitleidenschaft gezogen worden. Verschiedentlich diente
es als Asyl. Im allgemeinen scheint seine Bürgerschaft unter der
Herrschaft des Krummstabes von Konstanz sich wohl gefühlt zu haben. Sie
verhielt sich 1798 zur Revolution ausgesprochen ablehnend. In den
politischen und kirchlichen Kämpfen des vorigen Jahrhunderts ist dann der
Klingnauer Johann Nepomuk Schleuniger als mutiger konservativer
Politiker und Journalist gegen den übermächtigen Radikalismus aufgetreten.
Dem wirtschaftlichen Leben Klingnaus haben in der Neuzeit vor allem
die Holzindustrie und der Bau des nahen Kraftwerkes einen starken
Aufschwung gebracht.

Alle Seiten des städtischen Lebens sind im Buche Mittlers, zu dem
Hermann J. Welti willkommene Ausführungen namentlich über die
Topographie des Städtchens und über die Zusammensetzung der Bürgerschaft
beigesteuert hat, mit der gleichen Sorgfalt geschildert : die Baugeschichte,

21 321



die tätige und öfters noch leidende Teilnahme an den politischen Ereignissen
der Zeit, Katastrophen wie die verschiedenen Stadtbrände, das Verhältnis
zu den einander ablösenden Stadtherrschaften, die Entwicklung der städtischen

Verfassung und der Beamtungen und das Wirtschaftsleben. Mit Recht
ist die reiche Kirchengeschichte der kleinen Stadt besonders einläßlich
behandelt. Innert der Grenzen der umfangreichen, in das frühe Mittelalter

zurückreichenden Urpfarrei Zurzach errichtet, hat Klingnau jedenfalls
schon in der Gründungszeit eine eigene, der heiligen Märtyrin Katharina
geweihte Kapelle erhalten. Bereits 1262 ist sie als Pfarrkirche bezeugt
und ihr Sprengel reichte im 14. Jahrhundert wesentlich über die
Stadtgrenzen hinaus. 1360 aber wurde sie dem Chorherrenstift Zurzach
inkorporiert. Doch wußte sich die Stadt in der Folge, zusammen mit dem
bischöflichen Vogt, gegenüber dem Stift das Mitspracherecht zu sichern
bei der Wahl des Leutpriesters und der Verleihung der übrigen Pfründen
der Pfarrkirche, ebenso bei der Verwaltung des Kirchengutes. Wie fast
überall, namentlich in so kleinen Verhältnissen, ist es uns auch in Klingnau
kaum vergönnt, einen tieferen Blick zu tun in das religiöse Leben Einzelner.
Einer Sophie von Klingnau gedenkt Elsbeth Stagel um 1350 in ihren Tößer
Schwesternleben. Fast ein Jahrhundert vorher hatte die Bürgerschaft der
kleinen Stadt in ihren eigenen Mauern den Barfüßer (nicht Predigermönch,
wie S. 242 steht) Berthold von Regensburg, den berühmten Prediger,
hören können. Die kirchliche Gesinnung auch der Bürger von Klingnau
ist für uns fast nur in den mannigfachen Stiftungen erkennbar. Wir möchten
jedoch nicht sagen, die große Masse der — außerhalb der Klostermauern
lebenden — Menschen des ausgehenden Mittelalters sei voll innerer
Unruhe und Ratlosigkeit gewesen und habe darum zu jenen frommen Werken
Zuflucht genommen (S. 243). Am Ende des Mittelalters besaß Klingnau
in seiner Pfarrkirche neben der Leutpriesterei vier Kaplaneien. lm 16.
Jahrhundert mußten je zwei derselben wegen des Rückgangs der Einkünfte
zusammengelegt werden. Darauf sei insbesondere hingewiesen, daß auch
im kleinen Klingnau, wie vielerorts in den letzten Jahrzehnten vor der
Glaubensspaltung, 1517 eine Pfründe mit bestimmter Predigtverpflichtung
des Kaplans gestiftet worden ist. In besonderen Kapiteln wird, nach einer
Darstellung der Baugeschichte der Pfarrkirche, alles Wesentliche gesagt
über die Geschichte der Johanniterkommende, der st. blasianischen Propstei
und des 1269 gestifteten Wilhelmiterklösterchens Sion, das nach wechselvollen

Schicksalen im 18. Jahrhundert mit der Abtei St. Blasien vereinigt
wurde. Die Ausführungen Mittlers über Sion verdienen auch deshalb
besondere Beachtung, weil es sich dabei um die einzige Niederlassung der
Wilhelmiter auf heutigem Schweizerboden handelt. Auch an Klingnau
sind die Stürme der Glaubensspaltung nicht spurlos vorübergegangen. Von
Waldshut her machten sich neugläubige Einflüsse geltend. Die Lehre der
Täufer fand Anhänger. Aber schon 1529 sprach sich die Mehrheit der
Bürger entschieden für den alten Glauben aus, so daß die Protestanten
in der Folge auswanderten. Doch gab es in Klingnau noch zu Beginn des
17. Jahrhunderts vereinzelte Reformierte.

Der Verfasser hat es verstanden, ein, aufs Ganze gesehen, umfang-

322



reiches, aber doch in mancher Hinsicht lückenhaftes und oft sprödes
Quellenmaterial durch eine auf jeder Seite zu Tage tretende umsichtige
Auswertung zu einer abgerundeten, gut lesbaren Darstellung der
Lebensgeschichte Klingnaus während sieben Jahrhunderten zu gestalten. Gut
gewählte und vorzüglich ausgeführte Abbildungen, darunter eine Karte
der Gegend und ein Stadtplan, begleiten und verdeutlichen die Darstellung,
der auch ein Orts- und Personenregister beigegeben ist.

Aarau. Georg Boner.

Histoire illustrée de l'Eglise. Fase. XIX. L'Eglise devant les problèmes
politiques (XIXe-XXe siècles), par Gaston Castella. Fase. XX. L'Eglise en
face des problèmes moraux et religieux, par G. de Plinval. Editions de l'Echo
illustré. T. II, p. 393-493.

Dans le fascicule 19, M. le professeur Castella reprend l'histoire des

papes du XIXe siècle là où il l'avait laissée au 16e cahier, c'est-à-dire au
pontificat de Pie IX. « Sa ligne comme souverain et comme prince italien
devait présenter beaucoup d'incertitude » (p. 395). Il instaura timidement
certaines réformes, subit l'intervention de l'Autriche puis de la France.
Napoléon III, catholique fort tiède, était « partagé entre ses sympathies
italiennes et la crainte de compromettre sa propre situation » (p. 398).
Dans la péninsule, les partisans de l'unité l'emportèrent. Rome fut prise.
C'était la fin des Etats pontificaux. La question romaine était posée,
qu'essaya de résoudre la loi des garanties. La publication du Syllabus déclencha

des conflits, celui du Kulturkampf en particulier, entre l'Eglise et la
société civile. Léon XIII réussit à y mettre fin en Allemagne. Ses relations
avec l'Italie demeurèrent tendues. Il essaya par contre de se rapprocher
de la France en y prônant le ralliement des catholiques à la République.
Si ses efforts furent mal récompensés, il n'eut du moins pas la douleur
d'assister à la séparation de l'Eglise et de l'Etat, proclamée peu après sa
mort. Il ne fut guère mieux écouté — on le comprend aujourd'hui trop
tard — dans ses directives d'ordre social. L'auteur rapporte cette parole
du comte Albert de Mun au cardinal Matthieu : « Quoi qu'en disent les

politiciens bornés de droite et de gauche, ies vues de Léon XIII furent
vraiment des traits de génie. » Sous Pie X, c'est l'anticléricalisme qui sévit
en France, tandis qu'il y a détente en Allemagne. Benoît XV échoue dans
ses efforts pour ramener la paix ; par contre, Pie XI, en signant les accords
du Latran, apporte la solution de la question romaine.

Dans le fascicule 20, M. de Plinval reprend les pontificats que nous a
présentés M. Castella, pour nous parler de l'activité des papes dans le
domaine religieux et moral au cours des derniers cent ans. Après avoir
bien expliqué le but et la portée du Syllabus, il passe au concile du Vatican
et à la naissance du vieux-catholicisme et il trace le portrait de Pie IX,
pontife aimé et fêté, mais auquel les épreuves ne furent pas épargnées.
La définition de l'infaillibilité n'a stérilisé en rien l'activité de l'épiscopat
et la vie religieuse n'a pas perdu de son intensité, ainsi que l'attestent,

323



entre autres, les congrès eucharistiques internationaux. De Léon XIII,
l'auteur rappelle les immortelles encycliques, ce qui le conduit à parler,
textes à l'appui — ils sont empruntés au recueil Chevalier-Marmy — des

compléments qu'y ont apportés ses successeurs, surtout quant à la doctrine
sociale de l'Eglise. Le nom de Pie X reste attaché à la lutte contre le modernisme,

à l'extension de la communion, à la codification du droit canonique,
promulgué sous Benoît XV. Pie XI, l'auteur des encycliques Divini Redemp-
toris, Casti connubii, etc., est aussi le pape de l'Action catholique et le
pontife qui dénonça courageusement les aberrations du fascisme et de
l'hitlérisme d'une part, et celles du bolchévisme de l'autre. Les illustrations
accompagnant ces pages rappellent l'essor pris, sous le pontificat de Pie XI,
par les œuvres de jeunesse comme aussi la pénétration de l'art moderne
dans le domaine religieux, dans l'architecture en particulier. Pie XII enfin
étend le Sacré Collège et multiplie ses efforts pour arriver à faire régner
dans le monde une paix juste et véritable en même temps qu'il continue
de si magistrale manière la fonction enseignante de la papauté. Et l'auteur
de conclure : sauf des communistes, l'Eglise est respectée, bien que, au
fond, aucun des vainqueurs de la grande guerre ne suive ses consignes.
M. de Plinval souligne cependant les espoirs qui demeurent permis, mais
sans cacher les dangers qui subsistent.

Une table des noms propres termine ce 2e et dernier volume de l'Histoire
illustrée de l'Eglise.

Les directeurs de la collection avaient déclaré, dans l'introduction,
que le texte de l'ouvrage ne serait « pas le résumé, aride et compact,
d'ouvrages plus touffus. On reconnaîtra à la lecture que nous nous sommes
appliqués, en suivant un plan assez différent, en adoptant un ton plus
moderne, à renouveler autant que possible les perspectives de notre sujet,
à en rafraîchir tout au moins les couleurs ».

Les auteurs ont suivi ces consignes. Us n'ont pas hésité à rompre
parfois l'ordre chronologique, afin de pouvoir présenter une question dans
tout son développement ct n'avoir plus à y revenir dans la suite. Les aperçus
d'ordre général, les vues svnthétiques dont ils ont parsemé leur exposé
seront goûtés particulièrement des lecteurs qui sont déjà familiarisés avec
l'histoire ecclésiastique. L'ouvrage s'adresse avant tout au public cultivé
que ne surprendra pas, à l'occasion, l'emploi d'un terme technique ou
savant.

Il est bien évident que les collaborateurs ont dû se borner, bien qu'ils
eussent à leur disposition un millier de pages en caractères assez fins,
entrecoupées il est vrai de nombreuses illustrations. Il y aura, disait encore
l'introduction, des lacunes et des omissions, plusieurs d'ailleurs voulues,
afin de ne pas surcharger le récit par l'exposé de périodes transitoires ou
les faits et gestes de personnages de second plan, qui empêchent de laisser
ressortir les grandes lignes. Sur le choix des questions à omettre, il peut
naturellement y avoir des opinions divergentes. Nous aurions, pour notre
part, opéré encore une amputation ou l'autre et introduit inversement
quelques lignes sur des sujets trop brièvement traités ou même complètement

omis. On nous permettra, par exemple, de signaler qu'un certain

324



nombre de saintes femmes et de religieuses, qui auraient mérité une mention,
ont été malheureusement passées sous silence. « La sainteté », fait remarquer
Walter Nigg, « a eu de nombreux représentants dans le sexe féminin, et
c'est donc à tort que, trop souvent, l'Histoire de l'Eglise est présentée
exclusivement comme une histoire d'hommes » (Grosse Heilige, p. 22).
C'est un peu vrai, ici aussi, pour certaines époques. Le nom de sainte Claire
figure simplement dans la légende d'un cliché (I, p. 438), et s'il est dit un
mot des Tiers-Ordres, il n'est guère parlé par contre de ce qu'on est convenu
de dénommer le second ordre, soit le pendant féminin des grands ordres
masculins : Dominicaines, Clarisses ou autres Franciscaines et, antérieurement,

Bénédictines, Cisterciennes, etc. Nous aurions aimé, comme Suisses,

voir mentionner sainte Adélaïde, à laquelle son mariage avec Otton I donna
l'occasion d'exercer plus largement encore ses générosités à l'adresse des

couvents. De sainte Elisabeth de Hongrie surtout il aurait dû être question
et peut-être de mystiques telles que sainte Gertrude ou sa sœur Melchtilde,
de sainte Julienne de Falconieri ou encore de Marguerite de Cortone, la
pénitente, éventuellement de sainte Lydvine ou du moins de sainte Brigitte
de Suède et de sainte Françoise Romaine.

Evidemment, le plan adopté rendait des omissions de ce genre presque
inévitables, à moins que l'ouvrage, une fois terminé, eût été, à ce point
de vue, l'objet d'une revision avant d'être livré à l'impression. Il a, en
réalité, été composé fascicule après fascicule et les premiers cahiers sont
sortis de presse longtemps avant que les derniers fussent rédigés. L'éditeur
voulait qu'on active et le mérite est d'autant plus grand pour les auteurs,
qui travaillaient ordinairement séparés les uns des autres, d'avoir réussi
à mettre sur pied, en un temps relativement court, une œuvre aussi une
et aussi réussie. Elle est prenante ; elle est vivante. Elle met bien en
lumière, ainsi que le souhaitaient les directeurs, « le dynamisme propre
à l'Eglise, la vitalité et la souplesse de cet élan qui l'a portée, à travers
les siècles, et la propulse encore » (I, p. 6). Les auteurs ont été constamment
préoccupés de souligner « l'influence purifiante et exaltante que l'Eglise
a exercée sur la vie des nations... leur proposant un idéal qu'elles ne

soupçonnaient pas, leur fournissant l'occasion de s'élancer au-dessus d'elles-
mêmes ; elle a transfiguré la civilisation » (ibid.).

Il est question de traduire l'Histoire illustrée de l'Eglise en diverses
langues l. Certes, elle le mérite. U n'y aura, selon les pays auxquels ces

adaptations sont destinées, qu'à réduire ou supprimer même certains
chapitres, pour en introduire d'autres, confiés à des spécialistes de ces
contrées. Ce projet, retardé principalement par les difficultés de devises
et la rareté du papier nécessaire pour ce genre de publications où les
illustrations occupent une si large place, fait le plus grand honneur à l'Echo

1 Publié par la maison d'édition Elsevier à Bruxelles, le tome I de l'édition
hollandaise va sortir de presse assez prochainement. On travaille actuellement à
la traduction de l'ouvrage en espagnol et des pourparlers sont engagés en vue
d'une édition en anglais ainsi qu'en italien.

325



illustré qui a eu l'initiative de ce beau travail et qui l'a si somptueusement

présenté, et ensuite à M. de Plinval qui, avec M. Romain Pittet,
en a été l'animateur.

L. Waeber.

Hans-Urs von Balthasar : Die großen Ordensregeln Menschen der
Kirche in Zeugnis und Urkunde. Bd. VIII. (Benziger & Co. Einsiedeln 1948.)

Auch der Historiker begrüßt diese Ausgabe, obwohl sie nicht für ihn
bestimmt ist. Gibt es doch keinen sicherern Weg zum Verständnis der
einzelnen Orden, ihrer Eigenart und Geschichte, als das Studium der
Regel, nach der ihre Mitglieder geformt werden. Der Herausgeber schrieb
die allgemeine Einleitung « Vom Ordensstand » und bearbeitete Basilius,
W. Hümpfner und A. Zumkeller Augustinus, Abt Leodegar Hunkeler und
F. Faßler Benedictus, L. Casutt Franciscus, M. Schönenberger und R. Stalder
Ignatius. Es ist nicht meine Absicht, diese mannigfaltigen Arbeiten
eingehend zu besprechen. Dazu fehlt mir Raum und Kompetenz.

Besondere Aufmerksamkeit verdient die Einleitung. Sie enthält eine
programmatische Theologie des Ordensstandes oder genauer der Stände,
in der H.-U. v. B. eigenen, glühenden, nicht leichten Sprache, voll von
kühnen Bildern und Vergleichen, blendenden Antithesen und eigenwilliger
Terminologie, die gerade deshalb die Klarheit des Gedankens überschattet.
Auch die Theologie ist nicht alltäglich, wenn Scheidung und Natur der
beiden einzigen Stände, des Ordensstandes und Weltstandes, von der
Erlösung als Wiederherstellung der ursprünglichen Ordnung her begründet
werden. Der Ordensstand als Leben des radikalen Opfers stellt inmitten
der gefallenen Schöpfung das paradiesische Dasein dar ; der Weltstand, des

Opferradikalismus entbehrend, die Erlösung der Schöpfungsordnungen. « Die
erste Form ist ihrem Wesen nach primär Mitvollzug des erlösenden
Aktes, die zweite ist primär Empfang des Erlöstseins » (S. 14). « Hätte
Christus nur den Weltstand gegründet, so hätte die Kirche an keinem
Punkt voll teilgenommen am Opfer des Kreuzes ; dieses wäre die einsame
Tat des Hauptes geblieben, an dessen Frucht der Leib — wie die Protestanten

es sehen — nur nachträglich und wie von außen teilgehabt hätte »

(S. 13 f.). Die Trennung der Stände ist übergangslos. Gott beruft zum
einen oder andern (S. 14). « Die Form des Lebens der Gelübde ist die Form
der Heiligkeit » (S. 17). « Die inwendige Heiligung der Weltordnungen (durch
die Sakramente) vermag nicht zu jener gleichsam substanziellen Heiligkeit
zu führen, weil das Weltleben in dieser Weltzeit nie zur Herstellung der
paradiesischen Ordnung werden kann» (ebd.).

Ich muß gestehen, diesen Gedanken, so berückend sie sein mögen, nicht
immer folgen zu können und von ihrer Begründung nicht überzeugt zu sein.
Thomas von Aquin, auf den sich der Verfasser beruft, scheint gemäßigter
zu sein. Er begründet die Standes- und Amtsunterschiede im wesentlichen
mit der paulinischen Ekklesiologie, dem Bild vom Haupt und Leib der
Kirche und vermeidet dabei die Vermischung von (hierarchischem) Amt und
Ordensstand (IIa Ilae q. 183 a. 2). Der Vergleich mit dem paradiesischen

326



Urzustand bedarf einer theologischen Klärung 1. Selbst Jesus und Maria
können in diesem Zusammenhange nicht als beweiskräftige Beispiele für den
wieder hergestellten primären Ordensstand und deshalb als jenseits der
Scheidung der Stände stehend angeführt werden. Weder Jesus, dem in
Verbindung mit der Kirche eine rein geistige Fruchtbarkeit zukommt, noch
Maria, die aus göttlicher Empfängnis jungfräulich geboren hat, besitzen die
geschlechtliche Fruchtbarkeit des ersten Paares im Paradies. Daher ist der
Vergleich mit dem Ehestand nicht schlüssig. Ich zweifle, ob des Aquinaten
Lehre (IIa Ilae q. 184 a. 3) von der Vollkommenheit als primär und wesentlich

(per se et essentialiter) in der Liebe, sekundär und werkzeuglich (secundaria

ct instrumentaliter) in den evangelischen Räten bestehend, gewahrt
wird. Was H.-U. v. B. dem Ordensstand als wesentlich zuschreibt, dürfte
dem Stand des Christen auf Grund der Taufe, der Eingliederung in Christus,
der daraus resultierenden uneingeschränkten Liebesverpflichtung zukommen
wie aktive Teilnahme an der Erlösung (zu S. 13 f.), vollkommene
Unterwerfung des ganzen Ich unter Gottes Verfügung, vollkommene Indifferenz
allen weltlichen Gütern gegenüber, vollkommene Bindung der Liebe an Gott
(zu S. 19). Die evangelischen Räte sind im Gegensatz zu den Geboten
hingeordnet auf die Beseitigung dessen, was die Übung der Liebe, nicht diese
selbst — sie ist ja Gebot —, behindert (IIa Ilae q. 184 a. 3). Daß die
vollkommene Liebe auch im Weltstande möglich ist, beweisen die Heiligen aus
dem Laienstande. Kein anderes war das Ideal des Christen schlechthin in
der alten Kirche. Ihre Bußdisziplin könnte es nicht deutlicher beleuchten.
Wird dieses Ideal nicht erreicht, so hängt dies wesentlich nicht mit dem
Stand zusammen. Wenn unter der « gleichsam substanziellen Heiligkeit »

des Ordensstandes die unwiderrufliche Hingabe und Weihe nicht bloß
einzelner Akte, sondern der ganzen Persönlichkeit samt ihren Fähigkeiten
gemeint ist, kann inhaltlich nichts eingewendet werden. Doch scheint der
Ausdruck, ohne Erklärung hingeworfen, zum wenigsten für theologisch wenig
geschulte Leser mißverständlich. Man könnte und müßte mit mehr Recht
jene Heiligkeit « gleichsam substantiell » nennen, die in der Taufe geschenkt
wird, die im wahrsten Sinne wiederhergestellte Urgerechtigkeit und
Ebenbildlichkeit mit dem Dreieinigen ist. Läuft man nicht Gefahr, durch eine
Überspitzung der Ordensheiligkeit die Größe des Christentums zu
unterschätzen, die Würde der Sakramente Wenn ferner die Trennung der
Stände übergangslos ist (dem Ordensstand wird stets der Ehestand
gegenübergestellt), dann scheint der ledige Stand außerhalb der Gelübde
unchristlich und unerlaubt. Nicht ersichtlich ist, ob zum Ordensstand auch
der Weltklerus mit Gehorsamsverpflichtung und Zölibat gehört und welches
das Verhältnis der zusätzlichen Gelübde mancher Orden (stabilitas loci der
Benediktiner, viertes Gelübde in der Gesellschaft Jesu usw.) zur Vollkommenheit

ist. Ich unterbreche die Liste meiner Zweifel und Bedenken, da der

1 Auch Thomas lehrt, die evangelischen Räte seien der dreifachen Begierlich-
keit, Folge der Sünde, entgegengesetzt. Nicht als ob sie zur Erreichung der ewigen
Seligkeit, wir dürfen auch sagen der vollkommenen Liebe, notwendig wären, « sed

expeditius perveniet » Ia Ilae q. 108 a. 4. Vgl. IIa Ilae q. 186 a. 7.

327



Verfasser die in dieser Einleitung umrissene Theologie an anderer Stelle
erweitern, ergänzen und erklären will. Was über Stellung und Sendung
der Orden innerhalb der Kirche S. 22 ff. geschrieben wird, gehört zum
Besten. Hier kommt die wesenhafte Einheit der Kirche, welche durch die
extreme, absolutistische Theologie der Stände gefährdet scheint, wieder zu
ihrem Recht.

Die Übersetzungen der einzelnen Regeln sind durchwegs in gewähltem
Deutsch. Einzig die Satzungen der Gesellschaft Jesu lesen sich wegen der
bewußt wörtlichen Wiedergabe des Urtextes weniger fließend. Die beiden
Regeln des Basilius werden — zum Leidwesen des Historikers — auszugsweise

und in einer neuen gedanklichen Reihenfolge geboten. Kürzungen
wurden auch bei den Satzungen der Gesellschaft Jesu vorgenommen. Von
Vorteil wäre die Aufnahme der ältesten Regel des Pachomius gewesen ; hat
diese doch unverkennbare Spuren in den späteren Regeln hinterlassen. Der
Geist der Stifter und ihres Werkes spiegelt sich treu in den jeweiligen
gediegenen Einführungen. Jene zur augustinischen und jene in frischer
Kritik gehaltenen zur franziskanischen wirft Probleme auf, die über den
erbaulichen Zweck des Buches hinausgehen. Nach W. Hümpfner ist Augustinus

Verfasser beider ihm zugeschriebenen Regeln. Die erste wäre 388/9
in Tagaste, die zweite zwischen 391/5 in Hippo verfaßt worden. Erst im
12. Jahrhundert, als der Heilige Stuhl von ihr dispensierte, wäre die erste
außer Brauch gekommen und bald für nicht augustinisch erklärt worden.
Bereits P. Mandonnet war soweit vorgestoßen. Im Gegensatz zu ihm hält W. H.
auch den Nonnenregeltext in Brief 211 nicht für Augustinus' Werk. Mit
ziemlicher Sicherheit dürfe für ihn wie für den ganzen Brief der hl. Fruk-
tuosus von Braga als Verfasser in Anspruch genommen werden. In den
Frauenklöstern Hippos und Afrikas wäre der ursprüngliche Regeltext, wie
in den Männerklöstern, in Gebrauch gewesen. W. H. beschreitet damit
neue Wege und die Ausgabe der Benediktiner und jene im Wienerkorpus
durch Goldbacher wäre überholt. Die ausführliche Begründung lieferte
W. H. in Jordani de Saxonia, Liber Vitasfratrum (1943) und Studies in
St. Augustine an the Augustinian Order.

Abt Leodegar Hunkeler führt in klarer und verständlicher Art, voll
benediktinischen Maßhaltens und klugen Anpassungsvermögens, in die Regel
des hl. Benedikt. P. Franz Fäßlers Übersetzung, um nur diese etwas
eingehender zu behandeln, ist sorgfältig, teilt jedoch notwendig das Schicksal
jeder Übersetzung, d. h. sie vermag die sprachlichen Eigentümlichkeiten
nicht oder doch nur in beschränktem Maße wiederzugeben ; sie ist bereits
Interpretation und vermag daher den Urtext nicht zu ersetzen. Ich wähle
einige Beispiele. Der Anfang des Prologs zeichnet sich nicht nur durch
ein auffallend rhetorisches Gepräge aus, sondern auch durch eine bestimmte
theologische Haltung : ut ad eum per oboedientiae laborem redeas, a

quo per inoboedientiae desidiam recesseras » lehnt sich fühlbar an die augu-
stinische Gegenüberstellung von mühevoller Rückkehr zu Gott im Gehorsam
und müßig schlaffer Abkehr von ihm durch den Ungehorsam im Paradies.
Zu vergleichen wäre etwa De natura et gratia 20, 22 : « a quo per inoboe-
dientiam recedendo etc. » Die Übersetzung « durch die Übung des Gehor-

328



sams » für « per oboedientiae laborem » läßt den augustinischen Klang des

Urtextes nicht mehr vernehmen. — In Kap. 40 « Vom Maße des Getränkes »

sagt Benediktus, weil jeder von Gott seine besondere Gabe habe (I Kor 7, 7),
bestimme er nur mit einer gewissen Ängstlichkeit das Maß der Nahrung
für andere, « tamen infirmorum contuentes inbecillitatem, credimus hemi-
nam vini per singulos sufficere per diem ». P. F. übersetzt abkürzend und
zweideutig : « Indes glauben wir mit Rücksicht auf die Schwachen, es

genüge für jeden Tag eine Hemina Wein. » Er scheint damit jener
Auslegung beizupflichten, die P. Bihlmeyer (Bibliothek der Kirchenväter 20,
63 ; vgl. auch J. Herwegen, Sinn und Geist der Benediktinerregel, Einsiedeln
1944, S. 259 ff.) klarer formuliert : « Indem wir nun die Bedürfnisse (imbe-
cillitatem der Schwachen in Rechnung ziehen, glauben wir usw. », als ob

wegen der « aszetisch » Schwachen, wohl auch Kranken, etwa in Anlehnung
an Paulus I Tim 5, 23, den Mönchen der Weingenuß überhaupt erlaubt
würde. Wenn ich mich nicht täusche, will Benedikt sagen, im Hinblick
auf die Schwachen (nicht notwendig körperlich Kranke oder « aszetisch »

Schwache), die ohne Sättigung oder gar Unmäßigkeit nicht mehr ertragen
(imbecillitatem), solle für alle, auch für die Starken, eine Hemina genügen.
Nicht der Genuß schlechthin, sondern das Maß steht in Frage. Daher
gleich nachher zweimal die Begründung « considerans in omnibus, ne sub-

repat satietas aut ebrietas saltim vel hoc consentiamus, ut non usque
ad satietatem bibamus, sed parcius ». Es liegt bei dieser Interpretation
kein Grund zum Ärgernis vor. Man halte sich antike, südliche und germanische

Gepflogenheiten vor Augen. — Unbewiesen scheint mir auch (trotz
der Parallele in der Regel des Pachomius 51) die Deutung von «domestici
fidei » « wohl Kleriker und Mönche », in Kap. 53. Warum sollte der
Ausdruck nicht den gleichen Sinn wie in seiner Quelle, bei Paulus Gal 6, 10

haben Heiden, geschweige denn Häretiker waren zu Benedikts Zeit und
lange noch, vor allem auf dem Lande, nicht selten. Sicher ist die
vorgeschlagene Deutung nicht geistwidrig. — Bei aller Schwierigkeit die
ursprüngliche Form des « scapulare » (Kap. 55) zu bestimmen (vgl. P. Ph.
Oppenheim, Das Mönchskleid im christlichen Altertum, 1931, S. 139 ff. und dabei

angeführte Literatur), dürfte doch die Zweckbestimmung nicht treffend
sein, um « bei der Arbeit die frei herabfallende Tunika zusammenzuhalten ».

Diesen Zweck erfüllte in erster Linie der Gürtel, mit dem die Alten bei der
Arbeit und auf der Reise immer die Tunika aufschürzten. Vielleicht hat
man bei der Zweckbestimmung den Schutz vor Regen und Beschmutzung
zu wenig beachtet. — Im gleichen Kapitel über die Zuweisung von
Bedürfnisgegenständen durch den Abt : « Ita ergo et abbas consideret infirmitates
indigentium, non malam voluntatem invidentium » übersetzt P. F. F. : « So

muß denn der Abt auf die Bedürfnisse der Schwachen Rücksicht nehmen
und nicht auf das Übelwollen der Mißgünstigen. » Die hübsche rhetorische
Antithese mit Reim « infirmitatem indigentium-malam voluntatem
invidentium » geht dabei verloren. Nach dem Zusammenhang (Apog. 4, 35.
« Daher muß denn auch der Abt usw. ») und der Parallelstelle' in Kap. 34

liegt das Schwergewicht auf der Schwäche der Bedürftigen, der Wirklichkeit
ihrer Bedürfnisse, selbst wenn diese Folge einer persönlichen Schwäche sein

329



sollten. Das Übelwollen der Mißgünstigen steht dazu gegensätzlich. — Ein
Wortspiel sucht der Verfasser in Kap. 64 nachzuahmen : «... abbas
sciat sibi oportere prodesse magis quam praeesse ». « Er wisse, daß er mehr
vorsehen als vorstehen soll. » Wenn man beim Wortspiel bleiben will, dann
wäre vielleicht genauer und klarer etwa die Wendung « mehr fürsorgen als
vorstehen ». Das Wortspiel wäre dann wenigstens in den Praepositionen
gewahrt und « fürsorgen » dürfte dem « prodesse » näher kommen. — Kap. 67

schreibt Benediktus inbezug auf die von der Reise zurückkehrenden Mönche :

« Nec praesumat quisquam referre alio quaecumque foris monasterium viderit

aut audierit. » Der Übersetzer schwächt interpretierend ab : « Keiner
nehme sich heraus, einem andern wahllos zu erzählen usw. » Vielleicht ist
der ursprüngliche Text doch eine gewollte Betonung der Weltabgeschlossenheit

des Klosters und des kontemplativen Charakters des benediktinischen
Ideals.

Wie ausgeprägt und subtil Benediktus' Formgefühl und wie schwierig,
aber auch dankbar eine sinngemäße und gefühlsrichtige Übersetzung ist,
hat jüngst P. F. Renner betont und nachgewiesen am Beispiel des Wortes
« zelus » (Kap. 72), in Benedictus, Weihegabe der Erzabtei St. Ottilien zum
1400. Todesjahr, München 1947, S. 375 ff. P. F. Fäßler entging dies als
gewiegtem Philologen und fruchtbarem Übersetzer nicht. Diese Ergänzungen

möchten freundschaftlicher Beitrag, nicht fruchtlose Kritik sein.

O. Perler.

Louis Blondel : Les anciennes basiliques d'Agaune. Etude archéologique.
Tirage à part de Vallesia, III, 1948, p. 9-57.

Poursuivant à la demande de Mgr Haller, Abbé de Saint-Maurice, les
fouilles faites naguère principalement par M. le chanoine Bourban, M. L. Blondel,

archéologue cantonal de Genève, avec l'aide de M. Bouffard, a procédé
à trois reprises, au cours des années 1944-46, à de nouvelles recherches qui
lui ont permis « de reconnaître presque complètement les plans des édifices
disparus ». Ce sont ces résultats qu'il expose dans cet article de Vallesia.

Il ne s'agit pas — précisons-le, afin d'éviter toute méprise — d'édifices
qui seraient superposés les uns aux autres dans ce qui est aujourd'hui le
sous-sol de l'église du monastère, mais de sanctuaires qui se sont succédé
dans la cour du Martolet, c'est-à-dire dans l'espace situé entre le rocher et
l'abbaye, sur lequel on plonge, immédiatement en sortant du tunnel, avant
d'arriver en gare de Saint-Maurice.

Ces édifices sont en somme au nombre de 6 :

Il y a tout d'abord, contre le rocher, construite par saint Théodore
— ou Théodule, premier évêque de Martigny — dans la 2e moitié du
IVe siècle, une chapelle sous laquelle avaient été aménagées 6 fosses ou
formae pour y réunir des reliques de martyrs. A l'occasion, on y ajoutait
de nouveaux caveaux, comme ce fut le cas, vers 470, après que le Rhône
eut mis à découvert les restes de saint Innocent.

Au Ve siècle, la chapelle de Théodore étant insuffisante, on la prolonge
dans la direction de l'est, créant ainsi contre le rocher une basilique (celle

330



dont il est question vers la fin de la fameuse lettre de saint Eucher et qu'on
estimait — ainsi encore Mgr Besson — devoir attribuer à saint Théodore)
avec une abside à 5 pans. De cette église, l'ancienne chapelle formait comme
le narthex, tandis que, vers le milieu de la cour, les chapelains qui desservaient

alors le sanctuaire d'Agaune avaient créé un modeste hospice.
Après la constitution de l'abbaye proprement dite par le roi Sigismond

en 515, Ambroise, le 2e abbé, fit construire, avec l'aide du monarque, non
plus contre le rocher — où l'ancien édifice subsistera jusqu'au XVIIe siècle —
mais sur l'emplacement de l'hospice, soit au centre du Martolet, une basilique
à trois nefs avec, à l'est, comme précédemment, une abside circulaire,
flanquée de deux sacristies rectangulaires.

Endommagée par les soldats de Clodomir, venus en 523 s'emparer de

Sigismond, puis, vers 574, par les Lombards, cette église fut, aux environs
de 580, avec l'appui de Contran, l'objet d'un remaniement et d'un
agrandissement. Elle fut pourvue d'une grande abside à 7 pans. La confession du
sanctuaire précédent, qui s'identifiait en partie avec les fosses de la chapelle
primitive, devint une crypte placée sous l'autel ; on y transporta les reliques
renfermées dans ces caveaux, et ceux-ci servirent désormais de lieu de

sépulture pour des dignitaires de l'abbaye.
Puis, commencée vers 762, c'est la basilique carolingienne, allongée

encore une fois — elle mesure en tout 56 m. — et élargie avec, à l'est, une
abside analogue à celle du sanctuaire de Gontran, si bien que pour se rendre
à l'ancien mattyrium adossé au rocher, on doit passer non plus comme
jusqu'ici par l'extérieur, mais par un corridor circulaire intérieur épousant
la courbe de l'abside et permettant de visiter, dans la confession qui a été
déplacée à nouveau, le tombeau situé maintenant exactement sous le maître-
autel. Après quoi, tout à la fin de ce même VIIIe siècle, on construit, à

l'autre extrémité de la basilique, une 2e abside, désaxée par rapport à la
première, avec pareillement une crypte, renfermant un martyrium déjà
anciennement vénéré mais jusqu'alors complètement isolé. « Cette crypte
retrouvée par Bourban et qui, jusqu'en 1227, a conservé les reliques de
saint Maurice, n'est pas du IVe siècle, comme il le croyait ainsi que Peissard,
mais postérieure de quatre siècles. Seul le mur du tombeau avec l'arcso-
lium, du reste remanié et le mur sud du couloir médian qui est plus épais
appartiennent à une construction antérieure » (p. 30). En face de la
confession, il y avait un autel dans une niche, au niveau de la nef. De là, deux
escaliers accédaient au chœur, dont le centre était occupé par un deuxième
autel surmontant la confession de saint Maurice. Ce 2e martyrium était
ainsi désormais incorporé à la basilique ; mais cette nouvelle disposition,
qui mettait un chœur là où jusqu'alors se trouvait l'accès de l'église, rendit
nécessaire la création d'une nouvelle entrée, qui fut pratiquée sur le côté.

Enfin, après les destructions des Sarrasins et des Hongrois, au XIe siècle,
sous Rodolphe III, le dernier monarque du 2e royaume de Bourgogne, on
procéda à une reconstruction complète de la basilique. Le chœur oriental
fut non seulement rasé mais encore décapé et on le fit précéder d'un clocher
— celui qui subsiste encore, mais qui était alors moins élevé — servant
tout à la fois de défense et d'entrée principale. L'église, en d'autres termes,

331



était maintenant définitivement retournée ; la seule abside conservée était
celle de l'ouest, formant un chœur dont le maître-autel correspondait avec
ce tombeau sur lequel semble se concentrer désormais toute l'attention.

Cette basilique du XIe siècle, la plus vaste, la plus riche de toutes,
somptueusement décorée, dut, à la suite d'incendies et de dévastations,
être consacrée de nouveau : en 1148 (par Eugène III), puis avant 1196 et
enfin en 1571, après un nouvel incendie. Survint alors, en 1611, un éboule-
ment qui enfonça le chœur de la basilique et qui fit décider de choisir pour
la reconstruire un autre emplacement : l'actuel. Les travaux, pour lesquels
furent utilisées les pierres des édifices successivement accumulés dans la
cour du Martolet, commencèrent en 1614 et la nouvelle église put être
consacrée en 1627. Incendiée à son tour en 1693, elle fut reconstruite à la
même place et complètement restaurée. C'est celle qui est encore debout,
qui a subi encore divers remaniements, dernièrement encore, à la suite de
l'éboulement de 1942 qui éventra le clocher, accident qui n'est, comme on
le voit, que l'un des nombreux malheurs qui ont frappé la royale abbaye
et ses basiliques au cours des siècles, mais qui n'ont pas empêché qu'elle
se relevât, toujours plus belle, de ses ruines ou de ses cendres.

M. Blondel se propose de consacrer un travail spécial aux chapelles
et aux autels de ces églises successives ainsi qu'à leur décoration et aux
sculptures qu'on y rencontre. Il emploie les dernières pages de la présente
étude à nous parler des bâtiments de l'abbaye, des cimetières, du bourg
de Saint-Maurice et de ses fortifications. Il examine les matériaux employés,
la technique des constructions, les chapiteaux, les tombes et enfin deux
fragments de dalles percées de trous, restes de fenestellae qui permettaient
aux fidèles de voir et de toucher, depuis la confession, les restes des martyrs.

On trouve dans les édifices d'Agaune des éléments d'origine byzantine.

Ils ne proviennent pas, explique l'auteur, de rapports directs qui
auraient existé entre le sud de notre pays d'une part, et Ravenne et
l'Italie septentrionale de l'autre : l'occupation, pendant deux siècles, du
nord de la péninsule par les Lombards exclut la possibilité de ces relations,
si bien qu'il faut admettre que ces influences orientales ont pénétré chez

nous, à cette époque, par la Méditerranée et Marseille. Puis, dès la fin du
VIIIe siècle, après la disparition du royaume lombard et comme conséquence
de l'intervention de Pépin le Bref, les rapports directs se renouent entre la
France et la Papauté. On en trouve une preuve dans la préoccupation qu'on
constate à Saint-Maurice, au moment où le culte des reliques prend son
grand développement, de permettre aux fidèles d'avoir, comme à Rome,
accès, au moyen de couloirs circulaires, aux confessions ou chapelles
funéraires renfermant des restes de martyrs dont il leur était jusqu'alors impossible

d'approcher ; après quoi, « dès l'époque romane et pendant les siècles
suivants, Agaune, comme le reste du Plateau Suisse, obéira aux courants
venant du Lyonnais et surtout de la Bourgogne » (p. 56).

Le travail de M. Blondel est illustré de plusieurs photographies (celles
qui montrent la cour du Martolet pendant les fouilles sont particulièrement
suggestives), et d'une série de plans, minutieusement dessinés par l'auteur
lui-même et dont l'étude est indispensable pour suivre la description de

332



chacune des basiliques. Enfin et surtout, M. Blondel nous a donné une
remarquable planche en six couleurs qui réunit, dans une synthèse
permettant de les comparer entre eux et de les situer plus exactement, les six
sanctuaires qui se sont succédé à Saint-Maurice. Il suffit d'examiner cette
table pour se rendre compte qu'il y a peu d'endroits présentant un tel
enchevêtrement de constructions. Les fouilles d'Agaune comptent désormais
parmi les plus importantes non seulement de notre pays, mais de l'Occident.
Elles sont d'autant plus significatives que, se trouvant sur le passage « d'une
des routes les plus importantes de l'antiquité et du moyen âge, Agaune
est toujours restée en contact avec les grands courants de la civilisation »

(p. 54).
Les recherches pourront se poursuivre sur certains points. En février

1948, on a découvert encore un baptistère et M. Blondel signale que c'est
surtout près de l'ancienne source, en arrière du Martolet, qu'il y aura encore
à fouiller. Certaines affirmations de détail seront peut-être contestées ;

l'essentiel est solidement établi et pose aux historiens de nouveaux problèmes.
Comme le dit l'auteur, après « la critique des textes, souvent trop négative,
de la fin du XIXe siècle, s'opposant à l'histoire traditionnelle ancienne, il
importe de revenir à un jugement plus nuancé des faits et de les comparer
avec les résultats archéologiques. Nous constaterons que la vérité de cette
tradition, dans ses grandes lignes, est souvent prouvée par les monuments
retrouvés » (p. 11). Abordant, en terminant, la question essentielle pour
nous, l'auteur précise : « On peut se demander, étant donné les emplacements
successifs des cryptes, à quels saints étaient dévolues ces tombes avec
confession ; il ne paraît pas douteux qu'on a dû déplacer à plusieurs reprises
les reliques. S'il semble bien certain que, du VIIIe au XIIIe siècle, celles
de saint Maurice se trouvaient dans la crypte occidentale, il est impossible
de savoir si, à l'origine, elles n'étaient pas ailleurs, bien que le tombeau,
comme nous l'avons vu, soit antérieur à la crypte » (p. 57).

Il y avait dans ce Martolet des souvenirs précis et à ce point importants
qu'ils ont déterminé, dans la construction, une assymétrie et des solutions
parfois bizarres, mais d'autant plus significatives. Dès le IVe siècle, des

fidèles se rendaient à Agaune, qui devint un lieu de pèlerinage « aussi
fréquenté par les Bourguignons que l'était celui de Saint-Martin de Tour par
les Francs » et « lorsque la Maison de Savoie établit sa domination sur tout
le pays, elle comprit l'importance de l'abbaye : elle en fit le centre religieux
de ses Etats » (ibid.). On peut en dire autant de Sigismond et surtout du
2e royaume de Bourgogne. C'est en effet à Saint-Maurice que son fondateur,
Rodolphe Ier, se fit couronner et Rodolphe III voulut en être l'abbé
commendataire.

Malgré l'étranglement, à cet endroit, de la vallée du Rhône, qui mettait
Agaune sur le chemin de toutes les hordes guerrières, malgré la proximité
des montagnes et des rochers, qui ne laissent que parcimonieusement
arriver le soleil et la lumière et qui fait planer sur les moines une perpétuelle
menace, ceux-ci sont restés là depuis plus d'un millénaire et demi, gardiens
de tombeaux vénérés. Les fouilles qui viennent d'être exécutées apportent
des éléments nouveaux à un problème d'une importance capitale pour

333



l'histoire religieuse de notre Suisse romande. Il faut savoir gré à la royale
abbaye de les avoir entreprises, à M. Blondel de les avoir si magistralement
conduites, et de nous en avoir donné ensuite un exposé si minutieusement
dressé et si intelligemment présenté. Louis Wœber.

Pierre Bouffard : St-Pierre de Clages et les églises des Alpes à trois
absides. Etude archéologique et comparative. Extrait de Vallesia, III, p.59-79

Dans le même volume de Vallesia de 1948, faisant suite immédiatement
au travail de M. Blondel, M. Pierre Bouffard publie une étude sur le prieuré
de Saint-Pierre de Clages.

Après la collégiale de Valére, c'est le seul édifice important de l'époque
romane en Valais. L'auteur en décrit l'intérieur et l'extérieur. Il parle des

quelques éléments de sculpture — les chapitaux principalement — et des

restes de fresques qu'on y rencontre, puis il essaie de rétablir les différentes
phases de la construction. Les trois travées occidentales de la nef sont plus
récentes que le chœur et le transept, qui étaient, semble-t-il, fermés par
un mur. Quant à la tour, elle est vraisemblablement plus tardive que l'église
elle-même ; eile aura remplacé les deux tours absidiales disparues. La voûte
actuelle n'est que du XVIIe siècle. L'aspect extérieur de l'édifice est au
surplus modifié du fait que celui-ci est aujourd'hui enfoncé d'un mètre et
demi environ dans le sol.

Ainsi que M. Blondel l'avait fait également pour Agaune au sujet de
chacune des basiliques successives, M. Bouffard entreprend ensuite une
étude comparative des églises à trois absides ou à trois chœurs. En Valais,
celle de Saint-Pierre de Clages est la seule. Celles des Grisons appartiennent
à un type sensiblement différent. Par contre, on peut citer, comme églises
tout à fait semblables à la nôtre, celle d'Aimé en Tarentaise, plusieurs
sanctuaires du Val d'Aoste et de Lombardie, l'abbaye bénédictine de Saint-
Martin d'Ainay, à Lyon, à laquelle le prieuré de Saint-Pierre de Clages
appartenait et qui l'avait fondé. Un peu plus tard, on peut y ajouter diverses
églises des cantons de Berne et de Vaud.

L'église de Saint-Pierre de Clages, conclut M. Bouffard, a emprunté à
la fois à la Lombardie et à la Bourgogne. « Elle résume. les influences
architecturales prépondérantes du début du second millénaire » (p. 79).
Elle doit dater de l'époque du « premier roman », soit de la première moitié
du XIe siècle. « L'église trichore. comme la basilique dont elle n'est en
somme qu'un dérivé nécessité par la liturgie régionale. ne sont pas des
créations du christianisme. mais des emprunts à un passé beaucoup plus
ancien, du Proche-Orient ou même du monde romain » (p. 77). Poussant
plus loin, l'auteur croit pouvoir regarder spécialement du côté de la Syrie,
où chaque édifice du culte était flanqué de deux petits bâtiments : le diaco-
nicon et la prothèse, sorte de sacristies, « d'abord indépendantes de l'église
proprement dite, qui lui sont assez tôt incorpoiées, bien qu'encore séparées
des nefs par un mur qui finira par disparaître pour donner naissance à

l'église occidentale à trois absides » (p. 78).
Avec Mme Steinmann-Brodtbeck, M. Bouffard est porté à admettre

334



que le point de contact entre l'orient chrétien et l'occident doit être situé
dans le bassin de l'Adriatique. De la Dalmatie, le type de l'église trichore
aurait suivi deux routes : l'une qui se dirige vers le nord pour aboutir, à
la fin du VIIe siècle et au début du VIIIe, dans les Grisons et le Tyrol ;

l'autre, qui conduit, dans une première étape, au groupe lombard. Là,
l'église à trois absides s'enrichit de deux éléments nécessités par le
développement du culte des reliques et le nombre croissant des autels : la crypte
d'une part, et les travées en avant des absides de l'autre. De la Lombardie,
ce type pénètre dans toute l'Italie, puis, au delà des Alpes, en France et
en Suisse.

Comme celle de M. Blondel, l'étude de M. Bouffard est enrichie de

photographies, de plans et de dessins. Elle a, comme on le voit, fourni à
l'auteur l'occasion de formuler à propos d'un sanctuaire « placé au centre
des Alpes, sur la plus grande route qui relia de tous temps le Nord et le Sud
de l'Europe occidentale » (p. 79), une esquisse de l'introduction et du
développement chez nous de l'art roman primitif, et de nous donner son opinion
sur le problème, délicat et controversé, des origines mêmes de l'architecture
chrétienne. Louis Wœber.

Emil Lind : Albert Schweitzer. Aus seinem Leben und Werk.
216 Seiten. 7 Bilder. Geb. Fr. 12.—- Verlag Paul Haupt, Bern. 1948.

Über den edlen Menschenfreund Albert Schweitzer, der als Theologieprofessor,

als gefeierter Bach-Interpret und Orgelkünstler, als eigenartiger
Denker, die Heimat verließ, um als Arzt den verlassensten Kranken im
finstersten Afrika beizustehen, ist schon manches geschrieben worden.
Vorliegende Schrift gibt S. 199-203 ein genaues Verzeichnis. Emil Lind,
einer der ersten Hörer aus Schweitzers Straßburger theologischer Dozentenzeit,

jetzt protest. Pfarrer in Speyer (Rheinpfalz), der in seiner Zeitschrift
«Der Speyerer Protestant» von 1930-1936 sich ganz in den Dienst der
Sache Schweitzers gestellt hat, gibt hier als dankbarer Schüler mit
Sympathie, ja zuweilen etwas überschwänglich, ein Lebensbild seines
Meisters. Er schildert die glückliche Jugendzeit im elterlichen Pfarrhause
zu Günsbach (Elsaß), zeigt, wie langsam in ihm der Gedanke reift, daß die
glücklichen Lebensumstände, die ihm zuteil wurden, auch verpflichten,
anderen zu helfen (S. 30 f.) ; seine Studien- und Dozentenzeit in Straßburg ;

den plötzlichen Entschluß, den Kranken in Afrika zu helfen und zwar in
dem Bewußtsein, eine Schuld an den schwarzen Kontinent abzutragen,
die das ausbeuterische Europa auf sich geladen hat ; sein Wirken als
« Abenteurer der Menschenliebe » in Lambarene ; die Meister, die ihn
lehrten (Jesus, Bach, Goethe) ; zuletzt besonders ausführlich (S. 111-166)
den Denker, seine Kulturphilosophie, deren Grundgedanke ist : Ethik der
Ehrfurcht vor dem Leben. Er preist Schweitzer als Verkünder einer
mystischen Religion, der die beiden anderen (Steiner und die « deutsche »

Religion) überlebt und überleben wird.
Lind will mehr oder weniger ein vollständiges Lebensbild Schw. geben,

nicht bloß dessen Tätigkeit auf diesem oder jenem Gebiete schildern Man

335



hätte gern gesehen, wenn das Kapitel über die Tätigkeit in Afrika
ausführlicher behandelt worden wäre : das ja gerade ist es, was ihm allgemeine
Hochachtung, ja Bewunderung erworben hat. In der Darstellung der
« Kulturphilosophie », so manches Schöne sie auch bietet, werden wir
Katholiken ihm nicht folgen können ; Schw. ist linksstehender protest.
Theologe, der ein dogmenloses Christentum vertritt, und sein Biograph
steht in derselben Richtung (vgl. z.B. S. 120 f.). Ob diese
Lebensphilosophie ohne den Glauben an Christus, den Gottessohn und Erlöser,
das Allheilmittel für unsere trostlose Zeit sein kann, wie Lind meint
Selbst ein radikaler Theologe wie N. Weinel lehnt da Schw. ab (S. 203).
Ehrfurcht vor dem Leben hat vor 700 Jahren ein Franz von Assisi gepredigt
und heute noch folgen ihm begeistert zahllose Schüler und Schülerinnen,
und dabei ist Franz fest im Dogma verwurzelt.

Das soll uns aber nicht abhalten, manche Anregungen Schweitzers,
die im Buche Linds zitiert werden, freudig anzunehmen. Es sei aus dem
Schlußwort seiner Selbstbiographie das schöne Wort gebracht (bei Lind
S. 208) : « Als Gutes ist mir zuteil geworden, daß ich im Dienste der
Barmherzigkeit stehen darf, daß mein Wirken Erfolg hat, daß ich viel Liebe
und Güte von Menschen erfahre, daß ich treue Helfer habe, die mein Tun
zu dem ihren machen, daß ich über eine Gesundheit verfüge, die mir
angestrengtestes Arbeiten erlaubt, daß ich eine stets im Gleichgewicht
haltende Gemütsart und eine mit Ruhe und Überlegung sich betätigende
Energie besitze und daß ich alles, was mir an Glück widerfährt, auch als
solches erkenne und als etwas hinnehme, für das ich Dankbarkeitsopfer
darzubringen habe. »

Druck und Ausstattung des Buches machen dem Verlag alle Ehre.

Freiburg. Gabriel M. Löhr O. P.

Theodor Frey : Das Rheintal zur Zeit der Glaubensspaltung. — Diss.
Freiburg i. Ue. 1946. Altstätten o. J. S. 198.

Aus der Schule Prof. Vasellas sind in den letzten Jahren wertvolle
Beiträge zur Reformationsgeschichte der Schweiz geleistet worden, die das

landläufige Bild der zwinglischen Glaubensreform in wesentlichen Zügen
aufzuhellen und zu ergänzen vermögen. Wohl kein anderes Gebiet geschichtlicher

Darstellung bekundet so deutlich die Standpunktgebundenheit des

Historikers, unterliegt so leicht vordringlichen unhistorischen Tendenzen
wie die Reformationsgeschichte. Sie fordert deshalb eine eindringlichere und
vielseitigere Bearbeitung. Es ist ein besonderes Verdienst Prof. Vasellas,
von katholischer Seite her die schweizerische reformationsgeschichtliche
Forschung zu fördern und zu bereichern.

Die Studie von Th. Frey bestätigt erneut die methodische Notwendigkeit,

Voraussetzungen und Gestaltung der Kirchenreform in kleineren,
landschaftlich geschlossenen Räumen durch tief- und breitschürfende
Analyse abklären zu lassen. Nur solche Arbeiten ermöglichen ein sicheres
Urteil über die Dringlichkeit der kirchlichen Erneuerung und ihre Ansatzflächen.

Sie dienen zudem der « Motivgeschichte » der Glaubensspaltung,

336



denn nur gründliche Einzelforschung wirft Licht in die wahren Beweggründe

und die opportunistische Wandelbarkeit der leitenden Persönlichkeiten.

— Besondere Verhältnisse haben im Rheintal das Eindringen der
zürcherischen Reform begünstigt, ihre Ausbreitung aber auch gehemmt
oder gar vereitelt. Die mannigfache Abhängigkeit der Rheintaler Gemeinden
— sie scheint nicht drückend gewesen zu sein — griff begierig nach der
religiösen Freiheit als dem Mittel, lästige politische und wirtschaftliche
Fesseln abzuwerfen. Frey geht auch gründlich auf die kirchlich-religiösen
Mißstände ein. Sie zeigen im Rheintal ähnliche Verzerrungen wie in andern
Orten der Eidgenossenschaft. Ihr Schwergewicht drückte auf das moralische

Ansehen der Kirche und der Geistlichen und weckte Kritik, gab
aber auch hier nicht den Ausschlag zum Durchbruch der Reformation.
Wie anderswo wurde er auch im Rheintal durch das Zusammenspiel von
umbruchreifer Lage und machtvollem Zugriff einflußreicher Persönlichkeiten

bewirkt. Schade, daß die Quellen nicht genauere Auskunft über den
scheinbar schroffen Wechsel des rheintalischen Reformators Hans Vogler
geben können. Kraftvoll von Zürich unterstützt, wirkte der Ammann
von Altstätten im Sinn und Auftrag Zwinglis für den engen Anschluß
der Rheintaler an das Zentrum der schweizerischen Kirchenreform. Der
Umschwung in Bern hat auch im Rheintal beschleunigend gewirkt. Mit
der Landsgemeinde zu Marbach vom 8. November 1528 werden Organisation

und Ausbau der Reformation eingeleitet. Ihr weiteres Schicksal
ist nun eng mit dem Für und Wider der Glaubensreform in der übrigen
Eidgenossenschaft verknüpft. Das Ringen Zürichs um seine religiöse und
politische Vormacht im schweizerischen Osten wurde durch mannigfache
Kräfte durchkreuzt. Die Eidgenossen der Innerschweiz wollten auf ihre
Mitherrschaft in der gemeinen Vogtei Rheintal nicht verzichten, der Abt
von St. Gallen, dem Zürich hart zusetzte, ließ sich nicht widerstandslos
aus seinen alten grundherrlichen Rechten herausmanövrieren, auch Mark
Sittich von Ems dachte nicht ans Aufgeben, die katholische Minderheit
wehrte sich, besonders in Oberriet und Montlingen. Diese Widerstände
suchte Zürich mit dem vollen Einsatz der Autorität Zwinglis und dem
Aufbieten der verfügbaren politischen und militärischen Machtmittel zu
brechen. Die Arbeit von Frey zeigt unwiderleglich, daß Zürich seine
überlegene Macht gewalttätig und rücksichtslos spielen ließ und auch vor
Vertragsbrüchen nicht zurückschreckte. Die Verbindung von Politik und
Religion war so innig, daß es schwer ist zu entscheiden, ob die zwinglische
Theokratie mehr im Dienst des politischen Ehrgeizes der Zürcher oder
die machtvolle Politik der damals größten Schweizerstadt im Dienst der
religiösen Erneuerung Zwinglis stand. Auch die rheintalischen Protestanten
haben Zwingli manche Sorge bereitet : die eigenwilligen Prädikanten, die
Sonderwünsche der Rheintaler Bauern, täuferische Ideen, sie haben dem
zürcherischen Draufgängertum hin und wieder den Wind aus den Segeln

genommen. Wirksamere Rückschläge erlitt die Reformation im Rheintal
erst nach dem zweiten Kappelerfrieden.

Die wissenschaftliche Erstlingsarbeit von Frey läßt an Gründlichkeit
nichts zu wünschen übrig, sie zeugt aber auch von reifem historischem

22 337



Urteil. Der Verfasser hat die Probleme, die das Thema ihm stellte, klar
erfaßt, in ihren komplexen Beziehungen und Verknüpfungen genau verfolgt
und übersichtlich dargestellt. Hin und wieder klingt ein moralisierender
Ton an, der der historischen Wahrheit zwar nicht schadet, aber doch das
den Historiker charakterisierende Streben beeinträchtigen kann, « forschend
zu verstehen » (G. Droysen).

Theophil Graf.

François Baix : La chambre apostolique et les « Libri Annatarum » de

Martin V (1417-1431). Première partie : Introduction et textes. Analecta
Vaticano-Belgica, vol. XIV. Bruxelles, Palais des Académies — Rome, Aca-
demia Belgica, 1947 (1942). 16,5 X 25 cm., cdxlviii-414 p. Fr. beiges 200.

L'Institut historique belge de Rome continue régulièrement ses
publications savantes, magistralement inaugurées depuis plus de quarante années

par Dom Ursmer Berbere. A côté d'un Bulletin, dont on trouvera plus loin
le compte rendu du dernier numéro paru, l'Institut publie des Etudes
d'histoite économique et sociale (où Mlle R. Doehaerd a donné, en 1941,
une remarquable édition de textes sur les relations commerciales et financières

entre Gênes et l'Outremont), des Etudes de philologie, d'archéologie
et d'histoite ancienne (arrêtées depuis la guerre), enfin et surtout les Analecta

Vaticano-Belgica. Cette dernière collection, qui rassemble des
documents relatifs aux anciens diocèses de Cambrai, Liège, Thérouanne et
Tournai, se divise en deux sections. La première publie des lettres et
documents émanés de la papauté aux XIV et XVe siècles ; la seconde, la
correspondance des nonciatures de Flandre aux XVIIe et XVIIIe siècles. C'est
dans la première section que le chanoine François Baix édite son gros
ouvrage sur les Libti Annatarum de Martin V. La première partie,
contenant les textes, est déjà sortie. La seconde, formée par les index
indispensables, est actuellement sous presse.

Une grosse introduction de 448 p. ouvre la publication. L'étude du
système des annates, tel qu'il se présentait après les concordats de 1418,
est complétée, à la fin de l'introduction, par une histoire générale des

annates jusqu'à la fin du grand schisme. Ce n'est pas la première fois qu'on
tire des cinq volumes des Libri Annatarum de Martin V de précieux
renseignements d'histoire nationale. L'œuvre que le chanoine Baix accomplit à

l'endroit des quatre diocèses anciens de son pays a été déjà réalisée pour
l'Alsace, l'Irlande, l'Ecosse, le Danemark, etc. L'abbé H. Dubrulle l'a
tentée naguère pour trois des diocèses de l'actuelle Belgique. Mais l'édition

actuelle l'emporte par le détail, l'ampleur, l'exactitude et la commodité

de son édition. L'introduction permet de mesurer tout ce que peut
offrir à l'histoire un pareil document correctement interrogé. Il ne s'agit
pas seulement des listes détaillées qu'elle permet d'établir sur les
innombrables bénéficiers, les collecteurs des annates, les clercs de la Chambre
apostolique ou les contrôleurs « mensiers », au premier quart du XVe siècle.
Sans revenir sur l'histoire générale des annates que le chanoine Baix retrace
et met à jour en tenant compte des nombreuses études parues depuis un

338



demi-siècle, il convient de relever quelques données plus importantes qu'il
nous fait connaître sur cette institution au temps de Martin V et sur ses

circonstances dans la vie de l'Eglise. Après diverses transformations, l'annate
est alors, au sens spécifique : « une taxe qui frappe, au profit de la trésorerie

pontificale, les bénéfices conférés par autorité apostolique en dehors
du consistoire et dont le revenu est supérieur à 24 florins d'or de la
Chambre. Cette taxe équivaut à la moitié du revenu ou des fruits d'une
année. sur la base de la déclaration faite par le bénéficier lui-même,
dans sa supplique, et reproduite dans la bulle. Mais les distributions
quotidiennes ne doivent pas être comprises dans l'évaluation du revenu taxé »

(p. xxviii-xxix). L'administration des annates par la Chambre apostolique

est maintenant alignée sur l'administration classique des « services

communs », prélevés sur les revenus des bénéfices consistoriaux (évêques
et abbés). Deux livres régissent la perception : le livre des annates, ou
obligations, et le livre des quittances. Cette réorganisation des annates se

fait d'autant plus aisément, comme il arrive fréquemment, que l'institution

est alors sur son déclin. C'est l'effet des concordats de 1418, qui limitent
sérieusement les annates. C'est aussi la conséquence d'un appauvrissement
considérable des bénéfices : beaucoup d'entre eux n'atteignent pas le minimum

de 24 florins et sont enregistrés sans obligations. La présente édition
de textes contribue à faire connaître de façon précise et détaillée un phénomène

que le P. Denifle avait relevé dans son gros ouvrage sur La désolation
des églises, monastères et hôpitaux en Ftance (au XVe siècle et pendant la

guerre de Cent ans) et qui explique bien des choses dans l'Eglise de ce temps.
On pénètre également, grâce à ces documents, dans la réorganisation de
la Curie après le Grand Schisme : la Chambre apostolique se trouve encombrée

par les clercs issus des curies des multiples prédécesseurs de Martin V,
que le pape a généreusement recueillies. _, „ Tr. _ _M F F ö M. H. Vicaite O. P.

Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft.
Abteilung III : Chroniken. Bd. 1 : Das Weiße Buch von Sarnen, bearbeitet
von Hans Georg Wirz. Aarau 1947.

Seit der Entdeckung durch Gerold Meyer von Knonau (1854) hat
das Weiße Buch von Sarnen die schweizerische Geschichtsforschung immer
wieder angeregt und herausgefordert. Das wissenschaftliche Bemühen galt
vor allem der eigenartigen, abgerundeten Erzählung über die Anfänge des

Dreiländerbundes, die das Kopialbuch auf wenigen Seiten ausbreitet. Das
Geheimnis ihrer Herkunft zu lüften, ihre Glaubwürdigkeit zu wägen, die
verschlungenen, verschütteten Pfade von den schillernden Angaben der
Erzählung zu den wirklichen Ereignissen aufzuspüren, den Einfluß des

Weißen Buches auf spätere Berichte quellenanalytisch zu bestimmen —
alles Probleme, die die schlichte Überlieferung des Sarner Kopialbuches
dem Scharfsinn der Forschung aufgegeben hat, von Georg von Wyss bis
hinauf zu den jüngsten Arbeiten von Theodor Mayer. Im Auftrag der
Allgemeinen Geschichtforschenden Gesellschaft machte sich schon Robert

339



Durrer an eine Veröffentlichung des Weißen Buches im Rahmen des
« Quellenwerkes », leider schloß der Tod ihm über der unvollendeten Arbeit
die Augen. Im Jahre 1939 übernahm der Berner Historiker Hans Georg
Wirz den schwerbefrachteten Auftrag.

Seine Ausgabe ist in mancher Hinsicht verdienst- und wertvoll. Eine
meisterliche Übersicht, die auch dem Schalk das Wort gibt, führt zum
erzählenden Text hin. Sie kündet von zustimmender Wertschätzung, von
scharfer Ablehnung, von beschrittenen Mittelwegen und skeptischer
Zurückhaltung, von methodisch bedeutsamen Ansätzen und Problemstellungen.
Dieser Einführung schließt sich der erzählende Teil des Weißen Buches an,
dem der Bericht über die Entstehung der Eidgenossenschaft aus der
Handschrift B 124 des Stiftsarchivs St. Gallen synoptisch gegenübersteht. In
kurzer Einleitung macht der Herausgeber mit Anlage, Verfasser, Zeit und
Ort der Handschrift bekannt und erläutert den Stand der Forschung. « Der
Kernpunkt der Forschung muß aber die Frage der Vorlage des Weißen
Buches sein », bemerkt Wirz auf S. lui. In der Wiedergabe des Textes
befremdet die schiefe Setzung des Umlautzeichens über « o » und « u », völlig
überflüssig sind die Punkte über « y », das in eidgenössischen Kanzleien
(z. B. Luzern) schon in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts für
mittelhochdeutsches langes « i » (î) — nicht für doppeltes « i » — verwendet worden
ist. Ein Orts- und Personenverzeichnis zu beiden Berichten und ein Glossar
zum erzählenden Teil des Weißen Buches erleichtern die Benützung der
Texte. Darauf folgen Register und Urkunden des Weißen Buches. Eine
vorzügliche Untersuchung der « nordischen, englischen und deutschen
Darstellungen des Apfelschußmotivs » vom Berner Germanisten Helmut de Boor
schließt sich im Anhang an. Erörtert werden darin auch die Möglichkeiten'
der Verbreitung der nordischen Apfelschußgeschichte nach dem Süden im
Spätmittelalter. Wie A. Heusler, denkt auch de Boor nicht an eine unmittelbare

Übertragung der Apfelschußüberlieferung (Toko-Bericht) in der
Dänenchronik des Saxo Grammaticus in die schweizerische Tellsage. « Aber auch
die Möglichkeit, daß eine gelehrte Übernahme des Saxoberichtes zur Grundlage

einer mündlich-volksläufigen Überlieferung geworden wäre, die dann
im Weißen Buch wieder zu gelehrter Chronistik erstarrt wäre, würde recht
zwingende Beweisführung verlangen, um glaubhaft zu werden » (S. 22*). Die
einschlägigen Quellen der Apfelschußerzählung sind mit Übersetzungen
beigefügt.

Leider war es dem Herausgeber des Weißen Buches noch nicht möglich,
die jahrzehntelange Forschung mit befriedigender Deutung der schwierigen
Probleme abzuschließen. Wirz ist der Ansicht, daß « die Erforschung des

Weißen Buches erst an ihrem Anfang» stehe (S. liv). Erst die weitern
Nachforschungen werden also ein Urteil erlauben, ob die Erzählung des

Sarner Kopialbuches für die Gestaltung unseres Geschichtsbildes von der
Gründung der Eidgenossenschaft verwendbar ist oder nicht und ob sich die
Mühe gelohnt hat, die reichlich für ihre Aufhellung vertan worden ist. Als
sichere Grundlage der Forschung aber wird die Wiedergabe des Weißen
Buches im « Quellenwerk » ihren Wert bewahren, auch wenn das Ergebnis
der historischen Kritik negativ sein sollte. Theophil Gtaf.

340



Leonhard Weber : Hauptfragen der Moraltheologie Gregors des Großen.
Ein Bild altchristlicher Lebensführung. — PARADOSIS I. Paulusverlag
Freiburg in der Schweiz. 1947. xii-288 SS. Fr. 9.—.

Angeregt durch Magister J. M. Ramirez O. P., Freiburg, machte sich
der Verfasser, Professor am Priesterseminar in Solothurn, vor Jahren daran,
durch persönliches Studium der gregorianischen Schriften und seriös-vornehme

Auseinandersetzung mit der reichhaltigen Literatur über den in seiner
« Größe » oft angefochtenen Kirchenvater Klarheit zu gewinnen, näherhin
über seine besondere Bedeutung und Eigenart als Moraltheologen. Die
gewonnenen Resultate geben dem Verfasser die durchaus berechtigte
Hoffnung, einen entscheidenden Beitrag zur besseren Wertschätzung Gregors
überhaupt geleistet zu haben.

Int etsten Teil der Studie wird der Moralist Gregor mit den damaligen
Zeitverhältnissen konfrontiert. Auf kürzeste Formel gebracht, wird dabei
Gregors Sittenlehre qualifiziert als zeitgebunden, glaubenstteu, lebensnah.
Gregors Zeitgebundenheit ist jedoch nicht dergestalt, — das beweist Weber
einwandfrei, — daß Gregors überzeitliche Bedeutung irgendwie in Frage
gestellt wäre ; sie zeigt sich vielmehr darin, daß Gregor für seine Zeit arbeitet
und spricht und dabei die Probleme im Geist seiner Zeit sieht und
auswählt. Gregors Glaubenstreue ist als dominierendes Element erkennbar
sowohl durch die von ihm bevorzugten Quellen und geistigen Linien, als
auch durch die auf wissenschaftliche Lehrentwicklung verzichtende Methode.
Gregors Lebensnähe ergibt sich aus der ihm selbstverständlichen Verwertung
persönlicher Erfahrungen, der klugen Verwendung psychologischer Erkenntnisse

und der sozusagen einmaligen pädagogischen Anpassungsfähigkeit an
konkrete Umstände und Verhältnisse. Der Verfasser versteht es, die hier
genannten drei Charakteristika in lebendiger, minutiös belegter Weise
auszuführen.

Det zweite Teil befaßt sich mit dem moraltheologischen Lehrgehalt der
Schriften Gregors. Obwohl der Titel der Studie nur « Hauptfragen » der
Moraltheologie Gregors des Großen ankündigt, verspricht Weber (S. 12)
nun doch eine « Gesamtschau seines moraltheologischen Gedankengutes ».

Nach der Feststellung, Gregor sei nur soweit Theologe, als er Katechet
ist, sein « System » bestehe einzig in Glaube und Leben, seine Theologie sei
zwar biblisch und thematisch, nicht aber systematisch, eine umfassende
Darstellung der Moral finde sich überdies weder in einer einzelnen Schrift
Gregors noch in allen zusammen, wagt der Verfasser doch einen mehr
systematischen Aufbau dieses zweiten Teiles.

Glücklicherweise beschränkt er sich dabei auf die fundamentale, sicher
nicht ungregorianische Dreiteilung : Die Zweckbestimmung des Menschen
— Der Weg det Gnade und det Tugend — Die sündhafte Vetirtung des
Menschen. In den darin behandelten Einzelfragen spürt der Leser allerdings
eine gewisse übergebührliche Abhängigkeit des Verfassers vom theologischen
und moraltheologischen Schema der Scholastik. Er scheint sich dessen
öfters selbst bewußt geworden zu sein, so oft nämlich, als er die Verschiedenheit

der Fragestellung Gregors gegenüber der späteren Zeit betont und

341



anerkennt. Wir glauben indes, daß Webers Arbeit in der klaren, historisch
sauberen Linienführung noch gewonnen hätte, wenn er typisch scholastische
Probleme unberücksichtigt gelassen hätte, für die sich in Gregors Schriften
keine unmittelbaren Anhaltspunkte finden. Es sei beispielshalber nur
an die Fragenkomplexe erinnert : Verhältnis von Natur und Übernatur
(S. 109 ff., 165), metaphysische Wesenheit der himmlischen Glückseligkeit
(S. 131 ff.), Verhältnis von aktueller Gnade und menschlicher Freiheit
(S. 187 ff.), Unterscheidung von Habitus und Akt (S. 205) u. a.

Unter den besondern Vorzügen der Arbeit seien eigens erwähnt die
vielen trefflich analysierten Gregortexte, die neuen sorgfältigen
Übersetzungen umstrittener Stellen, die möglichst vollständige Zusammenstellung

einschlägiger Zitate. Zitationsweise, Quellen- und Literaturverzeichnis,

Register sind geradezu vorbildlich zu nennen. Der Gesamteindruck,
den das beinahe 300 Seiten starke Werk hinterläßt, ist ausgezeichnet. Als
wissenschaftlich gesichertes Resultat bleibt festzuhalten : Gregor ist ptak-
tischet Moraltheologe, aber er ist das, nicht ohne dabei geistvoll über ein
triches theologisches Wissen und Können zu verfügen. Gregor ist dienender
Seelsorger, nicht ohne ein gründlicher und gewissenhafter Theologe zu
bleiben. Gregor ist Lehrer und Vorbild in der Lösung des allen Zeiten
neu gestellten Problems der Verbindung von theologischer Wissenschaft und
christlichem Leben. Gregor bleibt damit auch für uns heutige ein Großer.
« Gregor der Große, der durch die Verbindung von Aktion und Kontemplation

ein homo perfectus war, verstand es in gleich meisterhafter Weise,
die Großtaten der göttlichen Gnade den sündigen Menschen nahezubringen
und zu ihrem Besten die Niedrigkeit der Sünde auszuwerten. So hinterließ
er der Nachwelt in seinen Werken eine Fundgrube der Moral, der Asketik
und der Mystik, die alle zur Einheit eines harmonischen Ganzen verbunden
sind» (S. 256).

Engelberg. P. Othmar Bauer.

Celestino Trezzini : Le diocèse de Lugano dans son origine historique
et sa condition juridique. Fribourg, 1948, librairie de l'Université. 108 pages.

C'est le discours rectoral qu'il avait prononcé à Fribourg, le 15 novembre

1947, à l'ouverture de l'année académique, que Mgr Trezzini publie,
augmenté de notes (des textes en langue italienne avant tout) qui en font
plus que doubler l'étendue.

A la suite de circonstances inconnues, le territoire actuel du canton du
Tessin avait été rattaché en grande partie, le sud principalement, au diocèse
de Cóme, tandis que, au nord, les trois vallées dites ambrosiennes relevaient
de l'archevêché de Milan. Ce dernier entretenait dans ces contrées, assez
distantes pour lui, un vicaire général. L'évêque de Corne par contre, qui
séjournait d'ailleurs une partie de l'année à Lugano, se trouvait à portée
immédiate de ses diocésains tessinois.

Ce dernier mot est une anticipation, car, avant 1803, le territoire qui
forme aujourd'hui le canton du Tessin n'avait jamais constitué une entité
géographique et encore moins une unité politique. Les conditions chan-

342



gèrent depuis la création, par les Confédérés, des huit bailliages d'audelà
des Alpes.

A la fin du XVIe siècle surgit, « née d'un moment de mauvaise humeur »

(p. 16), l'idée d'un diocèse de Lugano ou du moins d'un vicariat autonome.
Elle fut reprise plus d'une fois, incidemment, jusqu'au moment où les

bailliages communs se constituèrent en canton souverain. C'était l'époque
où la sécularisation de l'évêché de Constance avait amené la Diète à s'occuper
de la réorganisation ecclésiastique de la Suisse ; simultanément surgit
l'idée de rattacher le Tessin au diocèse projeté de Lucerne ou à celui de
Coire.

Les intéressés étaient absolument opposés à cette solution ; le Saint-
Siège également et le Directoire montrait, lui aussi, peu d'empressement
à appuyer ce projet ; mais surtout la cour de Vienne — de laquelle dépendait
alors la Lombardie — ne voulait pas consentir à la cession des biens de
l'évêché de Corne sis au Tessin.

Vers 1855, le gouvernement cantonal, passé en 1839 aux mains des

radicaux, se déclara partisan du rattachement du Tessin au diocèse de
Bâle ou à celui de Coire, malgré les objections que l'on était en droit de
formuler contre ce projet qui visait à réunir — avant le percement du
Gothard — des contrées fort éloignées les unes des autres et au surplus
une terre de langue italienne à un diocèse alémanique. En réalité, si le

gouvernement tessinois tenait à cette solution, c'est parce qu'il estimait
qu'il lui serait plus facile de continuer à asservir le clergé et les fidèles si
le chef du diocèse se trouvait non pas sur place mais à distance.

Le Conseil fédéral, emboîtant le pas, décréta de sa propre autorité,
en 1859, la suppression de toute juridiction episcopale étrangère, décision
unilatérale qui n'était pas de nature à faciliter les choses.

La Lombardie ayant été délivrée de la domination autrichienne pour
passer sous le gouvernement piémontais, ce dernier consentit à céder au
Tessin les biens de l'évêché de Còme situés dans le canton. Le problème
financier était ainsi résolu, mais la question diocésaine n'en demeura pas
moins stationnaire.

Elle fut reprise vers 1877, après l'arrivée au pouvoir, au Tessin, du

parti conservateur catholique. Tandis que les autorités fédérales persistaient

dans l'idée du rattachement, le gouvernement cantonal engagea
officieusement des tractations avec le Saint-Siège, pour voir s'il n'y aurait
pas moyen d'organiser provisoirement un vicariat ou une préfecture
apostolique.

C'est alors que, sur la question diocésaine tessinoise vint se greffer
un nouveau facteur. L'évêque de Bâle, Mgr Lachat, victime du Kulturkampf,

avait été exilé en 1873. Il en était résulté une situation pénible,
à laquelle le Conseil fédéral, par l'intermédiaire de deux de ses membres,
MM. Frédéric-Emile Welti et Numa Droz, auxquels vint s'adjoindre
encore M. Louis Ruchonnet, chef du parti radical suisse (devant lequel
M. Welti, conservateur s'effaça généreusement), désirait mettre fin. Il invita
le gouvernement tessinois à lui envoyer une délégation. Celui qui fut choisi,
M. le conseiller d'Etat Martin Pedrazzini, proposa alors (1883) officiellement

343



de demander au Souverain Pontife le transfert de Mgr Lachat de Bâle à

Lugano. C'était une solution provisoire, destinée à résoudre du même coup
deux questions. Les négociations se poursuivirent dès lors avec Mgr Ferrata,
représentant du Saint-Siège (le futur secrétaire d'Etat de Benoît XV), et
aboutirent à la convention, dite de Bellinzone, de 1884. Le Tessin était
définitivement détaché de Corne et de Milan ; la juridiction ecclésiastique
pourrait s'exercer avec la liberté la plus complète ; les tracasseries des
30 années précédentes étaient autrement dit abolies. Mgr Lachat fut nommé
administrateur apostolique du Tessin. II entra en charge en 1885, mais
mourut déjà l'année suivante (de telle sorte que c'est son successeur,
Mgr Vincenzo Molo, qui a été le véritable organisateur du diocèse de Lugano).

Aux yeux de quelques-uns, la vacance allait entraîner la suppression
de la convention passée deux ans auparavant. Le Conseil fédéral lui-même
reprit la thèse du rattachement du Tessin à Bâle ; on ne nommerait,
autrement dit, plus d'administrateur apostolique. Mais Mgr Ferrata, alors
nonce à Bruxelles, réussit, malgré l'opposition de Carteret au conseil national,
à faire triompher une solution intermédiaire, celle qui fait l'objet de la
convention de 1888, encore actuellement en vigueur : le Tessin forme un
vrai diocèse, ayant à sa tête un évêque portant le titre d'administrateur
apostolique, nommé par Rome, d'entente avec l'évêque de Bâle, au diocèse
duquel le Tessin est nominalement rattaché à égalité de droits (aeque
principaliter). Si l'évêque de Bâle est en même temps évêque de Lugano,
il l'est à titre nominal ; il n'a aucune juridiction à y exercer, pas même
un droit de regard ou de contrôle. 11 n'y a pas de diocèse de Bâle et Lugano,
mais l'évêque de Bâle porte le titte d'évêque de Lugano. La cathédrale
de cette ville a exactement les mêmes prérogatives que toutes les
cathédrales. Malgré son nom d'administrateur apostolique, l'évêque résidant
à Lugano, bien qu'il n'en porte pas le titre, est bien l'évêque du Tessin,
le chef d'un diocèse véritable et autonome « et non pas d'une simple
administration apostolique, comme on le croit trop souvent » (p. 97).

Mgr Trezzini a consulté non seulement les mémoires de M. Ruchonnet
et de Mgr Ferrata; il a compulsé les Abschiede, les procès-verbaux des
Chambres fédérales, les journaux, les actes et les procès-verbaux du Grand
conseil tessinois ; et il a pu utiliser en outre les précieux dossiers laissés

par M. Pedrazzini. Il fallait pour exposer aussi clairement et, ajoutons-le,
aussi fermement ce problème peu ou mal connu, quelqu'un qui fût non
seulement au courant des questions tessinoises, mais en plus un juriste
et un historien. On savait que l'auteur était à la fois l'un et l'autre. Il en
a donné une nouvelle preuve dans cette étude, nouvelle à tant d'égards,
où l'on sent tout le long l'intrépide défenseur des droits de l'Eglise ainsi
que des légitimes revendications des catholiques de son canton.

Louis Wœbet.

344



Jean-Pierre Cottier : L'abbaye royale de Romainmôtier et le droit de

sa Terre, du Ve au XIIIe siècle. Lausanne, librairie Rouge. 1948. 201 pages.

C'est à une étude d'histoire du droit que s'est livré M. Cottier, suivant
en cela une suggestion que lui avait faite M. Charles Gilliard.

U admet, quant aux origines de Romainmôtier, les conclusions de

Mgr Besson : Le premier monastère fut vraisemblablement détruit par
les Alamans en 610/11. Sous le roi Dagobert on assiste à sa résurrection,
ou plutôt à une seconde fondation, celle-là colombanienne (tandis que la
règle bénédictine ne fut pas inconnue à Romainmôtier durant la première
période). Sous les Carolingiens, il n'est plus question de notre couvent
qui, sécularisé, devient, pour des motifs que nous ignorons, une abbaye
royale. Il ressuscite une 2e fois sous Adélaïde, fille de Rodolphe II. En
888, celle-ci s'était fait donner par son frère cette maison, qui n'avait plus
de moines ; puis, par testament, en 928, au lieu de la passer à ses héritiers,
elle l'attribua, pour la faire renaître, à Cluny. Plus exactement, parce que
les moines ne peuvent pas posséder, elle la remet au Siège apostolique.
Au milieu du Xe siècle, faute de documents, un mystère plane sur notre
monastère. « Il semble qu'à cette époque, Romainmôtier n'était plus habité
par les moines de Cluny, mais qu'il avait été transformé en une collégiale
de chanoines et de prêtres » (p. 57 et 89). On pourrait être tenté d'attribuer
cette sécularisation à Conrad Ier ; mais elle remonte plus vraisemblablement
à son père Rodolphe II, qui entreprit de nombreuses expéditions guerrières
en Italie et qui, peu scrupuleux, en assura le financement aux dépens des

grosses fortunes. Puis, entre 966 et 981, le roi Conrad et la reine Mathilde
rendirent les biens usurpés et confièrent le monastère à l'abbé Maïeul,

pour le rétablir dans son statut primitif.
C'est dans ce cadre historique, précisé au fur et à mesure qu'il avance

dans son étude, que M. Cottier a placé ce qui en fait l'objet particulier.
Il nous présente, en précisant le rôle joué par chacun d'eux, les divers

personnages qui avaient une fonction à remplir au monastère. U parle des

droits seigneuriaux de celui-ci, autrement dit des redevances de toute
espèce qui lui étaient dues. U examine les divers systèmes juridiques dont
Romainmôtier a bénéficié : immunité pontificale au VIIIe siècle, propriété
romaine au Xe, protection du roi puis de l'empereur et ensuite du comte
de Bourgogne qui les représentait. Puis, aux Xe et XIe siècles, dès la disparition

du pouvoir central et comme conséquence du régime féodal, l'abbaye,
« bénéficiaire de biens juridiques assurant son indépendance et grande
propriétaire terrienne, se transforme en une puissance temporelle exerçant
son autorité dans un district appelé Terre ou Pôté » (p. 8). Elle est aux
prises « avec les seigneurs locaux, dynastes bienveillants ou querelleurs »

(p. 87). Enfin, au XIIe siècle, l'apparition du mouvement communal dans
le Pays de Vaud aboutit à donner la première place aux plaids généraux
d'Apples et de Romainmôtier, continuation en même temps que
transformation des anciennes assemblées publiques rurales. L'auteur s'arrête
là, soit au moment où la Maison de Savoie s'établit dans la contrée et y
instaure le régime féodal dans sa plénitude.

345



Il faut être reconnaissant à M. Cottier d'avoir abordé clairement certains
problèmes rencontrés au cours de son travail et que les historiens, d'ordinaire,

se bornent à mentionner mais sans prendre la peine de les définir ou
d'en expliquer l'origine.

Nous avons goûté particulièrement, du point de vue de l'histoire,
les pages consacrées à la hiérarchie clunisienne. On répète souvent que
le titre d'abbé était réservé exclusivement au chef de la maison-mère de

Cluny et, par le fait même, au supérieur de la confédération des monastères
clunisiens. En réalité, « la centralisation à caractère féodal qui s'opéra
au sein de l'ordre de Cluny était inévitable, en raison même du développement

rapide de celui-ci. La règle de saint Benoît de Nursie, amendée

par saint Benoît d'Aniane, fut encore complétée par des coutumes, qui
firent l'objet de rédactions diverses. Elles constituèrent X'ordo cluniensis,
qui est, à proprement parler, l'observance clunisienne » (p. 122). Celle-ci
comprenait, au début du XIIe siècle, tout d'abord une vingtaine d'anciennes
abbayes impériales, dépendant directement du Saint-Siège ; le rôle de
l'abbé de Cluny se bornait à les visiter. Chacune d'elles groupait sous son
autorité d'autres abbayes, prieurés et doyennés. Puis venaient les 5

établissements portant le nom de filles de Cluny, dirigées par des abbés désignés

par celui de la maison-mère, qui y exerçait un droit complet de juridiction.
Enfin il y avait les prieurés, qui se sont rapidement multipliés et dont le
chef était un prieur amovible, nommé par Cluny. Romainmôtier fut considéré
d'abord comme un monastère de la lre catégorie. Sa particularité était son
union personnelle avec la maison-mère, dont l'abbé — Maïeul puis Odilon —
devint, par le fait même, ainsi que l'avait voulu Adélaïde, l'abbé de Romainmôtier.

Puis, sous Hugues, le mouvement clunisien prend une telle extension
— il groupe plus de 200 maisons — qu'une centralisation nécessairement
se dessine, tendant à hiérarchiser sous le suzerain qu'est devenu l'abbé de

Cluny, toutes les maisons unies par la même observance, selon le modèle
donné par la société féodale, où le régime de la vassalité se substitue au
système impérial. Romainmôtier est ramené alors à la 3e catégorie, avec
à sa tête un prieur, chargé des affaires aussi bien temporelles que spirituelles
du couvent ; mais c'est dire que celui-ci a perdu la place prépondérante
qu'il occupait à l'origine. L'extension de l'ordre rendit nécessaire sa division
en provinces, ayant chacune à sa tête « un camérier, qui tenait lieu d'enquêteur,

de représentant et d'agent d'exécution » (p. 123). Ne pouvant plus,
d'autre part, exercer en personne son droit de visite, l'abbé de Cluny nomma,
pour le remplacer dans cette tâche, des visiteurs de province.

Intéressantes et neuves sont les pages (149-56) consacrées au servage.
Très fouillé est le chapitre (p. 95-99) dans lequel l'auteur explique le

rôle joué en Suisse romande par les Zaehringen. Appuyés qu'ils étaient tout
d'abord par l'empereur Lothaire, qui les nomma recteurs de Bourgogne,
c'est-à-dire de l'ancien royaume des Rodolphiens, leur situation changea
du tout au tout le jour où le nouvel empeieur, Fiédéric Barberousse, ayant
épousé la fille et héritière de Renaud III de Bourgogne, prit désormais à

son compte ces terres revendiquées par les Zaehringen. Ceux-ci reçurent en
compensation Tavouerie impériale des évêchés de Lausanne, de Genève et

346



de Sion. Us ne l'exercèrent que dans le diocèse de Lausanne, où ils
achetèrent en outre Tavouerie episcopale ; mais, à la mort de Berthold V (1218),
s'éteignit cette maison « qui joua un rôle aussi notoire que fulgurant dans
notre pays » (p. 95).

Il s'est glissé dans le travail de M. Cottier Tun ou l'autre lapsus, d'ailleurs
faciles à corriger. Nous eussions aimé le voir expliquer en deux mots le sens
de certaines expressions relatives aux institutions juridiques, dont seuls
les spécialistes de l'histoire du droit connaissent la signification précise.
L'ordre des chapitres, abordant — non sans parfois un retour en arrière
ou au contraire une anticipation — tantôt un point d'histoire et tantôt un
problème de droit, déroute un peu, du moins à la première lecture. L'auteur
s'en tient exclusivement aux sources imprimées ; il aurait consulté avec
intérêt le mémoire qui se trouve aux archives d'Etat de Turin, dont un
fragment a été publié dans Mémoires et Documents, en appendice du cartulaire

de Romainmôtier. M. Cottier est très au courant de tout ce qui a été
écrit sur l'histoire des institutions juridiques en France et spécialement en
Bourgogne, ce qui lui a permis de situer son sujet dans son cadre géographique
et historique. Il a pu ainsi dégager les influences subies à Romainmôtier,
mais souligner aussi les particularités — quelques-unes d'autant plus
intéressantes qu'elles sont presque uniques — que présentait ce monastère,
le plus ancien qui ait été fondé en terre romande. Louis Wœber.

P. Vincentius Stebler : Der benediktinische Weg zur Beschauung. —
Verlag Otto Walter AG. Ölten 1947.

Es ist ein Erbauungsbuch im besten Sinne des Wortes, das viel
beitragen kann zur Auferbauung des christlichen Tugendgebäudes, und nicht
nur dem viel zu sagen weiß, der im Kloster nach der Regel des hl. Benedikt
sein Leben zu gestalten sucht, sondern auch dem Christen in der Welt
wertvolle Gedanken gibt.

Der V. verfügt über schön gewählte Ausdrucksformen, die dem Ganzen
wohl angepaßt sind und der Darstellung gleichsam eine Weihe geben.

Das Buch muß aber auch wissenschaftlich gewertet werden, denn es

erschien als Dissertation der Theologischen Fakultät der Universität Freiburg

i. d. Schweiz, und zwar unter dem Titel « Die Regel des hl. Benedikt
als Norm beschaulichen Lebens ».

Der V. bewertet seine Arbeit mit den Worten : « Sie will nicht mehr
sein, als ein ganz bescheidener Versuch, die heilige Regel in einer systematischen

Synthese zu behandeln, nämlich in ihrer konsequenten Hinordnung
zur Beschauung, um in dieser Ausrichtung zugleich ihren kontemplativen
Charakter nachzuweisen » (S. 1) « Diese Abhandlung bleibt bewußt
und absichtlich bei der heiligen Regel selber stehen, sucht aber durch das
Studium ihrer Hauptquellen zu einem tieferen Verständnis vorzudringen »

(S. 2). Die Arbeit ist mehr als « ein ganz bescheidener Versuch », ja sie darf
ruhig eingereiht werden unter die gediegenen Erklärungen zur heiligen
Regel, die Beachtung verdienen. Aber was ich vermisse Der V. hätte die
Hauptquellen kurz vorstellen müssen. Manche wertvolle und leicht zugäng-

347



liehe Arbeit scheint er übergangen zu haben, wie z.B. die Artikel im Dictionnaire

de Spiritualité, fase. V (1935) 1371-1409 : Benoît (Saint) ; fase. VII
(1937) 214-240 und fase. Vili (1938) 241-276: Cassien. Diese Arbeiten hätten
noch da und dort gute Fingerzeige geben können. Sie bieten sehr gute
Übersichten über das Leben, über die Quellen und über den Lehrgehalt.
Nicht umsonst heißt es dort (a. a. O.) : « Saint Benoît naquit vers 480' non
à Nursie comme on ne cesse de le répéter, mais dans la province de Nursie. »

Vgl. dagegen, was der V. auf S. 161 bemerkt. Uns Söhnen des hl. Benedikt

klingt ja die Antiphon so vertraut : « Nursiae provincia exortus. »

Die eine oder andere Frage hätte der Vertiefung bedurft. Doch das
setzt mühsame Sonderstudien voraus. Inzwischen ist uns auf das Benediktus-
Jubiläum eine Reihe von guten Arbeiten geschenkt worden, so vor allem
in den Studia Anselmiana, fase. XVIII-XIX, Romae 1947. Zwei Aufsätze
vertiefen und ergänzen die hier besprochene Arbeit. So zu S. 85 ff. die
Abhandlung von M. Thiel, Der Ordnungsgedanke in der Regel des hl. Benedikt,

S. 85-125 und zu S. 136 ff. ; die Untersuchung von P. Gerardus
Békés, Pura oratio apud dementem Alexandrinum, S. 156-172. Hier wird
auch Stellung genommen zum Begriff « pura oratio » bei Kassian und beim
hl. Benedikt. Beide Verfasser heben in ihren Arbeiten die wesentlichen
Punkte viel kräftiger hervor als P. Vincentius Stebler. Wenn ihm aber
Gelegenheit geboten ist, sich weiter und tiefer in sein Thema einzuarbeiten,
dann darf man von ihm noch viel Wertvolles zum besseren Verständnis der
Regel des hl. Benedikt erwarten. P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

Dr. Theodor Kardinal Innitzer : Leidens- und Verklärungsgeschichte
Jesu Christi. — Vierte, verbesserte Auflage. Wien, Herder, xv-448 Seiten.

Für die Beliebtheit dieses Kommentars spricht, daß bereits die vierte
Auflage des umfangreichen Buches vorliegt. Es behandelt ja auch einen
Gegenstand, der nicht bloß den Theologen, sondern überhaupt jeden
gläubigen Christen besonders anspricht. Der Verfasser schildert die Einzelheiten

der evangelischen Berichte auf Grund sämtlicher Bearbeitungen der
Exegeten der christlichen Konfessionen, gelegentlich mit Zuziehung der
jüdischen Nachrichten, geht auf die zahlreichen Kontroversfragen ein, die
an Hand ihrer Vertreter besprochen und entschieden werden. Die Trost-
und Abschiedsreden, sowie das Hohepriesterliche Gebet des Herrn werden
nicht behandelt, sie sind vom Verfasser in dessen Kommentar zum
Johannesevangelium ausführlich erklärt. Direkt erbauliche Anwendungen sind nicht
hinzugefügt, es soll nur der Literalsinn und der historische Verlauf erklärt
werden, woraus sich dann von selbst moralische Erwägungen ergeben.
Es wird also das geboten, was man von einer katholischen Exegese, die dem
Leben dienen will, erwartet. So wird das Buch, wie der hochwürdigste
Verfasser im Vorwort erhofft, nicht nur als Handbuch für die Theologen
dienen, was er zunächst im Auge hatte, sondern auch von gebildeten Laien
mit Nutzen für ihre religiöse Fortbildung und Vertiefung gelesen werden
können, somit für die katholische Bibelbewegung sehr dienlich sein.

Freiburg. Gabriel M. Löhr O. P.

348


	Rezensionen = Comptes rendus

