
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 42 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Histoire illustrée de l'Eglise. Fase. XVI, Le déchaînement des forces
laïques par le P. J.-M. Bochenski O. P. et Gaston Castella. Fase. XVII,
Rayonnement spirituel de l'Eglise (XIXe-XXe siècles) par le P. Marie-
Humbert Vicaire O. P. Fase. XVIII, La catholicité en marche. Réalisations et

espoirs de l'Eglise (XIXe-XXe siècles) par le P. Yves Congar O. P. Editions
de l'Echo illustré T. II, p. 213-392.

Le 16e fascicule — ou 5e du Tome II — de l'Histoire illustrée de

l'Eglise a été confié à deux professeurs de l'Université de Fribourg.
M. G. Castella, auteur d'une grande Histoire des Papes en 3 volumes,
parue en 1944/45, nous entretient avec une certaine ampleur, en historien

averti et en observateur impartial qui domine bien toute la situation
européenne, de Pie VII, de Napoléon (jugé, avec raison, un peu plus
sévèrement que ne le font en général les manuels d'Histoire de l'Eglise),
du Concordat, de la Restauration, du Congrès de Vienne et de ses

conséquences pour l'Etat pontifical, des concordats conclus entre le Saint-
Siège et les divers pays, de la question italienne, de la révolution de 1830
et enfin, après les deux pontificats très courts de Léon XII et de Pie VIII,
de celui de Grégoire XVI.

C'est ensuite le P. Bochenski qui prend la plume, pour nous parler
longuement des systèmes monistes et évolutionnistes qui ont vu le jour
au cours des cent dernières années : Hegel, Auguste Comte, Darwin,
Karl Marx, soit « l'union de l'attitude révolutionnaire avec la foi scien-
tiste et l'enthousiasme romantique de la gauche hégélienne » (p. 251),
Nietzsche et finalement Haeckel, l'aboutissement « non seulement de

l'évolutionnisme mais de trois courants scientistes du XIXe siècle : le
positivisme français, le matérialisme allemand et l'évolutionnisme anglais.
La base est donnée pour une vue du monde moniste » (p. 248).

On n'est, il est vrai, pas habitué à rencontrer dans une Histoire de

l'Eglise un aperçu aussi complet des idées philosophiques d'une époque,
mais on est heureux d'entendre un spécialiste exposer ces divers systèmes,
qu'ils soient allemands, français ou anglais, avec tant d'aisance et de
maîtrise. Il est intéressant par ailleurs de voir défiler dans ces pages les

portraits peu connus de ces intellectuels. On savait l'influence qu'ont
opérée certains d'entre eux spécialement dans le monde de l'exégèse libérale,

mais il a fallu les atrocités perpétrées de nos jours pour nous révéler
celle qu'ils avaient exercée dans d'autres domaines et dans des milieux
bien différents. « L'hitlérisme et le communisme se déduisent de la
philosophie de Hegel » (p. 236) « qui est le philosophe du totalitarisme et du
pangermanisme le plus outrancier » (p. 237). « Comme le marxisme, le

10 145



nietzschéisme a vu sa réalisation concrète au XXe siècle. Les camps de
concentration et les chambres à gaz où l'on supprimait par milliers des
êtres « inférieurs » ne sont que la conséquence logique de ces doctrines »

(p. 256).
L'exposé descend jusqu'à Loisy et Bergson et même jusqu'à certains

penseurs encore en vie. On revient ensuite en arrière pour nous parler
des littérateurs et des historiens, de Michelet notamment et de Victor
Hugo, et pour terminer en constatant la persistance, malgré tout le
matérialisme ambiant, des appréciations spiritualistes dans la personne de
Pasteur ou de savants qui se sont illustrés, notamment dans le domaine
de l'électricité et de la radio, ainsi que sous la plume des chrétiens
convaincus qui ont réussi, de nos jours, à imposer à l'attention des
penseurs les thèses de la philosophie spiritualiste. Appelé, comme le précédent,

à nous retracer une époque où l'Eglise fut en butte aux attaques,
aux objections et aux brimades d'adversaires appartenant aux milieux les

plus différents, ce fascicule se termine ainsi sur une note d'espérance et
d'optimisme : l'annonce des redressements, déjà entrevus, de la Restauration

et de ceux qui verront le jour au cours du même XIXe et du
XXe siècle.

De ces derniers, c'est le P. Vicaire qui s'est chargé de brosser le
tableau. Sous le titre : Le rayonnement spirituel de l'Eglise (p. 261-326),
il nous décrit, sous ses aspects divers, le renouveau religieux qui s'est opéré
depuis la Révolution jusqu'à nos jours.

Il revient tout d'abord sur l'exil de Pie VI, sur la suppression des

couvents, sur Napoléon, sur certaines déviations doctrinales : Fébronius,
la ponctation d'Ems, le synode de Pistoie, le joséphisme. Il trace ensuite
le tableau du réveil de la foi qui se manifeste de multiples manières :

attachement à la personne du Pape, création d'œuvres paroissiales, de

patronages, éclosion d'un clergé zélé et dévoué, rétablissement du culte
catholique dans les pays dont le protestantisme l'avait chassé, organisation
de l'assistance, initiatives de femmes de cœur aboutissant à la création
de congrégations religieuses particulièrement adaptées à notre époque,
proclamation du dogme de l'Immaculée Conception, apparitions de la Vierge
à la Salette, à Lourdes, à Fatima avec les grands pèlerinages qui en sont
la conséquence, en attendant, plus tard, les congrès eucharistiques.

L'auteur déclare vouloir s'en tenir avant tout à la France, où cette
restauration était particulièrement nécessaire ; mais il n'est nullement
exclusif : s'il résume la vie du saint curé d'Ars, il nous entretient également

de saint Clément Hofbauer, de la bienheureuse Anne-Marie Taïgi.
S'il s'arrête aux convertis, aux apologistes et aux artistes catholiques
français allant de Chateaubriand jusqu'à Claudel, il nous parle aussi des

poètes allemands, de Görres, d'Overbeck, de Cornélius, de l'achèvement
du dôme de Cologne.

Sous le titre : « Mirages de tradition », le P. Vicaire aborde le
douloureux problème de Lamennais. Opposant au « sens particulier », qu'il
rabaisse, le « sens commun », celui du grand nombre remontant à une
tradition primitive, Lamennais aborde successivement tous les problèmes

146



et leur donne une solution violente. Il prône finalement la liberté absolue
de la presse et la séparation complète de l'Eglise et de l'Etat, ce dernier
ne devant s'occuper que du temporel et n'ayant en particulier pas à se

mêler de la nomination des évêques. Condamné par Grégoire XVI, Lamennais

quitte l'Eglise « puis même le christianisme » (p. 290). Et cependant
« bien des points du programme de l'Avenir, par la force des choses, sont
devenus des réalités dont l'Eglise a bénéficié. D'autres ont reçu de plus
hautes approbations. Les solennelles définitions du concile du Vatican
sur le pouvoir du Pape ont conclu la défaite du gallicanisme auquel l'Avenir
s'était attaché d'une façon si véhémente. L'encyclique Rerum Novarum
a sanctionné sa revendication des associations ouvrières. L'encyclique Divini
illius magisterii a fondé, comme lui, la doctrine scolaire du catholicisme sur
le droit des parents de choisir l'école de leurs fils » (p. 290).

Le libéralisme a eu d'heureuses répercussions. On assiste à la
naissance ou à la restauration de diverses congrégations religieuses. L'auteur
nous parle assez longuement de Lacordaire, puis de Dom Guéranger, du
renouveau liturgique, du chant grégorien, de l'architecture religieuse moderne,
des chantiers du Cardinal, de l'apostolat de la presse. Il signale les
théologiens les plus marquants du siècle dernier : Newman, Möhler, puis les
modernes : dominicains, bénédictins, jésuites. Il montre le développement
de la science catholique dans les écoles et les universités ; il exalte l'action
charitable de l'Eglise, ses entreprises dans le domaine social et termine
par l'énumération des principales œuvres de jeunesse qu'a vu naître notre
époque.

La tâche du P. Vicaire n'était pas facile. Il s'agissait de parler de
manifestations multiples et surtout diverses, de respecter — mieux que
nous ne l'avons fait nous-même dans ce compte rendu — l'ordre
chronologique. L'auteur a su harmoniser le tout ; il a formulé son exposé dans
une langue prenante ; il a trouvé des titres suggestifs. Il a accompagné
d'abondantes notes bibliographiques ces pages qui sont bienfaisantes et
encourageantes, et qu'il achève par ces mots qui en caractérisent bien
l'élan juvénile : « Confrères de visite ou de patronages, sillonistes, équi-
piers de France, jocistes venus de Belgique ou scouts issus d'Angleterre,
étudiants germaniques, fuci italiens. il me plaît de clore sur
l'évocation de vos visages purs, généreux et sincèrement émus par l'amitié
commune et la joie d'être au Christ, ces quelques pages consacrées au
rayonnement de l'Esprit » (p. 326).

C'est un autre dominicain, le P. Congar, professeur de théologie au
Saulchoir qui, dans le fascicule 18, nous fait le récit des progrès des
missions : « La catholicité en marche », un thème qu'il expose avec l'aisance
de quelqu'un qui, il est à peine besoin de le rappeler, domine la question.

Après avoir rappelé le marasme des missions à l'aurore du XIXe siècle
et cité à l'appui quelques chiffres tristement suggestifs, il signale le réveil
qui se manifeste parmi les catholiques, stimulés quelque peu, il le reconnaît,

par les entreprises parallèles des protestants.
L'impulsion est donnée par Grégoire XVI, qui avait été, comme

cardinal, préfet de la congrégation de la Propagande. Puis c'est la création,

147



par Mlle Pauline Jaricot de Lyon, de l'œuvre de la Propagation de la
foi, et celle de la Sainte-Enfance par Mgr Forbin-Janson. Simultanément
apparaissent des congrégations à but exclusivement ou du moins
principalement missionnaire, y compris des congrégations féminines, initiative

qui paraissait encore impossible du temps de MUe Jaricot.
L'auteur entreprend ensuite le tour des quatre continents pour nous

faire assister aux progrès de la foi catholique dans les différents pays.
Puis, c'est la création de l'œuvre de Saint-Pierre-Apôtre, destinée non

seulement à former un clergé indigène mais à appuyer également les

conceptions et les initiatives artistiques jaillies de ces milieux nouvellement
conquis à l'Evangile : expansion, dit l'auteur, déconcentration, mais non
pas décentralisation, et il répond en apologiste aux objections d'ordre
général qu'on formule parfois contre l'Eglise et que dément son activité
missionnaire.

Passant ensuite à l'ancien monde, ou plus exactement aux pays déjà
anciennement chrétiens, il en fait également le tour, pour signaler dans
leurs grandes lignes les conquêtes qu'y a opérées le catholicisme ainsi que
les rapprochements que quelques-uns s'efforcent d'établir pour faire tomber
des préjugés et permettre aux enfants des diverses familles chrétiennes
de se mieux connaître. Si la Russie, ainsi que le souligne le P. Congar,
a toujours été très anti-romaine, des portes se sont ouvertes à la croyance
catholique dans des milieux réformés et même israélites en Allemagne,
en Angleterre, en Suisse, en Hollande, en Scandinavie ainsi qu'aux
Etats-Unis.

Inutile de dire que les grands papes missionnaires : Benoît XV,
Pie XI et Pie XII sont au premier plan dans ces pages que le souvenir
des martyrs indigènes rend, par endroits, si profondément émouvantes,
auxquelles une illustration nettement et nécessairement exotique donne

un caractère spécial et que l'enthousiasme avec lequel l'auteur défend
une cause qui lui tient à cœur transforme en profession de foi et en

cantique d'espérance.
L. Wcsber.

Werner Näf : Vadian und seine Stadt St. Gallen. I. Band : Bis 1518.
Fehr'sche Buchhandlung St. Gallen 1944.

Wer sich bisher als Historiker der Gestalt des großen sanktgallischen
Reformators und Humanisten Joachim von Watt zu nähern suchte, wurde
sehr bald der Einseitigkeit inne, an welcher die ganze zur Verfügung
stehende Literatur krankte. Vadian war wohl seit der zeitgenössischen
Biographie des Johannes Kessler wiederholt Gegenstand historischer
Forschung geworden, sein Name in seiner Vaterstadt lebendig geblieben,
aber einzig den Politiker und Reformator hatte man anvisiert. Der
Humanist, der als Gelehrter und Dichter Bedeutendes geleistet hatte,
war zu einem schönen Teil übersehen worden. So begrüßte man es dankbar,
daß Werner Näf, der Berner Ordinarius für Allgemeine Geschichte, an
die Aufgabe herantrat, diese Lücke auszufüllen. Neben der Gründung

148



des Vadianinstituts, das unter der Leistung des Philologen Dr. M. Gaba-
thuler der Stadtbibliothek St. Gallen angegliedert wurde und insbesondere
die großen handschriftlichen Materialien allmählich zutage fördern soll,
ist eine neue, umfangreiche Biographie, deren ersten Band wir hier mit
einiger Verspätung zur Anzeige bringen, die erste Frucht seiner langjährigen

Arbeiten.
Mit dem Titel « Vadian und seine Stadt St. Gallen » steckt der

Verfasser das wissenschaftliche Ziel seiner Publikation ab : Nicht nur der
Mann soll vor uns erstehen, sondern ebenso sehr der Umkreis, in dem er
emporwuchs und dem er später mit seiner ganzen Arbeitskraft diente.
Es galt, die neuere Forschung um das spätmittelalterliche St. Gallen, alle
Vorarbeiten, die in den letzten zwanzig Jahren zur politischen, zur
Wirtschafts- und Kulturgeschichte der Steinachstadt geleistet worden
waren, zu einer Gesamtdarstellung mit dem Blick auf Vadian zu
verarbeiten. Vadian ist so eng mit seiner Vaterstadt verwachsen, daß sich
die Parallelführung des Entwicklungsganges eines Gemeinwesens und
eines Einzelnen, der in dessen Mauern groß wird, hier eigentlich aufdrängt.
St. Gallen stand damals, ausgangs des Mittelalters, an einem Wendepunkt
seiner Geschichte, und die Tatsache, daß die Auseinandersetzung zwischen
Bürgerschaft und Kloster, die Reformation der Stadt und die Rekatholisierung

der Landschaft in eine Festigung des eidgenössischen Einflusses
in der Ostschweiz ausmündet, macht gerade die Darstellung jener
Jahrzehnte zu einem Thema, das mehr als nur lokales Interesse beansprucht.
Hinzu tritt nun die kraftvolle Figur Vadians, dessen Schicksal Näf im
ersten Band bis zur Rückkehr aus der Fremde verfolgt. Dieser erste
Lebensabschnitt brachte dem St. Galler eine auffallend rasche und glanzvolle

Karriere, die ihre äußern Höhepunkte mit der Dichterkrönung durch
Kaiser Maximilian in Linz, mit dem Rektoratsjahr an der Universität
Wien, wo der kaum Dreißigjährige an der Artistenfakultät dozierte, und
mit der Doktorpromotion erklomm. Zum ersten Mal und mit einer
umfassenden Kenntnis der zeitgenössischen Gelehrtengeschichte, die in
der fesselnden Darstellung so gut wie in den zahlreichen Anmerkungen
ihren Niederschlag findet, wird hier ein derart reiches Material über Vadians
Herkunft und Bildungsgang vorgetragen und sein literarisches Werk bis
1518 in klarer und überlegener Weise gewürdigt. Die Grundlage zum
Verständnis seines nachmaligen reformatorischen Wirkens, die ohne die

genaue Kenntnis seiner wissenschaftlichen Schulung und Leistung und
vollends ohne die Berücksichtigung der politischen Situation, in die Vadian
hineingeboren wurde, stets verzeichnet werden müßte, ist damit gelegt.
Werner Näf hat, was immer an Material ihm erreichbar war, zu einem
Charakterbild ausgewertet, das unter voller « Teilnahme des Herzens »

entstand und deshalb, über die historische, quellenmäßig zu belegende
Glaubenswürdigkeit heraus, doppelt glaubhaft wirkt. — Der Band zeigt
eine sehr gepflegte äußere Aufmachung und ist durch zehn teilweise
mehrfarbige Bildtafeln bereichert.

Alfred A. Schmid.

149



Dr. Endre v. Ivânka : Hellenisches und Christliches im Frühbyzantinischen

Geistesleben. Herder, Wien 1948. 117 S., Fr. 8.20.

M. E. v. Ivânka, professeur de philologie classique à l'université de

Graz, s'est spécialisé dans l'étude des rapports mutuels du platonisme
et de l'aristotélisme, de leur rôle dans la formation du néoplatonisme et
des relations de ce dernier avec le christianisme. Il a publié des travaux
en français, en hongrois et en allemand, sans parler de son activité comme
journaliste.

Les anciennes conceptions helléniques ont survécu au christianisme
naissant. Elles lui ont fourni d'abord le langage qui lui était nécessaire

pour s'exprimer ; mais ce service s'accompagnait d'un danger, qui ne fut
que trop réel : la persistance de ces doctrines qui avaient moulé les

intelligences de tous les penseurs, chrétiens ou non, allait malheureusement

contaminer le message de l'Evangile. Le but de M. Ivânka est
d'étudier ces influences pour l'époque qui va du IVe jusqu'au VIIIe siècle,
de décrire la réaction de l'Eglise, aboutissant finalement à la victoire
du christianisme, après que celui-ci eut cependant accepté les éléments
de vérité contenus dans l'hellénisme. Cette synthèse est devenue l'orthodoxie.

C'est dire — et ce conseil n'est pas nouveau — que les théologiens,
ceux surtout qui s'occupent de l'histoire des dogmes, ont au préalable
à prendre connaissance de la doctrine néoplatonicienne, mais aussi — et
ceci est plus neuf — que les historiens de la philosophie ancienne ne
doivent pas borner leurs investigations aux seuls penseurs profanes de

l'antiquité : ils trouveront, partiellement du moins, dans l'étude des
théologiens chrétiens des premiers siècles la continuation logique des systèmes
philosophiques qui font l'objet de leurs recherches.

L'arianisme est né de l'idée néoplatonicienne du Logos, d'un être
intermédiaire, créé, entre Dieu et le monde. Mais comment se fait-il, se

demande l'auteur, que l'arianisme, qui pouvait s'exprimer assez librement
dans les milieux d'Antioche et de Palestine (il n'y a qu'à se souvenir
d'Eusèbe de Cesaree), non seulement n'ait pas réussi à s'implanter à

Alexandrie — la patrie cependant du néoplatonisme, qui s'y étalait
ouvertement, depuis Clément déjà, dans l'école catéchétique de la ville — mais

qu'il y ait rencontré, dans la personne de saint Athanase, son adversaire
le plus énergique M. Ivânka répond : c'est parce qu'Alexandrie avait
eu déjà, avec Origene (dont il ne cherche nullement à atténuer le subor-
dinatianisme), son arianisme « avant la lettre ». La crise, autrement dit,
était passée et surmontée, de telle sorte qu'on était immunisé, en Egypte,
contre l'offensive apportée par les élèves de Lucien d'Antioche, par Arius
en premier lieu.

L'auteur insiste ensuite longuement sur les Cappadociens, dont on
n'a, dit-il, pas suffisamment souligné les mérites au point de vue dogmatique

et l'importance quant à l'énoncé de la foi catholique traditionnelle.
Eux aussi, cependant, étaient influencés par le néoplatonisme et teintés
d'origénisme. On serait donc en droit de s'étonner qu'ils aient combattu

150



si énergiquement la doctrine arienne. En réalité, explique M. Ivânka,
le milieu dans lequel ils vivaient était tout différent. Les Cappadociens
étaient imprégnés non pas de culture et de philosophie helléniques ou
de paganisme gréco-romain, mais de traditions iraniennes, autrement dit
de dualisme persan. Dès lors le subordinatianisme ne devait avoir aucune
prise sur eux, et pas davantage l'idée que tout ce qui est terrestre,
limité et imparfait est sorti progressivement de l'immatériel, du divin et
finalement y retournera un jour. (L'auteur renvoie au livre du P. U. v.
Balthasar sur Grégoire de Nysse pour rappeler que l'apokatastasis d'Origène
a été éliminée, spéculativement, par les Cappadociens.) Le péril résidait
bien plutôt dans l'attrait que devait exercer sur des penseurs enclins au
dualisme la thèse de l'opposition absolue entre le principe du bien et celui
du mal, entre Dieu et le monde.

En réalité ils ont su éviter cet écueil. Grégoire de Nysse a lutté
notamment, dans un domaine spécialement délicat, contre la thèse origé-
niste — et platonicienne dans son point de départ — que c'est la chute
de l'esprit s'orientant vers la matière qui est la cause du mal et qui a
entraîné pour l'âme cette déchéance que constitue pour elle le fait d'être
désormais enchaînée à un corps terrestre : ce corps, insiste notre docteur,
ne doit, pas plus que le monde matériel, être mis en opposition avec Dieu
et identifié avec le mal. Dieu a fait bonnes toutes les créatures ; la chute,
qui fut une désobéissance, eut comme cause une défaillance de la volonté
libre. L'homme, avec les deux éléments qui le composent, est le lien entre
les créatures spirituelles et corporelles, et l'Incarnation a réalisé le contact
entre Dieu et la matière. A travers Méthode d'Olympe, Grégoire rejoint
ici saint Irénée. Dieu s'est fait homme pour nous sanctifier, pour nous
unir à lui et, en ce sens-là, nous diviniser, mais non pas pour nous libérer
de notre corps, pour le volatiliser en quelque sorte et l'absorber en lui.

Il y avait cependant, même pour les Cappadociens, un danger d'entendre
dans le sens d'une disparition en Dieu la déification de l'âme, l'affirmation
platonicienne qu'elle doit revenir à Dieu. Nous arrivons ici, ou plutôt
nous sommes déjà en plein dans les controverses christologiques. Pour
les Nestoriens, le Christ est un homme si parfait, si entièrement conforme
à la volonté divine, qu'on peut dire que le Logos est venu habiter en lui
et que, en ce sens, il est devenu Dieu. C'était déjà l'enseignement de
Théodore de Mopsueste. Le monophysisme, au contraire, ne voit pas dans
le Christ l'union de Dieu et de l'homme, de deux natures inséparables
mais demeurant distinctes, sans mélange ni transmutation de la seconde
en la première, mais au contraire une absorption, une transformation
en Dieu de la nature humaine. C'est l'idée platonicienne de l'infériorité
de tout ce qui est corporel, tandis que le nestorianisme est lui à base
d'aristotélisme enrichi de principes stoïciens : on sait en effet que Théodore

de Mopsueste a prôné et stimulé la volonté humaine juqu'à méconnaître

la nécessité de la grâce.
Là aussi toutefois on se heurte à une difficulté. Le nestorianisme est

sorti d'Antioche ; mais il n'a pas tardé à disparaître, du moins dans le
Proche-Orient, pour ne subsister que dans les seules chrétientés soumises

151



à la Perse et donner plus tard naissance à l'aristotélisme syro-arabe, qui
fera parler de lui, en Occident, au moyen âge ; et c'est au contraire le
monophysisme qui, d'Alexandrie, sa patrie, a pénétré dans lés milieux
syriens et conquis l'Arménie où il s'est maintenu.

Voici ce que répond M. Ivânka à l'apparente anomalie de cette
répartition géographique. Primitivement Edesse, qui était peuplée de

réfugiés arrivés de Perse, et la Syrie d'Aphraate, d'Ephrem et de Rabbuia

(qui dénonça Théodore de Mopsueste à saint Cyrille d'Alexandrie)
n'avait rien des idées qui donneront un jour naissance au nestorianisme.
Elle est devenue hétérodoxe sous une influence étrangère : celle de l'hellénisme.

Non pas que ce dernier fût fatalement voué à l'erreur. La preuve,
c'est que la Grèce proprement dite est demeurée orthodoxe en matière de
christologie, et qu'Antioche a accepté le concile d'Ephèse, tandis qu'il
a été rejeté par Tarse, Tyane et l'Asie-Mineure ; mais l'hellénisme pouvait
dévier dans les deux sens opposés, et c'est ce qui s'est produit, à Antioche
d'une part et à Alexandrie de l'autre. Avec Ibas, le successeur de Rabbuia
à Edesse, le pas est franchi en Syrie dans le sens de la théologie des

deux personnes ; et il s'est produit pour le nestorianisme ce que nous
avons déjà vu pour l'arianisme : l'hérésie n'a éclaté que lorsqu'elle fut
sortie de son berceau pour pénétrer dans un milieu tout différent, où elle
suscita une réaction.

L'auteur fait encore entrer dans sa synthèse d'autres doctrines de

moindre importance : il est question du paulicianisme à la p. 42, du
monothélisme à la p. 105, de l'apollinarisme dans une longue note de la
p. 74 et de l'aphthartodocétisme dans une note de la p. 109. M. Ivânka
fait remarquer à propos de Sévère d'Antioche qu'il y a chez lui, plutôt
que du monophysisme, de l'entêtement à soutenir la fameuse formule :

« mia physis tou Theou Logou sesarkomene », que saint Cyrille d'Alexandrie
croyait de saint Athanase alors qu'elle est d'origine apollinariste (p. 96).
L'auteur consacre encore un petit chapitre à la renaissance de l'origé-
nisme au VIe siècle et un autre enfin à l'iconoclasme, l'une des

conséquences dernières du monophysisme.
M. Ivânka est très au courant de tout ce qui a été écrit, notamment

en langue française, sur le sujet dont il s'occupe. Son exposé, bien que
fait de phrases en général assez longues et ordinairement chargées d'incises
et de parenthèses, se lit aisément et l'idée directrice se dégage avec
suffisamment de clarté.

La thèse n'est pas entièrement nouvelle. L'auteur signale lui-même
que certaines de ses affirmations se rencontrent déjà chez Harnack, d'autres
dans Bardenhewer ; mais le tout fait partie, chez lui, d'une synthèse plus
vaste : la lutte entre la vérité et l'erreur, après s'être engagée tout d'abord
avec la Gnose, éclata plus longuement, entre le christianisme et l'hellénisme,

pour aboutir, grâce en particulier aux Cappadociens, à la victoire
de l'orthodoxie. Elle reprendra, sur d'autres terrains, dans notre Occident
pénétré du naturalisme et du rationalisme aristotéliciens, tandis que l'Orient
demeurera, lui, entaché de néoplatonisme spiritualiste et dualiste.

152



Comme c'est souvent le cas pour une construction systématique,
M. Ivânka a parfois complété par des suppositions ce que les faits
historiquement prouvés nous apprennent. Il n'a du moins, on l'a vu, pas
dissimulé les objections auxquelles se heurtait sa synthèse.

Il cherche à tout expliquer par les grands courants de la pensée
philosophique. Il oublie qu'il y a eu d'autres influences, plus intimes et plus
secrètes, dues à l'action surnaturelle d'En-Haut. L'activité d'une seule

personnalité, menée par une conviction intime enracinée en elle par la
grâce, ou guidée au contraire par une idée fausse qu'elle s'est forgée en
dehors de toute influence locale, a certainement agi plus d'une fois à
rencontre de ce qui eût été humainement à attendre, et a pu entraîner
tout un pays dans une direction que l'historien constate mais dont le

point de départ lui échappe.
Il a y eu aussi d'autres facteurs, ceux-là plutôt politiques. Dans la

ténacité à soutenir une doctrine diamétralement opposée à telle autre,
les divergences d'intérêt séparant deux pays ou deux villes ont aussi

joué leur rôle. Qu'on songe à la rivalité qui existait entre Constantinople
d'une part et Antioche ou Alexandrie de l'autre, ces anciennes cités que
supplantait peu à peu la Rome nouvelle. L'Arménie, pour embrasser la
foi chrétienne, avait trouvé un motif de plus dans le fait que la Perse,
l'ennemie traditionnelle, était païenne, et si elle adhéra plus tard au
monophysisme, c'était en partie pour s'opposer au nestorianisme qui s'était
introduit dans le royaume iranien, depuis que, chassé d'Edesse, il s'était
réfugié à Nisibe. On sait d'ailleurs que, antérieurement, les catholiques
établis en Perse y furent persécutés surtout parce que, rattachés à la foi
romaine, ils passaient pour traîtres à leur pays. La Syrie trouvait dans
son adhésion au nestorianisme une manière de mieux marquer son
antagonisme vis-à-vis de Constantinople, de même que, en Occident, les peuples
barbares, devenus ariens par complaisance pour Valens, le demeuraient
principalement parce que l'empire romain professait la doctrine contraire.

M. Ivânka en fait d'ailleurs lui-même la constatation et il note, en
terminant, qu'autour de Byzance, qui avait fini par secouer les derniers
vestiges de l'hérésie d'Eutychès, s'était constituée une couronne d'Etats
monophysites : l'Arménie, l'Egypte, l'Abyssinie. Il y voit comme la
pétrification, à la périphérie, de l'une des vagues du flux et du reflux qui
avaient mis aux prises, durant des siècles, des courants opposés de pensée.

Il est permis d'affirmer que l'antagonisme des doctrines philosophiques
de l'époque n'est pas la seule, ni même la principale raison de ce fait
d'ordre géographique et qu'il faut en chercher la principale explication
dans des motifs plus terre à terre et plus intéressés. £ Wceber

Die Regel des heiligen Benedikt übersetzt und kurz erklärt von Dr. P.
Eugen Pfiffner, Dekan des Klosters Maria Einsiedeln. Benziger Verlag
Einsiedeln/Zürich. 181 Seiten. Brosch. Fr. 6.50. Geb. Fr. 8.80.

Die geschmackvolle Ausstattung des Buches weist unwillkürlich darauf

hin, daß es sich hier um ein heiliges Buch handelt, das man mit Ehr-

153



furcht und Liebe in die Hand nimmt. Diese Verehrung der heiligen Regel
spricht aus allen Darlegungen des Herausgebers.

P. Pfiffner hat alles Wünschenswerte zur Erklärung der Regel geboten :

die großen Gedanken der Regel sind in den Kapiteln über den Abt, die
Gemeinschaft, die Einordnung, das Eigenleben, das Gebet, die Arbeit,
die Entsagung, die Strafen übersichtlich zusammengestellt. Und der letzte
Abschnitt : die Auswirkung, weiß mit wenigen, eindrucksvollen Worten die
Wirkung der Regel im Lauf der Jahrhunderte darzulegen mit dem Endziel

: Friede. Auf den Text folgt als erster Anhang : Schriftbelege und
Anmerkungen. Sodann ein eingehendes Sachverzeichnis von 20 Seiten —
man staunt, was alles in der Regel enthalten ist. Der Plan einer
Tagesordnung und ein Literaturverzeichnis zur Benediktinerregel und zum
Benediktinischen Geistesleben.

Vielleicht möchte dieser oder jener ausführlichere Anmerkungen und
Erklärungen wünschen. Doch dafür weist P. Pfiffner auf die Literatur,
die er im letzten Abschnitt zusammenstellt. Er will eben nur eine
Handreichung geben. Für das Verhältnis der heutigen Benediktiner zu einigen
Bestimmungen der Regel sind bedeutsam die offenen Worte des Herausgebers

zu Kapitel 39 (S. 137 f.) : « In unsern Klöstern wird nicht mehr
die vom heiligen Benedikt bestimmte Fastenordnung eingehalten. Mit
Recht ; weil wir mit dieser Nahrungszuteilung nicht mehr unsere Pflicht
erfüllen könnten. Ähnlich wurden auch die Vorschriften über die
Kleidung, die Tagesordnung, die Handarbeit, die Betätigung nach außen, die
Strafen, die Rechte des Kapitels, usw., neuen Bedürfnissen und Aufgaben,
den jeweiligen Verhältnissen von Ort und Zeit, den Forderungen der Kirche
und ihrer Gesetzgebung angepaßt. Schon der heilige Benedikt unterstellt
zwar den Abt der Regel, räumt ihm aber doch das Recht zu notwendigen
und zweckdienlichen Änderungen ein. Im Lauf der Geschichte erwies
sich sodann geradezu das als ein Vorzug der heiligen Regel, daß sie
zugleich fest und anpassungsfähig ist. Im übrigen wird auch hier gelten,
daß der Geist lebendig macht. » P. Pfiffner wollte die « heilige Regel mit
Ehrfurcht wortgetreu, aber vor allem sinngemäß, dem deutschen
Sprachempfinden entsprechend und leicht lesbar wiedergeben » (S. 9). Das hat
er erreicht. Man braucht nur seine Übersetzung etwa mit der des P. Pius
Bilmeyer (Beuron) in der Bibliothek der Kirchenväter zu vergleichen, um
sofort einzusehen, daß die neue Übersetzung sprachlich entschieden
vorzuziehen ist. Es sollte auch eine Ausgabe sein, die wissenschaftlichen
Ansprüchen genügt, aber der Herausgeber wollte doch keine gelehrte
Abhandlung schreiben über den Zusammenhang der Regel mit der damaligen
kulturellen Lage Italiens, wie es E. Caspar in seiner Papstgeschichte tat.
Er hat aber den großen Vorzug, daß er zu jenen gehört, die « praktisch nach
der Regel leben und die wohl allein zu dem tiefsten Sinn vordringen » (S. 9).

So ist das Buch eine willkommene Gabe für alle Freunde des
altehrwürdigen Ordens.

Freiburg. Gabriel M. Löhr O. P.

154



Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte. Im Auftrage der
Allgemeinen Geschichtsforschenden Gesellschaft herausgegeben von Werner
Näf. Bd. 2-5, 1943-1947. — Verlag H. R. Sauerländer & Co. Aarau.

Man würde diese gediegene Reihe wohl nicht mehr gerne missen.
Eine kurze Resümierung, wenigstens der wichtigsten, Kultur- und
Kirchengeschichte betreffenden Aufsätze mag das beweisen.

In Band II schreibt Sven Stelling-Michaud über die « Fonction de
l'histoire », wobei er die Krise der Geschichte ohne weiteres zugibt, ihren
Grund aber in erster Linie im Versagen der Historiker findet. Er fordert,
nicht bei der Tatsachenkenntnis stehen zu bleiben, sondern hinter den
Ereignissen die Menschen zu suchen. — Ernst Walder bietet eine interessante

Abhandlung « Machiavelli und die virtù der Schweizer ». Machiavelli,
bisher nur als Befürworter der Monarchie angesehen, schätzte die Schweizer

wegen ihrer Fähigkeit, lebenskräftige Republiken zu bilden, hoch ein. Ja,
er hat die Republik sogar als die ideale Staatsform betrachtet, allerdings
über die freie Gemeinschaft, wenn sie korrupt ist, die Privatherrschaft,
die Monarchie gestellt. Am Vorbild der Schweizer erkennt er, daß die
Republik dort möglich ist, wo die Religion die Bürger zur freiwilligen
Unterordnung unter das Gesetz veranlaßt.

Nicht minder bemerkenswert ist ein weiterer Aufsatz, den Hans
W. Hartmann der umstrittenen Person des portugiesischenStaatsmannes
Pombal widmet, in dem man nicht nur den antiklerikalen Liberalen und
habgierigen und grausamen Despoten sehen dürfe, sondern auch den Befreier
der Indianer von der Sklaverei. Sein Vorgehen gegen die Privilegien von
Kirche und Adel seien nur aus den Wirtschaftsbestrebungen des Absolutismus

zu verstehen, dessen Ziel die Schaffung von wirtschaftlichen
Organisationen unter rein staatlicher Kontrolle gewesen sei. — Walter von
Wartburg geht in seinem Beitrag « Umfang und Bedeutung der
germanischen Siedlung in Nordgallien im 5. und 6. Jahrhundert » der Entstehung
der französischen Sprache nach ; Hermann Rennefahrt zeichnet den
langen Weg der Befreiung Berns von der Königsgerichtsbarkeit.
Grundsätzliche Erkenntnisse bietet wiederum Werner Näf, der die bisherige
These von der schroffen Opposition zwischen Humanismus und Scholastik
ablehnt und den « Wurzelgrund und Atemraum des humanistischen Geistes »

in der mittelalterlichen Stadt sieht.
In Band III teilt sich ein ganzes Dutzend Autoren. Hans Fehr untersucht

den « Geist der altburgundischen Gesetze », der ganz anders geartet
ist als der der alemannischen Volksrechte, indem in jenen alles Heidnische,
Dämonische bereits verschwunden ist, sodaß wir im Recht einen
Gradmesser der Kultur eines Volkes sehen dürfen. Hans Strahm bietet für den
Rechtshistoriker eine Untersuchung über die « Area in den Städten », die
allgemeine Bezeichnung für den städtischen Grundbesitz, soweit er zu
privater Nutzung oder als Sondereigen ausgeschrieben war. Sven Stelling-
Michaud weist in seiner Abhandlung « Les influences universitaires sur
l'éclosion du sentiment national allemand aux 15e et 16e siècles » auf die bis
ins Spätmittelalter zurückreichenden Ursprünge germanischen Überlegen-

155



heitsdünkels in einigen Zeugnissen deutscher Akademiker an französischen
Universitäten hin. Die damalige landsmannschaftliche Organisation der
deutschen Studenten hätte ein nationales Überlegenheitsgefühl gezüchtet.

Leonhard von Muralt würdigt in einer methodologischen Studie
« Friedrich den Großen als Historiker », während Hans Barth den englischen
Staatsphilosophen der Aufklärungszeit « Edmund Burke und die deutsche
Staatsphilosophie im Zeitalter der Romantik » miteinander vergleicht und
den Unterschied ihrer Auffassungen hervorhebt, der wesentlich darin besteht,
daß Burke den Staat nicht verabscheut, während seine Ideen auch in
Deutschland, oft allerdings mißverstanden, nicht ohne Wirkung geblieben
sind. — Von aktuellem Interesse ist der Beitrag von Paul Mantoux :

a Talleyrand et la rive gauche du Rhin. » Talleyrand, der « König der
Diplomaten », hat nämlich auf dem Wiener Kongreß die Zuweisung des

linksrheinischen Gebietes zwischen der Pfalz und Belgien an Preußen
befürwortet und durch diese direkte Grenze sein Vaterland den spätem
Angriffen des machtlüsternen Nachbarn ausgesetzt. Er verfolgte damit das

Ziel, durch Bildung der preußischen Rheinlande eine Stärkung Preußens
auf Kosten Sachsens zu verhindern. Denn dadurch wäre eine gefährlichere
Verschiebung des Kräftepotentials zugunsten Preußens und Rußlands
zustande gekommen als durch die Rheinlande, die zudem noch durch
Hannover von dem ostelbischen Hohenzollernstaat getrennt waren. Das lag vor
allem im Interesse Österreichs, an das sich Frankreich anlehnen mußte.
Die schweizerische Reformationsgeschichte streift Ernst Walders kurze
Arbeit über « Pier Paolo Vergerio und das Veltlin 1550 ». Dieser
protestantisch gewordene frühere Bischof von Capodistria war 1549 nach Bünden
geflohen, trat dann mit Mailand in Verbindung, um in dessen Auftrage von
den Bündnern die Rückgabe des Veitlins an den Kaiser zu verlangen,
wofür er als Gegengabe die Erleichterung seiner Reformationstätigkeit in
Oberitalien erhoffte. Aber alle Bemühungen scheiterten.

Den Band IV leitet Werner Kaegi mit einer ergreifenden Würdigung
des großen Historikers und Kulturphilosophen Johann Huizinga und seines
Werkes ein, der Dietrich W. H. Schwarz seine Antrittsvorlesung über
« Die karolingische Schriftreform, ein Problem der Kulturgeschichte »

folgen läßt. Im Aufsatz Philippe Meylans über « La Suisse dans les

lettres de Grotius » ist wohl am interessantesten die Feststellung, daß in
den Briefen des großen Völkerrechtstheoretikers zur Zeit des Dreißigjährigen

Krieges von irgendwelcher Grundsätzlichkeit der Neutralität
nirgends die Rede ist, wobei jedoch zu bemerken ist, daß er als
schwedischer Gesandter in Paris alles Interesse hatte, die Neutralität der Schweiz
zu ignorieren. Julia Gauss bringt uns « Bürgermeister Wettstein und die
europäischen Konfessions- und Machtkämpfe seiner Zeit » nahe. Wettstein
hatte erkannt, daß der Dreißigjährige Krieg aus einem Religions- ein
Regionskrieg geworden war ; er war über den Kräftezerfall des deutschen
Reiches sehr bekümmert und schaute mit Furcht auf den wachsenden
französischen Imperialismus. Im Gegensatz zu den Zürchern, die für
Cromwell Partei ergriffen, sah er in ihm und den englischen Independenten

156



o Rebellen, Regiciden und Begünstiger der Anarchie ». Konrad Müller
stellt in interessanten Ausführungen klar, daß die bisher oft unsicher
übersetzte Stelle « possessio vel quasi » in der Exemtionserklärung der
Eidgenossenschaft durch den Westfälischen Frieden von 1648 keine
Einschränkung der Freiheit bedeutet, sondern nichts anderes ist als der
Ausdruck für den Besitz an einer unkörperlichen Sache.

Viel Anregung und Einblick in wichtige Probleme bieten die Arbeiten
von Max Silberschmidt über « Präsidentschaft und Präsidenten in den
Vereinigten Staaten » und von Hans Riehen über « Die Problematik der
Demokratie ». In einem Forschungsbericht « Probleme der Zwingliforschung »

weist Leonhard von Muralt darauf hin, wie fruchtbar die wissenschaftliche
Zusammenarbeit vieler Forscher zur Lösung wichtiger Probleme ist und
gibt eine wertvolle Übersicht über die bedeutendsten Zwinglihistoriker.

Band V enthält wie auch die früheren neben allgemein-geschichtlichen
auch Beiträge zur Schweizergeschichte. So liefert Hans Sigrist einen
Beitrag zur Geschichte der Entwicklung des Gegensatzes zwischen der
Eidgenossenschaft und dem Reich unter dem Titel « Reichsreform und
Schwabenkrieg ». Die Arbeit stellt eine Revision bisheriger Ansichten dar,
indem mit guten Gründen bewiesen wird, daß die Reichsreform unter
Kaiser Maximilian, die die Schweizer ablehnten und die auch dem Kaiser
selber nicht paßte, für den Ausbruch des Schwabenkrieges keine Rolle
spielte, da der Krieg nur gegen Österreich ging, und Maximilian nur als
Erzherzog von Österreich, nicht aber als Kaiser, betraf. Die Schlußfolgerung
lautet, daß der Krieg das Verhältnis zum Reich gar nicht änderte und
der Basler Frieden auch keine de facto - Loslösung vom Reich im Gefolge
hatte. Die fundierte Studie ist reich an wertvollen Erkenntnissen und
trefflichen Formulierungen. Nicht minder vortrefflich sind Hans Strahms
Ausführungen über « Mittelalterliche Stadtfreiheit », worin er sich mit
führenden Rechtshistorikern auseinandersetzt und die Bedeutung des
Rechtssatzes « Stadtluft macht frei » erläutert, indem nämlich jeder, der
sich in der Stadt niederließ und von seinem bisherigen Herrn nicht
zurückgefordert wurde, frei wurde. Es war also ein Niederlassungsprivileg, das zur
Anlockung von Ansiedlern diente. Allerdings ist diese Freiheit verschieden,
je nachdem es sich um eine Königliche oder Reichsstadt handelte oder um
die Stadt eines Territorialherren oder Landesfürsten. Der Satz « Stadtluft
macht frei » gilt also vollinhaltlich nur für die Reichsstadt und stammte
aus der Hand des Königs. Die Arbeit ist reich mit Belegen aus Stadtrechten
aus Deutschland, Frankreich und Spanien untermauert. Eine rechtshistorische

Arbeit von dieser Klarheit und Präzision gehört nicht zum
Alltäglichen

Neben diesen Arbeiten von Sigrist und Strahm, die allein schon dem
Bande Gewicht und Format geben, stehen weitere beachtliche Beiträge, so
die Untersuchungen von Hans Nef über « Jean Jacques Rousseau und die
Idee des Rechtsstaates », der dessen Stellung zu den Grundrechten und zu
der Gewaltenteilung behandelt, von Werner Näf über « Schweizerischen
Humanismus » (Glarean Myconius, Vadian), von Friedrich Ehrard über

157



« Die Entstehung des Corpus iuris des Kaisers Justinian » und die
geistsprühende Abhandlung des niederländischen Gelehrten J. M. Romein über
« Theoretische Geschichte », der die Geschichtswissenschaft selber zum
Gegenstand hat.

St. Gallen. Karl Schoenenberger.

Hans Wicki : Der Augustinerkonvent Freiburg im Uechtland im 16.
Jahrhundert. — Freiburger Geschichtsblätter. XXXIX. Bd. 1946. S. 3-49.

Ein leicht übersichtliches und wohlabgerundetes Bild, aus dem die
zwei führenden Persönlichkeiten der Zeit, die beiden gebürtigen Stadt-
Freiburger und Prioren des dortigen Augustinerkonventes — später waren
beide auch Provinziale der rheinisch-schwäbischen Provinz — Dr. theol.
Konrad Treger und P. Johannes Ulrich Keßler, plastisch hervortreten.
Man merkt aus der Darstellung heraus, daß d. V. die Zeit und deren Geist

gar wohl versteht. Sein Urteil ist gut abgewogen. Treffend schreibt er :

« Die geistigen und religiösen Zustände im Augustinerkonvent Freiburg um
die Wende des 15. zum 16. Jahrhundert ergeben das gewohnte Bild des
monastischen Lebens jener Zeit, mit manchen Licht- und vielen Schattenseiten.

Klösterliche Zucht und Ordnung scheinen weder sehr schlecht
noch besonders ideal gewesen zu sein » (S. 4). Die Stadt stand in größter
Gefahr, den Väterglauben zu verlieren, nicht zuletzt durch die Tätigkeit
des Lesemeisters bei den Augustinern, Thomas Geierfalks, der der
Freiburger Rat durch ganz entschiedenes Vorgehen Einhalt gebot. Mit Recht
hebt d. V. heraus, « daß sich der Rat schon früh veranlaßt sah, ein gewisses
Kontrollrecht über das Kloster auszuüben und sich mit Angelegenheiten
zu befassen, die normalerweise nicht im Aufgabenkreis der Stadtbehörde
lagen» (S. 5). Wenn es auch um das Freiburger Augustinerkloster im
16. Jahrhundert vielfach nicht gut bestellt war, so fehlte es ihm doch nicht
an tüchtigen Männern. Der eine, Konrad Treger, ist der eifervolle
Vorkämpfer und ein führender Mann gegen die Reformation vor allem in der
Schweiz und im Elsaß ; im eigenen Kloster und in seiner Provinz mühte
er sich aber auch um die Reform der klösterlichen Zucht. Der andere,
Johannes Ulrich Keßler, rang sich allmählich aus seinen Fehlern und seinem
Irrtum heraus und führte auch den Konvent durch die Anregung und mit
Hilfe des Rates aus seinem jahrzehntelangen Tiefstand langsam wieder
aufwärts.

Der V. betont noch : « Wenn die beiden Augustiner (P. Johannes
Berner [1559-1568[ und P. Jakob Mühlibach [1569-1578]) als Äbte nach
Hauterive berufen wurden, so bedeutet das nicht nur für sie persönlich,
sondern auch für ihren Mutterkonvent eine Ehrung und eine
Vertrauenskundgebung, die sicher nicht ohne Berechtigung gewesen sein kann, zumal
gerade in jenen Jahren die Freiburger Augustinergemeinde immer sehr an
Mitgliedermangel litt» (S. 31). H. Wicki hat so ganz richtig geurteilt auf
Grund der ihm zugänglichen Quellen. Mit ihm einig geht auch eine
Aufzeichnung, die unter dem Nachfolger des Abtes Mühlibach für Murer

158



zusammengestellt wurde und sich im mscr. y 96 der Thurgauer Kts.-Bibl.
in Frauenfeld findet, wovon die Freiburger Kts.- und Univ.-Bibl. eine
Photokopie besitzt. Ganz anderer Ansicht ist aber ein Altenryfer Mönch
vom Ende des 17. Jhdts., der in seinem «Manuale venerabilis monasterii
B. V. Mariae de Altaripa ...» (Kts.- und Univ.-Bibl. L 118 [143]) ganz
offen vom verlotterten Zustand seines Klosters um die Mitte des 16. Jhdts.
— also gerade unter diesen beiden Augustinern — berichtet. Am Ende
der Regierungszeit des Abtes Johannes Berner heißt es : « pro libitu tunc
monachi uiuebant, nec sub regulari disciplina contineri poterant » (mscr.
L 118, p. 11) und für Jacobus « Milibach » hat er einzig bittere und böse

Klagen, wovon ich nur die eine anführe : « nihil enim de Ordinis statu meliori
circa fratres instituit, sed in eodem quo eos reperit, reliquit » (a.a.O.).
Zudem ging es bei der Wahl des Abtes Mühlibach schon gar nicht sauber
zu, wie der gleiche Chronist berichtet. Es fragt sich nun, welchem Bericht
man mehr Glauben schenken dürfte. Ich ziehe in diesem Falle den späteren
vor, denn der frühere war ja unter des Abtes Mühlibach Nachfolger
geschrieben und da galt noch « de mortuis nil nisi bene » — wie in den
Nachrufen unserer Tage, — während man später mit der Wahrheit heraus- ;

rücken konnte. Dies ist meine persönliche Auffassung. Der V. hat seine
Quellen stets gut auszuwerten verstanden. Sein Beitrag ist eine dankenswerte

Bereicherung der Geschichte des Augustinerkonventes und auch der
Stadt Freiburg zur Zeit der Reformation. Dem Leser wird auch ein Stück
lebendigen Geschehens zur Reformationszeit in der übrigen Schweiz und im
Elsaß geboten, vor allem mit dem Hinweis auf die heftigen Disputationen,
an denen Konrad Treger teilnahm.

Alles in allem eine treffliche Arbeit Gerne wird man weitere
Forschungen von H. Wicki begrüßen.

P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

Otto P. Clavadetscher : Beiträge zur Geschichte der Zisterzienserabtei
Kappel a. Albis. — E. Lang, Zürich 1946 ; im Selbstverlag des Verfassers.

In vier Kapiteln werden beachtenswerte Beiträge zur Geschichte des
Klosters Kappel geboten. Quellen- und Literaturverzeichnis zeigen, daß
sich O. C. mit Ernst und Eifer an seine Aufgabe herangemacht hat. Gut
herausgearbeitet hat er die Anfänge von Kappel. Nach der Vermutung
der Herausgeber des Urkundenbuches der Stadt und der Landschaft Zürich
(Bd. III, n. 932, S. 16 f.) sollen vor der Besiedlung und Begründung der
Abtei durch Mönche von Hauterive bereits Einsiedler dort gewesen sein,
wovon Heinrich Bullinger in seinen Annales berichtet. Eine Bekräftigung
dazu gibt jetzt, was M. Aubert in seinem Werk « L'architecture cistercienne
en France», Paris 1943, t. I, p. 73 ss. unter dem Abschnitt «affiliation
d'ermitages » anführt. O. C. sucht vor allem die bischöfliche Bestätigungsurkunde

vom Jahre 1185 genau und ausführlich zu deuten. Überzeugend
kann er nachweisen, daß « die Gründungsurkunde nicht in der bischöflichen
Kanzlei ausgestellt, sondern von einem aus Hauterive stammenden Kappelermönch

geschrieben wurde » (S. 38). Ist also eine Empfängerurkunde. Wenn

159



C. dazu aber meint, « wobei allerdings der Aussteller, der Bischof, auf die
inhaltliche Redaktion einen wesentlichen Einfluß ausübte », so kann ich
dem nicht beipflichten, weil gerade die Stelle, auf die sich C. stützt, fast
wörtlich aus der Klosterregel des hl. Benedikt, und zwar aus Kap. 2 und
Kap. 64, entnommen ist. Diese Ausdrücke wurden also von Mönchsseite
so geformt. Nicht richtig ist der Satz, daß das Gründungsgut den Einsiedlern

geschenkt worden sei : « sie waren das Rechtssubjekt der neuen
Stiftung und nicht die Abtei Hauterive. Deshalb bestätigte der Bischof
von Konstanz die Schenkung dem Abt Wilhelm und seinen Brüdern »

(S. 43). Eben diese setzt nun C. den Einsiedlern gleich. Es heißt aber
(ZUB I 340) : « Quapropter, fili Willelme abba annuimus et
confirmamus, quicquid ipsi tibi dederunt monachisque, fratribus tuis
Cisterciensis ordinis ». Damit können nur Zisterziensermönche, aber keine Einsiedler
gemeint sein, es müßten denn diese bereits ihr Probejahr bestanden und die
Ordensprofeß abgelegt haben. Es steht zudem in der Kappelerurkunde
im Gegensatz zur Hauteriver « fratribus ibidem deo et eius genitrici
ser\ientibus » (S. 39, Anm. 65). Wer eine Reihe von Gründungsurkunden

^rder Zisterzienserklöster kennt, angefangen von La Ferté und nicht zu
vergessen Hauterive, der findet den Ausdruck « in die dedicationis ecclesie

de Capella » (S. 48, Anm. 97) ganz richtig. Aber die Bedeutung von dedicatio

muß anders sein als im heute gebräuchlichen Sinne.
Auf S. 50 steht schön übersichtlich gedruckt der « Stammbaum der

schweizerischen Zisterzienserklöster ». Leider stimmt er nicht. Einfacher
und sicherer wäre es gewesen, wenn er ihn, wie J. Gantner in seiner «

Kunstgeschichte der Schweiz », II. Bd. Lief. 1, S. 17, von J. Schmid, Geschichte
der Cisterzienserabtei St. Urban, Diss. Freiburg Schw. 1930, übernommen
oder wenigstens mit dem von ihm zusammengestellten verglichen hätte.

Die Stärke der Arbeit liegt in der rechtsgeschichtlichen Auswertung
und diese verdient volle Anerkennung. Die Ordensgeschichte ist jedoch
dem Verfasser nicht hinreichend geläufig, sonst würde er sich anders
ausgedrückt haben auf S. 15 unter « Literarische Quellen », auf S. 24, 28 unten
und auf S. 49 (« Trotz den Grundsätzen der Carta Caritatis ». Ich
verweise dazu auf G. Müller, Vom Cistercienser-Orden, Bregenz 1927, oder
auf J. B. Mahn, L'ordre cistercien et son gouvernement, Paris 1945.
Bedauerlicherweise versteht C. den Sinn einer Klostergeschichte nicht. Und
das gehört zum Wesentlichen, worauf ich schon einmal bei einer Besprechung
in dieser Zeitschrift (Jahrg. 1944, S. 157) hingewiesen habe. Somit kann
ich dem, was C. zu Ende des Vorwortes meint, nicht zustimmen : « So hoffe
ich, daß es mir trotz der Beschränkung des Themas gelungen sei, einen
wesentlichen Abschnitt aus der Geschichte Kappeis darzustellen » (S. 14).

P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

160


	Rezensionen = Comptes rendus

