Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 42 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Histoire illustrée de 1’Eglise. Fasc. XVI, Le déchainement des forces
laiques par le P. J.-M. Bochenski O.P. et Gaston Castella. Fasc. XVII,
Rayonnement spivituel de U'Eglise (XIX¢-XX¢ siécles) par le P, Marie-
Humbert Vicaire O. P, Fasc. XVIII, La catholicité en marche. Réalisations et
espoivs de U Eglise (XI1X®-XX¢ siécles) par le P. Yves Congar O. P. Editions
de I’Echo illustré T. 1I, p. 213-392.

Le 16¢ fascicule — ou 5¢ du Tome II — de I'Histoire illustrée de
I’Eglise a été confié a deux professeurs de !'Université de Fribourg.
M. G. Castella, auteur d’une grande Histoire des Papes en 3 volumes,
parue en 1944/45, nous entretient avec une certaine ampleur, en histo-
rien averti et en observateur impartial qui domine bien toute la situation
européenne, de Pie VII, de Napoléon (jugé, avec raison, un peu plus
sévérement que ne le font en général les manuels d’Histoire de 1'Eglise),
du Concordat, de la Restauration, du Congrés de Vienne et de ses consé-
quences pour l’Etat pontifical, des concordats conclus entre le Saint-
Siége et les divers pays, de la question italienne, de la révolution de 1830
et enfin, apres les deux pontificats trés courts de Léon XII et de Pie VIII,
de celui de Grégoire XVI.

C’est ensuite le P. Bochenski qui prend la plume, pour nous parler
longuement des systémes monistes et évolutionnistes qui ont vu le jour
au cours des cent derniéres années : Hegel, Auguste Comte, Darwin,
Karl Marx, soit « 'union de l’attitude révolutionnaire avec la foi scien-
tiste et l'enthousiasme romantique de la gauche hégélienne » (p. 251),
Nietzsche et finalement Haeckel, l’aboutissement « non seulement de
I’évolutionnisme mais de trois courants scientistes du XIXe siécle : ... le
positivisme frangais, le matérialisme allemand et I'évolutionnisme anglais.
La base est donnée pour une vue du monde moniste » (p. 248).

On n’'est, il est vrai, pas habitué 2 rencontrer dans une Histoire de
I’Eglise un aper¢u aussi complet des idées philosophiques d’une époque,
mais on est heureux d’entendre un spécialiste exposer ces divers systémes,
qu’ils soient allemands, francgais ou anglais, avec tant d’aisance et de
maitrise. Il ‘est intéressant par ailleurs de voir défiler dans ces pages les
portraits peu connus de ces intellectuels. On savait l'influence qu’ont
opérée certains d’entre eux spécialement dans le monde de I'exégese libé-
rale, mais il a fallu les atrocités perpétrées de nos jours pour nous révéler
celle qu’ils avaient exercée dans d’autres domaines et dans des milieux
bien différents. « L’hitlérisme et le communisme se déduisent de la philo-
sophie de Hegel » (p. 2386) « qui est le philosophe du totalitarisme et du
pangermanisme le plus outrancier » (p. 237). « Comme le marxisme, le

10 145



nietzschéisme a vu sa réalisation concréte an XXe siécle. Les camps de
concentration et les chambres a gaz ol l'on supprimait par milliers des
étres « inférieurs » ne sont que la conséquence logique de ces doctrines »
(p. 256).

L’exposé descend jusqu’a Loisy et Bergson et méme jusqu’a certains
penseurs encore en vie. On revient ensuite en arriére pour nous parler
des littérateurs et des historiens, de Michelet notamment et de Victor
Hugo, et pour terminer en constatant la persistance, malgré tout le
matérialisme ambiant, des appréciations spiritualistes dans la personne de
Pasteur ou de savants qui se sont illustrés, notamment dans le domaine
de l’électricité et de la radio, ainsi que sous la plume des chrétiens
convaincus qui ont réussi, de nos jours, & imposer a l’attention des pen-
seurs les théses de la philosophie spiritualiste. Appelé, comme le précé-
dent, & nous retracer une époque ou I’Eglise fut en butte aux attaques,
aux objections et aux brimades d’adversaires appartenant aux milieux les
plus différents, ce fascicule se termine ainsi sur une note d’espérance et
d’optimisme : l'annonce des redressements, déja entrevus, de la Restau-
ration et de ceux qui verront le jour au cours du méme XIXe et du
XXe siécle.

De ces derniers, c’est le P. Vicaire qui s’est chargé de brosser le
tableau. Sous le titre : Le rayonnement spivituel de l'Eglise (p. 261-326),
il nous décrit, sous ses aspects divers, le renouveau religieux qui s’est opéré
depuis la Révolution jusqu’a nos jours.

Il revient tout d’abord sur l'exil de Pie VI, sur la suppression des
couvents, sur Napoléon, sur certaines déviations doctrinales : Fébronius,
la ponctation d’Ems, le synode de Pistoie, le joséphisme. Il trace ensuite
le tableau du réveil de la foi qui se manifeste de multiples maniéres :
attachement a la personne du Pape, création d’ceuvres paroissiales, de
patronages, éclosion d’un clergé zélé et dévoué, rétablissement du culte
catholique dans les pays dont le protestantisme 1’avait chassé, organisation
de 1’assistance, initiatives de femmes de cceur aboutissant a la création
de congrégations religieuses particulierement adaptées a notre époque,
proclamation du dogme de I’'Immaculée Conception, apparitions de la Vierge
a la Salette, a Lourdes, a Fatima avec les grands pé¢lerinages qui en sont
la conséquence, en attendant, plus tard, les congrés eucharistiques.

L’auteur déclare vouloir s’en tenir avant tout a la France, ou cette
restauration était particuliérement nécessaire; mais il n’est nullement
exclusif : s’il résume la vie du saint curé d’Ars, il nous entretient égale-
ment de saint Clément Hofbauer, de la bienheureuse Anne-Marie Taigi.
S’il s’arréte aux convertis, aux apologistes et aux artistes catholiques
frangais allant de Chateaubriand jusqu’a Claudel, il nous parle aussi des
poetes allemands, de Gorres, d’Overbeck, de Cornélius, de 1'achévement
du déme de Cologne.

Sous le titre : « Mirages de tradition », le P. Vicaire aborde le dou-
loureux probléme de Lamennais. Opposant au « sens particulier », qu'il
rabaisse, le « sens commun », celui du grand nombre remontant a une
tradition primitive, Lamennais aborde successivement tous les problémes

146



et leur donne une solution violente. Il préne finalement la liberté absolue
de la presse et la séparation compléte de I'Eglise et de I'Etat, ce dernier
ne devant s’occuper que du temporel et n’ayant en particulier pas i se
méler de la nomination des évéques. Condamné par Grégoire XVI, Lamen-
nais quitte I’Eglise « puis méme le christianisme » (p. 290). Et cependant
« bien des points du programme de 1’4venir, par la force des choses, sont
devenus des réalités dont 1’Eglise a bénéficié. D’autres ont regu de plus
hautes approbations., Les solennelles définitions du concile du Vatican
sur le pouvoir du Pape ont conclu la défaite du gallicanisme auquel I’ Avenir
s’était attaché d’une fagon si véhémente. L’encyclique Rerum Novarum
a sanctionné sa revendication des associations ouvriéres. L’encyclique Diving
1llius magisterii a fondé, comme lui, la doctrine scolaire du catholicisme sur
le droit des parents de choisir 1’école de leurs fils » (p. 290).

Le libéralisme a eu d’heureuses répercussions. On assiste 4 la nais-
sance ou a la restauration de diverses congrégations religieuses. L’auteur
nous parle assez longuement de Lacordaire, puis de Dom Guéranger, du
renouveau liturgique, du chant grégorien, de I’architecture religieuse moderne,
des chantiers du Cardinal, de l'apostolat de la presse. Il signale les théo-
logiens les plus marquants du siécle dernier : Newman, Mohler, puis les
modernes : dominicains, bénédictins, jésuites. Il montre le développement
de la science catholique dans les écoles et les universités ; il exalte 1’action
charitable de 1'Eglise, ses entreprises dans le domaine social et termine
par I'’énumération des principales ceuvres de jeunesse qu’a vu naitre notre

époque.

La tache du P. Vicaire n’était pas facile. Il s’agissait de parler de
manifestations multiples et surtout diverses, de respecter — mieux que
nous ne l’avons fait nous-méme dans ce compte rendu — l'ordre chro-

nologique. L’auteur a su harmoniser le tout ; il a formulé son exposé dans
une langue prenante; il a trouvé des titres suggestifs. I1 a accompagné
d’abondantes notes bibliographiques ces pages qui sont bienfaisantes et
encourageantes, et qu’il achéve par ces mots qui en caractérisent bien
I’élan juvénile : « Confréres de visite ou de patronages, sillonistes, équi-
piers de France, jocistes venus de Belgique ou scouts issus d’'Angleterre,
étudiants germaniques, fuci: italiens..., il me plait de clore sur l'évo-
cation de vos visages purs, généreux et sincérement émus par l'amitié
commune et la joie d’étre au Christ, ces quelques pages consacrées au
rayonnement de I’Esprit » (p. 326).

C’est un autre dominicain, le’ P. Congar, professeur de théologie au
Saulchoir qui, dans le fascicule 18, nous fait le récit des progrés des mis-
sions : « La catholicité en marche », un théme qu’il expose avec l'aisance
de quelqu’un qui, il est & peine besoin de le rappeler, domine la question.

Apreés avoir rappelé le marasme des missions a 'aurore du XIXe siécle
et cité a 'appui quelques chiffres tristement suggestifs, il signale le réveil
qui se manifeste parmi les catholiques, stimulés quelque peu, il le recon-
nait, par les entreprises paralléles des protestants.

L’impulsion est donnée par Grégoire XVI, qui avait été, comme car-
dinal, préfet de la congrégation de la Propagande. Puis c’est la création,

147



~ par Mlle Pauline Jaricot de Lyon, de l'ceuvre de la Propagation de la
foi, et celle de la Sainte-Enfance par Mgr Forbin-Janson. Simultanément
apparaissent des congrégations a but exclusivement ou du moins prin-
cipalement missionnaire, y compris des congrégations féminines, initia-
tive qui paraissait encore impossible du temps de M!!¢ Jaricot.

L’auteur entreprend ensuite le tour des quatre continents pour nous
faire assister aux progrés de la foi catholique dans les différents pays.

Puis, c’est la création de l'ceuvre de Saint-Pierre-Apdtre, destinée non
seulement & former un clergé indigéne mais a appuyer également les con-
_ceptions et les initiatives artistiques jaillies de ces milieux nouvellement
conquis & I’Evangile : expansion, dit 'auteur, déconcentration, mais non
pas décentralisation, et il répond en apologiste aux objections d’ordre
général qu’'on formule parfois contre 1I'Eglise et que dément son activité
missionnaire.

Passant ensuite a l’ancien mcende, ou plus exactement aux pays déja
anciennement chrétiens, il en fait également le tour, pour signaler dans
leurs grandes lignes les conquétes qu’y a opérées le catholicisme ainsi que
les rapprochements que quelques-uns s’efforcent d’établir pour faire tomber
des préjugés et permettre aux enfants des diverses familles chrétiennes
de se mieux connaitre. Si la Russie, ainsi que le souligne le P. Congar,
a toujours été trés anti-romaine, des portes se sont ouvertes & la croyance
catholique dans des milieux réformés et méme israélites en Allemagne,
en Angleterre, en Suisse, en Hollande, en Scandinavie ainsi qu’aux
Etats-Unis.

Inutile de dire que les grands papes missionnaires : Benoit XV,
Pie XI et Pie XII sont au premier plan dans ces pages que le souvenir
des martyrs indigénes rend, par endroits, si profondément émouvantes,
auxquelles une illustration nettement et nécessairement exotique donne
un caractére spécial et que l’enthousiasme avec lequel 1'auteur défend
une cause qui lui tient & cceur transforme en profession de foi et en
cantique d’espérance.

L. Weaber.

Werner Naif : Vadian und seine Stadt St. Gallen. I. Band : Bis 1518.
Fehr’sche Buchhandlung St. Gallen 1944.

Wer sich bisher als Historiker der Gestalt des groBen sanktgallischen
Reformators und Humanisten Joachim von Watt zu nahern suchte, wurde
sehr bald der Einseitigkeit inne, an welcher die ganze zur Verfiigung
stehende Literatur krankte. Vadian war wohl seit der zeitgendssischen
Biographie des Johannes Kessler wiederholt Gegenstand historischer
Forschung geworden, sein Name in seiner Vaterstadt lebendig geblieben,
aber einzig den DPolitiker und Reformator hatte man anvisiert. Der
Humanist, der als Gelehrter und Dichter Bedeutendes geleistet hatte,
war zu einem schénen Teil iibersehen worden. So begriiBte man es dankbar,
daB Werner Nif, der Berner Ordinarius fiir Allgemeine Geschichte, an
die Aufgabe herantrat, diese Liicke auszufiillen. Neben der Griindung

148



@
des Vadianinstituts, das unter der Leistung des Philologen Dr. M. Gaba-
thuler der Stadtbibliothek St. Gallen angegliedert wurde und insbesondere
die groBen handschriftlichen Materialien allmahlich zutage férdern soll,
ist eine neue, umfangreiche Biographie, deren ersten Band wir hier mit
einiger Verspitung zur Anzeige bringen, die erste Frucht seiner langjah-
rigen Arbeiten.

Mit dem Titel « Vadian und seine Stadt St. Gallen » steckt der Ver-
fasser das wissenschaftliche Ziel seiner Publikation ab: Nicht nur der
Mann soll vor uns erstehen, sondern ebenso sehr der Umkreis, in dem er
emporwuchs und dem er spiater mit seiner ganzen Arbeitskraft diente.
Es galt, die neuere Forschung um das spidtmittelalterliche St. Gallen, alle
Vorarbeiten, die in den letzten zwanzig Jahren zur politischen, zur
Wirtschafts- und Kulturgeschichte der Steinachstadt geleistet worden
waren, zu einer Gesamtdarstellung mit dem Blick auf Vadian zu ver-
arbeiten. Vadian ist so eng mit seiner Vaterstadt verwachsen, daB sich
die Parallelfiihrung des Entwicklungsganges eines Gemeinwesens und
eines Einzelnen, der in dessen Mauern gro3 wird, hier eigentlich aufdringt.
St. Gallen stand damals, ausgangs des Mittelalters, an einem Wendepunkt
seiner Geschichte, und die Tatsache, daBl die Auseinandersetzung zwischen
Biirgerschaft und Kloster, die Reformation der Stadt und die Rekatholi-
sierung der Landschaft in eine Festigung des eidgendssischen Einflusses
in der Ostschweiz ausmiindet, macht gerade die Darstellung jener Jahr-
zehnte zu einem Thema, das mehr als nur lokales Interesse beansprucht.
Hinzu tritt nun die kraftvolle Figur Vadians, dessen Schicksal Naf im
ersten Band bis zur Riickkehr aus der Fremde verfolgt. Dieser erste
Lebensabschnitt brachte dem St. Galler eine auffallend rasche und glanz-
volle Karriere, die ihre duBern Hohepunkte mit der Dichterkrénung durch
Kaiser Maximilian in Linz, mit dem Rektoratsjahr an der Universitit
Wien, wo der kaum DreiBigjahrige an der Artistenfakultit dozierte, und
mit der Doktorpromotion erklomm. Zum ersten Mal und mit einer
umfassenden Kenntnis der zeitgendssischen Gelehrtengeschichte, die in
der fesselnden Darstellung so gut wie in den zahlreichen Anmerkungen
ihren Niederschlag findet, wird hier ein derart reiches Material iiber Vadians
Herkunft und Bildungsgang vorgetragen und sein literarisches Werk bis
1518 in klarer und iiberlegener Weise gewiirdigt. Die Grundlage zum
Verstindnis seines nachmaligen reformatorischen Wirkens, die ohne die
genaue Kenntnis seiner wissenschaftlichen Schulung und - Leistung und
vollends ohne die Beriicksichtigung der politischen Situation, in die Vadian
hineingeboren wurde, stets verzeichnet werden miifite, ist damit gelegt.
Werner Nif hat, was immer an Material ihm erreichbar war, zu einem
Charakterbild ausgewertet, das unter wvoller « Teilnahme des Herzens »
entstand und deshalb, iiber die historische, quellenmiBig zu belegende
Glaubenswiirdigkeit heraus, doppelt glaubhaft wirkt. — Der Band zeigt
eine sehr gepflegte duBere Aufmachung und ist durch zehn teilweise
mehrfarbige Bildtafeln bereichert.

Alfred A. Schmid.

149



@
Dr. Endre v. Ivanka : Hellenisches und Christliches im Friithbyzan-
tinischen Geistesleben. Herder, Wien 1948. 117 S., Fr. 8.20.

M. E. v. Ivanka, professeur de philologie classique a l'université de
Graz, s'est spécialis¢é dans l'étude des rapports mutuels du platonisme
et de l'aristotélisme, de leur rble dans la formation du néoplatonisme et
des relations de ce dernier avec le christianisme. Il a publié des travaux
en frangais, en hongrois et en allemand, sans parler de son activité comme
journaliste.

Les anciennes conceptions helléniques ont survécu au christianisme
naissant. Elles lui ont fourni d’abord le langage qui lui était nécessaire
pour s’exprimer ; mais ce service s’accompagnait d’'un danger, qui ne fut
que trop réel : la persistance de ces doctrines qui avaient moulé les
intelligences de tous les penseurs, chrétiens ou non, allait malheureu-
sement contaminer le message de 1’Evangile. Le but de M. Ivanka est
d’étudier ces influences pour l'époque qui va du IVe jusqu’au VIIIe siécle,
de décrire la réaction de 1'’Eglise, aboutissant finalement a la victoire
du christianisme, aprés que celui-ci eut cependant accepté les éléments
de vérité contenus dans I'hellénisme. Cette synthése est devenue l'ortho-
doxie.

C’est dire — et ce conseil n’est pas nouveau — que les théologiens,
ceux surtout qui s’occupent de l'histoire des dogmes, ont au préalable
a prendre connaissance de la doctrine néoplatonicienne, mais aussi — et
ceci est plus neuf — que les historiens de la philosophie ancienne ne
doivent pas borner leurs investigations aux seuls penseurs profanes de
I’antiquité : ils trouveront, partiellement du moins, dans I’étude des théo-
logiens chrétiens des premiers siécles la continuation logique des systemes
philosophiques qui font 1'objet de leurs recherches.

L’arianisme est né de l'idée néoplatonicienne du Logos, d’'un étre
intermédiaire, créé, entre Dieu et le monde. Mais comment se fait-il, se
demande l'auteur, que l’arianisme, qui pouvait s’exprimer assez librement
dans les milieux d’Antioche et de Palestine (il n’y a qu’'a se souvenir
d’Eusébe de Césarée), non seulement n’ait pas réussi a s’implanter a
Alexandrie — la patrie cependant du néoplatonisme, qui s’y étalait ouver-
tement, depuis Clément déja, dans I'école catéchétique de la ville — mais
qu’il y ait rencontré, dans la personne de saint Athanase, son adversaire
le plus énergique ? M. Ivanka répond : c’est parce qu’Alexandrie avait
eu déja, avec Origéne (dont il ne cherche nullement A atténuer le subor-
dinatianisme), son arianisme « avant la lettre ». La crise, autrement dit,
était passée et surmontée, de telle sorte qu’on était immunisé, en Egypte,
contre l'offensive apportée par les éléves de Lucien d’Antioche, par Arius
en premier lieu. .

L’auteur insiste ensuite longuement sur les Cappadociens, dont on
n’a, dit-il, pas suffisamment souligné les mérites au point de vue dogma-
tique et 'importance quant 2 1’énoncé de la foi catholique traditionnelle.
Eux aussi, cependant, étaient influencés par le néoplatonisme et teintés
d’origénisme. On serait donc en droit de s’étonner qu’ils aient combattu

150



si énergiquement la doctrine arienne. En réalité, explique M. Ivanka,
le milieu dans lequel ils vivaient était tout différent. Les Cappadociens
étaient imprégnés non pas de culture et de philosophie helléniques ou
de paganisme gréco-romain, mais de traditions iraniennes, autrement dit
de dualisme persan. Dés lors le subordinatianisme ne devait avoir aucune
prise sur eux, et pas davantage l'idée que tout ce qui est terrestre,
limité et imparfait est sorti progressivement de l'immatériel, du divin et
finalement y retournera un jour. (L’auteur renvoie au livre du P. U. v.
Balthasar sur Grégoire de Nysse pour rappeler que I’apokatastasis d’Origéne
a été éliminée, spéculativement, par les Cappadociens.) Le péril résidait
bien plutét dans l'attrait que devait exercer sur des penseurs enclins au
dualisme la thése de ’opposition absolue entre le principe du bien et celui
du mal, entre Dieu et le monde.

En réalité ils ont su éviter cet écueil. Grégoire de Nysse a lutté
notamment, dans un domaine spécialement délicat, contre la thése origé-
niste — et platonicienne dans son point de départ — que c’est la chute
de l'esprit s’orientant vers la matiere qui est la cause du mal et qui a
entrainé pour 1’ame cette déchéance que constitue pour elle le fait d’étre
désormais enchainée a un corps terrestre : ce corps, insiste notre docteur,
ne doit, pas plus que le monde matériel, étre mis en opposition avec Dieu
et identifié avec le mal. Dieu a fait bonnes toutes les créatures ; la chute,
qui fut une désobéissance, eut comme cause une défaillance de la volonté
libre. L’homme, avec les deux éléments qui le composent, est le lien entre
les créatures spirituelles et corporelles, et I'Incarnation a réalisé le contact
entre Dieu et la matiere. A travers Méthode d’Olympe, Grégoire rejoint
ici saint Irénée. Dieu s’est fait homme pour nous sanctifier, pour nous
unir a lui et, en ce sens-1a, nous diviniser, mais non pas pour nous libérer
de notre corps, pour le volatiliser en quelque sorte et 1’absorber en lui.

Il y avait cependant, méme pour les Cappadociens, un danger d’entendre
dans le sens d’une disparition en Dieu la déification de 1’aAme, 'affirmation
platonicienne qu’elle doit revenir & Dieu. Nous arrivons ici, ou plutét
nous sommes déja en plein dans les controverses christologiques. Pour
les Nestoriens, le Christ est un homme si parfait, si entiérement conforme
a la volonté divine, qu’on peut dire que le Logos est venu habiter en lui
et que, en ce sens, il est devenu Dieu. C’était déja l’enseignement de
Théodore de Mopsueste. Le monophysisme, au contraire, ne voit pas dans
le Christ 'union de Dieu et de I'homme, de deux natures inséparables
mais demeurant distinctes, sans mélange ni transmutation de la seconde
en la premieére, mais au contraire une absorption, une transformation
en Dieu de la nature humaine. C'est 1'idée platonicienne de l'infériorité
de tout ce qui est corporel, tandis que le nestorianisme est lui & base
d’aristotélisme enrichi de principes stoiciens : on sait en effet que Théo-
dore de Mopsueste a préné et stimulé la volonté humaine juqu'a mécon-
naitre la nécessité de la grace.

La aussi toutefois on se heurte & une difficulté. Le nestorianisme est
sorti d’Antioche ; mais il n’a pas tardé a disparaitre, du moins dans le
Proche-Orient, pour ne subsister que dans les seules chrétientés soumises

154



4 la Perse et donner plus tard naissance a l’aristotélisme syro-arabe, qui
fera parler de lui, en Occident, au moyen age; et c’est au contraire le
monophysisme qui, d’Alexandrie, sa patrie, a pénétré dans lés milieux
syriens et conquis I’Arménie ou il s’est maintenu.

Voici ce que répond M. Ivanka a l'apparente anomalie de cette
répartition géographique. Primitivement Edesse, qui était peuplée de
réfugiés arrivés de Perse, et la Syrie d’Aphraate, d’Ephrem et de Rab-
bula (qui dénonga Théodore de Mopsueste & saint Cyrille d’Alexandrie)
n’avait rien des idées qui donneront un jour naissance au nestorianisme.
Elle est devenue hétérodoxe sous une influence étrangére : celle de 1I’hellé-
nisme. Non pas que ce dernier fit fatalement voué a ’erreur. La preuve,
c’est que la Gréce proprement dite est demeurée orthodoxe en matiére de
christologie, et qu’Antioche a accepté le concile d’Ephése, tandis qu'il
a été rejeté par Tarse, Tyane et 1’Asie-Mineure ; mais I’hellénisme pouvait
dévier dans les deux sens opposés, et c’est ce qui s’est produit, & Antioche
d’une part et & Alexandrie de I'autre. Avec Ibas, le successeur de Rabbula
4 Edesse, le pas est franchi en Syrie dans le sens de la théologie des
deux personnes; et il s’est produit pour le nestorianisme ce que nous
avons déja vu pour l'arianisme : I’'hérésie n’a éclaté que lorsqu’elle fut
sortie de son berceau pour pénétrer dans un milieu tout différent, ou elle
suscita une réaction.

L’auteur fait encore entrer dans sa synthése d’autres doctrines de
moindre importance : il est question du paulicianisme a la p. 42, du
monothélisme a la p. 105, de l'apollinarisme dans une longue note de la
p- 74 et de l'aphthartodocétisme dans une note de la p. 109. M. Ivanka
fait remarquer & propos de Sévére d’Antioche qu’il y a chez lui, plutét
que du monophysisme, de l'entétement a soutenir la fameuse formule :
« mia physis tou Theou Logou sesarkomene », que saint Cyrille d’Alexandrie
croyait de saint Athanase alors qu’elle est d’origine apollinariste (p. 96).
L’auteur consacre encore un petit chapitre a la renaissance de l'origé-
nisme au VIe siécle et un autre enfin a l'iconoclasme, l'une des consé-
quences dernieres du monophysisme.

M. Ivanka est trés au courant de tout ce qui a été écrit, notamment
en langue francaise, sur le sujet dont il s’occupe. Son exposé¢, bien que
fait de phrases en général assez longues et ordinairement chargées d’incises
et de parenthéses, se lit aisément et l'idée directrice se dégage avec
suffisamment de clarté.

La thése n’est pas entiérement nouvelle. L’auteur signale lui-méme
que certaines de ses affirmations se rencontrent déja chez Harnack, d’autres
dans Bardenhewer ; mais le tout fait partie, chez lui, d'une synthése plus
vaste : la lutte entre la vérité et I'erreur, aprés s’étre engagée tout d’abord
avec la Gnose, éclata plus longuement, entre le christianisme et 1'hellé-
nisme, pour aboutir, grice en particulier aux Cappadociens, a la victoire
de l'orthodoxie. Elle reprendra, sur d’autres terrains, dans notre Occident
pénétré du naturalisme et du rationalisme aristotéliciens, tandis que 1’Orient
demeurera, lui, entaché de néoplatonisme spiritualiste et dualiste.

152



Comme c’est souvent le cas pour une construction systématique,
M. Ivanka a parfois complété par des suppositions ce que les faits histo-
riquement prouvés nous apprennent. Il n’a du moins, on I'a vu, pas
dissimulé les objections auxquelles se heurtait sa synthése.

I1 cherche a tout expliquer par les grands courants de la pensée philo-
sophique. Il oublie qu’il y a eu d’autres influences, plus intimes et plus
secrétes, dues a l'action surnaturelle d’En-Haut. L’activité d’une seule
personnalité, menée par une conviction intime enracinée en elle par la
grace, ou guidée au contraire par une idée fausse qu’elle s’est forgée en
dehors de toute influence locale, a certainement agi plus d’une fois a
P'encontre de ce qui eit été humainement a attendre, et a pu entrainer
tout un pays dans une direction que I'historien constate mais dont le
point de départ lui échappe.

11 a v eu aussi d’autres facteurs, ceux-la plutdt politiques. Dans la
ténacité A soutenir une doctrine diamétralement opposée a telle autre,
les divergences d’intérét séparant deux pays ou deux villes ont aussi
joué leur rdle. Qu’on songe & la rivalité qui existait entre Constantinople
d’une part et Antioche ou Alexandrie de l'autre, ces anciennes cités que
supplantait peu a peu la Rome nouvelle. L’Arménie, pour embrasser la
foi chrétienne, avait trouvé un motif de plus dans le fait que la Perse,
I’ennemie traditionnelle, était paienne, et si elle adhéra plus tard au mono-
physisme, c’était en partie pour s’opposer au nestorianisme qui s’était
introduit dans le royaume iranien, depuis que, chassé d’Edesse, il s’était
réfugié & Nisibe. On sait d’ailleurs que, antérieurement, les catholiques
établis en Perse y furent persécutés surtout parce que, rattachés a la foi
romaine, ils passaient pour traitres a leur pays. La Syrie trouvait dans
son adhésion au nestorianisme une maniére de mieux marquer son anta-
gonisme vis-a-vis de Constantinople, de méme que, en Occident, les peuples
barbares, devenus ariens par complaisance pour Valens, le demeuraient
principalement parce que l’empire romain professait la doctrine contraire.

M. Ivanka en fait d’ailleurs lui-méme la constatation et il note, en
terminant, qu’autour de Byzance, qui avait fini par secouer les derniers
vestiges de 1'hérésie d’Eutychés, s’était constituée une couronne d’Etats
monophysites : I’Arménie, I’Egypte, I’Abyssinie. Il y voit comme la pétri-
fication, & la périphérie, de l'une des vagues du flux et du reflux qui
avaient mis aux prises, durant des siécles, des courants opposés de pensée.
Il est permis d’affirmer que l’antagonisme des doctrines philosophiques
de I’époque n’est pas la seule, ni méme la principale raison de ce fait
d’ordre géographique et qu’il faut en chercher la principale explication
dans des motifs plus terre a terre et plus intéressés. L. Weber.

Die Regel des heiligen Benedikt iibersetzt und kurz erkliart von Dr. P.
Eugen Pfiffner, Dekan des Klosters Maria Einsiedeln. Benziger Verlag
Einsiedeln/Ziirich. 181 Seiten. Brosch. Fr. 6.50. Geb. Fr. 8.80.

Die geschmackvolle Ausstattung des Buches weist unwillkiirlich dar-
auf hin, daB es sich hier um ein heiliges Buch handelt, das man mit Ehr-

153



furcht und Liebe in die Hand nimmt. Diese Verehrung der heiligen Regel
spricht aus allen Darlegungen des Herausgebers.

P. Pfiffner hat alles Wiinschenswerte zur Erklirung der Regel geboten :
die groBen Gedanken der Regel sind in den Kapiteln iiber den Abt, die
Gemeinschaft, die Einordnung, das Eigenleben, das Gebet, die Arbeit,
die Entsagung, die Strafen iibersichtlich zusammengestellt. Und der letzte
Abschnitt : die Auswirkung, weil mit wenigen, eindrucksvollen Worten die
Wirkung der Regel im Lauf der Jahrhunderte darzulegen mit dem End-
ziel ;: Friede. Auf den Text folgt als erster Anhang: Schriftbelege und
Anmerkungen. Sodann ein eingehendes Sachverzeichnis von 20 Seiten —
man staunt, was alles in der Regel enthalten ist. Der Plan einer Tages-
ordnung und ein Literaturverzeichnis zur Benediktinerregel und zum Bene-
diktinischen Geistesleben.

Vielleicht mochte dieser oder jener ausfithrlichere Anmerkungen und
Erkidrungen wiinschen. Doch dafiir weist P. Pfiffner auf die Literatur,
die er im letzten Abschnitt zusammenstellt. Er will eben nur eine Hand-
reichung geben. Fiir das Verhdltnis der heutigen Benediktiner zu einigen
Bestimmungen der Regel sind bedeutsam die offenen Worte des Heraus-
gebers zu Kapitel 39 (S. 137 {.): « In unsern Kléstern wird nicht mehr
die vom heiligen Benedikt bestimmte Fastenordnung eingehalten. Mit
Recht ; weil wir mit dieser Nahrungszuteilung nicht mehr unsere Pflicht
erfiilllen konnten. Ahnlich wurden auch die Vorschriften iiber die Klei-
dung, die Tagesordnung, die Handarbeit, die Betdatigung nach auBlen, die
Strafen, die Rechte des Kapitels, usw., neuen Bediirfnissen und Aufgaben,
den jeweiligen Verhdltnissen von Ort und Zeit, den Forderungen der Kirche
und ihrer Gesetzgebung angepafBt. Schon der heilige Benedikt unterstellt
zwar den Abt der Regel, rdumt ihm aber doch das Recht zu notwendigen
und zweckdienlichen Anderungen ein. Im Lauf der Geschichte erwies
sich sodann geradezu das als ein Vorzug der heiligen Regel, daB sie zu-
gleich fest und anpassungsfihig ist. Im iibrigen wird auch hier gelten,
daB der Geist lebendig macht.» P. Pfiffner wollte die « heilige Regel mit
Ehrfurcht wortgetreu, aber vor allem sinngemdfl, dem deutschen Sprach-
empfinden entsprechend und leicht lesbar wiedergeben » (S. 9). Das hat
er erreicht. Man braucht nur seine Ubersetzung etwa mit der des P. Pius
Bilmeyer (Beuron) in der Bibliothek der Kirchenvater zu vergleichen, um
sofort einzusehen, daB die neue Ubersetzung sprachlich entschieden vor-
zuziehen ist. Es sollte auch eine Ausgabe sein, die wissenschaftlichen
Anspriichen geniigt, aber der Herausgeber wollte doch keine gelehrte Ab-
handlung schreiben iiber den Zusammenhang der Regel mit der damaligen
kulturellen Lage Italiens, wie es E. Caspar in seiner Papstgeschichte tat.
Er hat aber den groflen Vorzug, daB er zu jenen gehort, die « praktisch nach
der Regel leben und die wohl allein zu dem tiefsten Sinn vordringen » (S. 9).

So ist das Buch eine willkommene Gabe fiir alle Freunde des altehr-
wiirdigen Ordens.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

154



Schweizer Beitrige zur allgemeinen Geschichte. Im Auftrage der
Allgemeinen Geschichtsforschenden Gesellschaft herausgegeben von Werner
Naf. Bd. 2-5, 1943-1947. — Verlag H. R. Sauerlinder & Co. Aarau.

Man wiirde diese gediegene Reihe wohl nicht mehr gerne missen.
Eine kurze Resiimierung, wenigstens der wichtigsten, Kultur- und Kirchen-
geschichte betreffenden Aufsitze mag das beweisen.

In Band II schreibt SVEN STELLING-MICHAUD iiber die « Fonction de
I’histoire », wobei er die Krise der Geschichte ohne weiteres zugibt, ihren
Grund aber in erster Linie im Versagen der Historiker findet. Er fordert,
nicht bei der Tatsachenkenntnis stehen zu bleiben, sondern hinter den
Ereignissen die Menschen zu suchen. — ERNST WALDER bietet eine interes-
sante Abhandlung « Machiavells und die viriw der Schweizer ». Machiavelli,
bisher nur als Befiirworter der Monarchie angesehen, schitzte die Schweizer
wegen ihrer Fahigkeit, lebenskriftige Republiken zu bilden, hoch ein. ]Ja,
er hat die Republik sogar als die ideale Staatsform betrachtet, allerdings
iber die freie Gemeinschaft, wenn sie korrupt ist, die Privatherrschaft,
die Monarchie gestellt. Am Vorbild der Schweizer erkennt er, daB die
Republik dort méglich ist, wo die Religion die Biirger zur freiwilligen
Unterordnung unter das Gesetz veranlaBt.

Nicht minder bemerkenswert ist ein weiterer Aufsatz, den HaNs
W. HARTMANN der umstrittenen Person des portugiesischengStaatsmannes
Pombal widmet, in dem man nicht nur den antiklerikalen Liberalen und
habgierigen und grausamen Despoten sehen diirfe, sondern auch den Befreier
der Indianer von der Sklaverei. Sein Vorgehen gegen die Privilegien von
Kirche und Adel seien nur aus den Wirtschaftsbestrebungen des Absolutis-
mus zu verstehen, dessen Ziel die Schaffung von wirtschaftlichen Organi-
sationen unter rein staatlicher Kontrolle gewesen sei. — WALTER VON
WARTBURG geht in seinem Beitrag « Umfang und Bedeutung der germa-
nischen Siedlung in Nordgallien im 5. und 6. Jahrhundert » der Entstehung
der franzosischen Sprache nach; HERMANN RENNEFAHRT zeichnet den
langen Weg der Befreiung Berns von der Konigsgerichtsbarkeit. Grund-
sitzliche Erkenntnisse bietet wiederum WERNER NAF, der die bisherige
These von der schroffen Opposition zwischen Humanismus und Scholastik
ablehnt und den « Wurzelgrund und Atemraum des humanistischen Geistes»
in der mittelalterlichen Stadt sieht.

In Band IIT teilt sich ein ganzes Dutzend Autoren. HANS FEHR unter-
sucht den « Geist der altburgundischen Gesetze », der ganz anders geartet
ist als der der alemannischen Volksrechte, indem in jenen alles Heidnische,
Damonische bereits verschwunden ist, soda wir im Recht einen Grad-
messer der Kultur eines Volkes sehen diirfen. Hans STrauM bietet fiir den
Rechtshistoriker eine Untersuchung iiber die « Arca in den Stidten », die
allgemeine Bezeichnung fiir den stddtischen Grundbesitz, soweit er zu
privater Nutzung oder als Sondereigen ausgeschrieben war. SVEN STELLING-
MicHAUD weist in seiner Abhandlung « Les influences universitaires sur
I’éclosion du sentiment national allemand aux 15¢ et 16¢ siécles » auf die bis
ins Spidtmittelalter zuriickreichenden Urspriinge germanischen Uberlegen-

166



heitsdiinkels in einigen Zeugnissen deutscher Akademiker an franzdsischen
Universititen hin. Die damalige landsmannschaftliche Organisation der
deutschen Studenten hitte ein nationales Uberlegenheitsgefiihl geziichtet.

LeEoNHARD VON MURALT wiirdigt in einer methodologischen Studie
« Friedrich den GroBen als Historiker », wihrend Hans BARTH den englischen
Staatsphilosophen der Aufklirungszeit « Edmund Burke und die deutsche
Staatsphilosophie im Zeitalter der Romantik » miteinander vergleicht und
den Unterschied ihrer Auffassungen hervorhebt, der wesentlich darin besteht,
daB Burke den Staat nicht verabscheut, wihrend seine Ideen auch in
Deutschland, oft allerdings milverstanden, nicht ohne Wirkung geblieben
sind. — Von aktuellem Interesse ist der Beitrag von PauL MANTOUX :
« Talleyrand et la rive gauche du Rhin.» Talleyrand, der « Kénig der
Diplomaten », hat nimlich auf dem Wiener KongreB die Zuweisung des
linksrheinischen Gebietes zwischen der Pfalz und Belgien an PreuBlen be-
firwortet und durch diese direkte Grenze sein Vaterland den spitern An-
griffen des machtliisternen Nachbarn ausgesetzt. Er verfolgte damit das
Ziel, durch Bildung der preuBischen Rheinlande eine Stirkung PreufBlens
auf Kosten Sachsens zu verhindern. Denn dadurch wire eine gefihrlichere
Verschiebung des Kraftepotentials zugunsten Preuflens und RuBlands zu-
stande gekommen als durch die Rheinlande, die zudem noch durch Han-
nover von dem ostelbischen Hohenzollernstaat getrennt waren. Das lag vor
allem im Intresse QOsterreichs, an das sich Frankreich anlehnen muBte.
Die schweizerische Reformationsgeschichte streift ErRnst WALDERS kurze
Arbeit iiber « Pier Paolo Vergerio und das Veltlin 1550 ». Dieser prote-
stantisch gewordene frithere Bischof von Capodistria war 1549 nach Binden
geflohen, trat dann mit Mailand in Verbindung, um in dessen Auftrage von
den Biindnern die Riickgabe des Veltlins an den Kaiser zu verlangen,
woflir er als Gegengabe die Erleichterung seiner Reformationstitigkeit in
Oberitalien erhoffte. Aber alle Bemiihungen scheiterten.

Den Band IV leitet WERNER KAEGI mit einer ergreifenden Wiirdigung
des groBen Historikers und Kulturphilosophen Johann Huizinga und seines
Werkes ein, der DieTricH W. H. ScHwARz seine Antrittsvorlesung iiber
« Die karolingische Schriftreform, ein Problem der Kulturgeschichte »
folgen laf3t. Im Aufsatz PHILIPPE MEvVLANS uber « La Suisse dans les
lettres de Grotius » ist wohl am interessantesten die Feststellung, daBB in
den Briefen des groBen Volkerrechtstheoretikers zur Zeit des Dreilig-
jahrigen Krieges von irgendwelcher Grundsitzlichkeit der Neutralitit
nirgends die Rede ist, wobei jedoch zu bemerken ist, da er als schwe-
discher Gesandter in Paris alles Interesse hatte, die Neutralitit der Schweiz
zu ignorieren. JULIA Gauss bringt uns « Biirgermeister Wettstein und die
europdischen Konfessions- und Machtkdmpfe seiner Zeit » nahe. Wettstein
hatte erkannt, daB der DreiBigjihrige Krieg aus einem Religions- ein
Regionskrieg geworden war ; er war iiber den Kriftezerfall des deutschen
Reiches sehr bekiimmert und schaute mit Furcht auf den wachsenden
franzésischen Imperialismus. Im Gegensatz zu den Zirchern, die fir
Cromwell Partei ergriffen, sah er in ihm und den englischen Independenten

156



« Rebellen, Regiciden und Begiinstiger der Anarchie». KoNRAD MULLER
stellt in interessanten Ausfithrungen klar, daB3 die bisher oft unsicher iiber-
setzte Stelle « possessio vel quasi» in der Exemtionserklirung der Eid-
genossenschaft durch den Westfilischen Frieden von 1648 keine Ein-
schrinkung der Freiheit bedeutet, sondern nichts anderes ist als der Aus-
druck fiir den Besitz an einer unkorperlichen Sache.

Viel Anregung und Einblick in wichtige Probleme bieten die Arbeiten
von Max SIiLBERSCHMIDT uber « Priasidentschaft und Prisidenten in den
Vereinigten Staaten » und von HaNs RIEHEN iber « Die Problematik der
Demokratie ». In einem Forschungsbericht « Probleme der Zwingliforschung »
weist Leonhard von Muralt darauf hin, wie fruchtbar die wissenschaftliche
Zusammenarbeit vieler Forscher zur Losung wichtiger Probleme ist und
gibt eine wertvolle Ubersicht iiber die bedeutendsten Zwinglihistoriker.

Band V enthilt wie auch die fritheren neben allgemein-geschichtlichen
auch Beitrage zur Schweizergeschichte. So liefert HaNs SIGRIST einen
Beitrag zur Geschichte der Entwicklung des Gegensatzes zwischen der
Eidgenossenschaft und dem Reich unter dem Titel « Reichsreform und
Schwabenkrieg ». Die Arbeit stellt eine Revision bisheriger Ansichten dar,
indem mit guten Griinden bewiesen wird, daB die Reichsreform unter
Kaiser Maximilian, die die Schweizer ablehnten und die auch dem Kaiser
selber nicht paBte, fiir den Ausbruch des Schwabenkrieges keine Rolle
spielte, da der Krieg nur gegen Osterreich ging, und Maximilian nur als
Erzherzog von Osterreich, nicht aber als Kaiser, betraf. Die SchluBfolgerung
lautet, daB der Krieg das Verhiltnis zum Reich gar nicht dnderte und
der Basler Frieden auch keine de facto - Loslésung vom Reich im Gefolge
hatte. Die fundierte Studie ist reich an wertvollen Erkenntnissen und
trefflichen Formulierungen. Nicht minder vortrefflich sind HaANS STRAHMs
Ausfihrungen iiber « Mittelalterliche Stadtfreiheit», worin er sich mit
fihrenden Rechtshistorikern auseinandersetzt .und die Bedeutung des
Rechtssatzes « Stadtluft macht frei» erlautert, indem namlich jeder, der
sich in der Stadt niederlief und von seinem bisherigen Herrn nicht zuriick-
gefordert wurde, frei wurde. Es war also ein Niederlassungsprivileg, das zur
Anlockung von Ansiedlern diente. Allerdings ist diese Freiheit verschieden,
je nachdem es sich um eine Konigliche oder Reichsstadt handelte oder um
die Stadt eines Territorialherren oder Landesfiirsten. Der Satz « Stadtluft
macht frei» gilt also vollinhaltlich nur fir die Reichsstadt und stammte
aus der Hand des Ko6nigs. Die Arbeit ist reich mit Belegen aus Stadtrechten
aus Deutschland, Frankreich und Spanien untermauert. Eine rechtshisto-
rische Arbeit von dieser Klarheit und Prédzision gehért nicht zum All-
tiaglichen !

Neben diesen Arbeiten von Sigrist und Strahm, die allein schon dem
Bande Gewicht und Format geben, stehen weitere beachtliche Beitriage, so
die Untersuchungen von Hans NEF iiber « Jean Jacques Rousseau und die
Idee des Rechtsstaates », der dessen Stellung zu den Grundrechten und zu
der Gewaltenteilung behandelt, von WERNER NAF iiber « Schweizerischen
Humanismus » (Glarean Myconius, Vadian), von FrRIEDRICH EHRARD iiber

157



« Die Entstehung des Corpus iuris des Kaisers Justinian » und die geist-
sprihende Abhandlung des niederlindischen Gelehrten J. M. RoMEIN iiber
« Theoretische Geschichte », der die Geschichtswissenschaft selber zum
Gegenstand hat.

St. Gallen. Karl Schoenenberger.

Hans Wicki : Der Augustinerkonvent Freiburg im Uechtland im 16. Jahr-
hundert. — Freiburger Geschichtsblitter. XXXIX. Bd. 1946. S. 3-49.

Ein leicht iibersichtliches und wohlabgerundetes Bild, aus dem die
zwel filhrenden Personlichkeiten der Zeit, die beiden gebiirtigen Stadt-
Freiburger und Prioren des dortigen Augustinerkonventes — spiter waren
beide auch Provinziale der rheinisch-schwibischen Provinz — Dr. theol.
Konrad Treger und P. Johannes Ulrich Kefler, plastisch hervortreten.
Man merkt aus der Darstellung heraus, da3 d. V. die Zeit und deren Geist
gar wohl versteht. Sein Urteil ist gut abgewogen. Treffend schreibt: er :
« Die geistigen und religidosen Zustinde im Augustinerkonvent Freiburg um
die Wende des 15. zum 16. Jahrhundert ergeben das gewohnte Bild des
monastischen Lebens jener Zeit, mit manchen Licht- und vielen Schatten-
seiten. Klosterliche Zucht und Ordnung scheinen weder sehr schlecht
noch besonders ideal gewesen zu sein» (S. 4). Die Stadt stand in groBter
Gefahr, den Vaterglauben zu verlieren, nicht zuletzt durch die Tatigkeit
des Lesemeisters bei den Augustinern, Thomas Geierfalks, der der Frei-
burger Rat durch ganz entschiedenes Vorgehen Einhalt gebot. Mit Recht
hebt d. V. heraus, « da3 sich der Rat schon friih veranlafit sah, ein gewisses
Kontrollrecht iiber das Kloster auszuiiben und sich mit Angelegenheiten
zu befassen, die normalerweise nicht im Aufgabenkreis der Stadtbehoérde
lagen» (S.5). Wenn es auch um das Freiburger Augustinerkloster im
16. Jahrhundert vielfach nicht gut bestellt war, so fehlte es ihm doch nicht
an tiichtigen Minnern. Der eine, Konrad Treger, ist der eifervolle Vor-
kimpfer und ein fiilhrender Mann gegen die Reformation vor allem in der
Schweiz und im ElsaB ; im eigenen Kloster und in seiner Provinz miihte
er sich aber auch um die Reform der klosterlichen Zucht. Der andere,
Johannes Ulrich KeBler, rang sich allmihlich aus seinen Fehlern und seinem
Irrtum heraus und fiihrte auch den Konvent durch die Anregung und mit
Hilfe des Rates aus seinem jahrzehntelangen Tiefstand langsam wieder
aufwarts.

Der V. betont noch: « Wenn die beiden Augustiner (P. Johannes
Berner [1559-1568] und P. Jakob Miihlibach [1569-1578]) als Abte nach
Hauterive berufen wurden, so bedeutet das nicht nur fiir sie persdnlich,
sondern auch fiir ihren Mutterkonvent eine Ehrung und eine Vertrauens-
kundgebung, die sicher nicht ohne Berechtigung gewesen sein kann, zumal
gerade in jenen Jahren die Freiburger Augustinergemeinde immer sehr an
Mitgliedermangel litt » (S. 31). H. Wicki hat so ganz richtig geurteilt auf
Grund der ihm zugéinglichen Quellen. Mit ihm einig geht auch eine Auf-
zeichnung, die unter dem Nachfolger des Abtes Miihlibach fiir MURER

158



zusammengestellt wurde und sich im mscr. y 96 der Thurgauer Kts.-Bibl.
in Frauenfeld findet, wovon die Freiburger Kts.- und Univ.-Bibl. eine
Photokopie besitzt. Ganz anderer Ansicht ist aber ein Altenryfer Moénch
vom Ende des 17. Jhdts., der in seinem « Manuale venerabilis monasterii
B. V. Mariae de Altaripa ... » (Kts.- und Univ.-Bibl. L 118 [143]) ganz
offen vom verlotterten Zustand seines Klosters um die Mitte des 16. Jhdts.
— also gerade unter diesen beiden Augustinern — berichtet. Am Ende
der Regierungszeit des Abtes Johannes Berner heil3t es: « pro libitu tunc
monachi uiuebant, nec sub regulari disciplina contineri poterant» (mscr.
LL 118, p. 11) und fiir Jacobus « Milibach » hat er einzig bittere und bdse
Klagen, wovon ich nur die eine anfiihre : « nihil enim de Ordinis statu meliori
circa fratres instituit, sed in eodem quo eos reperit, reliquit» (a.a. O.).
Zudem ging es bei der Wahl des Abtes Miihlibach schon gar nicht sauber
zu, wie der gleiche Chronist berichtet. Es fragt sich nun, welchem Bericht
man mehr Glauben schenken diirfte. Ich ziehe in diesem Falle den spiteren
vor, denn der friihere war ja unter des Abtes Miihlibach Nachfolger
geschrieben und da galt noch «de mortuis nil nisi bene» — wie in den

Nachrufen unserer Tage, — wihrend man spater mit der Wahrheit heraus-

o

riicken konnte. Dies ist meine persénliche Auffassung. Der V. hat seine
Quellen stets gut auszuwerten verstanden. Sein Beitrag ist eine dankens-
werte Bereicherung der Geschichte des Augustinerkonventes und auch der
Stadt Freiburg zur Zeit der Reformation. Dem Leser wird auch ein Stiick
lebendigen Geschehens zur Reformationszeit in der iibrigen Schweiz und im
ElsaB3 geboten, vor allem mit dem Hinweis auf die heftigen Disputationen,
an denen Konrad Treger teilnahm.

Alles in allem eine treffliche Arbeit! Gerne wird man weitere For-
schungen von H. Wicki begrii3en.

P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

Otto P. Clavadetscher : Beitrage zur Geschichte der Zisterzienserabtei
Kappel a. Albis. — E. Lang, Ziirich 1946 ; im Selbstverlag des Verfassers.

In vier Kapiteln werden beachtenswerte Beitrage zur Geschichte des
Klosters Kappel geboten. Quellen- und Literaturverzeichnis zeigen, da
sich O. C. mit Ernst und Eifer an seine Aufgabe herangemacht hat. Gut
herausgearbeitet hat er die Anfinge von Kappel. Nach der Vermutung
der Herausgeber des Urkundenbuches der Stadt und der Landschaft Ziirich
(Bd. III, n. 932, S.16{.) sollen vor der Besiedlung und Begriindung der
Abtei durch Ménche von Hauterive bereits Einsiedler dort gewesen sein,
wovon Heinrich Bullinger in seinen Annales berichtet. Eine Bekraftigung
dazu gibt jetzt, was M. Aubert in seinem Werk « L’architecture cistercienne
en France» Paris 1943, t.I, p. 73 ss. unter dem Abschnitt «affiliation
d’ermitages » anfiihrt. O. C. sucht vor allem die bisch6fliche Bestitigungs-
urkunde vom Jahre 1185 genau und ausfiihrlich zu deuten. Uberzeugend
kann er nachweisen, daf3 « die Griindungsurkunde nicht in der bischéflichen
Kanzlei ausgestellt, sondern von einem aus Hauterive stammenden Kappeler-
monch geschrieben wurde » (S. 38). Ist also eine Empfingerurkunde. Wenn

159



C. dazu aber meint, « wobei allerdings der Aussteller, der Bischof, auf die
inhaltliche Redaktion einen wesentlichen Einflu3 ausiibte », so kann ich
dem nicht beipflichten, weil gerade die Stelle, auf die sich C. stiitzt, fast
wortlich aus der Klosterregel des hl. Benedikt, und zwar aus Kap. 2 und
Kap. 64, entnommen ist. Diese Ausdriicke wurden also von Monchsseite
so geformt. Nicht richtig ist der Satz, daB das Griindungsgut den Einsied-
lern geschenkt worden sei: «sie waren das Rechtssubjekt der neuen
Stiftung und nicht die Abtei Hauterive. Deshalb bestitigte der Bischof
von Konstanz die Schenkung dem Abt Wilhelm und seinen Briidern »
(S. 43). Eben diese setzt nun C. den Einsiedlern gleich. Es heiBt aber
(ZUB I 340) : « Quapropter, fili Willelme abba ... annuimus et ... confir-
mamus, quicquid ipsi ... tibi dederunt monachisque, fratribus tuis Cister-
ciensis ordints ». Damit konnen nur Zisterziensermonche, aber keine Einsiedler
gemeint sein, es miiBten denn diese bereits ihr Probejahr bestanden und die
OrdensprofeB3 abgelegt haben. Es steht zudem in der Kappelerurkunde
im Gegensatz zur Hauteriver «fratribus ... ibidem deo et eius genitrici
servientibus » (S. 39, Anm. 65). Wer eine Reihe von Griindungsurkunden

ader Zisterzienserkléster kennt, angefangen von La Ferté und nicht zu
vergessen Hauterive, der findet den Ausdruck «in die dedicationis ecclesie
de Capella » (S. 48, Anm. 97) ganz richtig. Aber die Bedeutung von ded:i-
catio mufl anders sein als im heute gebrduchlichen Sinne.

Auf S. 50 steht schon iibersichtlich gedruckt der « Stammbaum der
schweizerischen Zisterzienserkloster ». Leider stimmt er nicht. Einfacher
und sicherer ware es gewesen, wenn er ihn, wie J. Gantner in seiner « Kunst-
geschichte der Schweiz », II. Bd. Lief. 1, S. 17, von J. Schmid, Geschichte
der Cisterzienserabtei St. Urban, Diss. Freiburg Schw. 1930, iibernommen
oder wenigstens mit dem von ihm zusammengestellten verglichen hitte.

Die Starke der Arbeit liegt in der rechtsgeschichtlichen Auswertung
und diese verdient volle Anerkennung. Die Ordensgeschichte ist jedoch
dem Verfasser nicht hinreichend geldufig, sonst wiirde er sich anders aus-
gedriickt haben auf S. 15 unter « Literarische Quellen », auf S. 24, 28 unten
und auf S.49 («Trotz den Grundsidtzen der Carta Caritatis ... » Ich
verweise dazu auf G. MULLER, Vom Cistercienser-Orden, Bregenz 1927, oder
auf J. B. MaHN, L’ordre cistercien et son gouvernement, Paris 1945.
Bedauerlicherweise versteht C. den Sinn einer Klostergeschichte nicht. Und
das gehort zum Wesentlichen, worauf ich schon einmal bei einer Besprechung
in dieser Zeitschrift (Jahrg. 1944, S. 157) hingewiesen habe. Somit kann
ich dem, was C. zu Ende des Vorwortes meint, nicht zustimmen : « So hoffe
ich, da8 es mir trotz der Beschrinkung des Themas gelungen sei, einen
wesentlichen Abschnitt aus der Geschichte Kappels darzustellen » (5. 14).

P. Kolumban Spahr S. O. Cist.

160



	Rezensionen = Comptes rendus

