
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 42 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Werner Weisbach: Religiöse Reform und mittelalterliche Kunst. —
Benziger-Verlag Einsiedeln-Zürich. 1945.

Das Dr. Hans Schneider-Christ in Basel gewidmete Werk ist das
Ergebnis vieljähriger Arbeit. Werner Weisbach, bis jetzt vor allem als
geistvoller und oft eigenwilliger Deuter der barocken Kunst bekannt,
unternimmt es in diesem seinen neuesten Buche, auf wenig begangenen Wegen
ins Zentrum hochmittelalterlicher Kunst zu stoßen. Er setzt sich zur
Aufgabe, die Wandlungen des religiösen Lebens (der Liturgie, der
Gebetshaltung etc.) in der Architektur und Plastik der früh- und hochromanischen
Kunst aufzuzeigen, umgekehrt gesagt, zu untersuchen, wieweit eine bedeutende

religiöse Reformbewegung die Kunst beeinflußt und allmählich
umgestaltet. Im Mittelpunkte seiner Untersuchungen steht naturgemäß die
Darstellung der Auswirkungen der cluniazensischen Reform.

Weisbach teilt den Stoff in fünf ungleich große Kapitel. Im
einleitenden kurzen Abschnitt erläutert er vor allem den Begriff der religiösen
Reform und illustriert die Arbeitsweise des mittelalterlichen Künstlers. In
einem zweiten Kapitel wird die künstlerische Kultur im karolingischen
Reich in ihrer Eigenart umrissen, die das Erbe der Antike weiterträgt und
das Christentum dem Laufe der Welt anzupassen unternimmt. Das dritte
Kapitel ist rein historischer Art ; es schildert die Bedeutung des Clunia-
zenser-Ordens, seine Einwirkung auf die sittliche Hebung der ritterlichen
Gesellschaft, die Ausstrahlungen, die von Frankreich nach Deutschland und
Spanien gehen, schließlich die Verweltlichung des Ordens, die den neuen
Reformorden den Weg ebnet, den Zisterziensern, Kartäusern und
Prämonstratensern

Das vierte, umfänglichere Kapitel gilt der Architektur. Die Art, mit
der eine Kunsttheorie auf die Architektur angewendet wird, stellt vielfach
einen Prüfstein für ein ganzes kunstgeschichtliches System dar. Weisbachs
Darstellung, die weit ausholt und gründlich dokumentiert ist, hinterläßt
einen etwas zwiespältigen Eindruck. Nicht einig gehen wird man mit ihm
in der zu weitgehenden Betonung des « cluniazensischen retrospektiven
Gedankens ». Er sieht z. B. in der Ostung der Kirche einen Hinweis auf
den christlichen Osten, « die Übernahme einer Grundidee der Petersbasilika
in Rom ». St. Peter im Vatikan und alle andern frühen Basiliken Roms
(die Lateransbasilika, S. M. Maggiore, S. Lorenzo fuori vor dem Umbau
unter Sixtus III., S. Alessio etc.) sind just nach Westen gerichtet. Der
Verzicht auf die Anlage eines Westchors darf nicht als reformerisch (resp.
Zurückgreifen auf altchristliche Baugedanken) interpretiert werden, denn
die Doppelchörigkeit, die man gerne als etwas typisch Germanisches auf-

66



faßt, erscheint schon 425 an der Reparatusbasilika in Orléansville sowie
in anderen nordafrikanischen Basiliken (Matifu, Damus el Carità) und stellt
auch in romanischer Zeit einen Sonderfall dar. Das Eliminieren der Krypten
wird von Weisbach damit begründet, daß sie « durch ihre starke Erhebung
im östlichen Teil der Kirche die horizontale Blickführung beeinträchtigen » ;

das stimmt, aber just diese Erhebung des Altarraumes steigert die Wirkung
des Hochaltars ganz ungemein. Der Verzicht auf Krypten dürfte mehr in
rein liturgischen Vorschriften (Chordienst) zu suchen sein. Wenn an einer
Stelle (S. 48) die Wölbung des Hauptschiffes des Domes von Speyer vom
cluniazensischen Geist mitbeeinflußt sein soll, als Ausdruck der religiösen
Erhebung, so liest man wenige Seiten später, wie die Hirsauer Richtung,
also die deutsche Form des Reformordens, die flachgedeckte Säulenbasilika
zum Bauschema erhob. Sehr sorgfältig und mit teilweise überraschenden
Resultaten hat Weisbach die Forschungsergebnisse über die zweite und
dritte Kirchenform von Cluny verwertet. Aber sein Versuch, das religiöse
Erlebnis eindeutig in Architektur übersetzt zu sehen, ist nicht ganz geglückt.
Man erinnere sich der fast in allen Linien widersprechenden Haltung der
Kirchen der Cluniazenser und Zisterzienser, die beide aus dem gleichen
religiösen Erlebnis stammen. Unbefriedigend sind die allzu knappen
Ausführungen über die Kirchen der Zisterzienser. (Ganz generell sei gesagt,
daß es in der Kunst immer schwer sein wird, aus ihr die religiöse Haltung
der Zeit oder gar des Künstlers abzulesen. Man denke etwa an die
süßerbaulichen Madonnenbilder Peruginos, der Atheist war Der ungeheure
Wandel der italienischen Architektur von 1400 bis 1500 wird durch keinerlei
Wandel im religiösen Empfinden bedingt. Dies nebenbei.)

Ganz ausgezeichnet präsentiert sich das große fünfte Kapitel von
Weisbachs Werk, das auf anderthalb Hundert Seiten die monumentale
Bildnerei behandelt, also im Wesen Bauplastik. Ab 1100 erlebt diese einen
gewaltigen Aufschwung, ausgehend von Südfrankreich und Nordspanien.
Hier gibt der Verfasser Deutungen, die sich organisch und überzeugend
als ein Ganzes begreifen lassen. Das gewaltige Thema der Portal- und
Kapitellenplastik ist symbolhaft die Verdeutlichung von Schuld und Sühne,
das Anschaulichmachen des « Tremendum » (dessen, was den Menschen in
frommer Scheu erschauern und erschrecken macht). Der Mensch soll an
diesen symbolischen Bildwerken die Schändlichkeit der Lüge, der Üppigkeit,

der Luxuria erkennen ; in vielfältiger Gestalt wird auf den Tag der
Wiederkehr des Herrn hingewiesen. Vor allem die Portale sind die Orte,
an denen eschatologische Gedanken das Bildprogramm bestimmen. Wieweit

freilich im Einzelnen jede Gestalt symbolhafte Bedeutung besitzt oder
freier Phantasie des Künstlers entspringt, wird sich nie entscheiden lassen.

Der zuständige Kritiker für die rein ikonographischen Untersuchungen
Weisbachs weilt leider nicht mehr unter den Lebenden, Pfarrer Richard
Wiebel in Irsee bei Kaufbeuren, der Deuter des Schottenportals in Regensburg,

dem wir die ganz ausgezeichnete Deutung der Churer Domplastiken
verdanken (Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde NF, 1934, S. 251-263 ;

1935, S. 50-63, 93-103). Die Absicht Weisbachs geht freilich über die
Ikonographie hinaus ; er sucht die allgemeine Gestaltungsart und den seelischen

67



Gehalt zu erfassen, der sich in der Form ausspricht. Man wird seine Arbeit
mit hohem Gewinne durchstudieren.

Linus Birchler.

Mikoletzky Hanns Leo: Kaiser Heinrich II. und die Kirche. Wien,
Universum-Verlag 1946. 92 Seiten Veröffentlichungen des Institutes
für österreichische Geschichtsforschung, hrg. von Leo Santifaller, Band 8).

Nach dem Tode Ottos III. (1002) bemächtigte sich Heinrich, Herzog
von Bayern, sobald der Trauerzug auf deutschen Boden gekommen war,
der Kaiserleiche und der Kroninsignien. Während der Bayernherzog, der
eigentlich zum Priester bestimmt und erzogen war, früher die Klöster gegen
die Bischöfe mehr geschützt hatte, setzte er sich nun für diese ein, zunächst
um bei der Königswahl ihre Stimmen zu erhalten und dann um während
seiner Regierung eine starke deutsche Reformkirche zu schaffen. Heinrich
hat « gleichsam aus dem Nichts einen Klerus geschaffen, fast gänzlich aus
einwandfreien, streng orientierten Männern bestehend, deren Ergebenheit
für das Königshaus unbedingt war und denen das Wohl ihrer Sprengel,
frei von persönlichem Nutzen, über alles ging » (S. 38). Unter Heinrich
standen das deutsche Königtum und das Papsttum « beinahe gleichberechtigt

nebeneinander, und wird der Versuch wechselseitiger Förderung
gemacht, wobei die Aufrichtigkeit beider Mächte keineswegs in Zweifel
gezogen werden darf ». Freilich erkor Heinrich auch über das Wahlrecht
der Domkapitel hinweg einfach Bischöfe, ein Verfahren, in dem eine gewisse
grundsätzliche « Investitur » lag, gegen die dann später mit Recht der
Kampf eröffnet wurde. Viel schlimmer war es, daß Heinrich eine große
Zahl von Abteien den Bistümern überantwortete (S. 43-51). Wenn Hirsch
Heinrich II. den « Mönch auf dem Throne » nennt, so kann das wohl für
des Herrschers persönliche Vorliebe für das benediktinische Leben gelten,
nicht aber für seine Klosterpolitik, die viel Schaden angerichtet hat. Die
Abtei Reichenau erlitt schwere Verluste an Kirchenschätzen, das Kloster
Johann zu Bergen verlor wichtige Güter, Fulda sah sich in seinem Besitztum
wesentlich geschwächt, der Abtei Murbach entging ein Teil ihrer Pfründen.
So konnte auch mit der Schenkung von Disentis an den Bischof von
Brixen (1020) sehr wohl großer Sachschaden verbunden sein. Diese Schenkung

war auch nicht einzig eine persönliche Belohnung für die Verdienste
des Brixener Bischofs, sondern auch eine passpolitische Tat (vgl. Disentiser
Klostergeschichte 1 (1942) 82 ff.). Daß schließlich Heinrich II. wegen seiner
zielbewußten, aber auch vielfach eigenmächtigen Kirchen- und Klosterpolitik,

die auch große finanzielle Interessen aufwies, teilweise in üblen Ruf
kam, begreift sich (S. 36-37 mit Belegen).

Am nachhaltigsten ist der bayrische Herzog als Gründer des Bistums
Bamberg in die Geschichte eingegangen. Vielleicht spielen hier auch
machtpolitische Erwägungen eine gewisse Rolle, geschah doch die Errichtung des

Sprengeis mitten im schon organisierten Reiche gerade nach der Besiegung
des Markgrafen von Schweinfurt (S. 52-53). Auch hierin zeigt sich immer
wieder der realpolitische Sinn, den Heinrich gut mit idealen Zielen vereinigen

68



konnte. Ähnlich verhält es sich auch in seiner Italienpolitik. Der Herrscher
wollte nicht wie Otto III. das « römische Imperium » wieder aufrichten,
sondern nur das « Reich der Franken » erneuern. Italien war ihm nur
Nebenland, solange er weder Macht noch Zeit fand, hier größere Politik
zu treiben. Aber er ließ sich doch schon 1004 zum Longobardenkönig
krönen, setzte in Italien 42 Bischöfe ein, alles reformeifrige Männer, und
unternahm schließlich 1014 seinen Kaiserzug. Er ließ 1020 Papst Benedikt
VIII. nach Bamberg kommen, um sein geliebtes Bistum Bamberg dem
päpstlichen Stuhl zu überweisen, ebenso die Klöster Fulda und Goß. Die
deutsche Kirche sollte vom deutschen Reiche gelöst und dem Papsttum,
das damals dem König ergeben war, angeschlossen werden. Das war auch
ein Bekenntnis zu Cluny. In diesem Reformsinne fand auch die Synode
von Pavia 1022 statt und im folgenden Jahre die Begegnung des deutschen
Kaisers mit dem französischen König Robert II. in Ivois, wo wiederum
die Reform der Christenheit neben andern Themen zur Diskussion stand.
Aber gegen die römisch-päpstlichen Tendenzen des Kaisers taten sich die
Bischöfe zuerst 1023 in Seligenstadt und 1024 in Höchst am Main zusammen
(hier war auch der Churer Bischof zugegen), was den Papst zur Vorsicht
mahnte. Im gleichen Jahre starben Benedikt VIII. und Heinrich II.

Im Einzelnen findet sich in der vorliegenden Arbeit manche gewagte
und problematische Ansicht. Daß der Kaiser eine « vielfach zelotische
Frömmigkeit » hatte, wie « alle seine Zeitgenossen », wäre erst zu beweisen
(S. 20, vgl. 15 zur Ermordung Ekkehards von Meißen). Nach M. war die
« sterile Ehe dem König nur willkommen, da er nun « einen halbwegs brauchbaren

Grund » hatte, das Bistum Bamberg zu gründen (S. 24). Ebda, sagt
der Verf. : « Dagegen hat er wohl seine Gattin heiß geliebt und diese
Beziehung ist der einzige freundliche Zug an König Heinrich, nicht sein

einziger menschlicher allerdings. » « Häufig sind seine Scherzworte, ebenso

häufig wird von seiner Neigung zum Witz berichtet, aber stets sind diese
Spässe scharf und verletzend. » Hier sind das derber gesinnte Mittelalter,
aber auch die typisch bayrisch-handfeste Art Heinrichs sehr zu beachten.
Das gilt auch für die der Vita Popponis entlehnte Episode, wonach sich
ein mit Honig bestrichner Gaukler zum Ergötzen des Kaisers von einem
Bären ablecken ließ. Dem Verf. fällt es bei dieser Szene schwer, sich « den
meditierenden Heiligen der Legende vorzustellen. Viel leichter gelingt es,
diese Züge auf die andere, sichtbar werdende Seiten Heinrichs
abzustimmen : auf seine Unaufrichtigkeit und Tücke, auf seine stellenweise
erwähnte Grausamkeit und Strenge ». Dabei stützt sich M. immer wieder
gerne einseitig auf Bruno von Querfurt. Wrenn Heinrichs Stellung in den
Eheprozessen seiner « religiösen Überzeugung » und dann auch seinen
« haßvollen Gefühlen » zugeschrieben wird, so ist das nicht recht verständlich

(S. 25-26). Daß Heinrich II. den Papst Benedikt VIII. anerkannte
und den abgesetzten Gregor indes nicht unhöflich abstieß, deutet Verf.
gleich als «Freude am doppelten Spiele» (S. 59). Ebenso problematisch
ist die Charakteristik der Regierungsmethode : « Heinrich ist der erste
Monarch des Abendlandes, der ein Regierungsprogramm besaß und sich
bemüht zeigte, es zu verwirklichen» (S. 43). Er «war ein Diplomat von

69



Rang» (S. 16). Dagegen äußert sich M. anderswo (S. 22) : «An Morgen
dachte dieser seltsam zeitgebundene Mann ja nicht, dessen ganze Besorgnis
dahin ging, im Augenblick seine Pflicht zu erfüllen, und dessen oft kindliche

Naivität gleich so vielen seiner Zeitgenossen nur das Nächstliegende
erfaßte. » « Heinrich war kein Politiker, denn er verstand die Folgen seiner
Handlungen nicht zu berechnen. » Mit etwas mehr Wohlwollen hätte
Heinrich II. besser erfaßt werden können. Aber vielleicht liegen die
Probleme noch tiefer : es handelt sich um das Verhältnis von Kirche und
Staat im Mittelalter, das bei der ganzen Beurteilung immer wieder sichtbar
wird. « Daß Heinrich II. meinen konnte, die beiden Elemente, Kirche und
Staat, als Einheit behandeln zu dürfen, war der Irrtum seines Lebens. »

Konrad II, hat « durch seine geschlossene Kraft den Bau » noch zusammengehalten,

während Heinrich III. schon bereits der erstarkten Kirche schwach
gegenüber stand, die nun ihrerseits Vorherrschaftspolitik treiben konnte
(S. 18, 85). Dementsprechend finden wir die positiven Seiten der
Vereinigung von Kirche und Staat seit Otto I. und die idealen Ziele der Reform
viel zu wenig beachtet. Unter den Karolingern und Ottonen ist schließlich
doch eigentlich die Christianisierung des Abendlandes tiefer gedrungen.
Und weil der Staat der Kirche die Macht verlieh, konnte diese eine so große
kulturelle Mission unternehmen. Daß die erstarkte und reformierte Kirche
sich dann gegen den Staat selbst wenden mußte, um ihren überzeitlichen
Zielen treu zu sein, war freüich tragisch.

Trotz dieser kritischen Bedenken stehen wir nicht an, den Scharfsinn
und den Geist anzuerkennen, den M. in seinem nicht immer leicht zu lesenden

Buche zeigt. Ausgenommen die Literatur über die schweizerischen
Belange (Basel, Disentis, Einsiedeln), verfügt M. souverän über das gesamte
Schrifttum und vor allem auch über die Quellen. Ein Vorzug ist es auch,
daß Mikoletzky im Gegensatz zu Holtzmann das mittelalterliche
Nationalitätengefühl nicht überschätzt. Wer die Forschungen von Zatschek kennt,
wird allerdings diese Stimmungen auch nicht unterschätzen. Das
vorliegende Buch wird trotz seiner gewagten Grundeinstellung Manches
beitragen, um Heinrich II. kritischer und genauer zu erfassen.

P. Iso Müller.

René Metz : La Monarchie française et la provision des bénéfices en
Alsace de la paix de Westphalie à la fin de l'Ancien Régime (1648-1789).
Editions F.-X. Leroux & Cie. — Strasbourg-Paris 1947. 435 pp.

Le gros et dense ouvrage que vient de publier M. René Metz est le
fruit de longues années de recherches, nous dit M. Le Bras dans la préface.
On s'en serait douté, car le problème de la provision des bénéfices n'est
pas de ceux qu'on traite en un tour de main. Complexe en elle-même, la
question le devient davantage encore quand il s'agit de l'Alsace, ce pays
au passé historique si mouvementé.

Après un avant-propos très suggestif sur la documentation du sujet,
sur les travaux d'approche, l'auteur situe son travail de façon claire dans

70



une importante introduction où il analyse l'état d'esprit de l'Alsace au
lendemain de son annexion à la France, en 1648. La conquête morale de
populations plutôt hostiles reste à faire après la conquête militaire de ces
régions. Mais pour « gagner les coeurs de ces nouveaux sujets et les faire
devenir bons Français », mission confiée par Colbert aux intendants du roi
dans ces territoires, il importe de s'assurer le concours de tous les éléments
susceptibles de hâter la réalisation de ce vœu, de gagner en particulier
l'appui du clergé dont l'influence est grande sur ces populations catholiques.
Le contrôle des bénéfices ecclésiastiques étant un excellent moyen d'avoir
prise sur ce clergé, le mode de provisions à ces bénéfices, dont l'Alsace est
particulièrement riche, ne saurait laisser indifférent le nouveau maître de
ces territoires. La tentation sera grande pour lui de vouloir disposer à son
gré au moins des bénéfices majeurs, comme il pouvait le faire en France
en vertu du Concordat de 1516. Mais cette convention ne s'étend pas à
l'Alsace. Imposer ici d'autorité le régime bénéficiai en vigueur en France,
c'est s'aliéner le clergé et perdre son appui dans l'œuvre de ralliement
des esprits à la Royauté. Le roi renonce à ce moyen direct et décide le
maintien du statu quo.

Quel était donc le régime bénéficiai de l'Alsace avant 1648 C'est
à l'étude de ce problème que l'auteur consacre la première partie de son

ouvrage. Prenant séparément chacun des diocèses qui se partagent la
juridiction spirituelle sur territoire alsacien, il passe en revue tous les

bénéfices, des bénéfices êpiscopaux aux curiaux, en passant par ceux des

abbayes, des chapitres et des couvents. L'examen minutieux du mode de
provision de chacun des bénéfices majeurs en particulier, au moment de
l'annexion et jusqu'à la fin de la période, prouve que le système bénéficiai
de l'Alsace était régi, somme toute, par le Concordat de Vienne, dit
Concordat germanique de 1448, mais nulle part appliqué à la lettre. La
convention prévoyait le système électif pour les dignités ; pour les autres,
la libre provision par les collateurs ordinaires ; et l'étude montre que la
France maintint effectivement le statu quo, même pour les abbayes, cette
chasse gardée du roi dans le reste du pays. L'abbaye commanditaire de
Murbach constitue la seule exception à cette règle.

Mais on le devine, cette magnanimité calculée du roi ne va pas sans
contrepartie. On essaiera d'atteindre par un détour ce qui n'a pu être
obtenu directement, à savoir, le contrôle des provisions aux bénéfices. Dans
la seconde partie du livre, usant de la même méthode que dans la
première, l'auteur étudie les divers moyens employés par le roi pour arriver
à ses fins, moyens qui rendent en grande partie illusoire la liberté concédée
en feignant de respecter le droit antérieur. L'espoir un moment caressé
d'une mainmise directe possible sur les bénéfices par l'obtention d'induits
s'évanouit très vite devant le refus décidé du Souverain Pontife. Le gouvernement

royal adopte alors deux principes directeurs : éviction systématique
des clercs étrangers, formation d'un clergé indigène par des séminaires à

créer, et multiplication adroite de ses ingérences dans la provision des
bénéfices.

M. Metz a su rendre très intéressante cette étude des procédés royaux

71



utilisés pour obtenir que les membres du clergé soient français, de
naissance ou d'option ; car on tenait que « des étrangers non intéressés au
royaume ne pouvaient former convenablement dans leurs devoirs les esprits
vis-à-vis de la royauté ». Si, malgré des ordres sévères, le roi est contraint
au début d'user de tempérament et de tolérer à cause de la langue un bon
nombre de prêtres allemands ou suisses pour remplacer le clergé d'Alsace
terriblement décimé par la guerre de Trente Ans, dans la suite, ces ordres
seront appliqués avec toujours plus de rigueur à mesure que le clergé d'Alsace
retrouve ses anciens cadres. Au début du XVIIIe siècle, on procède à une
sorte d'épuration et, au cours des années qui suivent, il sera très difficile
à un étranger d'occuper un bénéfice dans ces régions, surtout un bénéfice
attaché à un office important. Les couvents ne pourront plus admettre
de religieux étrangers, sauf rares exceptions en faveur du couvent
limitrophe de Lucelle, par exemple, pour les sujets suisses, ou aussi, en faveur
des Jésuites. Encore, les candidats devaient-ils être « issus de familles
affectionnées à la France ». L'octroi de lettres de naturalisation, assez
fréquent au début, se fit de plus en plus rare et fut soumis à toutes espèces
de conditions : restriction, en nombre et en importance, des bénéfices
accessibles, réserves gallicanes, résidence dans le royaume, obligation de

porter les causes bénéficiâtes au for de l'Ordinaire du lieu.
Le gouvernement du roi fut moins heureux dans ses projets d'amener

les évêques de Bâle et de Spire à créer un séminaire pour sujets français
dans la partie de leur diocèse située en Alsace. L'essai fait en 1663 par
Mazarin de créer un séminaire à Thann, échoua presque aussitôt. Quant
aux élections, théoriquement libres, le système de surveillance royale qui
les accompagnait sous couvert de « sauvegarder les intérêts du roi », rendait
cette liberté pratiquement illusoire. Les motifs d'interventions étaient des

plus variés : contrôle du choix des coadjuteurs, obligation de recours au
roi pour autoriser ou ratifier l'élection ; dans les abbayes, choix limité à
trois candidats, envoi de commissaires royaux, charges financières imposées
au nouvel Abbé ; surveillance des élections dans les chapitres, droits des
intendants et limitation des droits des patrons protestants touchant les
bénéfices curiaux, etc. Car, en fait de provision directe, il ne restait au roi
que fort peu de chose : quelques privilèges hérités des archiducs ou de

l'empereur pour la collation d'une prébende dans certains chapitres et la
libre provision des « cures royales », fondations nouvelles qui se multiplient
au XVIIIe siècle.

L'enquête terminée, l'auteur se demande si la politique beneficiale
de la France a atteint son but : « renouveler les cœurs de ces peuples et les
faire devenir bons Français ». Il est indéniable que la magnanimité apparente
et la souplesse du roi, qui a su éviter tout principe rigide en ces matières —
il était servi du reste par d'excellents intentants — lui ont gagné le clergé
dont l'influence sur les populations s'est exercée ensuite dans le sens attendu.
L'auteur, à vrai dire, élargit un peu ses conclusions et pose le gros problème
des effets de la politique française en Alsace sur la situation religieuse.
Délicate question qui ne s'imposait pas ici. Dans le cas présent, on ne
saurait juger l'arbre à ses fruits ; si l'Alsace connaît, après 1648, une belle

72



renaissance religieuse, c'est l'effet principalement, là comme ailleurs, de la
restauration tridentine. Autrichienne ou française, l'Alsace eût vécu ce
renouveau. Entre ceci et la politique de la France, il y a rapport de
simultanéité plus que rapport de cause à effet et l'auteur a trouvé la formule
la plus adéquate en disant que le système appliqué par le roi a été le moins
mauvais qui pouvait être.

Tel qu'il se présente, l'ouvrage de M. Metz est une thèse magistrale,
exposée avec un véritable luxe de preuves ; la clarté du texte, l'équilibre
et l'articulation précise des parties, la solidité et la probité de l'enquête
ainsi que la rigoureuse méthode adoptée en font hn ouvrage modèle sur
ces matières ingrates où les bonnes études ne foisonnent certes pas.

Au cours de ses vastes recherches d'archives, qui supposent un énorme
travail de dépouillement, l'auteur est amené à vérifier, à rectifier bien des

questions d'histoire. Certains points de vue pourraient se discuter. Ainsi,
il ne semble pas que le chapitre collégial de Lautenbach doive être attribué
dès les origines au diocèse de Strasbourg (p. 192). Situé dans le diocèse
de Bâle mais sur une enclave de la principauté episcopale de Strasbourg,
ce chapitre était exempt. L'opposition farouche du chapitre, appuyé par
les officiers strasbourgeois, aux mesures de réforme de l'évêque de Bâle
qui, précisément, ne s'est jamais désintéressé de Lautenbach, a pu motiver,
dans la suite, lorsque le problème sera posé dans ces termes, l'option des
chanoines pour le diocèse de Strasbourg. Après le concile de Trente, contre
l'évêque de Bâle qui voulait faire passer ce chapitre du diocèse sous sa
juridiction ordinaire, ce dernier argue de son exemption, non pas de son
rattachement au diocèse de Strasbourg et finalement, c'est l'évêque de Bâle
que Rome choisit pour visiteur apostolique des exempts de son diocèse, y
compris Lautenbach. Si le prince-évêque de Strasbourg possède le droit de
collation à certaines prébendes du dit chapitre, c'est probablement en sa

qualité de prince du lieu et non en sa qualité d'évêque.
Les motifs qui, en 1766, ont incité le roi à ne pas faire d'ennuis à

l'évêque de Bâle en urgeant la création d'un séminaire sur territoire alsacien

ont pu être dictés par l'intérêt (p. 288), mais nous sommes alors à la
période « française » de la principauté bâloise et les princes-évêques sont
très bien en cour auprès du roi et de ses ministres. Assez fréquemment
dans le livre, d'importantes citations latines, voire allemandes (p. 205),
sont insérées dans le texte, sans traduction en note. En plaçant cette
traduction dans le texte, quitte à reproduire en note la version originale,
on aurait rendu plus accessible aux lecteurs un livre français de l'envergure
de celui que nous venons de présenter et qui est destiné à plus qu'un petit
cercle d'initiés.

La bibliographie exhaustive du début ainsi que l'index détaillé des

noms et des matières font de ce livre un ouvrage précieux de consultation
sur le problème traité. Ajoutons que le signalement de ce beau travail
s'imposait ici, car son intérêt dépasse le cadre de l'Alsace ; outre qu'une
large part y est réservée à l'ancien diocèse de Bâle, nombreuses y sont les
considérations qui, sur le même sujet, valent également pour les régions
suisses limitrophes. André Chèvre.

73



Groote, Gerrit : Die Nachfolge Christi oder das Buch vom innern Trost.
In dem Text vom Jahre 1384 tunlichst wiederhergestellt, verdeutscht und
erklärt durch F. Kern. Ölten, Walter 1947. 415 Seiten.

Die Nachfolge Christi hat den Ruf, neben der Bibel das meist gelesene
religiöse Buch zu sein. Sie ist ein herrliches Trost- und Erbauungsbuch
und wir begrüßen es, daß der Verlag sie in neuer deutscher Übertragung
vorlegen will. Die Frage ist nur, wie weit die vorliegende Ausgabe diese
Absicht verwirklicht.

Kern will uns die Urform der lmitatio bieten, also einen Text, der
vom bisherigen nicht wenig abweicht. Als Verfasser der Schrift bezeichnet
er Gerhard Groote (1340-84), den Urheber der Devotio moderna ; die
Nachfolge Christi sei aus seinen Tagebüchern und Aufzeichnungen
hervorgegangen. Er folgt hierin der von P. Hagen und J. van Ginneken
aufgestellten Hypothese. Was ist zur Sache zu sagen?

1. Es ist zuzugeben, daß zu dem von Thomas von Kempen
herausgegebenen Texte der Nachfolge Christi Vorbilder und Vorstufen bestanden
haben, sei es in lateinischer sei es in niederdeutscher Sprache. Ebenso ist
zuzugeben, daß die Entstehung dieser Texte am besten im Kreise der
Devotio moderna gesucht wird. Aber es steht keineswegs fest, daß alle

jene « Textes prékempistes », die Hagen und van Ginneken als Vorstufen
der lmitatio hinstellen, wirklich Vorbilder und nicht teilweise spätere
Bearbeitungen der Schrift sind. Erst gar die Zuteilung dieser Texte an Groote
ist über den Wert einer ziemlich schwach begründeten Hypothese bzw.
Vermutung nicht herausgewachsen und hat darum außerhalb des unmittelbaren

Schülerkreises von van Ginneken nirgends Anklang gefunden. Die
Urheberschaft Grootes als unzweifelhaft hinzustellen, ist eine
unwissenschaftliche Übertreibung und eine Irreführung des Publikums. Van Gin-
neken hat übrigens seine Meinung wenigstens zweimal geändert und bald
auf eine lateinische bald auf eine niederdeutsche Vorlage der lmitatio
getippt ; eine solche Meinungsänderung ist nicht geeignet, den Historiker
zu beruhigen. Man ist auch überrascht, in der Neuausgabe das vierte Buch
vorzufinden, das bisher nicht als « prékempiste » erachtet wurde. Kern
selbst vermag in seiner Ausgabe für die Urheberschaft Grootes keine neuen
oder gar durchschlagenden Beweise anzuführen. Der. übrigens in einem
krausen Deutsch geschriebene, Lebensumriß Grootes, welcher der
Neuausgabe beigefügt wird, enthält diese Beweise nicht ; soweit er sich wiederum
auf die lmitatio selbst beruft, ist er überhaupt nicht beweiskräftig, weil
das Ganze ein Zirkelschluß ist, indem das Buch, für welches die Herkunft
von Groote bewiesen werden soll, als Quelle für den Lebenslauf Grootes
angerufen wird. Groote als den unzweifelhaften Verfasser der lmitatio
hinzustellen, ist darum unwissenschaftlich. Die Forschungen von Don Huyben
und anderer, die sich mit den Hypothesen von van Ginneken ernstlich
auseinandersetzten, mit keinem Worte zu erwähnen, geschweige denn auf
sie einzugehen, ist eines objektiven Historikers unwürdig.

Es ist auch zu sagen, daß die einzige Textform der lmitatio, welche
Verbreitung fand und den Ruhm des Buches begründete, jener Textus

74



receptus is dessen letzter Redaktor Thomas von Kempen war. Ohne diese
letzte Redaktion wäre die Nachfolge Christi in ihrer Urform eines jener
vielen Werklein geblieben, die zwar in ein paar Handschriften verbreitet,
aber nie gedruckt worden wären. Der Text des Thomas von Kempen ist
der einzige Text von wirklich historischer Bedeutung ; seine Vorbilder
vermögen höchstens den Forscher zu interessieren.

2. Kern kündigt die kritische Ausgabe des lateinischen Textes an,
nach welchem seine Übertragung angefertigt wurde. Es wäre logisch
gewesen, zuerst den lateinischen Text und dann die Übersetzung
herauszugeben, denn die wissenschaftliche Arbeit muß der Vulgarisation
naturgemäß vorangehen. Was in den Erklärungen über die Textherstellung
gesagt wird, macht einen nicht recht klug und ist nicht geeignet, besonderes
Vertrauen einzuflößen. Es wird sehr schwierig sein, durch mindestens vier
Schichten hindurch einen einwandfreien « Urtext » wissenschaftlich
herzustellen. Ich behalte mir hier mein Urteil auf später vor.

3. Die Übersetzung selbst kann längst nicht allen Ansprüchen genügen.
Ich habe mehrere Stichproben gemacht und zweifle an der Richtigkeit der
Übertragung an mehr als einer Stelle. An andern ist der Sinn unerfindlich
oder falsch. Es fällt auch auf, daß der Übersetzer allzu gern in altertümelnden
Neologismen macht, die ein normaler Leser nur dann versteht, wenn er
auch den bisherigen lateinischen Text zur Hand nimmt. Beispiele :

Gewissensharm (laesio conscientiae), andächtige Zuspräche (collatio Gott
frei ledig stehen können (Deo vacare, heißt : sich mit Gott beschäftigen),
nach vielen Jahren der einbekannten Gottesverehrung (post muhos annos
professionis, heißt : nach vielen Jahren Ordensleben Je eingewohnter
desto neronischer (Sinn unerfindlich), Sonderliebe (amor privatus), hehlings
(occulte), Habit und Tonsur tragen dir Geringfügiges zu (modicum conferunt.
heißt : nützen dir wenig), Um die Hauptfeste berichte des Herrn und der
Heiligen Geschichte (Sinn unerfindlich), Kreuzmale (stigmata), Zunieden des
Geliebten stellt er alles Verliehene (infra dilectum omnia data ponit, heißt :

er schätzt die Gaben weniger als den gehebten Geber), Widernis (contrarium,

contrarietas), handelt weislich (discrete agit), Ichverzicht (abnegatio
sui), die Umtriebigen (gyrovagi, heißt : Wandermönche oder Zigeuner), das
einfältige Auge der Minnung (oculus intentionis), Wortgeklingel (strepitus
verborum), Wortpfeile (verborum iaculo), zum preislichen Ende (ad lauda-
bilem finem), ungespeist (ieiunus) usw. Hoffentlich gehören solche Stellen
nicht zur « unvergleichlich eindrucksvolleren Urfassung », von der der
Waschzettel des Buches spricht.

Wir legen dem Verlag nahe, sich vor der Annahme gewisser
Manuskripte mit irgendeinem zuverlässigen, in der Literaturgeschichte der Theologie

bewanderten schweizerischen Historiker zu beraten ; denn mit Albert
dem Großen, Die Einigung mit Gott, ist ihm bereits einmal ein ähnliches
Mißgeschick passiert. Das Bedürfnis an apokrypher aszetischer Literatur
ist also befriedigt

Dr. Dominikus Planzer O. P.

75



Leodegar Hunkeler : Vom Mönchtum des heiligen Benedikt. Gedanken
über benediktinische Wesensart, Geschichte und Kultur. Hess, Basel, 1947,
166 Seiten. Pappband Fr. 9.- Leinenband Fr. 10.50.

Le Rme P. Abbé d'Engelberg nous donne, dans ce volume, une courte
histoire du monachisme bénédictin. L'expression est prise, avec raison,
dans son acception la plus large : l'auteur y fait entrer les Bénédictins,
les Cisterciens, les Trappistes. A l'extrême frontière se trouvent ces ermites,
d'Italie surtout et de France qui, s'inspirant de la première phase de la vie
de saint Benoît, celle de Subiaco —¦ idéal que celui-ci n'a d'ailleurs jamais
désavoué dans la suite —, méritent d'être englobés dans la famille bénédictine

dans la mesure où ils ont accepté un point ou l'autre de la Règle :

que ce soient les Camaldules, adoptant l'office en commun, ou les moines
de Vallombreuse, qui finirent par se constituer en véritables couvents, avec
l'accent porté principalement sur la vie contemplative. Plus tard,
apparaissent d'autres familles à tendance érémitique : les Silvestrins, les Céles-

tins, les Olivétains, qui se sont groupés ensuite, aux XIIIe et XIVe siècles,

empruntant certaines particularités aux ordres mendiants, spécialement
aux Franciscains.

Le moine, souligne Mgr Hunkeler, est un contemplatif qui s'est isolé
des hommes, tendant donc à un idéal différent de celui des ordres ultérieurs,
éminemment actifs, dont le but est d'agir dans le monde et d'y demeurer
par conséquent ; et c'est pourquoi, si tout moine est un religieux, l'inverse
n'est pas vrai, (p 11).

L'auteur analyse longuement la règle de saint Benoît, et c'est pénétré
des conceptions du patriarche d'Occident, interprétées cependant sans
rigueur, qu'il décrit et juge l'évolution du bénédictinisme, appréciant à la
lumière de ces principes, notamment de l'ora et labora, les diverses
manifestations qui apparaissent dans la suite.

Cluny fait trop exclusive, au détriment du travail, la part de la prière
liturgique. Cîteaux, dont l'impétueuse force d'expansion fut un peu inquiétante

au début (p. 102) rejoignit ensuite la tradition bénédictine la meilleure,
mais s'astreignit tout d'abord trop littéralement au texte de la Règle, sans
tenir compte de l'évolution légitime, et accorda au souvenir de saint
Bernard une part prépondérante, aux dépens de saint Benoît.

Avec Solesmes et Dom Guéranger, c'est une conception nouvelle qui
prend naissance, différente de celle des vieilles abbayes, qui conservent
quelque chose de chacun des nombreux siècles qu'elles ont traversés, et
qui s'étaient renouvelées à l'époque de la Contre-réforme, au XVIIe siècle,
orientant leur activité vers l'école et la pastoration, se laissant imprégner
par certaines formes nouvelles de dévotion, acceptant l'esthétique du baroque
et du rococo dans leur architecture et dans leur chant liturgique. C'est
dans cette ligne que s'est opérée la réforme monastique en Bavière et
qu'ont été créés les couvents bénédictins d'Amérique. Solesmes prend au
contraire comme idéal le monachisme du moyen âge et spécialement celui
de Cluny. Beuron, le pendant allemand de Solesmes, a également donné
naissance à une congrégation, qui, elle, s'est inspirée essentiellement de

76



la Charte de charité des Cisterciens, tandis que St. Ottilien est devenu le
centre des initiatives bénédictines missionnaires. Bref, aujourd'hui, comme
autrefois, parmi les héritiers du patriarche d'Occident se rencontrent des

congrégations dont les conceptions sont partiellement différentes ; elles
n'en sont pas moins des membres authentiques de la grande famille
bénédictine. On sent que celle qui a les préférences de notre auteur est
celle de nos abbayes suisses, qui ont su évoluer, s'adapter aux besoins

nouveaux, ouvrir des collèges, s'occuper des missions. Le Bénédictin regarde
comme fondamentale la notion d'attachement à la maison de sa profession
monastique, qui est pour lui sa famille, comme l'Abbé est son père. Au
lieu que le Dominicain, le Franciscain ou le Jésuite sont là tout d'abord
pour l'ordre ou du moins pour la province, le Bénédictin lui, demeure
lié, même s'il en est momentanément ou plus longuement éloigné, à son
couvent, où il viendra terminer ses jours et où son souvenir demeurera
pendant des siècles, parce que ses frères, longtemps encore, se souviendront
de lui au jour anniversaire de sa mort.

L'exposé de Mgr Hunkeler est celui d'un connaisseur, qui a longuement

réfléchi sur la vie bénédictine, qui en parle avec autorité et, par
endroits, avec une émotion communicative. Etant donné le but poursuivi,
il a renoncé à citer des références et à munir de notes les pages de son exposé,
qui n'en est pas moins solidement charpenté et sérieusement documenté.
L'esprit est irénique, conciliant, parfois même un peu trop. L'auteur écrit
par exemple : « Si l'on divergeait de sentiments sur des questions de détail,
il y avait cependant accord cordial quant au fond, ainsi qu'on peut s'en
rendre compte par la correspondance échangée entre Pierre le Vénérable
et saint Bernard » (p. 86). C'est atténuer un peu trop le dissentiment qui
mit aux prises les deux grands hommes, conflit dans lequel, d'ailleurs, ce
n'est pas à l'abbé de Cluny que nous donnerions les torts.

Mgr Hunkeler n'a évidemment pas voulu énumérer toutes les abbayes
bénédictines ; mais il rencontre dans son exposé les principales d'entre
elles. Il a au surplus réparti, au cours de son volume, au moyen de

compositions à la plume (très bonnes comme dessin, mais dont l'exécution
aurait gagné parfois à être plus soignée, plus minutieuse) les plus connues
de Suisse et de l'étranger. Il a enfin mis en appendice 16 planches
photographiques, reproduisant, un peu au hasard, d'anciens tableaux, des

estampes, des manuscrits, des églises monastiques, des couvents.
Œuvre de vulgarisation destinée au grand public, le livre de l'Abbé

d'Engelberg est un résumé limpide et bien présenté de l'histoire de la grande
famille de saint Benoît — soit donc, à peu d'exceptions près, de la seule
forme de vie monastique en Occident jusqu'à l'apparition des chanoines
réguliers et des ordres mendiants — exposé qu'il poursuit jusqu'à nos jours,
consacrant quelques pages aux couvents de femmes et insistant en outre,
pour terminer, sur tout ce que la civilisation doit au patriarche d'Occident.

L. Wœber.

77



Jean-Charles Biaudet : Echos du Sonderbund. Lettres choisies de
Samson Vuilleumier 1847. Lausanne 1947. Editions de l'Eglise nationale
vaudoise, rue Pichard 20, 254 pages. Fr. 1.50.

Né en 1804, Samson Vuilleumier fut successivement pasteur à l'église
française de Bâle, à Chesalles et à Moudon, puis professeur de théologie à

l'Académie de Lausanne, premier président du Synode et enfin pasteur
à Lausanne. Malade, il se démit de ses diverses fonctions et mourut en 1889.

Aux Editions de la Concorde, MM. Robert Centlivres et Henri Meylan
ont déjà publié, en 1947, sous le titre : L'Eglise vaudoise dans la tempête,
des lettres écrites, au cours des années 1843 à 1846, par Samson Vuilleumier
à ses amis de Bâle au sujet des difficultés qui furent, dans le monde
ecclésiastique protestant, la conséquence de la révolution vaudoise de 1845,
conflit au cours duquel notre pasteur, après bien des angoisses et des

perplexités, se résolut à demeurer fidèle à l'Eglise nationale.
Dans le présent volume, ce sont des extraits de lettres adressées par

Samson Vuilleumier à ces mêmes correspondants ainsi qu'à son beau-père,
pasteur à Bâle, que publie M. Biaudet, dans la mesure où elles apportent
quelques renseignements ou quelques détails intéressants sur l'affaire du
Sonderbund.

Après une introduction dans laquelle il retrace la carrière de Samson
Vuilleumier et rappelle assez longuement le conflit de conscience auquel
il fut aux prises, M. Biaudet nous donne, dans une Notice historique d'une
centaine de pages, le résumé des événements qui, pendant un demi-siècle,
ont précédé chez nous le Sonderbund : pacte fédéral de 1815, tentatives
de le remplacer par une constitution plus libérale, articles de Baden,
suppression des couvents en Argovie, première ébauche, en 1843, d'une
alliance séparée, appel des Jésuites à Lucerne, expéditions de corps francs,
arrivée des Jésuites à Lucerne, formation proprement dite du Sonderbund,
sa dissolution au moyen de la douloureuse, mais heureusement courte
campagne de 1847, et enfin la constitution de 1848, aboutissement de ce demi-
siècle d'histoire nationale.

Tout ceci est raconté d'une manière très claire et au surplus
singulièrement vivante. L'auteur se meut à l'aise dans cette période qu'il connaît
fort bien, ayant déjà publié, en 1941, un livre intitulé La Suisse et la monarchie

de juillet (Cf. cette Revue, 1942, p. 155). L'enchaînement des faits est
habilement souligné, ou plutôt, il ressort de la manière même dont ils sont
rapportés.

Ce n'est pas qu'il n'y ait aucune réserve à faire au sujet d'affirmations
relatives à l'Eglise catholique ou à ses adeptes. Parmi ces derniers — M. Biaudet

rappelle qu'Augustin Keller en était — il en est qui n'ont pas eu l'attitude

qu'aurait dû leur dicter la foi de leur baptême. Ils n'ont cependant
été qu'une minorité et l'auteur généralise trop en disant que, après 1815,
le Saint-Siège ayant su « profiter des circonstances pour asseoir plus fortement

sa position en Suisse, le clergé avait bien voulu ou, faute de pouvoir
résister, avait dû se soumettre aux volontés romaines, et les gouvernements
eux-mêmes ne s'étaient opposés que faiblement à la dépendance directe

78



dans laquelle la curie romaine s'efforçait de tenir les évêchés suisses et les
fidèles » (p. 65). Vus sous cet angle, les articles de Baden n'ont pour but
que de « combattre l'influence de la curie romaine sur les institutions
publiques de la Suisse » (ibid.), d'obtenir « une meilleure organisation de

l'Eglise catholique en Suisse... et de sauvegarder les droits de l'Etat dans
le domaine ecclésiastique » (p. 66). En réalité, ces articles visaient à

l'assujettissement de l'Eglise et, qu'ils fussent de Suisse ou d'ailleurs, leur
condamnation de la part de Grégoire XVI n'avait donc pas de quoi surprendre.
Notre auteur, au contraire, déclare : « S'il n'y a rien là que Rome n'eût
accordé depuis longtemps déjà à des Etats tels que la France et l'Autriche,
ces concessions avaient été faites à de grandes puissances, dictées par d'impérieuses

nécessités. Il pouvait en être autrement avec la Confédération
suisse » (p. 67). L'affirmation est gratuite, pour ne rien dire de plus.

Il est inexact de prétendre que l'Eglise catholique, même à l'époque
de Grégoire XVI, ait redouté la démocratie, y voyant un principe opposé
à ceux qu'elle soutient (p. 65) et tout autant d'affirmer qu' « elle se réconcilie

avec le suffrage universel dès qu'elle s'aperçoit qu'il n'est pas très
difficile... de le diriger, de faire de la démagogie cléricale » (p. 77). Dans
la question des Jésuites, M. Biaudet souligne bien que ceux-ci n'ont nullement

cherché à s'installer à Lucerne et que le Provincial en particulier y
était opposé, mais il a tort d'ajouter que cet appel était « un défi lancé..
aux catholiques qui essaient d'échapper à la tutelle romaine » (p. 102).

La 2e partie du volume est consacrée aux lettres de Samson Vuilleumier.
Dans les premières, qui datent du début de 1847, il est surtout parlé des
scissions politico-religieuses de l'époque, du conflit dont il a été question
plus haut, du renchérissement de la vie et des abus de certains producteurs
cherchant à profiter de la situation, du fléchissement de l'esprit religieux
ainsi que de la moralité. P. 138, notre pasteur fait cet aveu significatif :

«Ne nous vantons pas : avec toutes leurs superstitions, les populations catholiques

de la Suisse valent mieux que les nôtres. Le magnificat chanté à

l'Hôtel de Ville à Fribourg lors de la dernière insurrection nous fait honte. »

Puis, dès le milieu de l'année, c'est la perspective de la guerre qui
passe au premier plan. S. Vuilleumier la déplore ; jusqu'au dernier moment,
il se refuse à y croire et lorsqu'elle est déclenchée, il en souffre profondément.
11 se console en constatant que les soldats qu'il voit passer et stationner
à Moudon sont, moralement et religieusement, bien disposés. Il n'y a chez

eux aucun fanatisme anticatholique. Il n'y en a pas non plus chez notre
pasteur qui, par ex., intervient pour obtenir la libération d'un curé
fribourgeois enlevé comme otage.

Les premiers coups de canon qu'il perçoit dans le lointain lui déchirent
le cœur. Apprenant la capitulation de Fribourg, il écrit, en songeant aux
victimes qui ont ainsi été épargnées : « Je plains Fribourg, mais je bénis
Dieu » (p. 238). Le service religieux militaire (protestant) célébré, après
la reddition de la ville, sur la place de Notre-Dame — cérémonie à laquelle,
lui raconte un témoin oculaire, aucun bourgeois n'avait assisté (p. 206) —
lui dicte cette remarque,qui détonne après ce qui précède: «Depuis la
Réformation, le papisme n'a pas reçu en Suisse un plus rude échec que celui

79



qu'elle (Fribourg subit aujourd'hui » (p. 200), et cette autre, au sujet
des prisonniers valaisans : « Quelle belle capture pour le protestantisme
Vous n'avez plus besoin d'envoyer des evangélistes au loin pour amener
les papistes à la Réforme » (p. 201).

Et puis, c'est l'arrivée des blessés, résignés, dans les hôpitaux, la ruée
de leurs proches, comme aussi de tous ceux qui ont des parents sous les

drapeaux, pour obtenir des nouvelles ; et enfin, au début de 1848, le retour
de l'armée fédérale.

Ces lettres, M. Biaudet les a accompagnées de nombreuses notes fort
précises sur chacun des personnages qui y sont mentionnés ou sur les faits
qui nécessitent une explication. La correspondance de S. Vuilleumier fait
toucher du doigt les horreurs de la guerre, même réduite aux limites de
celle du Sonderbund. On y saisit, dans des faits concrets, les réactions de
la nature humaine : les unes nobles et émouvantes ; d'autres, plus rares,
au contraire matérialistes et égoïstes. On saura gré à M. Biaudet d'avoir
publié ces extraits et d'avoir fourni ainsi aux historiens, pris sur le vif,
quelques éléments de détail, sans doute, mais précieux, permettant d'illustrer

les années dont nous commémorons le centenaire.
L. Wceber.

Mitteilung der Redaktion

Mit dem Beginn des neuen Jahrgangs 1948 ist die Zeitschrift in den
Verlag der Paulusdruckerei in Freiburg übergegangen. Für ihr Entgegenkommen

sind wir ihr zu aufrichtigem Dank verpflichtet.
Es ist uns ein Bedürfnis, auch an dieser Stelle Herrn Josef v. Matt in

Stans als Inhaber des Verlagsgeschäftes für die langjährigen treuen und
selbstlosen Dienste, die er unserer Zeitschrift geleistet hat, unsere dankbare
Anerkennung auszusprechen. Wir haben dazu umso mehr Anlaß, als ja das
väterliche Verlagsgeschäft Hans v. Matt & Co bereits mit der Gründung
der Zeitschrift aufs engste verknüpft gewesen ist.

80


	Rezensionen = Comptes rendus

