Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 42 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Werner Weisbach: Religiése Reformm und mittelalterliche Kunst. —
Benziger-Verlag Einsiedeln-Ziirich. 1945.

Das Dr. Hans Schneider-Christ in Basel gewidmete Werk ist das
Ergebnis vieljahriger Arbeit. Werner Weisbach, bis jetzt vor allem als
geistvoller und oft eigenwilliger Deuter der barocken Kunst bekannt, unter-
nimmt es in diesem seinen neuesten Buche, auf wenig begangenen Wegen
ins Zentrum hochmittelalterlicher Kunst zu stolen. Er setzt sich zur Auf-
gabe, die Wandlungen des religiésen Lebens (der Liturgie, der Gebets-
haltung etc.) in der Architektur und Plastik der friih- und hochromanischen
Kunst aufzuzeigen, umgekehrt gesagt, zu untersuchen, wieweit eine bedeu-
tende religiose Reformbewegung die Kunst beeinfluBt und allmahlich um-
gestaltet. Im Mittelpunkte seiner Untersuchungen steht naturgemafBl die
Darstellung der Auswirkungen der cluniazensischen Reform.

Weisbach teilt den Stoff in fiinf ungleich groBe Kapitel. Im ein-
leitenden kurzen Abschnitt erliutert er vor allem den Begriff der religiésen
Reform und illustriert die Arbeitsweise des mittelalterlichen Kiinstlers. In
einem zweiten Kapitel wird die kiinstlerische Kultur im karolingischen
Reich in ihrer Eigenart umrissen, die das Erbe der Antike weitertragt und
das Christentum dem Laufe der Welt anzupassen unternimmt. Das dritte
Kapitel ist rein historischer Art; es schildert die Bedeutung des Clunia-
zenser-Ordens, seine Einwirkung auf die sittliche Hebung der ritterlichen
Gesellschaft, die Ausstrahlungen, die von Frankreich nach Deutschland und
Spanien gehen, schlieBlich die Verweltlichung des Ordens, die den neuen
Reformorden den Weg ebnet, den Zisterziensern, Kartiusern und Pra-
monstratensern.

Das vierte, umfinglichere Kapitel gilt der Architektur. Die Art, mit
der eine Kunsttheorie auf die Architektur angewendet wird, stellt vielfach
einen Priifstein fiir ein ganzes kunstgeschichtliches System dar. Weisbachs
Darstellung, die weit ausholt und griindlich dokumentiert ist, hinterlaBt
einen etwas zwiespiltigen Eindruck. Nicht einig gehen wird man mit ihm
in der zu weitgehenden Betonung des «cluniazensischen retrospektiven
Gedankens ». Er sieht z. B. in der Ostung der Kirche einen Hinweis auf
den christlichen Osten, « die Ubernahme einer Grundidee der Petersbasilika
in Rom ». St. Peter im Vatikan und alle andern frithen Basiliken Roms
(die Lateransbasilika, S. M. Maggiore, S. Lorenzo fuori vor dem Umbau
unter Sixtus III., S. Alessio etc.) sind just nach Westen gerichtet. Der
Verzicht auf die Anlage eines Westchors darf nicht als reformerisch (resp.
Zuriickgreifen auf altchristliche Baugedanken) interpretiert werden, denn
die Doppelchérigkeit, die man gerne als etwas typisch Germanisches auf-

66



faBt, erscheint schon 425 an der Reparatusbasilika in Orléansville sowie
in anderen nordafrikanischen Basiliken (Matifu, Damus el Carita) und stellt
auch in romanischer Zeit einen Sonderfall dar. Das Eliminieren der Krypten
wird von Weisbach damit begriindet, daB sie « durch ihre starke Erhebung
im Ostlichen Teil der Kirche die horizontale Blickfiihrung beeintrichtigen » ;
das stimmt, aber just diese Erhebung des Altarraumes steigert die Wirkung
des Hochaltars ganz ungemein. Der Verzicht auf Krypten diirfte mehr in
rein liturgischen Vorschriften (Chordienst) zu suchen sein. Wenn an einer
Stelle (S. 48) die Wolbung des Hauptschiffes des Domes von Speyer vom
cluniazensischen Geist mitbeeinfluBt sein soll, als Ausdruck der religiosen
Erhebung, so liest man wenige Seiten spater, wie die Hirsauer Richtung,
also die deutsche Form des Reformordens, die flachgedeckte Siulenbasilika
zum Bauschema erhob. Sehr sorgfiltig und mit teilweise iiberraschenden
Resultaten hat Weisbach die Forschungsergebnisse iiber die zweite und
dritte Kirchenform von Cluny verwertet. Aber sein Versuch, das religiése
Erlebnis eindeutig in Architektur iibersetzt zu sehen, ist nicht ganz gegliickt.
Man erinnere sich der fast in allen Linien widersprechenden Haltung der
Kirchen der Cluniazenser und Zisterzienser, die beide aus dem gleichen
religiosen Erlebnis stammen. Unbefriedigend sind die allzu knappen Aus-
fiihrungen iiber die Kirchen der Zisterzienser. (Ganz generell sei gesagt,
daB es in der Kunst immer schwer sein wird, aus ihr die religiose Haltung
der Zeit oder gar des Kiinstlers abzulesen. Man denke etwa an die sii3-
erbaulichen Madonnenbilder Peruginos, der Atheist war ! Der ungeheure
Wandel der italienischen Architektur von 1400 bis 1500 wird durch keinerlei
Wandel im religiosen Empfinden bedingt. Dies nebenbei.)

Ganz ausgezeichnet prasentiert sich das groBe fiinfte Kapitel von
Weisbachs Werk, das auf anderthalb Hundert Seiten die monumentale
Bildnerei behandelt, also im Wesen Bauplastik. Ab 1100 erlebt diese einen
gewaltigen Aufschwung, ausgehend von Siidfrankreich und Nordspanien.
Hier gibt der Verfasser Deutungen, die sich organisch und iiberzeugend
als ein Ganzes begreifen lassen. Das gewaltige Thema der Portal- und
Kapitellenplastik ist symbolhaft die Verdeutlichung von Schuld und Siihne,
das Anschaulichmachen des « Tremendum » (dessen, was den Menschen in
frommer Scheu erschauern und erschrecken macht). Der Mensch soll an
diesen symbolischen Bildwerken die Schindlichkeit der Liige, der Uppig-
keit, der Luxuria erkennen ; in vielfiltiger Gestalt wird auf den Tag der
Wiederkehr des Herrn hingewiesen. Vor allem die Portale sind die Orte,
an denen eschatologische Gedanken das Bildprogramm bestimmen. Wie-
weit freilich im Einzelnen jede Gestalt symbolhafte Bedeutung besitzt oder
freier Phantasie des Kiinstlers entspringt, wird sich nie entscheiden lassen.

Der zustindige Kritiker fiir die rein ikonographischen Untersuchungen
Weisbachs weilt leider nicht mehr unter den Lebenden, Pfarrer Richard
Wiebel in Irsee bei Kaufbeuren, der Deuter des Schottenportals in Regens-
burg, dem wir die ganz ausgezeichnete Deutung der Churer Domplastiken
verdanken (Anzeiger fiir Schweiz. Altertumskunde NF, 1934, S. 251-263 ;
1935, S. 50-63, 93-103). Die Absicht Weisbachs geht freilich iiber die Ikono-
graphie hinaus ; er sucht die allgemeine Gestaltungsart und den seelischen

67



Gehalt zu erfassen, der sich in der Form ausspricht. Man wird seine Arbeit

mit hohem Gewinne durchstudieren. . .
Linus Birchler.

Mikoletzky Hanns Leo: Kaiser Heinrich II. und die Kirche. Wien,
Universum-Verlag 1946. 92 Seiten (= Veroffentlichungen des Institutes
fiir osterreichische Geschichtsforschung, hrg. von Leo Santifaller, Band 8).

Nach dem Tode Ottos III. (1002) bemachtigte sich Heinrich, Herzog
von Bayern, sobald der Trauerzug auf deutschen Boden gekommen war,
der Kaiserleiche und der Kroninsignien. Wihrend der Bayernherzog, der
eigentlich zum Priester bestimmt und erzogen war, frither die Kloster gegen
die Bischofe mehr geschiitzt hatte, setzte er sich nun fiir diese ein, zunichst
um bei der Koénigswahl ihre Stimmen zu erhalten und dann um wihrend
seiner Regierung eine starke deutsche Reformkirche zu schaffen. Heinrich
hat «gleichsam aus dem Nichts einen Klerus geschaffen, fast ginzlich aus
einwandfreien, streng orientierten Midnnern bestehend, deren Ergebenheit
fiir das Konigshaus unbedingt war und denen das Wohl ihrer Sprengel,
frei von personlichem Nutzen, iiber alles ging» (S. 38). Unter Heinrich
standen das deutsche Konigtum und das Papsttum « beinahe gleichberech-
tigt nebeneinander, und wird der Versuch wechselseitiger Forderung ge-
macht, wobei die Aufrichtigkeit beider Maiachte keineswegs in Zweifel
gezogen werden darf». Freilich erkor Heinrich auch iiber das Wahlrecht
der Domkapitel hinweg einfach Bischoéfe, ein Verfahren, in dem eine gewisse
grundsitzliche « Investitur» lag, gegen die dann spdter mit Recht der
Kampf eroffnet wurde. Viel schlimmer war es, daB Heinrich eine grofle
Zahl von Abteien den Bistiimern iiberantwortete (S. 43-51). Wenn Hirsch
Heinrich II. den « Monch auf dem Throne » nennt, so kann das wohl fiir
des Herrschers personliche Vorliebe fiir das benediktinische Leben gelten,
nicht aber fiir seine Klosterpolitik, die viel Schaden angerichtet hat. Die
Abtei Reichenau erlitt schwere Verluste an Kirchenschitzen, das Kloster
Johann zu Bergen verlor wichtige Giiter, Fulda sah sich in seinem Besitztum
wesentlich geschwicht, der Abtei Murbach entging ein Teil ihrer Pfriinden.
So konnte auch mit der Schenkung von Disentis an den Bischof von
Brixen (1020) sehr wohl groBer Sachschaden verbunden sein. Diese Schen-
kung war auch nicht einzig eine personliche Belohnung fiir die Verdienste
des Brixener Bischofs, sondern auch eine passpolitische Tat (vgl. Disentiser
Klostergeschichte 1 (1942) 82 ff.). DaB schlieBlich Heinrich II. wegen seiner
zielbewuBten, aber auch vielfach eigenmdichtigen Kirchen- und Kloster-
politik, die auch groBe finanzielle Interessen aufwies, teilweise in iiblen Ruf
kam, begreift sich (S. 36-37 mit Belegen).

Am nachhaltigsten ist der bayrische Herzog als Griinder des Bistums
Bamberg in die Geschichte eingegangen. Vielleicht spielen hier auch macht-
politische Erwigungen eine gewisse Rolle, geschah doch die Errichtung des
Sprengels mitten im schon organisierten Reiche gerade nach der Besiegung
des Markgrafen von Schweinfurt (S. 52-53). Auch hierin zeigt sich immer
wieder der realpolitische Sinn, den Heinrich gut mit idealen Zielen vereinigen

68



konnte. Ahnlich verhilt es sich auch in seiner Italienpolitik. Der Herrscher
wollte nicht wie Otto III. das «romische Imperium » wieder aufrichten,
sondern nur das « Reich der Franken » erneuern. Italien war ihm nur
Nebenland, solange er weder Macht noch Zeit fand, hier gréBere Politik
zu treiben. Aber er lief sich doch schon 1004 zum Longobardenkoénig
kréonen, setzte in Italien 42 Bischofe ein, alles reformeifrige Manner, und
unternahm schlieBlich 1014 seinen Kaiserzug. Er lie} 1020 Papst Benedikt
VIII. nach Bamberg kommen, um sein geliebtes Bistum Bamberg dem
papstlichen Stuhl zu iiberweisen, ebenso die Kléster Fulda und G68. Diec
deutsche Kirche sollte vom deutschen Reiche gelést und dem Papsttum,
das damals dem Konig ergeben war, angeschlossen werden. Das war auch
ein Bekenntnis zu Cluny. In diesem Reformsinne fand auch die Synode
von Pavia 1022 statt und im folgenden Jahre die Begegnung des deutschen
Kaisers mit dem franzdsischen Konig Robert II. in Ivois, wo wiederum
die Reform der Christenheit neben anderp Themen zur Diskussion stand.
Aber gegen die rémisch-papstlichen Tendenzen des Kaisers taten sich die
Bischofe zuerst 1023 in Seligenstadt und 1024 in Hochst am Main zusammen
(hier war auch der Churer Bischof zugegen), was den Papst zur Vorsicht
mahnte. Im gleichen Jahre starben Benedikt VIII. und Heinrich II.

Im Einzelnen findet sich in der vorliegenden Arbeit manche gewagte
und problematische Ansicht. DaB der Kaiser eine « vielfach zelotische
Frommigkeit » hatte, wie «alle seine Zeitgengssen », wire erst zu beweisen
(S. 20, vgl. 15 zur Ermordung Ekkehards von MeiBen). Nach M. war die
« sterile Ehe dem Ko6nig nur willkommen, da er nun « einen halbwegs brauch-
baren Grund » hatte, das Bistum Bamberg zu griinden (S. 24). Ebda. sagt
der Verf.: «Dagegen hat er wohl seine Gattin hei3 geliebt und diese
Beziehung ist der einzige freundliche Zug an Konig Heinrich, nicht sein
einziger menschlicher allerdings. » « Hiufig sind seine Scherzworte, ebenso
hdufig wird von seiner Neigung zum Witz berichtet, aber stets sind diese
Spasse scharf und verletzend. » Hier sind das derber gesinnte Mittelalter,
aber auch die typisch bayrisch-handfeste Art Heinrichs sehr zu beachten.
Das gilt auch fiir die der Vita Popponis entlehnte Episode, wonach sich
ein mit Honig bestrichner Gaukler zum Ergétzen des Kaisers von einem
Biren ablecken lieB. Dem Verf. fillt es bei dieser Szene schwer, sich « den
meditierenden Heiligen der Iegende vorzustellen. Viel leichter gelingt es,
diese Ziige auf die andere, sichtbar werdende Seiten Heinrichs abzu-
stimmen : auf seine Unaufrichtigkeit und Tiicke, auf seine stellenweise
erwihnte Grausamkeit und Strenge ». Dabei stiitzt sich M. immer wieder
gerne einseitig auf Bruno von Querfurt. Wenn Heinrichs Stellung in den
Eheprozessen seiner «religidsen Uberzeugung » und dann auch seinen
« haBvollen Gefiihlen » zugeschrieben wird, so ist das nicht recht verstind-
lich (S. 25-26). DaB Heinrich II. den Papst Benedikt VIII. anerkannte
und den abgesetzten Gregor indes nicht unhéflich abstieB, deutet Verf.
gleich als « Freude am doppelten Spiele» (S. 59). Ebenso problematisch
ist die Charakteristik der Regierungsmethode : « Heinrich ist der erste
Monarch des Abendlandes, der ein Regierungsprogramm besaB und sich
bemiiht zeigte, es zu verwirklichen » (S. 43). Er «war ein Diplomat von

69



Rang » (S. 16). Dagegen auBert sich M. anderswo (S. 22): « An Morgen
dachte dieser seltsam zeitgebundene Mann ja nicht, dessen ganze Besorgnis
dahin ging, im Augenblick seine Pflicht zu erfiillen, und dessen oft kind-
liche Naivitdt gleich so vielen seiner Zeitgenossen nur das Nachstliegende
erfaBte. » « Heinrich war kein Politiker, denn er verstand die Folgen seiner
Handlungen nicht zu berechnen.» Mit etwas mehr Wohlwollen hitte
Heinrich II. besser erfaBt werden konnen. Aber vielleicht liegen die
Probleme noch tiefer : es handelt sich um das Verhiltnis von Kirche und
Staat im Mittelalter, das bei der ganzen Beurteilung immer wieder sichtbar
wird. « DaB8 Heinrich II. meinen konnte, die beiden Elemente, Kirche und
Staat, als Einheit behandeln zu diirfen, war der Irrtum seines Lebens. »
Konrad II, hat « durch seine geschlossene Kraft den Bau » noch zusammen-
gehalten, wihrend Heinrich I1I. schon bereits der erstarkten Kirche schwach
gegeniiber stand, die nun ihrerseits Vorherrschaftspolitik treiben konnte
(S. 18, 85). Dementsprechend finden wir die positiven Seiten der Ver-
einigung von Kirche und Staat seit Otto I. und die idealen Ziele der Reform
viel zu wenig beachtet. Unter den Karolingern und Ottonen ist schlieBlich
doch eigentlich die Christianisierung des Abendlandes tiefer gedrungen.
Und weil der Staat der Kirche die Macht verlieh, konnte diese eine so groBle
kulturelle Mission unternehmen. DafB} die erstarkte und reformierte Kirche
sich dann gegen den Staat selbst wenden muf3te, um ihren iiberzeitlichen
Zielen treu zu sein, war freilich tragisch.

Trotz dieser kritischen Bedenken stehen wir nicht an, den Scharfsinn
und den Geist anzuerkennen, den M. in seinem nicht immer leicht zu lesen-
den Buche zeigt. Ausgenommen die Literatur iiber die schweizerischen
Belange (Basel, Disentis, Einsiedeln), verfiigt M. souverin iiber das gesamte
Schrifttum und vor allem auch iiber die Quellen. Ein Vorzug ist es auch,
daB Mikoletzky im Gegensatz zu Holtzmann das mittelalterliche Nationali-
tatengefiihl nicht iiberschatzt. Wer die Forschungen von Zatschek kennt,
wird allerdings diese Stimmungen auch nicht unterschiatzen. Das vor-
liegende Buch wird trotz seiner gewagten Grundeinstellung Manches bei-
tragen, um Heinrich II. kritischer und genauer zu erfassen.

P. Iso Miiller.

René Metz : La Monarchie frangaise et la provision des bénéfices en
Alsace de la paix de Westphalie a la fin de I’Ancien Régime (1648-1789).
Editions F.-X. Leroux & Cie. — Strasbourg-Paris 1947. 435 pp.

Le gros et dense ouvrage que vient de publier M. René Metz est le
fruit de longues années de recherches, nous dit M. Le Bras dans la préface.
On s’en serait douté, car le probléme de la provision des bénéfices n’est
pas de ceux qu’on traite en un tour de main. Complexe en elle-méme, la
question le devient davantage encore quand il s’agit de 1’Alsace, ce pays
au passé historique si mouvementé.

Aprés un avant-propos trés suggestif sur la documentation du sujet,
sur les travaux d’approche, l'auteur situe son travail de fagon claire dans

70



une importante introduction ou il analyse 1'état d'esprit de 1’Alsace au
lendemain de son annexion a la France, en 1648. La conquéte morale de
populations plutdt hostiles reste & faire aprés la conquéte militaire de ces
régions. Mais pour « gagner les cceurs de ces nouveaux sujets et les faire
devenir bons Frangais », mission confiée par Colbert aux intendants du roi
dans ces territoires, il importe de s’assurer le concours de tous les éléments
susceptibles de hater la réalisation de ce voeu, de gagner en particulier
I’appui du clergé dont I'influence est grande sur ces populations catholiques.
I.e contrdle des bénéfices ecclésiastiques étant un excellent moyen d’avoir
prise sur ce clergé, le mode de provisions a ces bénéfices, dont 1’Alsace est
particuliérement riche, ne saurait laisser indifférent le nouveau maitre de
ces territoires. La tentation sera grande pour lui de vouloir disposer & son
gré au moins des bénéfices majeurs, comme il pouvait le faire en France
en vertu du Concordat de 1516. Mais cette convention ne s’étend pas a
I’Alsace. Imposer ici d’autorité le régime bénéficial en vigueur en France,
c’est s'aliéner le clergé et perdre son appui dans l'ceuvre de ralliement
des esprits a la Royauté. Le roi renonce a ce moyen direct et décide le
maintien du statu quo.

Quel était donc le régime bénéficial de 1’Alsace avant 1648 ? C’est
a 1’étude de ce probléme que l'auteur consacre la premiére partie de son
ouvrage. Prenant séparément chacun des diocéses qui se partagent la
juridiction spirituelle sur territoire alsacien, il passe en revue tous les
bénéfices, des bénéfices épiscopaux aux curiaux, en passant par ceux des
abbayes, des chapitres et des couvents. L’examen minutieux du mode de
provision de chacun des bénéfices majeurs en particulier, au moment de
I'annexion et jusqu’a la fin de la période, prouve que le systéme bénéficial
de I'Alsace était régi, somme toute, par le Concordat de Vienne, dit
Concordat germanique de 1448, mais nulle part appliqué a la lettre. La
convention prévoyait le systéme électif pour les dignités; pour les autres,
la libre provision par les collateurs ordinaires ; et 1'étude montre que la
France maintint effectivement le stafu quo, méme pour les abbayes, cette
chasse gardée du roi dans le reste du pays. L’abbaye commanditaire de
Murbach constitue la seule exception a cette régle.

Mais on le devine, cette magnanimité calculée du roi ne va pas sans
contrepartie. On essaiera d’atteindre par un détour ce qui n’a pu étre
obtenu directement, a savoir, le contrdle des provisions aux bénéfices. Dans
la seconde partie du livre, usant de la méme méthode que dans la pre-
miére, l'auteur étudie les divers moyens employés par le roi pour arriver
a ses fins, moyens qui rendent en grande partie illusoire la liberté concédée
en feignant de respecter le droit antérieur. L’espoir un moment caressé
d’'une mainmise directe possible sur les bénéfices par 1'obtention d’indults
s’évanouit trés vite devant le refus décidé du Souverain Pontife. Le gouver-
nement royal adopte alors deux principes directeurs : éviction systématique
des clercs étrangers, formation d’un clergé indigéne par des séminaires a
créer, et multiplication adroite de ses ingérences dans la provision des
bénéfices.

M. Metz a su rendre trés intéressante cette étude des procédés royaux

71



utilisés pour obtenir que les membres du clergé soient frangais, de nais-
sance ou d’option; car on tenait que « des étrangers non intéressés au
royaume ne pouvaient former convenablement dans leurs devoirs les esprits
vis-3-vis de la royauté ». Si, malgré des ordres sévéres, le roi est contraint
au début d’user de tempérament et de tolérer a cause de la langue un bon
nombre de prétres allemands ou suisses pour remplacer le clergé d’Alsace
terriblement décimé par la guerre de Trente Ans, dans la suite, ces ordres
seront appliqués avec toujours plus de rigueur & mesure que le clergé d’Alsace
retrouve ses anciens cadres. Au début du XVIIIe siécle, on procéde & une
sorte d’épuration et, au cours des années qui suivent, il sera trés difficile
a un étranger d’occuper un bénéfice dans ces régions, surtout un bénéfice
attaché a un office important. Les couvents ne pourront plus admettre
de religieux étrangers, sauf rares exceptions en faveur du couvent limi-
trophe de Lucelle, par exemple, pour les sujets suisses, ou aussi, en faveur
des Jésuites. Encore, les candidats devaient-ils étre « issus de familles
affectionnées a4 la France ». L’octroi de lettres de naturalisation, assez fré-
quent au début, se fit de plus en plus rare et fut soumis a toutes espéces
de conditions : restriction, en nombre et en importance, des bénéfices
accessibles, réserves gallicanes, résidence dans le royaume, obligation de
porter les causes bénéficiales au for de I’Ordinaire du lieu.

Le gouvernement du roi fut moins heureux dans ses projets d’amener
les évéques de Bale et de Spire a créer un séminaire pour sujets francgais
dans la partie de leur diocese située en Alsace. L’essai fait en 1663 par
Mazarin de créer un séminaire a Thann, échoua presque aussitdt. Quant
aux élections, théoriquement libres, le systeme de surveillance royale qui
les accompagnait sous couvert de « sauvegarder les intéréts du roi », rendait
cette liberté pratiquement illusoire. Les motifs d’interventions étaient des
plus variés : controle du choix des coadjuteurs, obligation de recours au
roi pour autoriser ou ratifier l'élection ; dans les abbayes, choix limité &
trois candidats, envoi de commissaires royaux, charges financiéres imposées
au nouvel Abbé¢ ; surveillance des élections dans les chapitres, droits des
intendants et limitation des droits des patrons protestants touchant les
bénéfices curiaux, etc. Car, en fait de provision directe, il ne restait au roi
que fort peu de chose : quelques privileges hérités des archiducs ou de
I’empereur pour la collation d’une prébende dans certains chapitres et la
libre provision des « cures rovales », fondations nouvelles qui se multiplient
au XVIIIe siecle.

L’enquéte terminée, 1’auteur se demande s1 la politique bénéficiale
de la France a atteint son but : « renouveler les coeurs de ces peuples et les
faire devenir bons Frangais ». Il est indéniable que la magnanimité apparente
et la souplesse du roi, qui a su éviter tout principe rigide en ces matiéres —
il était servi du reste par d’excellents intentants — lui ont gagné le clergé
dont I'influence sur les populations s’est exercée ensuite dans le sens attendu.
L’auteur, a vrai dire, élargit un peu ses conclusions et pose le gros probléme
des effets de la politique francaise en Alsace sur la situation religieuse.
Délicate question qui ne s’imposait pas ici. Dans le cas présent, on ne
saurait juger l'arbre a ses fruits ; si 1’Alsace connait, aprés 1648, une belle

72



renaissance religieuse, c’est ’effet principalement, 14 comme ailleurs, de la
restauration tridentine. Autrichienne ou frangaise, 1’Alsace efit vécu ce
renouveau. Entre ceci et la politique de la France, il y a rapport de simul-
tanéité plus que rapport de cause a effet et 'auteur a trouvé la formule
la plus adéquate en disant que le systeme appliqué par le roi a été le moins
mauvais qui pouvait étre.

Tel qu’il se présente, 'ouvrage de M. Metz est une thése magistrale,
exposée avec un véritable luxe de preuves; la clarté du texte, I’équilibre
et 'articulation précise des parties, la solidité et la probité de l'’enquéte
ainsi que la rigoureuse méthode adoptée en font fin ouvrage modéle sur
ces matiéres ingrates ou les bonnes études ne foisonnent certes pas.

Au cours de ses vastes recherches d’archives, qui supposent un énorme
travail de dépouillement, 1’'auteur est amené a vérifier, a rectifier bien des
questions d’histoire. Certains points de vue pourraient se discuter. Ainsi,
il ne semble pas que le chapitre collégial de Lautenbach doive étre attribué
dés les origines au diocese de Strasbourg (p. 192). Situé dans le diocése
de Bale mais sur une enclave de la principauté épiscopale de Strasbourg,
ce chapitre était exempt. L’opposition farouche du chapitre, appuyé par
les officiers strasbourgeois, aux mesures de réforme de l'évéque de Bile
qui, précisément, ne s’est jamais désintéressé de Lautenbach, a pu motiver,
dans la suite, lorsque le probléme sera posé dans ces termes, 1’option des
chanoines pour le diocése de Strasbourg. Aprés le concile de Trente, contre
I'évéque de Bale qui voulait faire passer ce chapitre du diocése sous sa
juridiction ordinaire, ce dernier argue de son exemption, non pas de son
rattachement au diocese de Strasbourg et finalement, c’est 1'évéque de Bale
que Rome choisit pour visiteur apostolique des exempts de son diocése, v
compris Lautenbach. Si le prince-évéque de Strasbourg posséde le droit de
collation a certaines prébendes du dit chapitre, c’est probablement en sa
qualité de prince du lieu et non en sa qualité d’évéque.

Les motifs qui, en 1766, ont incité le roi a ne pas faire d’ennuis a
I’évéque de Bale en urgeant la création d'un séminaire sur territoire alsa-
cien ont pu étre dictés par l'intérét (p. 288), mais nous sommes alors & la
période « frangaise » de la principauté biloise et les princes-évéques sont
trés bien en cour auprés du roi et de ses ministres. Assez fréquemment
dans le livre, d’'importantes citations latines, voire allemandes (p. 205),
sont insérées dans le texte, sans traduction en note. En plagant cette
traduction dans le texte, quitte a reproduire en note la version originale,
on aurait rendu plus accessible aux lecteurs un livre frangais de I’envergure
de celuil que nous venons de présenter et qui est destiné A plus qu’'un petit
cercle d’initiés.

La bibliographie exhaustive du début ainsi que l'index détaillé des
noms et des matiéres font de ce livre un ouvrage précieux de consultation
sur le probléme traité. Ajoutons que le signalement de ce beau travail
s'imposait ici, car son intérét dépasse le cadre de 1'Alsace ; outre qu’'une
large part y est réservée a l’ancien diocése de Bile, nombreuses y sont les
considérations qui, sur le méme sujet, valent également pour les régions
suisses limitrophes. André Chévre.

73



Groote, Gerrit : Die Nachfolge Christi oder das Buch vom innern Trost.
In dem Text vom Jahre 1384 tunlichst wiederhergestellt, verdeutscht und
erklirt durch F. Kern. Olten, Walter 1947. 415 Seiten.

Die Nachfolge Christi hat den Ruf, neben der Bibel das meist gelesene
religiose Buch zu sein. Sie ist ein herrliches Trost- und Erbauungsbuch
und wir begriiBen es, daB der Verlag sie in neuer deutscher Ubertragung
vorlegen will. Die Frage ist nur, wie weit die vorliegende Ausgabe diese
Absicht verwirklicht.

Kern will uns die Urform der Imitatio bieten, also einen Text, der
vom bisherigen nicht wenig abweicht. Als Verfasser der Schrift bezeichnet
er Gerhard Groote (1340-84), den Urheber der Devotio moderna ; die
Nachfolge Christi sei aus seinen Tagebiichern und Aufzeichnungen hervor-
gegangen. Er folgt hierin der von P. Hagen und J. van Ginneken aufge-
stellten Hypothese. Was ist zur Sache zu sagen:

1. Es ist zuzugeben, daB zu dem von Thomas von Kempen heraus-
gegebenen Texte der Nachfolge Christi Vorbilder und Vorstufen bestanden
haben, sei es in lateinischer sei es in niederdeutscher Sprache. Ebenso ist
zuzugeben, daB die Entstehung dieser Texte am besten im Kreise der
Devotio moderna gesucht wird. Aber es steht keineswegs fest, daBl alle
jene « Textes prékempistes », die Hagen und van Ginneken als Vorstufen
der Imitatio hinstellen, wirklich Vorbilder und nicht teilweise spatere Be-
arbeitungen der Schrift sind. Erst gar die Zuteilung dieser Texte an Groote
ist iiber den Wert einer ziemlich schwach begriindeten Hypothese bzw.
Vermutung nicht herausgewachsen und hat darum auBerhalb des unmittel-
baren Schiilerkreises von van Ginneken nirgends Anklang gefunden. Die
Urheberschaft Grootes als unzweifelhaft hinzustellen, ist eine unwissen-
schaftliche Ubertreibung und eine Irrefiihrung des Publikums. Van Gin-
neken hat iibrigens seine Meinung wenigstens zweimal geindert und bald
auf eine lateinische bald auf eine niederdeutsche Vorlage der Imitatio
getippt ; eine solche Meinungsinderung ist nicht geeignet, den Historiker
zu beruhigen. Man ist auch iiberrascht, in der Neuausgabe das vierte Buch
vorzufinden, das bisher nicht als « prékempiste » erachtet wurde. Kern
selbst vermag in seiner Ausgabe fiir die Urheberschaft Grootes keine neuen
oder gar durchschlagenden Beweise anzufiihren. Der, iibrigens in einem
krausen Deutsch geschriebene, LebensumriB Grootes, welcher der Neu-
ausgabe beigefiigt wird, enthilt diese Beweise nicht ; soweit er sich wiederum
auf die Imitatio selbst beruft, ist er liberhaupt nicht beweiskraftig, weil
das Ganze ein ZirkelschluB ist, indem das Buch, fiir welches die Herkunft
von Groote bewiesen werden soll, als Quelle fiir den Lebenslauf Grootes
angerufen wird. Groote als den unzweifelhaften Verfasser der Imitatio hin-
zustellen, ist darum unwissenschaftlich. Die Forschungen von Don Huyben
und anderer, die sich mit den Hypothesen von van Ginneken ernstlich
auseinandersetzten, mit keinem Worte zu erwahnen, geschweige denn auf
sie einzugehen, ist eines objektiven Historikers unwiirdig.

Es ist auch zu sagen, daf die einzige Textform der Imitatio, welche
Verbreitung fand und den Ruhm des Buches begriindete, jener Textus

74



receptus 1s , dessen letzter Redaktor Thomas von Kempen war. Ohne diese
letzte Redaktion wire die Nachfolge Christi in ihrer Urform eines jener
vielen Werklein geblieben, die zwar in ein paar Handschriften verbreitet,
aber nie gedruckt worden wiren. Der Text des Thomas von Kempen ist
der einzige Text von wirklich historischer Bedeutung ; seine Vorbilder ver-
mogen hochstens den Forscher zu interessieren.

2. Kern kiindigt die kritische Ausgabe des lateinischen Textes an,
nach welchem seine Ubertragung angefertigt wurde. Es wire logisch
gewesen, zuerst den lateinischen Text und dann die Ubersetzung heraus-
zugeben, denn die wissenschaftliche Arbeit muB der Vulgarisation natur-
gemil vorangehen. Was in den Erklirungen iiber die Textherstellung
gesagt wird, macht einen nicht recht klug und ist nicht geeignet, besonderes
Vertrauen einzufléBen. Es wird sehr schwierig sein, durch mindestens vier
Schichten hindurch einen einwandfreien « Urtext » wissenschaftlich herzu-
stellen. Ich behalte mir hier mein Urteil auf spiter vor.

3. Die Ubersetzung selbst kann lingst nicht allen Anspriichen geniigen.
Ich habe mehrere Stichproben gemacht und zweifle an der Richtigkeit der
Ubertragung an mehr als einer Stelle. An andern ist der Sinn unerfindlich
oder falsch. Es fillt auch auf, daB der Ubersetzer allzu gern in altertiimelnden
Neologismen macht, die ein normaler Leser nur dann versteht, wenn er
auch den bisherigen lateinischen Text zur Hand nimmt. Beispiele: Ge-
wissensharm (laesio conscientiae), andachtige Zusprache (collatio!), Gott
frei ledig stehen koénnen (Deo vacare, heiBt : sich mit Gott beschiftigen),
nach vielen Jahren der einbekannten Gottesverehrung (post mulios annos
professionis, heiBt: nach vielen Jahren Ordensleben!), Je eingewohnter
desto neronischer (Sinn unerfindlich), Sonderliebe (amor privatus), hehlings
(occulte), Habit und Tonsur tragen dir Geringfiigiges zu (modicum conferunt,
heiBt : niitzen dir wenig), Um die Hauptfeste berichte des Herrn und der
Heiligen Geschichte (Sinn unerfindlich), Kreuzmale (s¢tgmata), Zunieden des
Geliebten stellt er alles Verliehene (infra dilectum omnia data ponit, heilit :
er schitzt die Gaben weniger als den geliebten Geber), Widernis (conira-
rium, contrarietas), handelt weislich (discrete agit), Ichverzicht (abnegatio
sut), die Umtriebigen (gyrovagi, heilt : Wanderménche oder Zigeuner), das
einfiltige Auge der Minnung (oculus intentionis), Wortgeklingel (strepitus
verborum), Wortpfeile (verborum iacula), zum preislichen Ende (ad lauda-
bilem finem), ungespeist (teiunus) usw. Hoffentlich gehéren solche Stellen
nicht zur «unvergleichlich eindrucksvolleren Urfassung», von der der
Waschzettel des Buches spricht.

Wir legen dem Verlag nahe, sich vor der Annahme gewisser Manu-
skripte mit irgendeinem zuverlissigen, in der Literaturgeschichte der Theo-
logie bewanderten schweizerischen Historiker zu beraten ; denn mit Albert
dem GroBen, Die Einigung mit Gott, ist ihm bereits einmal ein dhnliches
MiBgeschick passiert. Das Bediirfnis an apokrypher aszetischer Literatur
ist also befriedigt !

Dr. Dominikus Planzer O. P.

75



Leodegar Hunkeler : Vom Moénchtum des heiligen Benedikt. Gedanken
iiber benediktinische Wesensart, Geschichte und Kultur. Hess, Basel, 1947,
166 Seiten. Pappband Fr. 9.- Leinenband Fr. 10.50.

Le Rme P. Abbé d’Engelberg nous donne, dans ce volume, une courte
histoire du monachisme bénédictin. L’expression est prise, avec raison,
dans son acception la plus large : l'auteur y fait entrer les Bénédictins,
les Cisterciens, les Trappistes. A I'extréme frontiére se trouvent ces ermites,
d’Ttalie surtout et de France qui, s’inspirant de la premiére phase de la vie
de saint Benoit, celle de Subiaco — idéal que celui-ci n'a d’ailleurs jamais
désavoué dans la suite —, méritent d’étre englobés dans la famille bénédic-
tine dans la mesure ou ils ont accepté un point ou l'autre de la Régle :
que ce soient les Camaldules, adoptant 1'office en commun, ou les moines
de Vallombreuse, qui finirent par se constituer en véritables couvents, avec
I’accent porté principalement sur la vie contemplative. Plus tard, appa-
raissent d’autres familles & tendance érémitique : les Silvestrins, les Céles-
tins, les Olivétains, qui se sont groupés ensuite, aux XIIT¢ et XIVe siécles,
empruntant certaines particularités aux ordres mendiants, spécialement
aux Franciscains.

Le moine, souligne Mgr Hunkeler, est un contemplatif qui s’est isolé¢
des hommes, tendant donc a un idéal différent de celui des ordres ultérieurs,
éminemment actifs, dont le but est d’agir dans le monde et d’y demeurer
par conséquent ; et c’est pourquoi, si tout moine est un religieux, I'inverse
n’est pas vrai. (p 11).

L’auteur analyse longuement la régle de saint Benoit, et c’est pénétré
des conceptions du patriarche d’Occident, interprétées cependant sans
rigueur, qu’il décrit et juge 1'évolution du bénédictinisme, appréciant a la
lumiere de ces principes, notamment de l'ora et labora, les diverses mani-
festations qui apparaissent dans la suite.

Cluny fait trop exclusive, au détriment du travail, la part de la priére
liturgique. Citeaux, dont I'impétueuse force d’expansion fut un peu inquié-
tante au début (p. 102) rejoignit ensuite la tradition bénédictine la meilleure,
mais s’astreignit tout d’abord trop littéralement au texte de la Régle, sans
tenir compte de l'évolution légitime, et accorda au souvenir de saint
Bernard une part prépondérante, aux dépens de saint Benoit.

Avec Solesmes et Dom Guéranger, c’est une conception nouvelle qui
prend naissance, différente de celle des vieilles abbayes, qui conservent
quelque chose de chacun des nombreux siecles qu’elles ont traversés, et
qui s’'étaient renouvelées a 1'époque de la Contre-réforme, au XVII¢ siécle,
orientant leur activité vers 1'école et la pastoration, se laissant imprégner
par certaines formes nouvelles de dévotion, acceptant I'esthétique du baroque
et du rococo dans leur architecture et dans leur chant liturgique. C’est
dans cette ligne que s’est opérée la réforme monastique en Baviére et
qu’ont été créés les couvents bénédictins d’Amérique. Solesmes prend au
contraire comme idéal le monachisme du moyen age et spécialement celui
de Cluny. Beuron, le pendant allemand de Solesmes, a également donné
naissance a une congrégation, qui, elle, s’est inspirée essentiellement de

76



la Charte de charité des Cisterciens, tandis que St. Ottilien est devenu le
centre des initiatives bénédictines missionnaires. Bref, aujourd’hui, comme
autrefois, parmi les héritiers du patriarche d’Occident se rencontrent des
congrégations dont les conceptions sont partiellement différentes; elles
n’en sont pas moins des membres authentiques de la grande famille
bénédictine. On sent que celle qui a les préférences de notre auteur est
celle de nos abbayes suisses, qui ont su évoluer, s’adapter aux besoins
nouveaux, ouvrir des colléges, s’occuper des missions. Le Bénédictin regarde
comme fondamentale la notion d’attachement a la maison de sa profession
monastique, qui est pour lui sa famille, comme 1’Abbé est son pére. Au
lieu que le Dominicain, le Franciscain ou le Jésuite sont la tout d’abord
pour l'ordre ou du moins pour la province, le Bénédictin lui, demeure
lié, méme s'il en est momentanément ou plus longuement éloigné, & son
couvent, ol il viendra terminer ses jours et ol son souvenir demeurera
perdant des siécles, parce que ses fréres, longtemps encore, se scuviendront
de lui au jour anniversaire de sa mort.

L’exposé de Mgr Hunkeler est celui d’un connaisseur, qui a longue-
ment réfléchi sur la vie bénédictine, qui en parle avec autorité et, par
endroits, avec une émotion communicative. Etant donné le but poursuivi,
il a renoncé a citer des références et a munir de notes les pages de son exposé,
qui n'en est pas moins solidement charpenté et sérieusement documenté.
L’esprit est irénique, conciliant, parfois méme un peu trop. L’auteur écrit
par exemple : « Si I'on divergeait de sentiments sur des questions de détail,
il y avait cependant accord cordial quant au fond, ainsi qu’on peut s’en
rendre compte par la correspondance échangée entre Pierre le Vénérable
et saint Bernard » (p. 86). C’est atténuer un peu trop le dissentiment qui
mit aux prises les deux grands hommes, conflit dans lequel, d’ailleurs, ce
n’est pas a ’abbé de Cluny que nous donnerions les torts.

Mgr Hunkeler n’a évidemment pas voulu énumérer toutes les abbayes
bénédictines ; mais il rencontre dans son exposé les principales d’entre
elles. Il a au surplus réparti, au cours de son volume, au moyen de com-
positions a la plume (trés bonnes comme dessin, mais dont l’exécution
aurait gagné parfois a étre plus soignée, plus minutieuse) les plus connues
de Suisse et de 1'étranger. Il a enfin mis en appendice 16 planches photo-
graphiques, reproduisant, un peu au hasard, d’anciens tableaux, des
estampes, des manuscrits, des églises monastiques, des couvents.

(Euvre de vulgarisation destinée au grand public, le livre de 1’Abbé
d’Engelberg est un résumé limpide et bien présenté de 1’histoire de la grande
famille de saint Benoit — soit donc, a peu d’exceptions pres, de la seule
forme de vie monastique en Occident jusqu'a l’apparition des chanoines
réguliers et des ordres mendiants — exposé qu’il poursuit jusqu’a nos jours,
consacrant quelques pages aux couvents de femmes et insistant en outre,
pour terminer, sur tout ce que la civilisation doit au patriarche d’Occident.

L. Weber.



Jean-Charles Biaudet : Echos du Sonderbund. Lettres choisies de
Samson Vuilleumier 1847. Lausanne 1947. Editions de 1I’Eglise nationale
vaudoise, rue Pichard 20, 254 pages. Fr. 7.50.

Né en 1804, Samson Vuilleumier fut successivement pasteur a 1’église
frangaise de Bale, a Chesalles et 4 Moudon, puis professeur de théologie 4
T’Académie de Lausanne, premier président du Synode et enfin pasteur
a Lausanne. Malade, 1l se démit de ses diverses fonctions et mourut en 1889,

Aux Editions de la Concorde, MM. Robert Centlivres et Henri Meylan
ont déja publié¢, en 1947, sous le titre : L'Eglise vaudoise dans la tempéte,
des lettres écrites, au cours des années 1843 a 1846, par Samson Vuilleumier
a ses amis de Bile au sujet des difficultés qui furent, dans le monde ecclé-
siastique protestant, la conséquence de la révolution vaudoise de 1845,
conflit au cours duquel notre pasteur, aprés bien des angoisses et des
perplexités, se résolut & demeurer fidele a I’Eglise nationale.

Dans le présent volume, ce sont des extraits de lettres adressées par
Samson Vuilleumier a ces mémes correspondants ainsi qu’a son beau-pére,
pasteur a Bile, que publie M. Biaudet, dans la mesure ol elles apportent
quelques renseignements ou quelques détails intéressants sur l'affaire du
Sonderbund.

Aprés une introduction dans laquelle il retrace la carriére de Samson
Vuilleumier et rappelle assez longuement le conflit de conscience auquel
il fut aux prises, M. Biaudet nous donne, dans une Notice historique d’une
centaine de pages, le résumé des événements qui, pendant un demi-siécle,
ont précédé chez nous le Sonderbund : pacte fédéral de 1815, tentatives
de le remplacer par une constitution plus libérale, articles de Baden,
suppression des couvents en Argovie, premiere ébauche, en 1843, d’une
alliance séparée, appel des Jésuites a Lucerne, expéditions de corps francs,
arrivée des Jésuites a Lucerne, formation proprement dite du Sonderbund,
sa dissolution au moyen de la douloureuse, mais heureusement courte cam-
pagne de 1847, et enfin la constitution de 1848, aboutissement de ce demi-
siécle d’histoire nationale,.

Tout ceci est raconté d’une maniére trés claire et au surplus singu-
lierement vivante. L’auteur se meut a l’aise dans cette période qu’il connait
fort bien, ayant déja publié, en 1941, un livre intitulé La Suisse et la monar-
chie de juillet (Cf. cette Revue, 1942, p. 155). L’enchainement des faits est
habilement souligné, ou plutét, il ressort de la maniére méme dont ils sont
rapportés.

Ce n’est pas qu’il n'y ait aucune réserve a faire au sujet d’affirmations
relatives a 1’Eglise catholique ou a ses adeptes. Parmi ces derniers — M. Biau-
det rappelle qu’Augustin Keller en était — il en est qui n’ont pas eu l’atti-
tude qu’aurait d@i leur dicter la foi de leur baptéme. Ils n’ont cependant
été qu’une minorité et 'auteur généralise trop en disant que, aprés 1815,
le Saint-Siege ayant su « profiter des circonstances pour asseoir plus forte-
ment sa position en Suisse, le clergé avait bien voulu ou, faute de pouvoir
résister, avait dfi se soumettre aux volontés romaines, et les gouvernements
cux-mémes ne s'étaient opposés que faiblement a la dépendance directe

78



dans laquelle la curie romaine s’efforgait de tenir les évéchés suisses et les
fidéles » (p. 65). Vus sous cet angle, les articles de Baden n’ont pour but
que de « combattre l'influence de la curie romaine sur les institutions
publiques de la Suisse » (ibid.), d’obtenir « une meilleure organisation de
I’Eglise catholique en Suisse... et de sauvegarder les droits de I’Etat dans
le domaine ecclésiastique » (p. 66). En réalité, ces articles visaient a 1’assu-
jettissement de I’Eglise et, qu’ils fussent de Suisse ou d’ailleurs, leur con-
damnation de la part de Grégoire XVI n’avait donc pas de quoi surprendre.
Notre auteur, au contraire, déclare : « S’il n’y a rien 14 que Rome n’eiit
accordé depuis longtemps déja a des Etats tels que la France et 1’Autriche,
ces concessions avaient été faites a de grandes puissances, dictées par d’impé-
rieuses nécessités. Il pouvait en étre autrement avec la Confédération
suisse » (p. 67). L’affirmation est gratuite, pour ne rien dire de plus.

I1 est inexact de prétendre que 1'Eglise catholique, méme a 1’époque
Jde Grégoire XVI, ait redouté la démocratie, y voyant un principe oppeosé
a ceux qu’elle soutient (p. 65) et tout autant d’affirmer qu’ « elle se récon-
cilie avec le suffrage universel dés qu’elle s’apergoit qu’il n’est pas trés
difficile. .. de le diriger, de faire de la démagogie cléricale » (p. 77). Dans
la question des Jésuites, M. Biaudet souligne bien que ceux-ci n’ont nulle-
ment cherché i s’installer 2 Lucerne et que le Provincial en particulier v
était opposé, mais il a tort d’ajouter que cet appel était « un défi lancé. ..
aux catholiques qui essaient d’échapper a la tutelle romaine » (p. 102).

La 2¢ partie du volume est consacrée aux lettres de Samson Vuilleumier.
Dans les premiéres, qui datent du début de 1847, il est surtout parlé des
scissions politico-religieuses de 1’époque, du conflit dont il a été question
plus haut, du renchérissement de la vie et des abus de certains producteurs
cherchant a profiter de la situation, du fléchissement de l'esprit religieux
ainsi que de la moralité. P. 138, notre pasteur fait cet aveu significatif :
«Ne nous vantons pas: avec toutes leurs superstitions, les populations catho-
liques de la Suisse valent mieux que les nétres. Le magnificat chanté a
I'Hétel de Ville a Fribourg lors de la derniére insurrection nous fait honte. »

Puis, dés le milieu de l'année, c’est la perspective de la guerre qui
passe au premier plan. S. Vuilleumier la déplore ; jusqu’au dernier moment,
il se refuse a y croire et lorsqu’elle est déclenchée, il en souffre profondément.
11 se console en constatant que les soldats qu’il voit passer et stationner
a Moudon sont, moralement et religieusement, bien disposés. Il n'y a chez
eux aucun fanatisme anticatholique. Il n'y en a pas non plus chez notre
pasteur qui, par ex., intervient pour obtenir la libération d’un curé fri-
bourgeois enlevé comme otage.

Les premiers coups de canon qu’il pergoit dans le lointain lui déchirent
le coeur. Apprenant la capitulation de Fribourg, il écrit, en songeant aux
victimes qui ont ainsi été épargnées : « Je plains Fribourg, mais je bénis
Dieu » (p. 238). Le service religieux militaire (protestant) célébré, apres
la reddition de la ville, sur la place de Notre-Dame — cérémonie a laquelle,
lui raconte un témoin oculaire, aucun bourgeois n’'avait assisté (p. 206) —
lui dicte cette remarque, qui détonne aprés ce qui précéde: « Depuis la Réfor-
mation, le papisme n’a pas regu en Suisse un plus rude échec que celui

79



qu’elle (Fribourg ?) subit aujourd’hui » (p. 200), et cette autre, au sujet
des prisonniers valaisans : « Quelle belle capture pour le protestantisme !
Vous n’avez plus besoin d’envoyer des évangélistes au loin pour amener
les papistes a la Réforme » (p. 201).

Et puis, c’est l'arrivée des blessés, résignés, dans les hopitaux, la ruée
de leurs proches, comme aussi de tous ceux qui ont des parents sous les
drapeaux, pour obtenir des nouvelles ; et enfin, au début de 1848, le retour
de I'armée fédérale.

Ces lettres, M. Biaudet les a accompagnées de nombreuses notes fort
précises sur chacun des personnages qui y sont mentionnés ou sur les faits
qui nécessitent une explication. La correspondance de S. Vuilleumier fait
toucher du doigt les horreurs de la guerre, méme réduite aux limites de
celle du Sonderbund. On y saisit, dans des faits concrets, les réactions de
la nature humaine : les unes nobles et émouvantes; d’autres, plus rares,
au contraire matérialistes et égoistes. On saura gré a M. Biaudet d’avoir
publié¢ ces extraits et d’avoir fourni ainsi aux historiens, pris sur le vif,
quelques éléments de détail, sans doute, mais précieux, permettant d’illus-
trer les années dont nous commémorons le centenaire.

L. Weber.

Mitteilung der Redaktion

Mit dem Beginn des neuen Jahrgangs 1948 ist die Zeitschrift in den
Verlag der Paulusdruckerei in Freiburg iibergegangen. Fiir ihr Entgegen-
kommen sind wir ihr zu aufrichtigem Dank verpflichtet.

Es ist uns ein Bediirfnis, auch an dieser Stelle Herrn Josef v. Matt in
Stans als Inhaber des Verlagsgeschiftes fiir die langjdhrigen treuen und
selbstlosen Dienste, die er unserer Zeitschrift geleistet hat, unsere dankbare
Anerkennung auszusprechen. Wir haben dazu umso mehr AnlaB, als ja das
vaterliche Verlagsgeschaft Hans v. Matt & Co bereits mit der Griindung
der Zeitschrift aufs engste verkniipft gewesen ist.

80



	Rezensionen = Comptes rendus

