
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 40 (1946)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation. Herausgegeben
von Paul Roth. V. Bd. : Oktober 1530 bis Ende 1531. Verlag der
Historischen und Antiquarischen Gesellschaft, Universitätsbibliothek Basel. 1945.
xiii-685 S. mit Register. Fr. 21.—, Bd. I-V zusammen Fr. 80.—.

Die Drucklegung dieser Aktensammlung schreitet rüstig voran. Sie
wird mit dem 6. Band ihren Abschluß finden. In seinem Vorwort erklärt
der Herausgeber, daß an den bisherigen Grundsätzen nichts geändert
worden sei. Ob in allem mit Recht Uns scheint immerhin der
Wiederabdruck jener bei Staehelin, Oekolampad Bd. II bereits vollständig gebotenen
Stücke kaum gerechtfertigt (vgl. Nr. 76-80, 121, 127, 167, 223, 232, 267,
270, 293, 358, 417 u. 421). In diesen Fällen hätte ein regestförmiger Hinweis
genügt. Beim gewaltigen Umfang des Materials wäre eine gewisse Ökonomie
zugunsten des Neuen angebracht gewesen. Auf ein Sachregister darf man
nach Abschluß des ganzen Werkes rechnen ; es ist ja auch dringend
notwendig. Wir möchten damit einen anderen Wunsch verbinden : daß ein
knapper Forschungsbericht über die benützten Archive geboten wird, der
manche wertvolle Hinweise auf Helvetica in auswärtigen Archiven zu bieten
vermöchte. Es bleibt ja das besondere Verdienst gerade dieser
Aktensammlung, ausländische Archive in größerem Ausmaß herangezogen zu
haben, als es früher je der Fall war.

Auch der vorliegende Band (die früheren Besprechungen s. in dieser
Zeitschrift Bd. 33, 91 ; 38, 78) bietet ein überreiches neues Material, nur
ist der Schwerpunkt der Quellen ganz anders gelagert. Die Geschichte des
Hochstifts und der Klöster tritt jetzt viel stärker zurück. Zur Hauptsache
bleibt es bei Anständen über Zinsen- und Zehntenfragen, aber weniger im
Sinne prinzipieller Auseinandersetzungen, als der Regelung vereinzelter
Ansprüche (s. etwa Nr. 7, 31a, 136, 392, 701). Vereinzelte Stücke verdienen
indessen größere Beachtung, so die Mahnung des Kapitels an Bischof
Philipp (Nr. 21), dem sein Verhalten gegenüber der Stadt verübelt wird,
weshalb das Gerede über ein schlechtes Verhältnis des Kapitels zum Bischof
nicht so unbegründet erscheint (Nr. 84). Für die Personengeschichte der
Domherren fällt wenig ab. Kaum rühmenswert ist das Verhalten des
Domdekans Nikolaus v. Diesbach (s. Nr. 20, 352, 423, 706), der mehrfach zur
Residenz und zur Versehung seines Amtes gemahnt werden muß. Besondere
Beachtung verdient das Schreiben des Kapitels an die Statthalter und
Regenten von Wurtemberg (Nr. 251, vgl. dazu 165). Es bringt nicht allein
die Rechtsauffassung des Kapitels in der Frage der Einkünfte aus
kirchlichen Stiftungen ganz klar zum Ausdruck, sondern es verrät uns auch,
daß von 75 Domkaplänen nur 15 zum neuen Glauben abfielen und von
diesen nur 9 in der Stadt weilten, während etwa ihrer 60 dem
Domkapitel Gefolgschaft leisteten. Trotzdem sperrte Basel Einkünfte von über



- 138 —

3000 Gulden, teils zugunsten der Prädikanten. Klagen über die Stadt
fehlen natürlich aus sonst nicht (vgl. Nr. 472 f., 485, 602). Von eigener
Ironie ist die Äußerung des Kapitels gegenüber Markgraf Ernst v. Baden
(p. 25) : « Schafft villicht ir heilig evangelium, so sie verjehen, bringet sölich
frucht unnd leret, das man einem andern das sin also nemenn solle. » Daß
einzelne Geistliche zum alten Glauben zurückkehren wollten und wie es

ihnen dabei erging, belegt das Schicksal des Chorherrn zu St. Peter, Heinrich
Kölner (Nr. 233, dazu 401). Charakteristisch ist für das Vorgehen der
Stadt in den Streitigkeiten der Zins- und Zehntenerhebung ihr Verhalten
gegenüber Kaplan W. Hüglin (Nr. 204, 215, 225 f.). Für die
Vermögensverhältnisse des Stiftes St. Peter bietet die Sammlung verschiedene
beachtenswerte Stücke (Nr. 94 über den Einzug der Zinse der geflohenen
Geistlichen, Nr. 280 Ertrag der Pfründen der 20 abgetretenen Kapläne
zu St. Peter ; Nr. 359 Einkommen der Kaplaneipfründen zu St. Peter),
für jene des Domkapitels ist wichtig das Verzeichnis der Einkünfte aus
der Präsenz (Nr. 103). Nennen wir in diesem Zusammenhang noch das
Verzeichnis der Besoldung der Basler Pfarrer (Nr. 102). Zu Vergleichen
mit den Verhältnissen anderer Domkapitel mögen die Verfügungen des

Kapitels in Basel über die Residenzpflicht anregen (Nr. 424). Endlich mag
auch das Schicksal der Orgelpfeifen des Münsters erwähnt werden, die nach
dem Schreiben BM. Meyers (Nr. 449, dazu Nr. 437) zum Nutzen der Kirche
verbraucht wurden ; das Kapitel hatte das Nachsehen.

Zur Geschichte der Klöster bietet der Band einiges Material vor allem
für das Dominikanerinnenkloster in den Steinen : das aufschlußreiche
Inventar mit dem Verzeichnis der Einkünfte, der Kirchenzierden (Nr. 166)
und, in Ergänzung zu Nr. 140, der Leibgedinge der einzelnen Nonnen, von
denen 21 mit Namen genannt werden (vgl. ferner Nr. 139, 141, 501). Natürlich

spielen auch hier eine ganze Reihe von Anständen betreffend Zinsen
und Zehnten hinein, doch beanspruchen diese Akten beschränktes Interesse.
Daß es übrigens bei der Zehntenablieferung durch die Bauern nicht immer
gerecht zuging, beweist die Mahnung des Rates an den Vogt von Farnsburg

(Nr. 279).
Wichtig ist in diesem Zusammenhang die Ratserkenntnis vom 3.

Dezember 1530, nach welcher die Kosten für die Befestigungsarbeiten aus dem

Kirchengut bestritten werden sollten (Nr. 68 vgl.). Das ist ein unwiderlegliches

Zeugnis für die keineswegs konsequente Behandlung der
verkündeten Grundsätze über die Behandlung des einstigen katholischen
Stiftungsgutes (vgl. Nr. 127, p. 114). Daß es immer noch Restitutionsforderungen

von Stiftungen gab, weil der ursprüngliche Stiftungszweck
nicht mehr erfüllt wurde, überrascht daher kaum (Nr. 380). Auffallend ist
die Indifferenz Basels gegenüber der Restitutionsfrage von Stiftungen für
die gemeinen Vogteien, verständlich nur, weil Basel nicht mitregierte
(vgl. p. 92, Z. 26).

In die Verhältnisse der Basler Kirche während dieser für die
eidgenössische Religionspolitik wichtigen Periode gewähren die vorliegenden
Akten bedeutsame Einblicke. Wie etwa die Sittenordnung und die
Strafpraxis gehandhabt wird, belegen zahlreiche Urfehden (Nr. 83 Spiel 134,



— 139 -
Nr. 3, 174 Hexerei, 429 Hagelmachen, 634 Besuch des Frauenhauses,
731 Buhlerei). Gotteslästerung und Schmähungen werden streng
geahndet (Nr. 114). Weshalb ist das p. 328 Anm. zitierte Verhör K. Murers
weggelassen Das Beste bieten sonst die Akten der Herbstsynode 1531

(445b). Da finden wir eine Reihe von wichtigen Motiven für die frühen
und keineswegs geringen Schwierigkeiten der neuen Kirche in der
Verwirklichung ihrer Ziele. Mit aller Klarheit erkennbar ist eine weitverbreitete
Predigtmüdigkeit. Eine deutliche Schwäche der neuen Lehre kann hierin
kaum geleugnet werden, auch wenn man die Urteile, wie bei allen
Visitationen, nicht in ihrer vollen Schärfe hinnehmen möchte. Wie könnte es

anders erklärt werden, daß in der Stadt die Gewohnheit herrschte, zur
Zeit der Predigt sich der Vogeljagd und der Fischerei hinzugeben (vgl.
Nr. 78), daß etliche von den Ratsmitgliedern die Predigt verachteten und
die Religion (lies die neue schmähten, daß auch die Kinder nicht genügend
zum Besuch der Predigt angehalten wurden (Einfluß der Täufer, über die
besonders geklagt wird Andere gingen zur Predigt, schimpften aber trotzdem

über die neue Religion und besuchten auswärts die Messe Nicht besser

stand es auf dem Lande, nur treten hier neue, beachtenswerte Motive
hervor. Wochenlang geht man nicht zur Predigt, oder erst wenn sie halb
zu Ende ist. Der einfache Mann erträgt die Polemik gegen die Täufer
und die Päpstlichen nicht und läuft weg. Die Täufer üben auf dem Lande
starken Einfluß aus, sie bleiben unversöhnlich und wiegeln das Volk auf.
Verachtung des Abendmahls und des Banns sind auffallend, ebenso die
Verunehrung der Friedhöfe, zumal wenn man sich erinnert, daß Carlo
Borromeo 1570 ihre Pflege und die Ehrung der Toten in der Innerschweiz
besonders rühmt (Die Nuntiatur G. Fr. Bonhomini, ed. Steffens-Reinhardt.
I, 1906, 7). Die Ablehnung des Fegfeuerglaubens und die Aufhebung der
Jahrzeitgedächtnisse übten auf die Bauern einen destruktiven Einfluß aus.
In einzelnen Gemeinden sind Opposition und Autonomiestreben lebendig.
Reinach setzt kurzerhand verbotene Feiertage ein, also katholische Feste
In Läufelfingen ergeht es dem Prädikanten schlimm (dafür weitere Belege
in Nr. 453). In Holstein geht es übel zu : die Kirchenfenster werden
zerschlagen, da geht man nicht zur Kirche und während der Predigtzeit wird
geschossen (Sabotage oder Schießübungen In Therwil setzen sie den
Geistlichen ab mit der Begründung, die Herren hätten ihnen nichts zu
gebieten. Jene, welche die Feiertage (wohl katholische) nicht halten,
strafen sie kurzerhand (445c). In allem erkennt man die zäh konservative
und eigenwillige Art des Landvolkes, in manchen Zügen auch die Erschütterung

der Glaubensgewißheit. Daß Unzufriedenheit und Opposition nicht
überwunden sind, belegen auch manche andere Akten. Man müßte vor
allem jene Klage aus dem Erlaß der Bannerherren über die Nichtkommuni-
kanten anführen, die bereits durch Staehelin bekannt geworden ist (Nr. 217),
daß nämlich etliche der Nichtkommunikanten geltend machen : « daß sie
noch nit gnügsamlich bericht und usz getreng irer conscientzen sollichs
underlassen» (p. 193, Z. 29). Sie beriefen sich also auf ihr Gewissen, aber
Freiheit blieb ihnen versagt. Gegen Oppositionelle schreitet der Rat scharf
ein. Anton Glaser, Altschultheiß, muß es hart büßen, daß er die neue Lehre



— 140 —

beschimpft und Bern bezichtigt hatte, wider Eidespflicht und versiegelte
Abschiede die Reformation durchgeführt zu haben. Auch um die
Wiederherstellung des katholischen Kultes bemühte er sich und er ermunterte
Gesinnungsgenossen, zum Abendmahl zu gehen, um so in den Rat gelangen
zu können. Man erkennt die Rolle der politischen Macht für die Glaubensfrage

Endlich schrieb Glaser eine Chronik, die nach Ansicht des Rates
vielerlei Unwahrheit und manches Ehrenrührige für Basel enthielt. Schade,
daß sie nicht erhalten ist (Nr. 343 8. Juli 1531). Es ist das eindrucksvollste

Beispiel der nachwirkenden Opposition (s. 202 L. Steinmüller,
Schlosser, 207 Meister Hieronymus Helfrieh, Domkaplan, dazu Verweise
im Register). Begreiflich, daß während der kriegerischen Spannungen die
Opposition wieder hervortrat. Ein Fuhrmann schwört am 27. Juni 1531

Urfehde, weil er den V Orten trotz der Proviantsperre Wein zugeführt hat
(Nr. 365), der Basler Überreiter hielt es mit den Feinden der Stadt (Nr. 514

21. Okt. 1531), Stadtboten müssen bestraft werden wegen pflichtwidriger
Übermittlung von Briefen (524), eine Frau hat in Zürich Nachrichtendienst
betrieben, andere Frauen hielten mit Schmähungen über den Zürcherkrieg
nicht zurück (Nr. 529, 588, 669).

Die Schwierigkeiten sind durch die Täufer sehr gesteigert worden. Sie
hielten umso länger an, je weniger Nachbarorte zur Verfolgung der Täufer
bereit waren. Die Klagen Basels über Solothurn fallen direkt auf (Nr. 53,
106, 273, Mahnung an Rheinfelden Nr. 129). Basel drängt im Jan. 1531
auf einheitliches Vorgehen der verbündeten Stände gegen jene Orte, die
den Täufern Unterschlupf gewähren (106 vgl. Instruktion vom 11. Okt.
1530 Nr. 13a). Natürlich arbeitet auch Zürich auf ein Konkordat der
Burgrechtsstädte hin (261 5. Juni) : wenn ein Täufer seine Familie
verläßt, soll er an Leib und Leben gestraft werden, falls er auf fremdes Gebiet
flüchtet, soll interveniert werden. Das alles trifft in erster Linie die bäuerliche

Landschaft.
Und wie hat sich Basel damals der Täufer zu erwehren versucht

Noch oft ließ man es bei Gefängnis und Widerruf bewenden (Nr. 3, 19, 69),
die Dauer der Haft reicht bis zu 71 Tagen. Seit der wichtigen Ratserkenntnis
vom 23. Nov. 1530 wird die Strafpraxis verschärft. Das Mandat setzte
eine genaue Abstufung der Strafen fest : erst Gefängnis, bei Verweigerung
des Gehorsams Verbannung, dann Schwemmen und Verbannung bei Rückfall,

schließlich aber Ertränken ohne Gnade. Tatsächlich wurden zwei
offenbar führende Täufer ertränkt (Febr. 1531, Nr. 124, 132, 137). Wer
den Rat darob schmähte, wurde ins Gefängnis geworfen (Nr. 130). Aber
nicht umsonst wollte der Vogt zu Homburg die Strafen des Schwemmens
und Ertränkens in der Stadt vollzogen wissen. Der gemeine Mann wurde
sonst unwillig, die Kosten stiegen, ungeschickte Reden ergingen und in
allem spielten verwandtschaftliche Beziehungen eine Rolle (Nr. 150). Wenn
die Todesstrafe nicht häufiger angewendet wurde, erklärt sich dies durch
die Rücksichten auf das Landvolk. Will man dessen Haltung verstehen,
kann man an den Äußerungen einzelner Täufer nicht vorbeisehen. Agnes
Lindin meinte z. B., die Prädikanten hielten sich selbst nicht an das, was
sie predigten. Von ihrem Prädikanten, Herrn Jakob, habe sie gehört, man



— 141 —

solle keine Zehnten geben, nun aber predige er das Gegenteil (39b). Wie
wichtig wäre es, einmal alle Äußerungen in der Zehntenfrage systematisch
zu sammeln und zu untersuchen. Die Klagen über die widerspruchsvolle
Haltung von Prädikanten in dieser gerade für die Bauern so bedeutsamen
Frage sind keineswegs selten. Die volkspsychologischen Problemstellungen
in der reformationsgeschichtlichen Forschung werden leider zu sehr
vernachlässigt, dafür aber die Doktrin der führenden Reformatoren oft
einseitig und allzu schematisch in den Vordergrund gerückt (über die Lehren
einzelner Täufer s. besonders das instruktive Stück Nr. 378).

Im vorliegenden Band dominieren durchaus die Akten über den
2. Müsserkrieg und den 2. Kappelerkrieg. Der Galgenkrieg zwischen Basel
und Solothurn besitzt geringere Bedeutung. Was hier an neuem Material
neben Bekanntem geboten wird, ist erstaunlich. Der Vergleich der beiden
Kriegsereignisse, wie er hier möglich wird, ruft mannigfachen Überlegungen,
die wir umso weniger übergehen können, als unseres Erachtens die damalige
Politik immer noch einseitig beurteilt wird.

Nur beiläufig möchten wir die auch für die Familiengeschichte ergebnisreichen

Auszugsrodel erwähnen. Auch mit dem Verlauf der militärischen
Ereignisse selbst, für die ausgezeichnete Berichte vorliegen (vgl. z. B. 206, 242
für den Müsserkrieg), wollen wir uns nicht befassen. Aber die Rückwirkungen
des Müsserkrieges auf die Religionspolitik müssen kurz erörtert werden.
Während des Müsserkrieges werden häufige Klagen über die Schwierigkeiten
der Besoldung und Ernährung der Knechte laut. Unzufriedenheit fehlt
dabei nicht (Nr. 206, 242, 326, 400). Disziplinlosigkeit drohte mehr als
einmal, auch fehlten, wie einmal ausdrücklich hervorgehoben wird, ein
Prediger und ein Geistlicher, der Messe las (Nr. 239, 269, 324). Es gab
Kriegsleute, die heimlich wegzogen (Nr. 262). Wie man sieht, brachte der
Müsserkrieg eine starke moralische und finanzielle Belastung. Die Abrechnung

(Nr. 695) ergibt für den Müsserkrieg an Aufwendungen für die Truppen
eine Summe von rund 6485 Pfund, gewiß eine ungewöhnlich hohe Summe.
Die moralische Belastung traf vor allem die untertänige bäuerliche
Bevölkerung, die ja kaum einmal für Kriege leicht zu gewinnen war. Von
hier aus gesehen ließe es sich kaum mehr begreifen, wenn die V Orte gegen
Musso gezogen wären. Das wäre tatsächlich einer vorzeitigen Schwächung
ihrer Kräfte gleichgekommen. Sie hatten gute Gründe, diese zu schonen.
Aber sie mußten auch darauf bedacht sein, den Gotthardverkehr in keinem
Fall durch eine Einmischung in diesen Krieg zu gefährden. Das waren
sehr reale Gründe, die genügen dürften, um die üblichen, zwar bestechenden,
aber letztlich gesehen doch haltlosen Vorwürfe an die V Orte wegen ihrer
neutralen Haltung im Müsserkrieg zu widerlegen. Der Müsserkrieg kann
nicht vom Gesichtspunkt eines gleichsam vaterländischen Unternehmens
aus beurteilt werden. Gerade in diesem Zusammenhang sei erwähnt, daß
Basel damals den Vorschlag machte, Lugano und Locamo an Frankreich
oder Mailand zu verkaufen (Nr. 219).

Auch hinsichtlich des Verlaufs des Kappelerkrieges und der
Friedensverhandlungen drängen sich auf Grund der vorliegenden Akten neue
Gesichtspunkte auf. Basel ist sich in seiner Politik durchaus treu geblieben.



— 142 —

Es war von Anfang an gegen die Proviantsperre und gegen den Krieg
(13ab, 148). Es vertrat diese Haltung gewiß nicht so sehr aus
bundesrechtlichen Erwägungen, die es beim Abschluß des christlichen Burgrechts
hintangesetzt hatte, sondern als Grenzstadt, die alle psychologischen
Wirkungen der politischen Vorgänge und besonders der militärischen
Demonstrationen (Truppenbewegungen) im Reich viel unmittelbarer zu spüren
bekam (vgl. Nr. 376, 459, 498, 503 f., auch 506) und insofern eine empfindlichere

Innenlage aufzeigte als Zürich. Basel übersah aber auch nicht die
schwere Belastung, die aus dem immer noch nicht erledigten Müsserkrieg
erwuchs, der gleichsam einen Zweifrontenkrieg bedingte (Nr. 235). Die
Sperre lehnte es nicht allein aus handelspolitischen Interessen ab, sondern
auch in Sorge um Repressalien seitens des benachbarten Österreich und
in Rücksicht auf die Teuerung (Nr. 244, auch 416, 431). Daher sprach
sich die Stadt auch gegen die Veröffentlichung eines Manifests über die
Ursachen des Proviantabschlags aus und wollte diesen noch im Juli 1531

aufheben (273. 349).
Wenn Basel trotz solcher Bedenken und der Vermittlungsversuche

(434) am Kriege teilnahm, geschah es im Bewußtsein der eingegangenen
Bündnisp'flicht (vgl. Nr. 569). Das alles machen die vorliegenden Akten
deutlich. Über die Geschehnisse während des Krieges und über die
Friedensverhandlungen liegt ein überreiches Material vor. Es ist unmöglich, auf
alles einzugehen. Aber einiges muß immerhin erörtert werden. Der Krieg
war trotz Kappel nicht beendet, wie man weiß, aber es wird hier noch
klarer, warum die Fortsetzung des Krieges unmöglich wurde.

Der ganze Krieg lief in eine schwere Vertrauenskrise zwischen den
Obrigkeiten und der untertänigen Bauernschaft aus. Hier spielt nun auch
die Abendmahlsfrage hinein. Sie war zu einem guten Teil entscheidend
für die Bildung eines festen Glaubens im Untertanenvolk. Gerade im
Frühjahr 1531 liefen die Verhandlungen über die Einigungsformel. Da
machte Bern nicht ohne Grund geltend, daß es den « Saxischen verstandt
nicht annehmen könne, weil er dem widerspreche, was an der Berner
Disputation beschlossen worden sei. « Solten sy nun dyse bekantnus an
jere gmeinden, so noch zartt und nit zum vesten erbuwen, by denen sv
ouch biszhar und noch, wy das erhalten, predigen haben laszen, pringen.
wurd innen zu eim groszen nochteyl dienen » (p. 138 Z. 7). So berichtete

Stadtschreiber C. Schaller seinem Kollegen und Schwager Peter Butzér
in Straßburg. Basels Stellungnahme wich davon nicht wesentlich ab (vgl.
Nr. 160, bes. p. 141 Z. 16, ferner Nr. 121, 127). Die Glaubensgewißheit
des Volkes war eine sehr wichtige Voraussetzung für einen Glaubenskampf.
Wie sollten die Bauern für einen Bruderkampf einstehen, wenn sie des
Besitzes der Wahrheit nicht sicher waren Täuferwesen, Abendmahlsfrage,
geschichtliche Tradition wie Wesensverwandtschaft mit der altgläubigen
Bauernschaft (Knutwil zog den V Orten zu Hilfe vgl. Nr. 668b) boten
keine günstigen Bedingungen für die erfolgreiche Führung des Krieges.
Basel und Bern wollten dieser Tatsache Rechnung tragen, Zürich sah
darüber hinweg. Die Wirkung solcher Motive belegen teilweise gerade jene
Aussagen gefangener Basler, denen von den Innerschweizern die Gewalt-



— 143 —

politik Zürichs in psychologisch geschickter Weise vorgehalten wurde
(vgl. 562 : « Zwungen eid weren gott leyd » p. 475 Z. 3). Deswegen versteht
man die Zurückhaltung und Besorgnis Berns auch viel besser.

Hält man sich solche Gründe vor Augen, wird auch die große Schwierigkeit

zur Fortführung des Krieges bewußt. Nach der Niederlage am Gubel
trat der Rückschlag auch unter den Basler Knechten sofort ein und es

ergingen Klagen gegen Zürich (Nr. 530-532, 569 f., vgl. über Mangel an
Waffen, Geld und Troß Nr. 554) ; Mißstimmung herrschte auch bei den
Bernern und Zürchern (Nr. 564, 566 f.). Während die V Orte die ersten
Bedingungen bekannt gaben (Nr. 579 f.) 582, 584), nahm die Unzufriedenheit

unter den Knechten zu und Zürich fürchtete bei Annahme der
Bedingungen den Abfall vor allem von Thurgauer Gemeinden (585). Deswegen
dachte es an Fortsetzung des Krieges. Basel dachte nicht viel anders,
wenn es noch von der Voraussetzung ausging, daß die V Orte ihren eigenen
neugläubig gesinnten Leuten freien Wegzug mit Hab und Gut und den
Vertriebenen die Rückkehr gewähren sollten (589). Aber die Verhandlungen
waren ständig von der Sorge um die Haltung der Untertanen überschattet
(591, 593, 610, 614, 617 usw.). Die Gegensätze offenbarten sich bald in
der Frage der Gemeinen Vogteien. Sollten die bisher protestantischen
Gemeinden unangefochten weiterbestehen, oder ein neues Mehr über den
Glauben vorgenommen werden, wie es die V Orte forderten Das war die
Hauptfrage (594). Die Zürcher waren ungehalten, weil Basel und Bern die
übrigen Artikel bereits angenommen hatten (599 f., bes. 603). Es ist
beachtenswert, daß Bern gewillt war, nochmals mehren zu lassen, damit niemand
mehr behaupten könnte, es sei Zwang auferlegt worden, doch sollten Betrug
und Umtriebe dabei ausgeschlossen sein. Bern berief sich auf den Grundsatz,

daß der Glaube nicht dem menschlichen Zwang unterliege (vgl. den
interessanten Bericht Nr. 611). Tat es das nicht auch, weil der Widerspruch

der Politik zu diesem anfangs nachdrücklich verfochtenen, in der
Folge mißachteten Grundsatz bei den Untertanen fühlbar geworden war
Bern dachte allerdings nicht an einen Schutz katholischer Minderheiten
(613), auch Basel nicht (627), den die V Orte forderten. Da gab Zürich
infolge der erneuerten Angriffe der Altgläubigen den Artikel zu, ohne Bern
verständigt zu haben (608, 619 f., 627 f.) ; dieses aber wollte auf seinem
Standpunkt beharren und dachte an die Fortsetzung des Krieges. Wie
fühlte Basel in diesen Tagen seine Vereinsamung und Not (629, 631, 633

an Philipp v. Hessen). Ohne die Zustimmung der Untertanen ließ sich
indessen ein Krieg kaum denken (637 f., 643). Und die Zürcher baten
dringend um Annahme des Friedens. Fast ergreifend ist der Bericht der
Basler im Felde an den Rat zu lesen über die Bitte um Rat, welche Bürgermeister

Röist mit weinenden Augen vorbrachte (644a). Trotz allem, die
Entscheidung wurde in erster Linie durch die Untertanen herbeigeführt.
Die Knechte zogen mehr und mehr weg (646-649, 650a), Bern konnte
ihretwegen die Lage nicht mehr behaupten (656, 667) und der letzte Widerstand
wurde durch Scharmützel der angreifenden V Orte gebrochen (662). Auch
Basels Lage wurde nun unhaltbar und seine Hoffnung, in Treue das Burg-
recht halten zu können, blieb unerfüllbar (650ab, 663, 665 f.). Daß die



— 144 —

V Orte die Schwäche der Städte hinsichtlich ihres Verhältnisses zu den
Untertanen geschickt auszunützen verstanden, ist unleugbar (668, 668b-e,
681). Das zeigt sich auch darin, daß schließlich etliche vom Zürcher Rat
und von den Untertanen die V Orte mit Steinen, Pulver und Proviant
zu unterstützen begannen, zur großen Enttäuschung der Mitverbündeten
(650a). Wie sehr sich das Verhältnis Basels zu Zürich trübte, beweisen
Basels schwere Vorwürfe ; diese zeigen aber auch, daß Basel über den
widerrechtlichen Charakter der zürcherischen Politik keine Zweifel hegte (680 f.).

Noch auf manches andere könnte hingewiesen werden : auf die Liste
der Verwundeten (574), die Abrechnungen über die Kriegskosten (523ab,
575 f.), auf die ganz bedeutenden Rückwirkungen des Krieges für den
Finanzhaushalt der Stadt, die sich zu sehr einschneidenden Sparmaßnahmen
gezwungen sah (693, 707, 709-711, 714), auf verschiedene rechtshistorisch
und kulturgeschichtlich interessante Dokumente (Wirteordnung 370, 407,
Druckerordnung Nr. 555, Alarmordnung 496 usw.). Der Reichtum
der Akten steht außer jedem Zweifel, und wenn einmal das Sachregister
nach Abschluß des Werkes vorliegt, wird der Inhalt auch leichter greifbar
sein. Der Druck ist im ganzen gut, einige Seiten dieses Bandes sind etwas
blaß ausgefallen (p. 610 f., 618 f., 622 f.), da und dort begenet man leichteren

Druckfehlern und Versehen (p. 100 Z. 16 : ob nicht Würsch, also
Eigenname p. 21 Z. 17 : n statt u, Nr. 275 ist sprachlich nicht einfach
zu verstehen, p. 320 Z. 2 falsche Interpunktion, p. 345 Z. 32 : anleyltung
p. 351 Z. 33 scheint fehlerhaft zu sein, statt « die den » wird es dry heißen
müssen, p. 402 Z. 29 lies wohl batdennen Patenen, p. 474 Z. 7 falsche
Interpunktion, p. 476 Z. 37 lies erzoigt st. eroigt, p. 481 Z. 19 lies wohl
uff ir, p. 487 Z. 25 lies Fryenn st. Fyrenn, Z. 31 unklare Interpunktion,
Z. 35 lies uff, p. 499 Z. 17 falsches Komma, Z. 19/20 Trennungsstrich
st. Komma, p. 588 Z. 28 falsche Interpunktion, p. 591 lies 1531 st. 1535,
Z. 33 win st. Win, p. 618 Z. 19 lender st. lenger). Mit dem Dank an den
Herausgeber verbinden wir zugleich den Wunsch, daß das Werk einen
glücklichen Abschluß und jene Beachtung finde, die es ohne Zweifel bei
jedem verdient, der sich mit schweizerischer Reformationsgeschichte
beschäftigt. 0. Vasella.

Schwegler, Dr., P. Theodor O. S. B. : Geschichte der katholischen
Kirche in der Schweiz von den Anfängen bis auf die Gegenwart. 2.
umgearbeitete und vermehrte Auflage. Verlag Josef von Matt, Stans. 426 S.

Großformat in Leinen geb. Fr. 18.50.

La lre édition de l'Histoire de l'Eglise catholique en Suisse du
P. Schwegler a fait jadis l'objet d'un compte rendu, de la part du
P. Théophile Graf, dans notre revue (1935, p. 315-17). Cette 2e édition,
bien que datée de 1943 (imprimatur et impression), n'a, en réalité, paru
qu'en 1945.

C'est, dans toute la force du terme, une édition refondue : elle passe
de 288 à 426 pages, en format en outre agrandi. L'éditeur est désormais
M. J. von Matt à Stans. Le papier est beau et fort. L'impression est parti-



— 145 —

culièrement soignée. Nous regrettons simplement que les caractères des

notes soient à peu de chose près identiques à ceux qui sont employés pour
les passages en petit texte.

Quelques titres ont été modifiés, mais surtout, il est fort peu de pages
ou même de paragraphes qui n'aient été retouchés. Quelquefois ce sont des

suppressions ; mais, le plus souvent, l'auteur a complété et même
considérablement développé ce qu'il avait dit antérieurement. Certaines
considérations sont nouvelles, soit qu'elles concernent l'histoire ecclésiastique
en général, soit qu'elles se rapportent à notre histoire suisse. Ainsi, pour
ne citer qu'un exemple, une petite note (p. 140, n. 1) fournit maintenant
la matière de près de quatre grandes pages (p. 196-200). On pourra même
trouver que, dans quelques cas, l'auteur est entré dans trop de détails,
jusqu'à nous conter des historiettes ou à entrer dans des considérations
qu'il faut abandonner à des monographies ou à des spécialistes. Ainsi,
était-il nécessaire de nous parler des orgues, des cloches, de la musique
d'église (p. 239-40)

Certains passages, qui étaient en petit texte, sont maintenant imprimés
en caractères plus gros. Pour d'autres, c'est l'inverse, alors même que, dans
un cas ou l'autre, il s'agissait de considérations générales, qui eussent
mérité d'être conservées en lettres ordinaires. (On ne voit pas bien, par
exemple, pourquoi ce qui est dit d'Erasme, p. 168-169, est donné en petit
pour commencer, en caractères plus gros dans la suite et en lettres espacées

pour terminer.) Certains paragraphes qui étaient en petits caractères sont
relégués en note, tandis que, inversement, plusieurs notes ont passé dans
le texte ; et ici, il nous semble que le procédé adopté dans la lre édition
était préférable : l'auteur, généralement du moins, mettait en note des
données empruntées à l'histoire générale de l'Eglise (courte biographie
d'un saint, d'un auteur célèbre, d'un fondateur d'ordre) qu'on pouvait
supposer connues de la plupart des lecteurs, mais qu'il n'était cependant
pas inutile de mettre sous les yeux de quelques autres. Maintenant, ces

renseignements, qui ne concernent pas à proprement parler l'histoire suisse,
ont plus d'une fois (pas toujours cependant) été introduits dans le texte
proprement dit et il en résulte un peu de surcharge. En d'autres termes,
et pour résumer notre impression en deux mots, l'auteur, qui aura voulu
tenir compte de toutes les remarques qui lui ont été faites et des desiderata
exprimés, nous semble être entré dans trop de détails, et cette abondance
même ainsi que certaines modifications introduites dans la disposition du
texte enlèvent quelque chose à la luminosité de l'exposé.

Il a voulu, par contre, avec raison, le rendre plus parlant en l'illustrant
d'un certain nombre de cartes. Il n'y en avait qu'une, celle de la Suisse

catholique d'aujourd'hui, dans la lre édition ; il y en a 6 dans la seconde :

une carte de l'Helvétie du point de vue religieux à la fin de l'Empire romain ;

une autre du début du 8e siècle. Une 3e, plus chargée, représente VHelvetia
sacra un peu avant la Réforme, avec indication des diocèses, des églises
collégiales et des couvents ayant adopté la règle de saint Benoît et, quelques
pages plus loin, celle des maisons religieuses qui suivaient la règle dite de
saint Augustin, ainsi que les couvents des Dominicains et des Franciscains

revue d'histoire ecclésiastique 10



— 146 —

(hommes et femmes) et des ordres militaires ; puis vient la carte des
évêchés et des monastères vers 1770, et enfin celle de la Suisse catholique
actuelle. Ces cartes ne sont pas irréprochables comme présentation ; et
l'on peut y signaler des lacunes et aussi quelques erreurs : ainsi on
englobe dans le diocèse de Sion (p. 144) Rougemont et le Pays-d'Enhaut,
qui ont toujours fait partie du diocèse de Lausanne, lequel comprenait
également Saint-Imier (que l'auteur attribue à tort au diocèse de Bâle)
et se terminait en pointe, sur la rive gauche de l'Aar, bien au delà de
Soleure. En dessinant ces cartes, le P. Schwegler a néanmoins fait un
louable effort : avec celles de la Kirchengeschichte de M. le professeur Villi-
ger, elles constituent le début d'un atlas de la Suisse ecclésiastique. L'auteur
a, en outre, inséré, à la p. 88, une généalogie ingénieusement comprise des
couvents cisterciens et, p. 236-37, une table des principales églises baroques
de la Suisse, avec date de leur construction, nom de l'architecte ainsi que
des principaux peintres et sculpteurs qui y ont travaillé.

Enfin, le P. Schwegler a renrichi son volume de copieux appendices
en partie nouveaux. Il n'y avait guère qu'une page de bibliographie dans
l'ouvrage de 1935 : il y en a 20 dans la réédition de 1945. Il a groupé les
volumes qu'il énumère par périodes, par matière et quelquefois encore par
régions. On sait combien il est difficile de faire entrer certains travaux dans
des cadres aussi précis, et l'on peut se demander si la méthode adoptée
l'emporte vraiment sur l'ordre simplement alphabétique. Pour ne citer
qu'un exemple, le Dictionnaire des Paroisses du canton de Fribourg du
P. Apollinaire Dellion figure sous la rubrique des prodromes de la Révolution
française Ce n'est certes pas là qu'on s'attendait à trouver les 12 volumes
que le P. Dellion a consacrés aux paroisses catholiques fribourgeoises, qu'il
étudie depuis leur plus lointaine origine jusqu'à la fin du XIXe siècle.
L'auteur a voulu venir en aide aux chercheurs qui auraient besoin de se
documenter sur un thème spécial ou sur une période délimitée de notre
histoire religieuse suisse. Une bibliographie se proposant un but aussi vaste
présentera nécessairement de nombreuses lacunes : ainsi sur le cardinal
Mermillod, on ne signale que la plaquette de M. Büchi parue à Einsiedeln
en 1925 ; pour la Réforme, en fait de travaux en langue française, il manque
des ouvrages aussi importants que les Actes de la Dispute dc Lausanne de
M. Piaget, les Mémoires de Pierrefleur (édition Junod), les Origines de la
Réforme à Genève de M. Henri Nasf, le volume que M. A. Bouvier a consacré
à Bullinger, sans parler d'autres études, plus spéciales et moins volumineuses,
qu'un manuel, encore une fois, est bien excusable de ne pas signaler. On
ne s'attendra pas davantage à y trouver énumérées les Histoires générales
de l'Eglise, qui, d'ordinaire — et sans qu'il y ait lieu de nous en offusquer —
ne s'occupent que fort peu de la Suisse (sans excepter la grande Histoire
de l'Eglise depuis les origines jusqu'à nos jours, dont le P. Schwegler signale
les 6 premiers volumes parus, mais en s'imaginant que tous sont dus à la
plume du P. Lebreton et de M. Zeiller, qui n'ont, en réalité, rédigé que
les tomes 1 et 2). Ici encore, le mieux nous semble avoir été l'ennemi du
bien. L'auteur nous a donné à la fois trop et trop peu en s'appliquant à
dresser ces 20 pages serrées d'indications bibliographiques qui ne four-



— 147 —

niront pas, semble-t-il, aux historiens tous les services qu'il se proposait
de leur rendre.

Puis vient la liste — celle-là fort précieuse et déjà donnée dans la
lre édition — des nonces envoyés en Suisse et des évêques de nos
diocèses depuis les origines. L'auteur y ajoute celle des églises collégiales
ainsi que de tous les couvents, avec date de leur fondation, de leur
transformation et éventuellement de leur suppression et le renvoi à la page du
volume où il en est question. Arrive ensuite une table des maisons
catholiques d'éducation, les hôpitaux, les cliniques, les sanatoria, les crèches,
les asiles pour enfants arriérés ou difficiles ainsi que pour les filles-mères,
avec date de leur fondation, nombre de lits, etc. On peut s'étonner tout
d'abord de trouver dans un manuel d'histoire ces renseignements qui font
l'impression d'une réclame de prospectus ; en réalité, ils ont fourni à
l'auteur l'occasion de signaler, en énumérant les nombreuses maisons confiées

à leurs soins, certaines congrégations récentes de religieuses : Filles
de la Charité, Sœurs Théodosiennes, Sœurs de Sainte-Anne, de Cham,
d'Ilanz, etc., dont il lui était impossible, faute de place, de faire mention
dans ses cartes ; encore a-t-il dû laisser de côté les hospices pour vieillards,
les orphelinats, les écoles, les homes, les maisons de repos, etc.

Enfin, comme dans la lre édition, le volume se termine par un copieux
index des noms de personne et de lieu ainsi que des matières traitées dans

l'ouvrage. Cet index est indispensable et heureusement fort bien fait.
Présenter une histoire de l'Eglise catholique en Suisse, c'est faire la synthèse
de l'histoire religieuse de nos divers cantons ; or celle-ci, fort compliquée
quant à l'histoire profane, ne l'est pas moins du point de vue ecclésiastique.
Au surplus, l'ordre adopté pour répartir des matières aussi diverses est
nécessairement difficile à choisir et l'on ne trouvera pas deux auteurs à accepter
le même plan. C'est dire combien l'auteur a eu raison de vouer tous ses
soins à cet index, qui était l'une des conditions essentielles pour assurer à

son manuel la portée pratique qu'il voulait lui donner.
Nous avons signalé ici principalement en quoi la 2e édition diffère de

la première et énoncé quelques remarques, sur lesquelles on pourra d'ailleurs
être d'un avis différent. Nous tenons du moins à redire en terminant ce

qui a déjà été souligné ici même il y a dix ans et à féliciter l'auteur de
l'énorme travail qu'il a fourni. On sera étonné de constater tout ce que
renferme son livre. On y rencontre des appréciations fort judicieuses. L'esprit
en est excellent : c'est le point de vue nettement catholique naturellement,
mais sans fausse apologétique. Le P. Schwegler tient avant tout à dire la
vérité et à l'exprimer clairement. Il n'hésite pas à souligner les points faibles,
que ce soient les défaillances du clergé à certaines époques, les pratiques
superstitieuses, les naïvetés auxquelles a donné naissance le culte des

reliques, la propagande en faveur des indulgences qui a bien eu, une fois
ou l'autre, l'allure d'un trafic, les cruelles et invraisemblables mesures
prises vers la fin du XVe siècle pour faire disparaître les mendiants
(p. 157-159).

L'auteur avait assumé une lourde tâche en publiant, en 1935, son
Histoire de l'Eglise catholique en Suisse. Il n'a cessé, au cours de ces dix



— 148 —

années, de poursuivre, dans les sens les plus divers, l'étude de son sujet,
corrigeant les inexactitudes qui s'y étaient glissées \ complétant son exposé
pour le mettre à la page quant aux derniers événements, le développant
surtout sur nombre de points et s'efforçant, conformément à un désir qui
avait été exprimé de divers côtés, de faire dans son ouvrage une part plut
grande à l'histoire interne, dans la mesure où les documents permettent
de la découvrir.

C'est au monastère d'Einsiedeln que se prépare actuellement la réédition

de l'Helvetia Sacra. Les patientes recherches du P. Schwegler, venant
se joindre à celles de ses confrères, font bien augurer de cette refonte, à

laquelle, sur nombre de points, cette Histoire de l'Eglise catholique en Suisse

aura servi de prélude.
L. Wœber.

Hubert Jedin : Katholische Reformation oder Gegenreformation Ein
Versuch zur Klärung der Begriffe nebst einer Jubiläumsbetrachtung über
das Trienter Konzil. Verlag Josef Stocker. Luzern 1946. 66 Seiten. Fr. 3.40.

Die wissenschaftliche Forschung des Reformationszeitalters, ihre Ergebnisse

und ihre Entwicklung, hat in der Terminologie ihren Ausdruck gefunden.

Sprachen die älteren Historiker nur von Gegenreformation, so prägte
später der Protestant W. Maurenbrecher den Begriff « Katholische
Reformation », den L. von Pastor trotz Widerspruch durchsetzte. Beide Begriffe
sind notwendig, um das große geschichtliche Phänomen des 16. Jahrhunderte
umfassend auszudrücken. Der falschen Reformation gingen bereits im
15. Jahrhundert katholische Reformbestrebungen voraus, die aus dem
Wesen der Kirche, ihrer eigenen Lebenskraft hervorgingen. Unter dem
äußeren Einfluß der Glaubensspaltung erstarkt, erfaßten sie dann das

Papsttum, fanden im Konzil von Trient ihre gesetzliche Fassung und
Verankerung, setzten sich, unter den Nenner « Gegenreformation » zusammengefaßt,

dem Protestantismus erfolgreich entgegen. Der Begriff « Katholische
Reformation » enthält jenen der Kontinuität, der Begriff « Gegenreformation »

1 Voici quelques petites erreurs, pour ce qui concerne la Suisse romande
et plus spécialement le diocèse de Lausanne : Guido de Marlanie (p. 111) ou von
Merlen (p. 369) sont deux déformations du nom d'un évêque de Lausanne qui
s'appelait en réalité Gui de Maligny. Il en faut dire autant de Strambini (p. 222)

ce Piémontais était un Frère Mineur, originaire de Strambino, à l'entrée de la
vallée d'Aoste, un peu avant Ivrea, ce qui fait qu'on l'appelle ou Strambino ou
de Strambin, mais pas Strambini. P. 131 : c'est dès le début du Chapitre dc Saint-
Nicolas à Fribourg que fut reconnu au Conseil le droit de nommer les chanoines :

quant au curé, c'est depuis la fondation de la ville qu'il fut élu par les
bourgeois, sans doute plus d'une fois sur présentation du gouvernement. P. 179.

Il semble douteux que, dans les documents de l'époque du moins, le nom de
Conrad Treyer, du couvent des Augustins à Fribourg, se rencontre sous la forme
Träger : les textes allemands écrivent Treyer ou Trâyer, et ceux qui latinisent son
nom : Trogarius ou Tregarius. P. 250. Joseph Schaller, ancien Jésuite, a été,
pendant quelques années, chanoine de Saint-Nicolas et vicaire général du diocèse,
mais jamais prévôt du Chapitre.



— 149 —

das Element der Reaktion. « Die katholische Reform ist die Selbstbesinnung
der Kirche auf das katholische Lebensideal durch innere Erneuerung ; die
Gegenreformation ist die Selbstbehauptung der Kirche im Kampf gegen
den Protestantismus. » Der Begründung dieser Begriffsbestimmung dient
eine tiefsinnige, meisterhaft durchgeführte Synthese der kirchengeschichtlichen

Entwicklung vom 15. bis zum 18. Jahrhundert. Mit der Selbstreform
der Glieder im Laufe des 15. Jahrhunderts beginnt die katholische Reformation.

Die Erfassung des Papsttums (Marcellus IL, Paulus IV.) — das
entscheidende Moment der Entwicklung — bedeutet die zweite Stufe, die
Reformdekrete des Konzils von Trient die dritte, ihre Durchführung die
vierte Stufe. Weniger geeignet scheinen dem Verfasser die Begriffe « Katholische

Restauration », es sei denn man verstehe darunter die Rekatholisierung

verlorener Gebiete ; noch weniger die Begriffe « Vorreformation »,

« Renaissance », « Barock » (kulturgeschichtliche Betrachtungsweise
ausgenommen). Für die Periodisierung der Kirchengeschichte ist der Wert der
beiden Begriffe « Katholische Reformation » und « Gegenreformation »

begrenzt. Das 15., 16. und 17. Jahrhundert "sind eine Zeit des Überganges,
deren Kennzeichen der Begriff « Reform » ist. Erst mit dem 18. Jahrhundert
tritt ein wesentlicher Einschnitt ein : Die moderne, nicht mehr an der
kirchlichen Autorität orientierte Kultur. Die Untersuchung schließt mit
einer Jubiläumsbetrachtung über das Tridentiner Konzil, im wesentlichen
ein Vortrag, der am 9. Dezember 1945 in Rom gehalten worden ist.

H. Jedin befaßt sich seit 20 Jahren mit dem Tridentinum. Er ist
einer seiner besten Kenner. Mit einer seltenen Beherrschung der Quellen
und der Literatur bietet er uns — freilich unter einem etwas trockenen
Titel — eine kurzgefaßte Gesamtschau, die jedermann mit Gewinn und
Genuß liest. Wir dürfen kaum fehl gehen, wenn wir in ihr den ersten
Entwurf einer umfassenderen, reifen Darstellung vermuten. Wir erwarten sie

mit Spannung.
Unter den Aussetzungen unbedeutender Art wäre etwa die Einreihung

der Teresia von Avila unter die Vertreter der katholischen Reform (im
Gegensatz zu den Vertretern der Gegenreformation) zu erwähnen. Tatsächlich

nennt die Heilige selbst in ihrer Biographie, Kapitel 32, eingehender zu
Beginn des Camino de perfecion, Kapitel 1 und 3, als Beweggrund wenigstens
der Reformation des Karmeliterordens die Bekämpfung des Protestantismus.
Mit der geistigen Waffe eines vollkommeneren Gebetes sollten die Nonnen
ihrer Klöster die Streiter Gottes (Prediger, Theologen) im Kampfe gegen die
Lutheraner unterstützen. Nicht vom weltlichen, sondern vom geistlichen
Arm komme die Hilfe. Freilich sind die Wirkungen solcher Kampfmittel
nicht durch eine natürliche, empirische Forschung zu erschließen, aber an
der Wirksamkeit derselben zweifelt eine auf christlich übernatürlicher
Weltanschauung beruhende kirchengeschichtliche Betrachtung nicht.

Liegt vielleicht in solchen Erwägungen wenigstens die teilweise
Erklärung des Wunders des Konzils von Trient, von dem der Verfasser, die
Schranken der geschichtlichen Empirie übersteigend, am Schluß spricht

O. Perler.



- 150 —

Histoire illustrée de l'Eglise. Fase. VI. L'Eglise educatrice des nations
barbares (Ve-VIIe siècles). Fase. VIL L'œuvre féconde des Ordres monastiques
(VIIe-XIIe siècles), par G. de Plinval. Genève, Editions de l'Echo Illustré,
pp. 239-316.

Deux nouveaux fascicules ont paru de l'Histoire illustrée de l'Eglise,
dus tous deux encore à la plume de M. le professeur de Plinval.

Le 6e (38 pages) est consacré aux invasions des Barbares. L'auteur
caractérise d'abord nettement ces peuplades germaniques, en soulignant
leurs différences spécifiques. Il dépeint avec finesse la psychologie des vaincus
et répond d'une manière fort nuancée à la double question : « Ce que les

Romains pensaient des Barbares » et « Ce que les Barbares pensaient des

Romains ». Une carte (p. 246) illustre l'irruption et les conquêtes des deux
principales de ces hordes germaniques : les Vandales et les Goths. S'il n'est

pas prouvé que les premiers aient systématiquement détruit tous les monuments

anciens qu'ils rencontraient sur leur passage, il est du moins
incontestable qu'ils étaient paresseux, cupides, dépourvus de tout sentiment
d'équité et que la préoccupation d'organiser les pays qu'ils avaient envahis
leur était absolument étrangère, de telle sorte qu'ils eurent vite fait d'en
tarir les ressources, et qu'ils y étaient franchement détestés.

Tout autres étaient les Goths, notamment Alaric II d'Aquitaine et
surtout Théodoric à Ravenne. Eux n'étaient pas à proprement parler des

intrus : soldats engagés au service de l'Empire, ils appréciaient la civilisation

romaine. L'ancienne population put, sous leur domination, conserver
ses lois, sa foi et même, dans une certaine mesure, sa liberté. Les évêques
étaient écoutés. Des Romains d'origine sénatoriale, comme Libère et Boèce,
avaient la possibilité de se faire entendre dans les conseils du roi et d'y
exercer une influence modératrice. Cette politique conciliante échoua
néanmoins, et Théodoric, aigri, se laissa aller à des mesures de répression
cruelles, dont Boèce, son collaborateur, fut la victime la plus illustre.

Il n'en restait pas moins qu'un essai de rapprochement avait été tenté.
M. de Plinval rappelle le rôle eminent des évêques en ces temps difficiles :

pas toujours personnellement irréprochables, mais défenseurs intrépides
des principes de la doctrine et de la morale chrétienne, ils tenaient les
Barbares en respect ; agissant d'abord comme protecteurs de leurs ouailles,
ils s'efforçaient, d'autre part, d'obtenir ce qui était la condition indispensable
pour que fût réelle et durable l'entente entre l'ancienne population et les
envahisseurs : la conversion de ces derniers à la foi catholique. L'auteur
parle en premier lieu de celle des Francs, dont il souligne les conséquences
historiques. Il prend ensuite une à une les diverses Eglises qui sont issues
de cette conquête chrétienne : celles de Gaule, d'Espagne, d'Irlande, de

Grande-Bretagne et présente enfin les saints — les saintes surtout — qui
les ont illustrées.

P. 258, M. de Plinval laisse sans réponse la question de savoir si saint
Séverin était évêque ou non. Il semble bien qu'il faille répondre par la
négative : Séverin a refusé l'épiscopat, mais on peut, par contre, se demander
s'il était moine ou laïque. Il aurait fallu mentionner à son sujet le volume



— 151 —

que M. André Baudrillard lui a consacré dans « Les Saints », comme il aurait
convenu de signaler, dans la même collection, le Saint Césaire de l'abbé
Chaillan et surtout le Saint Sidoine Apollinaire de Paul Allard ; Sidoine
d'ailleurs, personnage si caractéristique de l'époque de transition qui fait
l'objet de ce fascicule, aurait mérité qu'on s'y arrêtât un peu plus longuement.

Le baptême de Clovis est placé à Noël 496 (« la date traditionnelle
de 496 n'est plus admise aujourd'hui », est-il dit p. 262, note 1) et l'auteur,
se basant sur Grégoire de Tours, fait plusieurs réserves au sujet de la foi
de l'époux de sainte Clotilde (p. 261, n. 2, et 265).

Le 7e fascicule (40 pages) s'occupe principalement du monachisme,
depuis ses origines jusqu'au XIIe siècle : les moines d'Egypte tout d'abord,
« l'âge héroïque, sorte de « maquis » où les confesseurs. se livraient entre
eux à une sorte d'émulation sacrée, toujours disposés à inventer des
mortifications singulières, à battre des records d'endurance ou de jeûne » (p. 278).
L'auteur distingue, en une ligne, les deux systèmes qui fleurissaient dans
la plaine du Nil : d'une part les moines « cantonnés dans une existence
solitaire rigoureuse (les ermites), et, de l'autre, ceux qui étaient réunis

par groupes (cénobites) » ; en réalité, ce qu'il dit s'applique surtout aux
premiers et l'on est surpris de ne trouver le nom de Pacôme qu'à la page
suivante, comme par hasard, sans commentaire et sans renvoi à l'ouvrage
capital de Mgr Ladeuze sur le Cénobitisme pakhomien. M. de Plinval s'arrête
plus longuement à « l'aurore du monachisme occidental », à Cassien, au
monastère de Lérins, puis à l'action des moines irlandais et à celle de saint
Colomban en particulier. Après quelques pages consacrées à l'expansion
de la foi chrétienne en Belgique, dans les Pays-Bas, en Germanie — ce qui
le conduit à parler de l'activité de saint Boniface — ainsi qu'à la conversion
forcée de la Saxe (procédé qui explique peut-être, écrit M. de Plinval, des

coups de tête ultérieurs), il nous entretient de la Renaissance carolingienne.
Puis, il revient au monachisme ; il parle assez longuement, ainsi qu'il
convenait, de saint Benoît, de sa règle et de son influence, de l'évolution
ultérieure du monachisme avec Benoît d'Aniane, de l'expansion clunisienne
et du mouvement cistercien, des ordres qui apparaissent au XIIe siècle.

Il revient à la conquête missionnaire en nous entretenant de l'introduction
du christianisme chez les Slaves, les Scandinaves et les Hongrois, et il
termine par des considérations générales sur l'influence économique, sociale,
littéraire des abbayes du moyen âge, de ces moines qui « livraient chaque
année la bataille du blé » et dont les serfs travaillaient dans des conditions
que des millions d'êtres humains et de fugitifs se débattant dans l'immense
détresse d'aujourd'hui pourraient envier (p. 306). Le fascicule s'achève

par un chant de reconnaissance à l'adresse des moines et de la bienfaisante
activité qu'ils ont déployée au point de vue artistique, dans le domaine
de la liturgie, de l'architecture, du chant sacré ; M. de Plinval dit tout
le bien accompli, au sein d'un clergé trop souvent concubinaire et cupide,
par des religieux élevés à l'épiscopat et il termine par une longue citation
de Dom Berlière pour exalter celui « en qui paraît le mieux se réaliser pour
ces âges la splendeur visible ou invisible de l'idéal chrétien : saint Bernard ».

Inévitablement, dans une Histoire de l'Eglise qui ne comprendra que



- 152 —

deux volumes, certains sujets sont laissés de côté ou à peine effleurés. On
ne reprochera pas à M. de Plinval de n'avoir signalé que d'un mot, en note
(p. 293), la crise de l'adoptionisme, la doctrine de la procession du Saint-
Esprit et l'affaire de Gotteschalck. Par contre, nous aurions souhaité quelque
chose de plus sur les Camaldules, sur les Chartreux surtout et sur les
Prémontrés (p. 300) ou encore sur saint Anselme, sur Gerbert et sur Suger,
qui à eux trois ne font, du moins pour l'instant, que l'objet de 2 lignes (p. 314).

La carte (p. 288) de l'Europe monastique, du VIIe au XIe siècle, ne
mentionne de loin pas tous les couvents puisque, pour la Suisse, par exemple,
on ne signale que St-Gall, mais par contre ni Agaune, ni Romainmôtier,
ni Disentis, ni Engelberg, ni Payerne (monastères dont il n'est pas non plus
fait mention dans le texte) et naturellement pas non plus d'autres maisons
religieuses moins importantes et dont l'absence n'a pas de quoi surprendre :

on ne peut pas tout mettre dans une carte d'une page qui comprend l'Europe
presque entière ; mais on aurait pu supprimer les noms des capitales
politiques de cette époque ainsi que les sièges êpiscopaux (liste au surplus
également incomplète, puisqu'on n'y trouve, pour la Suisse, que Bâle et Lausanne)
et l'on aurait eu ainsi la possibilité d'y introduire quelques couvents de plus.

Du point de vue des lecteurs auxquels est destinée cette publication,
au lieu de citer, p. 279, n. 1, pour l'Histoire Lausiaque de Pallade l'édition
des Texts and Studies, on aurait mieux fait de renvoyer à celle de M. Lucot,
dans la collection Hemmer-Lejay, qui reproduit, avec les retouches ultérieures
qu'y a apportées l'auteur lui-même, le texte grec de l'édition de Dom Butler,
mais avec, en plus, une traduction française et des notes. Ne renvoyer
(p. 294, n. 3), à propos de la controverse récente sur les rapports entre la
règle de saint Benoît et la « Règle du Maître », qu'au seul Dom Genestout,
qui attribue la priorité à cette dernière, c'est paraître adopter son point
de vue et par conséquent donner tort aux partisans de la thèse opposée
et traditionnelle, défendue par d'autres Bénédictins : Dom Perez (celui
dont l'étude a donné naissance à cette polémique), D. Lambot, D. Capelle,
etc. ; il aurait fallu tout au moins mentionner les deux opinions.

Poursuivant le système adopté déjà dans les numéros précédents,
celui qui convenait d'autant mieux à un ouvrage paraissant par fascicules,
M. de Plinval consacre chaque cahier à une question principale, nettement
énoncée dans le titre. Le N° 7, quitte à commencer par revenir en arrière

pour descendre ensuite jusqu'aux abords du XIIIe siècle, est réservé au
monachisme, ce qui permet d'en réunir en une synthèse toute l'évolution
durant un millier d'années (il n'aurait pas été inutile de rappeler que, dans
le N° 5, il avait déjà été question de saint Basile comme législateur de la vie
monastique en Orient, dans la dernière phase qu'elle y a revêtue). Il n'a
interrompu son exposé que pour nous entretenir des progrès de l'évangélisation
chrétienne dans certaines parties de l'Europe demeurées jusque-là païennes.
Dans le fascicule 6, réservé aux Barbares, l'auteur n'a pas même eu besoin
d'introduire des coupures, et c'est dire que l'impression laissée par ce cahier
—¦ le meilleur peut-être que M. de Plinval nous ait donné jusqu'ici — sera,
dans l'esprit des lecteurs, d'autant plus forte et aussi d'autant plus
bienfaisante, que l'auteur a su habilement mettre en relief l'intervention de



- 153 —

l'Eglise opérant la conquête spirituelle de ces peuples nouveaux et sortant
rajeunie de bouleversements où quelques-uns redoutaient de la voir sombrer.

L'illustration continue à être digne de tous les éloges. Nous avions,
au sujet du fascicule 5, émis le regret qu'elle ne s'en tînt pas exclusivement
à la reproduction de monuments de l'époque, fussent-ils aujourd'hui réduits,
ou presque, à l'état de ruines. Il n'y a plus lieu de formuler semblable
reproche — si c'en est un — pour les deux cahiers suivants, qui mettent
successivement sous nos yeux des sculptures ou des constructions de la
fin de l'époque romaine et surtout des spécimens de l'art barbare : bâtiments
élevés par les Goths, à Ravenne ou ailleurs, armes, plaques de ceinturons, etc.,
puis, dans le fascicule 7, l'état actuel de monastères célèbres : Subiaco,
le cloître de Luxeuil, l'abbaye du Mont-Cassin, ou encore l'octogone, soit
la partie carolingienne (sous le titre discutable de « moutier » de
Charlemagne) du dôme d'Aix-la-Chapelle - photographies d'autant plus précieuses
qu'elles nous rappellent des édifices aujourd'hui, hélas en partie disparus —
puis des monuments caractéristiques du XIIe siècle : églises, clochers,
portails, autels, sculptures de l'art roman à ses débuts. On n'a fait, cette
fois-ci, que deux exceptions, en reproduisant, d'une part, la fresque de

Raphaël au Vatican représentant la rencontre de saint Léon et d'Attila,
et, dans le fascicule 7, l'apparition de la Vierge à saint Bernard de Filippo
Lippi dans la Badia de Florence. Dès maintenant, cependant, les éditeurs
n'auront que l'embarras du choix pour nous offrir des clichés de monuments
du moyen âge parvenus jusqu'à nous dans leur état primitif : L'Histoire
illustrée de l'Eglise aura plus que jamais l'occasion de faire honneur à ce

qui constitue l'une des caractéristiques de la publication lancée par l'Echo
illustré : le souci de mettre sous les yeux des lecteurs des photographies
impeccables, qui rehaussent encore la portée du texte qu'elles ont mission
de mettre en valeur. L -\^œoer

Ernst Meyer : Die Schweiz im Altertum. Sammlung Dalp, Band 20,
Francke, Bern 1946. 127 SS. mit 7 Plänen im Text und 9 Abbildungen
auf 5 Tafeln. Leinwand Fr. 4.80.

La collection dalp, éditée par la maison Francke à Berne, se propose
de donner, sur les sujets les plus divers, des exposés concis confiés à des

spécialistes. Dans ce volume 20, M. Ernest Meyer, professeur à l'Université
de Zurich (qui a déjà, en collaboration avec M. Ernest Howald, publié,
en 1940, Die römische Schweiz), résume ce que l'on sait de la période
historique la plus ancienne de la Suisse. Elle était alors habitée, d'une part,
par les Celtes, avec leurs diverses branches (dont l'une, celle des Helvètes,
qui n'occupait qu'un tiers de la Suisse d'aujourd'hui — la partie le plus
peuplée il est vrai — lui a fait attribuer, à la Renaissance, la dénomination
assez artificielle d'Helvétie), et, de l'autre, par les Rhètes, qui n'étaient
pas des Etrusques, comme on l'admettait jusqu'ici, mais des Illyriens ou
plus exactement des Vénètes.

Survint la conquête romaine, dont il ne faudrait pas s'imaginer,
souligne M. Meyer, qu'elle fut une sorte d'occupation du pays par une popu-



— 154 —

lation étrangère qui l'aurait emporté notablement en nombre sur celle

qui s'y trouvait précédemment : l'apport nouveau et stable — fonctionnaires,

soldats et marchands donc mis à part — fut extrêmement faible,
et il n'y eut de changé que ceci : l'acceptation, sur une échelle plus ou moins
grande, de la civilisation romaine par l'ancienne population. On ne peut
prouver pour aucune des inscriptions anciennes trouvées en Suisse qu'elle
provienne sûrement d'authentiques Romains établis chez nous. Il n'y eut,
comme tels, que les colons introduits à Nyon et à Augst, les vétérans amenés
à Avenches ou installés à Vindonissa ; encore, bien qu'ils fussent citoyens
romains, étaient-ils souvent, eux aussi, des Celtes d'origine, puisque c'était
clans la Gaule du sud et dans l'Italie du nord que César avait recruté ses

légionnaires.
Puis ce fut, en diverses étapes, l'invasion germanique, qui s'achève

vers le milieu du Ve siècle : plus radicale dans la partie du territoire envahie

par les Alémanes — où disparurent la population et la culture celtes —
portion qui ne se remit jamais entièrement de l'invasion subie ; moins
dévastatrice par contre à l'ouest, de la part des Burgondes, barbares plus
doux, plus isolés aussi de leurs congénères, et qui s'assimilèrent la langue
et la civilisation des anciens habitants, civilisation d'ailleurs beaucoup
plus avancée qu'elle ne l'était dans le nord et dans l'est du pays.

Aux villes romaines, spacieuses et aérées, succèdent des bourgs fortifiés,
serrés et sans luxe : c'est le moyen âge qui commence, auquel avaient déjà,
sur plusieurs points, préludé les mesures prises par Dioclétien et Constantin,
après la période de crise qui, depuis 235, avait entraîné, sur le plan
politique, social, économique, culturel et religieux, la disparition de l'antiquité
classique proprement dite.

Avec la même maîtrise dont il a fait preuve pour relater l'évolution
politique, redressant certaines erreurs communes et soulignant ce qu'on
est parfois tenté d'oublier, l'auteur aborde ensuite l'organisation intérieure
du pays : la perception des impôts, les douanes, l'administration, le service
militaire, la religion : prêtres et prêtresses des divers cultes et notamment
celui de l'Empereur régnant.

Passant à la description des principaux centres, M. Meyer consacre
un certain nombre de pages au siège d'une légion romaine qu'était
Vindonissa : le camp et la cité voisine, formant un ensemble de 10 000 habitants
environ ; puis il s'arrête à Augst, Nyon et Lausanne (Noviodunum, Lousonna
sont l'ancienne forme, celte, que la dénomination inventée par les Romains
n'a pas réussi à supplanter), Avenches (Avcnticum vient du nom d'une
déesse, celte également), qui atteignit le chiffre de 120 000 habitants,
Martigny, Genève, port qui existait déjà longtemps avant l'époque romaine.

L'auteur dit ensuite un mot des villages (Sttaßendötfet), c'est-à-dire
des maisons, assez peu nombreuses, alignées le long d'une route, spécialement

à un croisement ou à un relais d'une certaine importance. Il nous
entretient de ce qu'il appelle les Tempelbezirke, agglomérations, dans un
enclos, de divers petits temples consacrés à plusieurs divinités. On les

plaçait volontiers sur une élévation de terrain, comme c'est le cas au Jensberg,
près de Bienne (9 temples et chapelles), à Allmendingen, près de Thoune,



— 155 —

avec 6 temples, ou encore à Castello di Tegna, au-dessus de Locamo,
vestiges mis à jour ces dernières années et sur lesquels la lumière n'est pas
encore entièrement faite. Il dit en outre un mot des sanctuaires érigés au
sommet d'un col, et notamment du plus célèbre d'entre eux, le Mons Iovis
ou Grand-Saint-Bernard.

Plus importantes, étant donné le très petit nombre des villes proprement

dites — il n'y en avait guère que 3 : Augst, Nyon et Avenches —
étaient les villae, c'est-à-dire les propriétés rurales, en général très étendues,
avec les quelques bâtiments qui en formaient le centre. L'auteur caractérise
le genre de vie qu'y menait le maître et l'activité que déployaient autour
de lui les artisans, les fermiers et les esclaves.

Il parle ensuite des routes romaines : elles sont demeurées célèbres
à juste titre : il faudra attendre le XVIIIe siècle pour en trouver qui puissent
rivaliser avec elles, et ce n'est qu'au XXe qu'on en construira de plus
parfaites (quant aux routes « romaines » dont on voit encore des vestiges
dans certaines parties de nos régions alpestres, elles datent presque toutes
du moyen âge). M. Meyer dit encore un mot des ponts ainsi que des moyens
de navigation sur nos lacs et sur nos rivières, où ils étaient beaucoup plus
utilisés que de nos jours.

La dernière partie de l'ouvrage est consacrée à la culture dans notre
pays à l'époque romaine. Elle s'appuyait, comme en Gaule, sur une base

celtique et de ce mélange est née la civilisation gallo-romaine. C'est par
cette fusion que s'explique, quant à la langue, la diversité du français par
rapport à l'italien. M. Meyer, en quelques pages fort intéressantes, explique
en particulier la formation des noms propres, opérée chez nous en imitation
de celle qui était en usage chez les Romains, mais de nouveau avec des

particularités celtiques.
Quelques pages sont réservées enfin à la vie de l'esprit : à la religion

— y compris naturellement les premières manifestations de la foi
chrétienne — à l'art sous ses formes diverses : la mosaïque, la poterie,
l'industrie du métal, l'architecture, ce qui conduit l'auteur à dire un mot des

installations balnéaires, si importantes chez les Romains de toutes les
conditions.

Le livre de M. Meyer est très suggestif. On a, en le fermant,
l'impression d'avoir, grâce à ses descriptions, non seulement appris à mieux
connaître, mais d'avoir, en sa compagnie, vécu en quelque sorte cette
période reculée de notre histoire dont il a su dégager si habilement tous
les aspects, illustrant au surplus son exposé d'un certain nombre de plans
et de photographies. Alors que les passages des historiens anciens consacrés
à la Suisse se bornent, on le sait, à si peu de chose, on ne peut qu'admirer
l'art avec lequel l'auteur, réunissant les données de l'archéologie, de la
numismatique et de la philologie, a réussi à évoquer, avec autant de
précision que de sûreté, le tableau de ce qu'était la Suisse à l'époque romaine.
Son livre est celui d'un maître, qui possède à fond son sujet. On ne peut
que vivement le recommander.

L. Wœber.



— 156 —

Mensch und Gemeinschaft in christlicher Schau. Dokumente,
herausgegeben von Dr. Emil Marmy, unter Mitwirkung von Josef Schafer und
Anton Rohrbasser. Verlag der Paulusdruckerei Freiburg in der Schweiz. 1945.
995 Seiten in 8°. Fr. 19.50.

Es war ein glücklicher Gedanke, die wichtigsten Äußerungen der letzten
Päpste (von Gregor XVI. bis Pius XII.) zur Gesellschaftslehre in eine
Synthese zu stellen und dabei doch unverkürzt in deutscher Übersetzung
wiederzugeben. Auf diese Weise entsteht vor uns eine vollständige und
lebendige, aus den brennenden Fragen eines stürmischen Jahrhunderts
erwachsene, vom Bewußtsein einer übermenschlichen Autorität getragene
Soziallehre, die sich in sechs Kapiteln aufbaut : Die ewigen Grundlagen der
Gesellschaft und der moderne Mensch (Kap. I). Die häusliche Gesellschaft
(Kap. II). Die wirtschaftliche Gemeinschaft (Kap. III). Die völkische
Staatsgemeinschaft (Kap. IV). Die internationale Staatengemeinschaft
(Kap. V). Die religiöse Gemeinschaft (Kap. VI). Die Untertitel sind ebenfalls

synthetisch, wenn immer möglich auch chronologisch geordnet und
heben gleich Schlagzeilen den tragenden Gedanken der päpstlichen
Dokumente hervor. Diesen selbst wird jeweils eine kleine Inhaltsangabe
vorausgeschickt, die das Verständnis erleichtern und ein rasches Arbeiten ermöglichen.

Da nur eine Auswahl der bedeutsamsten Kundgebungen geboten
werden konnte, werden in einem Anhange weitere päpstliche Rundschreiben,
Briefe und Ansprachen nach der gleichen Einteilung zu einer kurzen
Bibliographie zusammengestellt. Ein ausführliches, analytisches Sachregister will
nochmals den Gebrauch der Sammlung bequemer und angenehmer gestalten.

Unter den vielen Büchern, die heute auf den Markt geworfen werden,
ist das vorliegende eines der nützlichsten. Nicht bloß seiner Zweckbestimmung

und seinem Inhalte nach richtet es sich an einen weiten Leserkreis ;

auch wegen seiner wissenschaftlich gediegenen und praktisch geschickten
Anordnung, wegen der typographisch einwandfreien und buchtechnisch
mustergültigen Aufmachung verdient es eine Empfehlung, die nichts mit
marktschreierischem Angebot gemein haben möchte, wohl aber aus dem
Bewußtsein kommt, der Verbreitung der Wahrheit und dem Bedürfnis der
Zeit im besten Sinne zu dienen. Der Historiker liest diese Dokumente, die
ein Jahrhundert umfassen, mit eigentlicher Spannung. Die übernatürliche
Logik der Ereignisse spricht aus ihnen mit nicht überhörbarer Deutlichkeit.
In geradezu erschreckender Klarheit offenbart sich der tiefere Sinn der
neuesten Geschichte. Die Stimme der Päpste klingt uns heute am grauenhaften

Endpunkt einer Entwicklung wie die Stimme hellsehender,
geistbegabter Propheten. Da sie befugt und gewillt ist, das Chaos, in das wir
geraten sind, heute noch schöpferisch neuzuordnen, ist diese Dokumentensammlung

von höchster Aktualität. In Wahrheit ein Buch für die Praxis
Es gehört in die Hand des Sozialpolitikers, des Seelsorgers, des Vereinsleiters.

Der Wissenschaftler wird immer wieder gezwungen sein, nach dem
Urtext zurückzugreifen. Diesen vermag auch die beste Übersetzung nicht
restlos wiederzugeben, ganz abgesehen davon, daß der auf jahrhundertalter

Überlieferung beruhende päpstliche Stil nur in der lateinischen Sprache
verstanden und genossen werden kann.



— 157 —

Die Bearbeiter bemerken richtig (S. 941), die päpstlichen Kundgebungen
müßten in ihren geschichtlichen Rahmen hineingestellt werden, um genau
erfaßt und gewürdigt zu werden. Wenn mit Rücksicht auf den Umfang
des Werkes auf geschichtliche Einleitungen oder Hinweise verzichtet wurde,
so bedauern wir das. Um beispielsweise nur das erste Rundschreiben zu
erwähnen, wieviele Leser werden wissen, auf was für zeitgenössische Ereignisse

Gregor XVI. allenthalben anspielt Kurze Hinweise, auch nur in
die Anmerkungen gestellt, hätten hier gute Dienste geleistet wie es der
Herausgeber selbst z. B. S. 740 inbetreff einer Ansprache Pius XII. für
notwendig gefunden hat. Wir hätten überhaupt den Apparat reichhaltiger und
etwas genauer gewünscht. Im Vorwort wird versichert, die Belege für
Zitate aus der Heiligen Schrift, den Vätern oder aus sonstiger Literatur
seien nach den besten kritischen Ausgaben überprüft, berichtigt oder ergänzt
worden. Für die meisten Leser mögen die unternommenen Nachforschungen
hinreichen. Eine Textausgabe und Kommentierung, die den üblichen
wissenschaftlichen Forderungen gerecht wird, haben wir noch nicht vor uns.
Die zitierten Väterausgaben sind wohl meist die gebräuchlichsten, aber nicht
immer die besten. Sofern mehrere Auflagen vorliegen, wird nicht vermerkt,
nach welcher zitiert werde (z.B. F. X. Funk, Patres apostolici). Die
Zitationsweise ist, wenn auch richtig, zu wenig genau ; so werden z. B. nur
Kapitel und nicht Unterabteilungen, bisweilen nicht einmal Kapitel
angegeben z.B. S. 20 Anm. 1 (Cyprian), Anm. 3 (Hieronymus). Nicht wörtliche

Anführungen wurden übersehen oder übergangen, bisweilen selbst
wenn die Verfasser ausdrücklich genannt wurden, nicht quellenmäßig
festgestellt. Die Namen der alten Autoren wurden nicht konsequent, bald
nach der lateinischen, bald nach der deutschen Sprechweise angeführt.
Wir hegen die Zuversicht, eine neue Auflage werde die Mängel nach
Möglichkeit zu beheben suchen.

Dem Buche sei in aller Aufrichtigkeit die größte Verbreitung gewünscht.
Es ist mitberufen, die Welt von morgen zu bauen. O. Perler.

Rectification

Par suite d'une correction d'épreuves mal comprise, le titre de l'édition
française — qui est l'édition originale — de l'Histoire des Papes de M. le

professeur Castella a été supprimé en tête du compte rendu que nous avons
consacré à cet ouvrage dans le premier numéro de la revue de cette année.
Nous le rétablissons ici :

Gaston Castella, professeur à l'Université de Fribourg, Histoire des

Papes. T. I. De saint Pierre jusqu'à la Renaissance. T. IL De la Renaissance

jusqu'à la Révolution française. T. III. De la Révolution française jusqu'à
nos jours. Editions Fraumünster, Zurich. T. I, 1944, 313 p.; T. II, 1944,
374 p. ; T. III, 1945, 498 p.

C'est à l'édition française, et non pas à la traduction allemande, dont
le 3e volume n'avait pas encore paru, ainsi que le titre l'annonçait, que
se rapportent les remarques que nous avons faites dans notre compte rendu.

L. Wœber.



NEKROLOG

f Walther Köhler (1870-1946)

Dankbare Erinnerungen drängen uns, des wohl bedeutendsten Kenners
der deutschen und schweizerischen Reformationsgeschichte zu gedenken,
der am 18. Februar in Heidelberg an einem Herzschlag verschied. Zwar
dürfen wir nicht den Anspruch erheben, den Gelehrten im ganzen Umfang
seines selten großen Forschungswerkes zu kennen, noch möchten wir uns
vermessen, das Wesen des Menschen Köhler voll erfassen zu können. Aber
das soll uns nicht hindern, unserer Achtung ehrenden Ausdruck zu geben.

Als junger Student hatten wir einmal Gelegenheit, Walther Köhler in
Zürich in einem kirchengeschichtlichen Kolleg vortragen zu hören. Er
sprach jenes Mal vom Arianismus, in nüchtern-sachlicher Weise, wie uns
schien. Auch dünkte uns, daß seine Deutung der Niederlage des Arianismus
aus dem Gegensatz zum « Romanismus » zum Teil in engerer Betrachtungsweise

befangen blieb. Aber als später der Junge dem erfahrenen und
angesehenen Gelehrten schrieb und in allem Vertrauen seine ersten Aufsätze
unterbreitete, fand er in Köhler einen Menschen, der ein dankbares und
ermunterndes Wort auch für den Unbekannten zu finden verstand und
sogar den Wunsch nicht verschmähte, mit einem « aus dem anderen Lager »

in persönlicher Verbindung zu bleiben. Und so ist das geworden, was uns
heute eine frohe und liebe Erinnerung bleiben wird. Für jeden Gruß und
jeden Brief war Köhler aufrichtig dankbar, und je unbefangener der Brief
gehalten war, desto größer war die Freude.

Und gewiß war das einer der anziehendsten Charakterzüge des
Menschen und Gelehrten W. Köhler, daß er aufrichtig bestrebt war, dem
Andersdenkenden nicht nur gerecht zu werden, sondern daß er geradezu erfüllt
war vom Bedürfnis, ihn zu hören. Er schrieb einmal zur Anzeige der
Bibliographie seiner Schriften (5. Dez. 1941), die ihm bekanntlich der Zwingli-
verein als Festgabe darbrachte : « Sie haben recht, dilexi iustitiam et odivi
iniquitatem, könnte ich mit Gregor VII. sprechen, und wenn das nicht
immer gelungen ist, so ist eben niemand von menschlichen Schwächen frei.
Gegen früher haben wir aber doch auf diesem Gebiete viel erreicht, ein
solches Buch wie das von Lortz wäre früher nicht möglich gewesen ...»
Und dann äußerte er im selben Brief die gleichsam programmatische
Erkenntnis : «Vollkommen ist doch nun einmal niemand, und zu einer vollen
Einheit werden wir hüben und drüben nicht kommen ; es genügt vollkommen.
wenn wir in gegenseitiger Hochachtung in ein anständig geführtes
wissenschaftliches Gespräch eintreten. » Eine solche Offenheit war erfreulich. Was
Walther Köhler hierin von seinem versöhnenden Geist erkennen ließ, stand
aber gewiß nicht nur auf dem Papier. Wir durften das auch erfahren, als
es uns vergönnt war, ihn 1936 in Heidelberg zu besuchen, und als wir uns
im Gespräch, über alle Behelfsinstrumente hinweg, deren der schwerhörige


	Rezensionen = Comptes rendus

