Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 40 (1946)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation. Herausgegeben
von Paul Roth. V. Bd.: Oktober 1530 bis Ende 1531. Verlag der Histo-
rischen und Antiquarischen Gesellschaft, Universitidtsbibliothek Basel. 1945.
x111-685 S. mit Register. Fr. 21.—, Bd. I-V zusammen Fr. 80.—.

Die Drucklegung dieser Aktensammlung schreitet riistig voran. Sie
wird mit dem 6. Band ihren Abschluf3 finden. In seinem Vorwort erklart
der Herausgeber, dal an den bisherigen Grundsitzen nichts geindert
worden sei. Ob in allem mit Recht ? Uns scheint immerhin der Wiedei-
abdruck jener bei Staehelin, Oekolampad Bd. II bereits vollstindig gebotenen
Stiicke kaum gerechtfertigt (vgl. Nr. 76-80, 121, 127, 167, 223, 232, 267,
270, 293, 358, 417 u. 421). In diesen Fillen hitte ein regestférmiger Hinweis
geniigt. Beim gewaltigen Umfang des Materials wire eine gewisse Okonomie
zugunsten des Neuen angebracht gewesen. Auf ein Sachregister darf man
nach Abschlufl des ganzen Werkes rechnen ; es ist ja auch dringend not-
wendig. Wir méchten damit einen anderen Wunsch verbinden : daB ein
knapper Forschungsbericht iiber die beniitzten Archive geboten wird, der
manche wertvolle Hinweise auf Helvetica in auswirtigen Archiven zu bieten
vermochte. Es bleibt ja das besondere Verdienst gerade dieser Akten-
sammlung, auslindische Archive in gré8erem Ausmaf herangezogen zu
haben, als es friher je der Fall war.

Auch der vorliegende Band (die friitheren Besprechungen s. in dieser
Zeitschrift Bd. 33, 91 ; 38, 78) bietet ein iiberreiches neues Material, nur
ist der Schwerpunkt der Quellen ganz anders gelagert. Die Geschichte des
Hochstifts und der Kloster tritt jetzt viel stirker zuriick. Zur Hauptsache
bleibt es bei Anstinden iiber Zinsen- und Zehntenfragen, aber weniger im
Sinne prinzipieller Auseinandersetzungen, als der Regelung vereinzelter
Anspriiche (s. etwa Nr. 7, 31a, 136, 392, 701). Vereinzelte Stiicke verdienen
indessen groBere Beachtung, so die Mahnung des Kapitels an Bischof
Philipp (Nr. 21), dem sein Verhalten gegeniiber der Stadt veriibelt wird,
weshalb das Gerede iiber ein schlechtes Verhiltnis des Kapitels zum Bischof
nicht so unbegriindet erscheint (Nr. 84). Fiir die Personengeschichte der
Dombherren fillt wenig ab. Kaum riihmenswert ist das Verhalten des Dom-
dekans Nikolaus v. Diesbach (s. Nr. 20, 352, 423, 706), der mehrfach zur
Residenz und zur Versehung seines Amtes gemahnt werden mul3. Besondere
Beachtung verdient das Schreiben des Kapitels an die Statthalter und
Regenten von Wiirtemberg (Nr. 251, vgl. dazu 1635). Es bringt nicht allein
die Rechtsauffassung des Kapitels in der Frage der Einkiinfte aus kirch-
lichen Stiftungen ganz klar zum Ausdruck, sondern es verrit uns auch,
daB von 75 Domkaplinen nur 15 zum neuen Glauben abfielen und von
diesen nur 9 in der Stadt weilten, wiahrend etwa ihrer 60 dem Dom-
kapitel Gefolgschaft leisteten. Trotzdem sperrte Basel Einkiinfte von iiber



— 138 —

3000 Gulden, teils zugunsten der Pradikanten. Klagen iiber die Stadt
fehlen natiirlich aus sonst nicht (vgl. Nr. 472 f., 485, 602). Von eigener
Ironie ist die AuBerung des Kapitels gegeniiber Markgraf Ernst v. Baden
(p. 25) : « Schafft villicht ir heilig evangelium, so sie verjehen, bringet solich
frucht unnd leret, das man einem andern das sin also nemenn solle. » Daf}
einzelne Geistliche zum alten Glauben zuriickkehren wollten und wie es
ihnen dabei erging, belegt das Schicksal des Chorherrn zu St. Peter, Heinrich
Kolner (Nr. 233, dazu 401). Charakteristisch ist fiir das Vorgehen der
Stadt in den Streitigkeiten der Zins- und Zehntenerhebung ihr Verhalten
gegeniiber Kaplan W. Huglin (Nr. 204, 215, 225 f.). Fiir die Vermdgens-
verhiltnisse des Stiftes St. Peter bietet die Sammlung verschiedene beach-
tenswerte Stiicke (Nr. 94 = iiber den Einzug der Zinse der geflohenen
Geistlichen, Nr. 280 = Ertrag der Pfriinden der 20 abgetretenen Kapline
zu St. Peter ; Nr. 359 = Einkommen der Kaplaneipfriinden zu St. Peter),
fiir jene des Domkapitels ist wichtig das Verzeichnis der Einkiinfte aus
der Prasenz (Nr. 103). Nennen wir in diesem Zusammenhang noch das
Verzeichnis der Besoldung der Basler Pfarrer (Nr. 102). Zu Vergleichen
mit den Verhiltnissen anderer Domkapitel mogen die Verfiigungen des
Kapitels in Basel iiber die Residenzpflicht anregen (Nr. 424). Endlich mag
auch das Schicksal der Orgelpfeifen des Miinsters erwahnt werden, die nach
dem Schreiben BM. Meyers (Nr. 449, dazu Nr. 437) zum Nutzen der Kirche
verbraucht wurden ; das Kapitel hatte das Nachsehen.

Zur Geschichte der Kloster bietet der Band einiges Material vor allem
fiir das Dominikanerinnenkloster in den Steinen: das aufschluBreiche
Inventar mit dem Verzeichnis der Einkiinfte, der Kirchenzierden (Nr. 166)
und, in Erginzung zu Nr. 140, der Leibgedinge der einzelnen Nonnen, von
denen 21 mit Namen genannt werden (vgl. ferner Nr. 139, 141, 501). Natiir-
lich spielen auch hier eine ganze Reihe von Anstinden betreffend Zinsen
und Zehnten hinein, doch beanspruchen diese Akten beschranktes Interesse.
DaB es iibrigens bei der Zehntenablieferung durch die Bauern nicht immer
gerecht zuging, beweist die Mahnung des Rates an den Vogt von Farns-
burg (Nr. 279).

Wichtig ist in diesem Zusammenhang die Ratserkenntnis vom 3. De-
zember 1530, nach welcher die Kosten fiir die Befestigungsarbeiten aus dem
Kirchengut bestritten werden sollten (Nr. 68 vgl.). Das ist ein unwider-
legliches Zeugnis fiir die keineswegs konsequente Behandlung der ver-
kiindeten Grundsatze iiber die Behandlung des einstigen katholischen
Stiftungsgutes (vgl. Nr. 127, p. 114). Dal es immer noch Restitutions-
forderungen von Stiftungen gab, weil der urspriingliche Stiftungszweck
nicht mehr erfiillt wurde, iiberrascht daher kaum (Nr. 380). Auffallend ist
die Indifferenz Basels gegeniiber der Restitutionsfrage von Stiftungen fiir
die gemeinen Vogteien, verstindlich nur, weil Basel nicht mitregierte
(vgl. p. 92, Z. 26).

In die Verhaltnisse der Basler Kirche wahrend dieser fiir die eid-
genossische Religionspolitik wichtigen Periode gewahren die vorliegenden
Akten bedeutsame Einblicke. Wie etwa die Sittenordnung und die Straf-
praxis gehandhabt wird, belegen zahlreiche Urfehden (Nr. 83 = Spiel 134,



— 139 —

Nr. 3, 174 = Hexerel, 429 = Hagelmachen, 634 = Besuch des Frauenhauses,
731 = Buhlerei). Gotteslisterung und Schmihungen werden streng ge-
ahndet (Nr. 114). Weshalb ist das p. 328 Anm, zitierte Verhér K. Murers
weggelassen ? Das Beste bieten sonst die Akten der Herbstsynode 1531
(445b). Da finden wir eine Reihe von wichtigen Motiven fiir die frithen
und keineswegs geringen Schwierigkeiten der neuen Kirche in der Ver-
wirklichung ihrer Ziele. Mit aller Klarheit erkennbar ist eine weitverbreitete
Predigtmiidigkeit. Eine deutliche Schwiche der neuen Lehre kann hierin
kaum geleugnet werden, auch wenn man die Urteile, wie bei allen Visita-
tionen, nicht in ihrer vollen Schirfe hinnehmen mochte. Wie koénnte es
anders erklart werden, daB in der Stadt die Gewohnheit herrschte, zur
Zeit der Predigt sich der Vogeljagd und der Fischerei hinzugeben (vgl.
Nr. 78), daB etliche von den Ratsmitgliedern die Predigt verachteten und
die Religion (lies die neue !) schmihten, daf3 auch die Kinder nicht geniigend
zum Besuch der Predigt angehalten wurden (Einflul der T&ufer, iiber die
besonders geklagt wird ?). Andere gingen zur Predigt, schimpften aber trotz-
dem iiber die neue Religion und besuchten auswarts die Messe | Nicht bes-
ser stand es auf dem Lande, nur treten hier neue, beachtenswerte Motive
hervor. Wochenlang geht man nicht zur Predigt, oder erst wenn sie halb
zu Ende ist. Der einfache Mann ertrigt die Polemik gegen die Taufer
und die Pépstlichen nicht und liuft weg. Die Taufer iiben auf dem Lande
starken Einflu3 aus, sie bleiben unverséhnlich und wiegeln das Volk auf.
Verachtung des Abendmahls und des Banns sind auffallend, ebenso die
Verunehrung der Friedhdfe, zumal wenn man sich erinnert, daB Carlo
Borromeo 1570 ihre Pflege und die Ehrung der Toten in der Innerschweiz
besonders riihmt (Die Nuntiatur G. Fr. Bonhomini, ed. Steffens-Reinhardt,
[, 1906, 7). Die Ablehnung des Fegfeuerglaubens und die Aufhebung der
Jahrzeitgedichtnisse iibten auf die Bauern einen destruktiven Einfluf3 aus.
In einzelnen Gemeinden sind Opposition und Autonomiestreben lebendig.
Reinach setzt kurzerhand verbotene Feiertage ein, also katholische Feste !
[n Laufelfingen ergeht es dem Pradikanten schlimm (dafiir weitere Belege
in Nr. 453). In Holstein geht es iibel zu : die Kirchenfenster werden zer-
schlagen, da geht man nicht zur Kirche und wiahrend der Predigtzeit wird
geschossen (Sabotage oder SchieBiibungen ?). In Therwil setzen sie den
Geistlichen ab mit der Begriindung, die Herren hidtten ihnen nichts zu
gebieten. Jene, welche die Feiertage (wohl katholische) nicht halten,
strafen sie kurzerhand (445c). In allem erkennt man die zah konservative
und eigenwillige Art des Landvolkes, in manchen Ziigen auch die Erschiit-
terung der GlaubensgewiBheit. DalB Unzufriedenheit und Opposition nicht
iiberwunden sind, belegen auch manche andere Akten. Man miite vor
allem jene Klage aus dem Erlal3 der Bannerherren iiber die Nichtkommuni-
kanten anfiihren, die bereits durch Staehelin bekannt geworden ist (Nr. 217),
daB namlich etliche der Nichtkommunikanten geltend machen : «daB sie
noch nit gniigsamlich bericht und usz getreng irer conscientzen sollichs
underlassen » (p. 193, Z. 29). Sie beriefen sich also auf ihr Gewissen, aber
Freiheit blieb ihnen versagt. Gegen Oppositionelle schreitet der Rat scharf
ein. Anton Glaser, Altschultheil, muB es hart biiBen, daB3 er die neue Lehre



— 140 —

beschimpft und Bern bezichtigt hatte, wider Eidespflicht und versiegelte
Abschiede die Reformation durchgefiihrt zu haben. Auch um die Wieder-
herstellung des katholischen Kultes bemiihte er sich und er ermunterte
Gesinnungsgenossen, zum Abendmahl zu gehen, um so in den Rat gelangen
zu konnen. Man erkennt die Rolle der politischen Macht fiir die Glaubens-
frage! Endlich schrieb Glaser eine Chronik, die nach Ansicht des Rates
vielerlei Unwahrheit und manches Ehrenriihrige fiir Basel enthielt. Schade,
daB sie nicht erhalten ist (Nr. 343 = 8. Juli 1531). Es ist das eindrucks-
vollste Beispiel der nachwirkenden Opposition (s. 202 = L. Steinmiiller,
Schlosser, 207 = Meister Hieronymus Helfrich, Domkaplan, dazu Verweise
im Register). Begreiflich, da3 wihrend der kriegerischen Spannungen die
Opposition wieder hervortrat. Ein Fuhrmann schwort am 27. Juni 1531
Urfehde, weil er den V Orten trotz der Proviantsperre Wein zugefiihrt hat
(Nr. 365), der Basler Uberreiter hielt es mit den Feinden der Stadt (Nr. 514
= 21. Okt. 1531), Stadtboten miissen bestraft werden wegen pflichtwidriger
Ubermittlung von Briefen (524), eine Frau hat in Ziirich Nachrichtendienst
betrieben, andere Frauen hielten mit Schmahungen tiber den Ziircherkrieg
nicht zuriick (Nr. 529, 588, 669).

Die Schwierigkeiten sind durch die Tédufer sehr gesteigert worden. Sie
hielten umso linger an, je weniger Nachbarorte zur Verfolgung der Tiufer
bereit waren. Die Klagen Basels iiber Solothurn fallen direkt auf (Nr. 53,
106, 273, Mahnung an Rheinfelden = Nr, 129). Basel drangt im Jan. 1531
auf einheitliches Vorgehen der verbiindeten Stinde gegen jene Orte, die
den Taufern Unterschlupf gewihren (106 vgl. Instruktion vom 11. Okt.
1530 = Nr. 13a). Natiirlich arbeitet auch Ziirich auf ein Konkordat der
Burgrechtsstidte hin (261 = 5. Juni): wenn ein Taufer seine Familie ver-
1aBt, soll er an Leib und Leben gestraft werden, falls er auf fremdes Gebiet
fliichtet, soll interveniert werden. Das alles trifft in erster Linie die biuer-
liche Landschaft.

Und wie hat sich Basel damals der Tédufer zu erwehren versucht ?
Noch oft lieB man es bei Gefingnis und Widerruf bewenden (Nr. 3, 19, 69),
die Dauer der Haft reicht bis zu 71 Tagen. Seit der wichtigen Ratserkenntnis
vom 23. Nov. 1530 wird die Strafpraxis verschdrft. Das Mandat setzte
eine genaue Abstufung der Strafen fest: erst Gefidngnis, bei Verweigerung
des Gehorsams Verbannung, dann Schwemmen und Verbannung bei Riick-
fall, schlieBlich aber Ertrinken ohne Gnade., Tatsdchlich wurden zwei
offenbar filhrende Taufer ertrankt (Febr. 1531, Nr. 124, 132, 137). Wer
den Rat darob schmahte, wurde ins Gefingnis geworfen (Nr. 130). Aber
nicht umsonst wollte der Vogt zu Homburg die Strafen des Schwemmens
und Ertrankens in der Stadt vollzogen wissen. Der gemeine Mann wurde
sonst unwillig, die Kosten stiegen, ungeschickte Reden ergingen und in
allem spielten verwandtschaftliche Beziehungen eine Rolle (Nr. 150). Wenn
die Todesstrafe nicht haufiger angewendet wurde, erklart sich dies durch
die Riicksichten auf das Landvolk. Will man dessen Haltung verstehen,
kann man an den AuBerungen einzelner Taufer nicht vorbeisehen. Agnes
Lindin meinte z. B., die Pridikanten hielten sich selbst nicht an das, was
sie predigten. Von ihrem Pridikanten, Herrn Jakob, habe sie gehért, man



— 141 —

solle keine Zehnten geben, nun aber predige er das Gegenteil (39b). Wie
wichtig wére es, einmal alle AuBlerungen in der Zehntenfrage systematisch
zu sammeln und zu untersuchen. Die Klagen iiber die widerspruchsvolle
Haltung von Pradikanten in dieser gerade fiir die Bauern so bedeutsamen
Frage sind keineswegs selten. Die volkspsychologischen Problemstellungen
in der reformationsgeschichtlichen Forschung werden leider zu sehr ver-
nachlassigt, dafiir aber die Doktrin der fiihrenden Reformatoren oft ein-
seitig und allzu schematisch in den Vordergrund geriickt (iiber die Lehren
einzelner Taufer s. besonders das instruktive Stiick Nr. 378).

Im vorliegenden Band dominieren durchaus die Akten iiber den
2. Miisserkrieg und den 2. Kappelerkrieg. Der Galgenkrieg zwischen Basel
und Solothurn besitzt geringere Bedeutung. Was hier an neuem Material
neben Bekanntem geboten wird, ist erstaunlich. Der Vergleich der beiden
Kriegsereignisse, wie er hier moglich wird, ruft mannigfachen Uberlegungen,
die wir umso weniger iibergehen kénnen, als unseres Erachtens die damalige
Politik immer noch einseitig beurteilt wird.

Nur beilaufig méchten wir die auch fiir die Familiengeschichte ergebnis-
reichen Auszugsrodel erwihnen. Auch mit dem Verlauf der militirischen
Ereignisse selbst, fiir die ausgezeichnete Berichte vorliegen (vgl. z. B. 206, 242
fiir den Miisserkrieg), wollen wir uns nicht befassen. Aber die Riickwirkungen
des Miisserkrieges auf die Religionspolitik miissen kurz erortert werden.
Wihrend des Miisserkrieges werden hiaufige Klagen iiber die Schwierigkeiten
der Besoldung und Ernahrung der Knechte laut. Unzufriedenheit fehlt
dabei nicht (Nr. 206, 242, 326, 400). Disziplinlosigkeit drohte mehr als
einmal, auch fehlten, wie einmal ausdriicklich hervorgehoben wird, ein
Prediger und ein Geistlicher, der Messe las (Nr. 239, 269, 324). Es gab
Kriegsleute, die heimlich wegzogen (Nr. 262). Wie man sieht, brachte der
Miisserkrieg eine starke moralische und finanzielle Belastung. Die Abrech-
nung (Nr. 695) ergibt fiir den Miisserkrieg an Aufwendungen fiir die Truppen
eine Summe von rund 6485 Pfund, gewil3 eine ungewohnlich hohe Summe.
Die moralische Belastung traf vor allem die untertinige bauerliche Be-
volkerung, die ja kaum einmal fiir Kriege leicht zu gewinnen war. Von
hier aus gesehen lieBe es sich kaum mehr begreifen, wenn die V Orte gegen
Musso gezogen wiren. Das wire tatsidchlich einer vorzeitigen Schwichung
ihrer Krifte gleichgekommen. Sie hatten gute Griinde, diese zu schonen.
Aber sie muflten auch darauf bedacht sein, den Gotthardverkehr in keinem
Fall durch eine Einmischung in diesen Krieg zu gefihrden. Das waren
sehr reale Griinde, die geniigen diirften, um die iiblichen, zwar bestechenden,
aber letztlich gesehen doch haltlosen Vorwiirfe an die V Orte wegen ihrer
neutralen Haltung im Miisserkrieg zu widerlegen. Der Miisserkrieg kann
nicht vom Gesichtspunkt eines gleichsam vaterlindischen Unternehmens
aus beurteilt werden. Gerade in diesem Zusammenhang sei erwdhnt, daf
Basel damals den Vorschlag machte, Lugano und Locarno an Frankreich
oder Mailand zu verkaufen (Nr. 219).

Auch hinsichtlich des Verlaufs des Kappelerkrieges und der Friedens-
verhandlungen driangen sich auf Grund der vorliegenden Akten neue
Gesichtspunkte auf. Basel ist sich in seiner Politik durchaus treu geblieben.



— 142 —

Es war von Anfang an gegen die Proviantsperre und gegen den Krieg
(13ab, 148). Es vertrat diese Haltung gewil nicht so sehr aus bundes-
rechtlichen Erwigungen, die es beim AbschluB des christlichen Burgrechts
hintangesetzt hatte, sondern als Grenzstadt, die alle psychologischen Wir-
kungen der politischen Vorgange und besonders der militarischen Demon-
strationen (Truppenbewegungen) im Reich viel unmittelbarer zu spiiren
bekam (vgl. Nr. 376, 459, 498, 503 {., auch 506) und insofern eine empfind-
lichere Innenlage aufzeigte als Ziirich. Basel iibersah aber auch nicht die
schwere Belastung, die aus dem immer noch nicht erledigten Miisserkrieg
erwuchs, der gleichsam einen Zweifrontenkrieg bedingte (Nr. 235). Die
Sperre lehnte es nicht allein aus handelspolitischen Interessen ab, sondern
auch in Sorge um Repressalien seitens des benachbarten Osterreich und
in Riicksicht auf die Teuerung (Nr. 244, auch 416, 431). Daher sprach
sich die Stadt auch gegen die Verdffentlichung eines Manifests iiber die
Ursachen des Proviantabschlags aus und wollte diesen noch im Juli 1531
aufheben (273, 349).

Wenn Basel trotz solcher Bedenken und der Vermittlungsversuche
(434) am Kriege teilnahm, geschah es im BewuBtsein der eingegangenen
Biindnispflicht (vgl. Nr. 569). Das alles machen die vorliegenden Akten
deutlich. Uber die Geschehnisse wihrend des Krieges und iiber die Friedens-
verhandlungen liegt ein iiberreiches Material vor. Es ist unméglich, auf
alles einzugehen. Aber einiges muB immerhin erértert werden. Der Krieg
war trotz Kappel nicht beendet, wie man weiB3, aber es wird hier noch
klarer, warum die Fortsetzung des Krieges unmdéglich wurde.

Der ganze Krieg lief in eine schwere Vertrauenskrise zwischen den
Obrigkeiten und der untertinigen Bauernschaft aus. Hier spielt nun auch
die Abendmahlsfrage hinein. Sie war zu einem guten Teil entscheidend
fiir die Bildung eines festen Glaubens im Untertanenvolk. Gerade im
Frihjahr 1531 liefen die Verhandlungen iiber die Einigungsformel. Da
machte Bern nicht ohne Grund geltend, daf3 es den « Saxischen verstandt -
nicht annehmen koénne, weil er dem widerspreche, was an der Berner
Disputation beschlossen worden sei. « Solten sy nun dyse bekantnus an
jere gmeinden, so noch zartt und nit zum vesten erbuwen, by denen sv
ouch biszhar und noch, wy das erhalten, predigen haben laszen, pringen,
wurd innen zu eim groszen nochteyl dienen ... » (p. 138 Z. 7). So berich-
tete Stadtschreiber C. Schaller seinem Kollegen und Schwager Peter Butzdr
in Stralburg. Basels Stellungnahme wich davon nicht wesentlich ab (vgl.
Nr. 160, bes. p. 141 Z. 16, ferner Nr. 121, 127). Die GlaubensgewiBheit
des Volkes war eine sehr wichtige Voraussetzung fiir einen Glaubenskampf.
Wie sollten die Bauern fiir einen Bruderkampf einstehen, wenn sie des
Besitzes der Wahrheit nicht sicher waren ? Tauferwesen, Abendmahlsfrage,
geschichtliche Tradition wie Wesensverwandtschaft mit der altglaubigen
Bauernschaft (Knutwil zog den V Orten zu Hilfe = vgl. Nr. 668b) boten
keine giinstigen Bedingungen fiir die erfolgreiche Fiihrung des Krieges.
Basel und Bern wollten dieser Tatsache Rechnung tragen, Ziirich sah dar-
iiber hinweg. Die Wirkung solcher Motive belegen teilweise gerade jene
Aussagen gefangener Basler, denen von den Innerschweizern die Gewalt-



— 143 —

politik Ziirichs in psychologisch geschickter Weise vorgehalten wurde
(vgl. 562 : « Zwungen eid weren gott leyd » p. 475 Z. 3). Deswegen versteht
man die Zuriickhaltung und Besorgnis Berns auch viel besser.

Halt man sich solche Griinde vor Augen, wird auch die groBe Schwierig-
keit zur Fortfiihrung des Krieges bewul3t. Nach der Niederlage am Gubel
trat der Riickschlag auch unter den Basler Knechten sofort ein und es
ergingen Klagen gegen Ziirich (Nr. 530-532, 569 f., vgl. iiber Mangel an
Waffen, Geld und TroB Nr. 554) ; MiBstimmung herrschte auch bei den
Bernern und Ziirchern (Nr. 564, 566 f.). Wihrend die V Orte die ersten
Bedingungen bekannt gaben (Nr. 579 f.) 582, 584), nahm die Unzufrieden-
heit unter den Knechten zu und Ziirich fiirchtete bei Annahme der Be-
dingungen den Abfall vor allem von Thurgauer Gemeinden (585). Deswegen
dachte es an Fortsetzung des Krieges. Basel dachte nicht viel anders,
wenn es noch von der Voraussetzung ausging, dal die V Orte ihren eigenen
neugldubig gesinnten Leuten freien Wegzug mit Hab und Gut und den
Vertriebenen die Riickkehr gewdhren sollten (589). Aber die Verhandlungen
waren stindig von der Sorge um die Haltung der Untertanen iiberschattet
(591, 593, 610, 614, 617 usw.). Die Gegensatze offenbarten sich bald in
der Frage der Gemeinen Vogteien. Sollten die bisher protestantischen
Gemeinden unangefochten weiterbestehen, oder ein neues Mehr iiber den
Glauben vorgenommen werden, wie es die V Orte forderten ? Das war die
Hauptfrage (594). Die Ziircher waren ungehalten, weil Basel und Bern die
iibrigen Artikel bereits angenommen hatten (599 f., bes. 603). Es ist beach-
tenswert, dal Bern gewillt war, nochmals mehren zu lassen, damit niemand
mehr behaupten konnte, es sei Zwang auferlegt worden, doch sollten Betrug
und Umtriebe dabei ausgeschlossen sein. Bern berief sich auf den Grund-
satz, daB der Glaube nicht dem menschlichen Zwang unterliege (vgl. den
interessanten Bericht Nr. 611). Tat es das nicht auch, weil der Wider-
spruch der Politik zu diesem anfangs nachdriicklich verfochtenen, in der
Folge miBachteten Grundsatz bei den Untertanen fiihlbar geworden war ?
Bern dachte allerdings nicht an einen Schutz katholischer Minderheiten
(613), auch Basel nicht (627), den die V Orte forderten. Da gab Ziirich
infolge der erneuerten Angriffe der Altglaubigen den Artikel zu, ohne Bern
verstindigt zu haben (608, 619 f., 627 f.); dieses aber wollte auf seinem
Standpunkt beharren und dachte an die Fortsetzung des Krieges. Wie
fihlte Basel in diesen Tagen seine Vereinsamung und Not! (629, 631, 633
= an Philipp v. Hessen). Ohne die Zustimmung der Untertanen lieB sich
indessen ein Krieg kaum denken (637 f., 643). Und die Ziircher baten
dringend um Annahme des Friedens. Fast ergreifend ist der Bericht der
Basler im Felde an den Rat zu lesen iiber die Bitte um Rat, welche Biirger-
meister Roist mit weinenden Augen vorbrachte (644a). Trotz allem, die
Entscheidung wurde in erster Linie durch die Untertanen herbeigefiihrt.
Die Knechte zogen mehr und mehr weg (646-649, 650a), Bern konnte ihret-
wegen die Lage nicht mehr behaupten (656, 667) und der letzte Widerstand
wurde durch Scharmiitzel der angreifenden V Orte gebrochen (662). Auch
Basels LLage wurde nun unhaltbar und seine Hoffnung, in Treue das Burg-
recht halten zu koénnen, blieb unerfiillbar (650ab, 663, 665 f.). Dal die



— 144 —

V Orte die Schwiche der Stiddte hinsichtlich ihres Verhiltnisses zu den
Untertanen geschickt auszuniitzen verstanden, ist unleugbar (668, 668b-e,
681). Das zeigt sich auch darin, da schlieBlich etliche vom Ziircher Rat
und von den Untertanen die V Orte mit Steinen, Pulver und Proviant
zu unterstiitzen begannen, zur groBen Enttiuschung der Mitverbiindeten
(650a). Wie sehr sich das Verhaltnis Basels zu Ziirich triibte, beweisen
Basels schwere Vorwiirfe ; diese zeigen aber auch, da3 Basel iiber den wider-
rechtlichen Charakter der ziircherischen Politik keine Zweifel hegte (680 {£.).

Noch auf manches andere kénnte hingewiesen werden : auf die Liste
der Verwundeten (574), die Abrechnungen iiber die Kriegskosten (523ab,
5751.), auf die ganz bedeutenden Riickwirkungen des Krieges fiir den
Finanzhaushalt der Stadt, die sich zu sehr einschneidenden SparmaBnahmen
gezwungen sah (693, 707, 709-711, 714), auf verschiedene rechtshistorisch
und kulturgeschichtlich interessante Dokumente (Wirteordnung = 370, 407,
Druckerordnung = Nr. 555, Alarmordnung = 496 usw.). Der Reichtum
der Akten steht auller jedem Zweifel, und wenn einmal das Sachregister
nach Abschlul des Werkes vorliegt, wird der Inhalt auch leichter greifbar
sein. Der Druck ist im ganzen gut, einige Seiten dieses Bandes sind etwas
blaB ausgefallen (p. 610 f., 618 f., 622 f.), da und dort begenet man leich-
teren Druckfehlern und Versehen (p. 100 Z. 16 : ob nicht Wiirsch, also
Eigenname ? p. 21 Z. 17 : n statt u, Nr. 275 ist sprachlich nicht einfach
zu verstehen, p. 320 Z. 2 falsche Interpunktion, p. 345 Z. 32 : anleyltung ?,
p- 351 Z. 33 scheint fehlerhaft zu sein, statt « die den » wird es dry heiBen
miissen, p. 402 Z. 29 lies wohl batdennen = Patenen, p. 474 Z. 7 falsche
Interpunktion, p. 476 Z. 37 lies erzoigt st. eroigt, p. 481 Z. 19 lies wohl
uff ir, p. 487 Z. 25 lies Fryenn st. Fyrenn, Z. 31 unklare Interpunktion,
Z. 35 lies uff, p. 499 Z. 17 falsches Komma, Z. 19/20 Trennungsstrich
st. Komma, p. 588 Z. 28 falsche Interpunktion, p. 591 lies 1531 st. 1535,
Z. 33 win st. Win, p. 618 Z. 19 lender st. lenger). Mit dem Dank an den
Herausgeber verbinden wir zugleich den Wunsch, da3 das Werk einen
gliicklichen AbschluB und jene Beachtung finde, die es ohne Zweifel bei
jedem verdient, der sich mit schweizerischer Reformationsgeschichte

beschaftigt. O. Vasella.

Schwegler, Dr., P. Theodor O. S. B.: Geschichte der katholischen
Kirche in der Schweiz von den Anfingen bis auf die Gegenwart. 2. umge-
arbeitete und vermehrte Auflage. Verlag Josef von Matt, Stans. 426 S.
GroBformat in Leinen geb. Fr. 18.50.

La 1re édition de 1'Histoire de 1'Eglise catholique en Suisse du
P. Schwegler a fait jadis l'objet d’'un compte rendu, de la part du
P. Théophile Graf, dans notre revue (1935, p. 315-17). Cette 2¢ édition,
bien que datée de 1943 (imprimatur et impression), n’a, en réalité, paru
qu’en 1945.

C’est, dans toute la force du terme, une édition refondue : elle passe
de 288 a 426 pages, en format en outre agrandi. L’éditeur est désormais
M. J. von Matt & Stans. Le papier est beau et fort. L'impression est parti-



— 145 —

culierement soignée. Nous regrettons simplement que les caractéres des
notes soient a peu de chose prés identiques a ceux qui sont employés pour
les passages en petit texte.

Quelques titres ont été modifiés, mais surtout, il est fort peu de pages
ou méme de paragraphes qui n’aient été retouchés. Quelquefois ce sont des
suppressions ; mais, le plus souvent, 'auteur a complété et méme considé-
rablement développé ce qu’il avait dit antérieurement. Certaines consi-
dérations sont nouvelles, soit qu’elles concernent l'histoire ecclésiastique
en général, soit qu’elles se rapportent a notre histoire suisse. Ainsi, pour
ne citer qu'un exemple, une petite note (p. 140, n. 1) fournit maintenant
la matiére de prés de quatre grandes pages (p. 196-200). On pourra méme
trouver que, dans quelques cas, l'auteur est entré dans trop de détails,
jusqu’a nous conter des historiettes ou a4 entrer dans des considérations
qu’il faut abandonner a des monographies ou a des spécialistes. Ainsi,
était-il nécessaire de nous parler des orgues, des cloches, de la musique
d’église (p. 239-40) ?

Certains passages, qui étaient en petit texte, sont maintenant imprimés
en caractéres plus gros. Pour d’autres, c’est l'inverse, alors méme que, dans
un cas ou l'autre, il s’agissait de considérations générales, qui eussent
mérité d’étre conservées en lettres ordinaires. (On ne voit pas bien, par
exemple, pourquoi ce qui est dit d’Erasme, p. 168-169, est donné en petit
pour commencer, en caracteres plus gros dans la suite et en lettres espacées
pour terminer.) Certains paragraphes qui étaient en petits caracteres sont
relégués en note, tandis que, inversement, plusieurs notes ont passé dans
le texte; et ici, il nous semble que le procédé adopté dans la 1re édition
était préférable : l'auteur, généralement du moins, mettait en note des
données empruntées a l'histoire générale de 1'Eglise (courte biographie
d’un saint, d’un auteur célebre, d’un fondateur d’ordre) qu’on pouvait
supposer connues de la plupart des lecteurs, mais qu’il n'était cependant
pas inutile de mettre sous les yeux de quelques autres. Maintenant, ces
renseignements, qui ne concernent pas a proprement parler 1’histoire suisse,
ont plus d’une fois (pas toujours cependant) été introduits dans le texte
proprement dit et il en résulte un peu de surcharge. En d’autres termes,
et pour résumer notre impression en deux mots, l'auteur, qui aura voulu
tenir compte de toutes les remarques qui lui ont été faites et des desiderata
exprimés, nous semble étre entré dans trop de détails, et cette abondance
méme ainsi que certaines modifications introduites dans la disposition du
texte enlévent quelque chose a la luminosité de 'exposé.

I1 a voulu, par contre, avec raison, le rendre plus parlant en l'illustrant
d'un certain nombre de cartes. Il n'y en avait qu’une, celle de la Suisse
catholique d’aujourd’hui, dans la 17 édition ; il y en a 6 dans la seconde :
une carte de I'Helvétie du point de vue religieux a la fin de 'Empire romain ;
une autre du début du 8¢ siécle. Une 3¢, plus chargée, représente 1’Helvetia
sacra un peu avant la Réforme, avec indication des dioceses, des églises
collégiales et des couvents ayant adopté la régle de saint Benoit et, quelques
pages plus loin, celle des maisons religieuses qui suivaient la régle dite de
saint Augustin, ainsi que les couvents des Dominicains et des Franciscains

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUR 10



— 146 —

(hommes et femmes) et des ordres militaires ; puis vient la carte des
évéchés et des monasteéres vers 1770, et enfin celle de la Suisse catholique
actuelle. Ces cartes ne sont pas irréprochables comme présentation ; et
'on peut y signaler des lacunes et aussi quelques erreurs : ainsi on
englobe dans le diocése de Sion (p. 144) Rougemont et le Pays-d’Enhaut,
qui ont toujours fait partie du diocése de Lausanne, lequel comprenait
également Saint-Imier (que l'auteur attribue a tort au diocése de Bile)
et se terminait en pointe, sur la rive gauche de 1'Aar, bien au dela de
Soleure. En dessinant ces cartes, le P. Schwegler a néanmoins fait un
louable effort : avec celles de la Kirchengeschichte de M. le professeur Villi-
ger, elles constituent le début d’un atlas de la Suisse ecclésiastique. L’auteur
a, en outre, inséré, a la p. 88, une généalogie ingénieusement comprise des
couvents cisterciens et, p. 236-37, une table des principales églises baroques
de la Suisse, avec date de leur construction, nom de l'architecte ainsi que
des principaux peintres et sculpteurs qui y ont travaillé.

Enfin, le P. Schwegler a renrichi son volume de copieux appendices
en partie nouveaux. Il n'y avait guére qu'une page de bibliographie dans
I'ouvrage de 1935 : il y en a 20 dans la réédition de 1945. Il a groupé les
volumes qu’il énumere par périodes, par matiére et quelquefois encore par
régions. On sait combien il est difficile de faire entrer certains travaux dans
des cadres aussi précis, et 'on peut se demander si la méthode adoptée
I'emporte vraiment sur l'ordre simplement alphabétique. Pour ne citer
qu'un exemple, le Dictionnaive des Paroisses du canton de Fribourg du
P. Apollinaire Dellion figure sous la rubrique des prodromes de la Révolution
francaise ! Ce n’est certes pas la qu’on s’attendait & trouver les 12 volumes
que le P. Dellion a consacrés aux paroisses catholiques fribourgeoises, qu’il
¢étudie depuis leur plus lointaine origine jusqu’a la fin du XIXe siécle.
L’auteur a voulu venir en aide aux chercheurs qui auraient besoin de se
documenter sur un théme spécial ou sur une période délimitée de notre
histoire religieuse suisse. Une bibliographie se proposant un but aussi vaste
présentera nécessairement de nombreuses lacunes : ainsi sur le cardinal
Mermillod, on ne signale que la plaquette de M. Biichi parue a Einsiedeln
en 1925 ; pour la Réforme, en fait de travaux en langue frangaise, il manque
des ouvrages aussi importants que les Actes de la Dispute de Lausanne de
M. Piaget, les Mémoives de Pierrefleur (édition Junod), les Origines de la
Réforme a Genéve de M. Henri Naf, le volume que M. A. Bouvier a consacré
a Bullinger, sans parler d’autres études, plus spéciales et moins volumineuses,
qu’un manuel, encore une fois, est bien excusable de ne pas signaler. On
ne s’attendra pas davantage & y trouver énumérées les Histoires générales
de I’Eglise, qui, d’ordinaire — et sans qu’il y ait lieu de nous en offusquer —
ne s’occupent que fort peu de la Suisse (sans excepter la grande Histoire
de I'Eglise depuis les origines jusqu’a nos jours, dont le P. Schwegler signale
les 6 premiers volumes parus, mais en s’imaginant que tous sont dus a la
plume du P. Lebreton et de M. Zeiller, qui n’ont, en réalité, rédigé que
les tomes 1 et 2). Ici encore, le mieux nous semble avoir été I'ennemi du
bien. L’auteur nous a donné a la fois trop et trop peu en s’appliquant a
dresser ces 20 pages serrées d’indications bibliographiques qui ne four-



— 147 —

niront pas, semble-t-il, aux historiens tous les services qu’il se proposait
de leur rendre.

Puis vient la liste — celle-1a fort précieuse et déja donnée dans la
1re édition — des nonces envoyés en Suisse et des évéques de nos
diocéses depuis les origines. L’auteur y ajoute celle des églises collégiales
ainsi que de tous les couvents, avec date de leur fondation, de leur trans-
formation et éventuellement de leur suppression et le renvoi a la page du
volume ou il en est question. Arrive ensuite une table des maisons
catholiques d’éducation, les hopitaux, les cliniques, les sanatoria, les créches,
les asiles pour enfants arriérés ou difficiles ainsi que pour les filles-méres,
avec date de leur fondation, nombre de lits, etc. On peut s’étonner tout
d’abord de trouver dans un manuel d’histoire ces renseignements qui font
I'impression d’une réclame de prospectus; en réalité, ils ont fourni a
I’auteur l'occasion de signaler, en énumérant les nombreuses maisons con-
fiées A leurs soins, certaines congrégations récentes de religieuses : Filles
de la Charité, Sceurs Théodosiennes, Sceurs de Sainte-Anne, de Cham,
d’'Ilanz, etc., dont il lui était impossible, faute de place, de faire mention
dans ses cartes ; encore a-t-il dii laisser de c6té les hospices pour vieillards,
les orphelinats, les écoles, les homes, les maisons de repos, etc.

Enfin, comme dans la 1re édition, le volume se termine par un copieux
index des noms de personne et de lieu ainsi que des matiéres traitées dans
I'ouvrage. Cet index est indispensable et heureusement fort bien fait. Pré-
senter une histoire de 1'Eglise catholique en Suisse, c’est faire la syntheése
de I'histoire religieuse de nos divers cantons; or celle-ci, fort compliquée
quant a ’histoire profane, ne I’est pas moins du point de vue ecclésiastique.
Au surplus, 'ordre adopté pour répartir des matieres aussi diverses est néces-
sairement difficile a choisir et I’on ne trouvera pas deux auteurs a accepter
le méme plan. C’est dire combien l'auteur a eu raison de vouer tous ses
soins a cet index, qui était l'une des conditions essentielles pour assurer a
son manuel la portée pratique qu’il voulait lui donner.

Nous avons signalé ici principalement en quoi la 2¢ édition différe de
la premiére et énoncé quelques remarques, sur lesquelles on pourra d’ailleurs
étre d’un avis différent. Nous tenons du moins a redire en terminant ce
qui a déja été souligné ici méme il y a dix ans et a féliciter I'auteur de
I’énorme travail qu’il a fourni. On sera étonné de constater tout ce que
renferme son livre. On y rencontre des appréciations fort judicieuses. L’esprit
en est excellent : c’est le point de vue nettement catholique naturellement,
mais sans fausse apologétique. Le P. Schwegler tient avant tout a dire la
vérité et & 'exprimer clairement. Il n’hésite pas a souligner les points faibles,
que ce soient les défaillances du clergé a certaines époques, les pratiques
superstitieuses, les naivetés auxquelles a donné naissance le culte des
reliques, la propagande en faveur des indulgences qui a bien eu, une fois
ou l'autre, l'allure d’'un trafic, les cruelles et invraisemblables mesures
prises vers la fin du XVe siecle pour faire disparaitre les mendiants
(p. 157-159).

L’auteur avait assumé une lourde tache en publiant, en 1935, son
Histoire de I'Eglise catholique en Suisse. Il n’a cessé, au cours de ces dix



— 148 —

années, de poursuivre, dans les sens les plus divers, I'étude de son sujet,
corrigeant les inexactitudes qui s’y étaient glissées !, complétant son exposé
pour le mettre a la page quant aux derniers événements, le développant
surtout sur nombre de points et s’effor¢ant, conformément a un désir qui
avait été exprimé de divers cotés, de faire dans son ouvrage une part plus
grande a l'histoire interne, dans la mesure ou les documents permettent
de la découvrir.

C’est au monastére d’Einsiedeln que se prépare actuellement la réédi-
tion de I'Helvetia Sacva. Les patientes recherches du P. Schwegler, venant
se joindre a celles de ses confréres, font bien augurer de cette refonte, &
laquelle, sur nombre de points, cette Histoire de 1’Eglise catholique en Suisse

aura servi de prélude.
L. Weaber.

Hubert Jedin : Katholische Reformation oder Gegenreformation ? Ein
Versuch zur Klarung der Begriffe nebst einer Jubilaumsbetrachtung iiber
das Trienter Konzil. Verlag Josef Stocker. Luzern 1946. 66 Seiten. Fr. 3.40.

Die wissenschaftliche Forschung des Reformationszeitalters, ihre Ergeb-
nisse und ihre Entwicklung, hat in der Terminologie ihren Ausdruck gefun-
den. Sprachen die alteren Historiker nur von Gegenreformation, so pragte
spater der Protestant W. Maurenbrecher den Begriff « Katholische Refor-
mation », den L. von Pastor trotz Widerspruch durchsetzte. Beide Begriffe
sind notwendig, um das groB3e geschichtliche Phinomen des 16. Jahrhunderts
umfassend auszudriicken. Der falschen Reformation gingen bereits im
15. Jahrhundert katholische Reformbestrebungen voraus, die aus dem
Wesen der Kirche, ihrer eigenen Lebenskraft hervorgingen. Unter dem
duBeren Einflu@ der Glaubensspaltung erstarkt, erfaten sie dann das
Papsttum, fanden im Konzil von Trient ihre gesetzliche Fassung und Ver-
ankerung, setzten sich, unter den Nenner « Gegenreformation » zusammen-
gefaB3t, dem Protestantismus erfolgreich entgegen. Der Begriff « Katholische
Reformation » enthdlt jenen der Kontinuitit, der Begriff « Gegenreformation »

1 Voici quelques petites erreurs, pour ce qui concerne la Suisse romande
et plus spécialement le diocése de Lausanne : Guido de Marlanie (p. 111) ou von
Merlen (p. 369) sont deux déformations du nom d’un évéque de Lausanne qui
s’appelait en réalité Gui de Maligny. Il en faut dire autant de Strambini (p. 222);
ce Piémontais était un Frére Mineur, originaire de Strambino, a l'entrée de la
vallée d’Aoste, un peu avant Ivrea, ce qui fait qu'on l'appelle ou Strambino ou
de Strambin, mais pas Strambini. P. 131 : c’est dés le début du Chapitre de Saint-
Nicolas a Fribourg que fut reconnu au Conseil le droit de nommer les chanoines ;
quant au curé, c’est depuis la fondation de la ville qu’il fut élu par les bour-
geois, sans doute plus d'une fois sur présentation du gouvernement. P. 179.
Il semble douteux que, dans les documents de 1'époque du moins, le nom de
Conrad Treyer, du couvent des Augustins a Fribourg, se rencontre sous la forme
Trdger : les textes allemands écrivent Treyer ou Trdyer, et ceux qui latinisent son
nom : Trogarius ou Tregarius. P. 250. Joseph Schaller, ancien Jésuite, a été,
pendant quelques années, chanoine de Saint-Nicolas et vicaire général du diocése,
mais jamais prévot du Chapitre.



— 149 —

das Element der Reaktion. « Die katholische Reform ist die Selbstbesinnung
der Kirche auf das katholische Lebensideal durch innere Erneuerung ; die
Gegenreformation ist die Selbstbehauptung der Kirche im Kampf gegen
den Protestantismus. » Der Begriindung dieser Begriffsbestimmung dient
eine tiefsinnige, meisterhaft durchgefiihrte Synthese der kirchengeschicht-
lichen Entwicklung vom 15. bis zum 18. Jahrhundert. Mit der Selbstreform
der Glieder im Laufe des 15. Jahrhunderts beginnt die katholische Reforma-
tion. Die Erfassung des Papsttums (Marcellus II., Paulus IV.) — das ent-
scheidende Moment der Entwicklung — bedeutet die zweite Stufe, die
Reformdekrete des Konzils von Trient die dritte, ihre Durchfiihrung die
vierte Stufe. Weniger geeignet scheinen dem Verfasser die Begriffe « Katho-
lische Restauration », es sei denn man verstehe darunter die Rekatholi-
sierung verlorener Gebiete ; noch weniger die Begriffe « Vorreformation »,
« Renaissance », « Barock » (kulturgeschichtliche Betrachtungsweise ausge-
nommen). Fir die Periodisierung der Kirchengeschichte ist der Wert der
beiden Begriffe « Katholische Reformation» und «Gegenreformation »
begrenzt. Das 15., 16. und 17. Jahrhundert sind eine Zeit des Uberganges,
deren Kennzeichen der Begriff « Reform » ist. Erst mit dem 18. Jahrhundert
tritt ein wesentlicher Einschnitt ein: Die moderne, nicht mehr an der
kirchlichen Autoritdt orientierte Kultur. Die Untersuchung schlieBt mit
einer Jubildumsbetrachtung iiber das Tridentiner Konzil, im wesentlichen
ein Vortrag, der am 9. Dezember 1945 in Rom gehalten worden ist.

H. Jedin befaf3t sich seit 20 Jahren mit dem Tridentinum. Er ist
einer seiner besten Kenner. Mit einer seltenen Beherrschung der Quellen
und der Literatur bietet er uns — freilich unter einem etwas trockenen
Titel — eine kurzgefaBte Gesamtschau, die jedermann mit Gewinn und
GenuB liest. Wir diirfen kaum fehl gehen, wenn wir in ihr den ersten Ent-
wurf einer umfassenderen, reifen Darstellung vermuten. Wir erwarten sie
mit Spannung.

Unter den Aussetzungen unbedeutender Art wire etwa die Einreihung
der Teresia von Avila unter die Vertreter der katholischen Reform (im
Gegensatz zu den Vertretern der Gegenreformation) zu erwihnen. Tatsich-
lich nennt die Heilige selbst in ihrer Biographie, Kapitel 32, eingehender zu
Beginn des Camino de perfecion, Kapitel 1 und 3, als Beweggrund wenigstens
der Reformation des Karmeliterordens die Bekimpfung des Protestantismus.
Mit der geistigen Waffe eines vollkommeneren Gebetes sollten die Nonnen
ihrer Kloster die Streiter Gottes (Prediger, Theologen) im Kampfe gegen die
Lutheraner unterstiitzen. Nicht vom weltlichen, sondern vom geistlichen
Arm komme die Hilfe. Freilich sind die Wirkungen solcher Kampfmittel
nicht durch eine natiirliche, empirische Forschung zu erschlieBen, aber an
der Wirksamkeit derselben zweifelt eine auf christlich iibernatiirlicher Welt-
anschauung beruhende kirchengeschichtliche Betrachtung nicht.

Liegt vielleicht in solchen Erwigungen wenigstens die teilweise Er-
klarung des Wunders des Konzils von Trient, von dem der Verfasser, die
Schranken der geschichtlichen Empirie iibersteigend, am SchluB8 spricht ?

O. Perler.



— 150 —

Histoire illustrée de 1’Eglise. Fasc. VI. L’Eglise éducatrice des nations
barbares (Ve-VI1Ie siecles). Fasc. VII. L’'euvre féconde des Ordres monastiques
(VIIe-XIIe siécles), par G. de Plinval. Geneve, Editions de I’Echo Illustré,
PP. 239-316.

Deux nouveaux fascicules ont paru de 1'Histoire illustrée de 1'Eglise,
dus tous deux encore a la plume de M. le professeur de Plinval.

Le 6¢ (38 pages) est consacré aux invasions des Barbares. L’auteur
caractérise d’abord nettement ces peuplades germaniques, en soulignant
leurs différences spécifiques. 11 dépeint avec finesse la psychologie des vaincus
et répond d’'une maniére fort nuancée a la double question : « Ce que les
Romains pensaient des Barbares » et « Ce que les Barbares pensaient des
Romains ». Une carte (p. 246) illustre l'irruption et les conquétes des deux
principales de ces hordes germaniques : les Vandales et les Goths. S'il n'est
pas prouvé que les premiers aient systématiquement détruit tous les monu-
ments anciens qu’ils rencontraient sur leur passage, il est du moins incon-
testable qu’ils étaient paresseux, cupides, dépourvus de tout sentiment
d’équité et que la préoccupation d’organiser les pays qu’ils avaient envahis
leur était absolument étrangére, de telle sorte qu’ils eurent vite fait d’en
tarir les ressources, et qu’ils y étaient franchement détestés.

Tout autres étaient les Goths, notamment Alaric II d’Aquitaine et
surtout Théodoric & Ravenne, Eux n’étaient pas a proprement parler des
intrus : soldats engagés au service de I'Empire, ils appréciaient la civilisa-
tion romaine. L’ancienne population put, sous leur domination, conserver
ses lois, sa foi et méme, dans une certaine mesure, sa liberté. Les évéques
¢étaient écoutés. Des Romains d’origine sénatoriale, comme Libeére et Boéce,
avaient la possibilité de se faire entendre dans les conseils du roi et d’y
exercer une influence modératrice. Cette politique conciliante échoua
néanmoins, et Théodoric, aigri, se laissa aller a des mesures de répression
cruelles, dont Boéce, son collaborateur, fut la victime la plus illustre.

Il n’en restait pas moins qu’un essai de rapprochement avait été tenté.
M. de Plinval rappelle le role éminent des évéques en ces temps difficiles :
pas toujours personnellement irréprochables, mais défenseurs intrépides
des principes de la doctrine et de la morale chrétienne, ils tenaient les Bar-
bares en respect; agissant d’abord comme protecteurs de leurs ouailles,
ils s’efforcaient, d’autre part, d’obtenir ce qui était la condition indispensable
pour que fit réelle et durable I’entente entre ’ancienne population et les
envahisseurs : la conversion de ces derniers a la foi catholique. L’auteur
parle en premier lieu de celle des Francs, dont il souligne les conséquences
historiques. Il prend ensuite une & une les diverses Eglises qui sont issues
de cette conquéte chrétienne : celles de Gaule, d’Espagne, d’'Irlande, de
Grande-Bretagne et présente enfin les saints — les saintes surtout — qui
les ont illustrées.

P. 258, M. de Plinval laisse sans réponse la question de savoir si saint
Séverin était évéque ou non. Il semble bien qu’il faille répondre par la né-
gative : Séverin a refusé 1'épiscopat, mais on peut, par contre, se demander
s’il était moine ou laique. Il aurait fallu mentionner & son sujet le volume



— 151 —

que M. André Baudrillard lui a consacré dans « Les Saints », comme il aurait
convenu de signaler, dans la méme collection, le Saint Césaire de 1'abbé
Chaillan et surtout le Saint Sidoine Apollinaire de Paul Allard ; Sidoine
d’ailleurs, personnage si caractéristique de l'époque de transition qui fait
I'objet de ce fascicule, aurait mérité qu’on s’y arrétdt un peu plus longue-
ment. Le baptéme de Clovis est placé & Noél 496 (« la date traditionnelle
de 496 n’est plus admise aujourd’hui », est-il dit p. 262, note 1) et 'auteur,
se basant sur Grégoire de Tours, fait plusieurs réserves au sujet de la foi
de I'époux de sainte Clotilde (p. 261, n. 2, et 265).

Le 7¢ fascicule (40 pages) s’occupe principalement du monachisme,
depuis ses origines jusqu’au XIIe siécle : les moines d’Egypte tout d’abord,
« ’age héroique, sorte de « maquis » ou les confesseurs. .. se livraient entre
eux a une sorte d’émulation sacrée, toujours disposés a inventer des morti-
fications singuliéres, a battre des records d’endurance ou de jeline » (p. 278).
L’auteur distingue, en une ligne, les deux systémes qui fleurissaient dans
Ja plaine du Nil : d’'une part les moines « cantonnés dans une existence
solitaire rigoureuse (les ermites), et, de l'autre, ceux qui étaient réunis
par groupes (cénobites) »; en réalité, ce qu’il dit s’applique surtout aux
premiers et 1'on est surpris de ne trouver le nom de Pacome qu’a la page
suivante, comme par hasard, sans commentaire et sans renvoi a 1’ouvrage
capital de Mgr Ladeuze sur le Cénobitisme pakhomien. M. de Plinval s’arréte
plus longuement a « l'aurore du monachisme occidental », a Cassien, au
monastére de Lérins, puis a I’action des moines irlandais et a celle de saint
Colomban en particulier. Aprés quelques pages consacrées a l'expansion
de la foi chrétienne en Belgique, dans les Pays-Bas, en Germanie — ce qui
le conduit & parler de l'activité de saint Boniface — ainsi qu’a la conversion
forcée de la Saxe (procédé qui explique peut-étre, écrit M. de Plinval, des
coups de téte ultérieurs), il nous entretient de la Renaissance carolingienne.
Puis, il revient au monachisme ; il parle assez longuement, ainsi qu'’il
convenait, de saint Benoit, de sa régle et de son influence, de 1'évolution
ultérieure du monachisme avec Benoit d’Aniane, de 1’expansion clunisienne
et du mouvement cistercien, des ordres qui apparaissent au XIIe siecle.
Il revient a la conquéte missionnaire en nous entretenant de I'introduction
du christianisme chez les Slaves, les Scandinaves et les Hongrois, et il ter-
mine par des considérations générales sur l'influence économique, sociale,
littéraire des abbayes du moyen age, de ces moines qui « livraient chaque
année la bataille du blé » et dont les serfs travaillaient dans des conditions
que des millions d’étres humains et de fugitifs se débattant dans I'immense
détresse d’aujourd’hui pourraient envier (p. 306). Le fascicule s’achéve
par un chant de reconnaissance a l'adresse des moines et de la bienfaisante
activité qu’ils ont déployée au point de vue artistique, dans le domaine
de la liturgie, de l’architecture, du chant sacré ; M. de Plinval dit tout
le bien accompli, au sein d’un clergé trop souvent concubinaire et cupide,
par des religieux élevés a 1'épiscopat et il termine par une longue citation
de Dom Berliére pour exalter celui « en qui parait le mieux se réaliser pour
ces ages la splendeur visible ou invisible de I'idéal chrétien : saint Bernard ».

Inévitablement, dans une Histoire de 1’Eglise qui ne comprendra que



— 152 —

deux volumes, certains sujets sont laissés de c6té ou a peine effleurés. On
ne reprochera pas a M. de Plinval de n’avoir signalé que d’un mot, en note
(p. 293), la crise de I'adoptionisme, la doctrine de la procession du Saint-
Esprit et ’affaire de Gotteschalck. Par contre, nous aurions souhaité quelque
chose de plus sur les Camaldules, sur les Chartreux surtout et sur les Pré-
montrés (p. 300) ou encore sur saint Anselme, sur Gerbert et sur Suger,
qui 2 eux trois ne font, du moins pour l'instant, que 'objet de 2 lignes (p. 314).
La carte (p. 288) de ’Europe monastique, du VII®¢ au XIe siecle, ne
mentionne de loin pas tous les couvents puisque, pour la Suisse, par exemple,
on ne signale que St-Gall, mais par contre ni Agaune, ni Romainmotier,
ni Disentis, ni Engelberg, ni Payerne (monastéres dont il n’est pas non plus
fait mention dans le texte) et naturellement pas non plus d’autres maisons
religieuses moins importantes et dont ’absence n’a pas de quoi surprendre :
on ne peut pas tout mettre dans une carte d'une page qui comprend I"'Europe
presque entiére ; mais on aurait pu supprimer les noms des capitales poli-
tiques de cette époque ainsi que les siéges épiscopaux (liste au surplus éga-
lement incomplete, puisqu’on n’y trouve, pour la Suisse, que Bale et Lausanne)
et I’on aurait eu ainsi la possibilité d’y introduire quelques couvents de plus.
Du point de vue des lecteurs auxquels est destinée cette publication,
au lieu de citer, p. 279, n. 1, pour I'Histoire Lausiaque de Pallade 1'é¢dition
des Texts and Studies, on aurait mieux fait de renvoyer a celle de M. Lucot,
dans la collection Hemmer-Lejay, qui reproduit, avec les retouches ultérieures
qu’y a apportées I'auteur lui-méme, le texte grec de 1'édition de Dom Butler,
mais avec, en plus, une traduction frangaise et des notes. Ne renvoyer
(p. 294, n. 3), a propos de la controverse récente sur les rapports entre la
régle de saint Benoit et la « Regle du Maitre », qu’au seul Dom Genestout,
qui attribue la priorité & cette derniére, c’est paraitre adopter son point
de vue et par conséquent donner tort aux partisans de la thése opposée
et traditionnelle, défendue par d’autres Bénédictins : Dom Perez (celui
dont 1’étude a donné naissance a cette polémique), D. Lambot, D. Capelle,
etc.; il aurait fallu tout au moins mentionner les deux opinions.
Poursuivant le systéme adopté déja dans les numéros précédents,
celui qui convenait d’autant mieux a un ouvrage paraissant par fascicules,
M. de Plinval consacre chaque cahier a une question principale, nettement
énoncée dans le titre. Le N° 7, quitte a commencer par revenir en arriere
pour descendre ensuite jusqu'aux abords du XIIIe siecle, est réservé au
monachisme, ce qui permet d’en réunir en une synthése toute l’évolution
durant un millier d’années (il n’aurait pas été inutile de rappeler que, dans
le No 5, il avait déja été question de saint Basile comme législateur de la vie
monastique en Orient, dans la derniére phase qu’elle y a revétue). 11 n’a inter-
rompu son exposé que pour nous entretenir des progrés de 1'évangélisation
chrétienne dans certaines parties de ’Europe demeurées jusque-la paiennes.
Dans le fascicule 6, réservé aux Barbares, l’auteur n’a pas méme eu besoin
d’introduire des coupures, et c’est dire que I'impression laissée par ce cahier
— le meilleur peut-étre que M. de Plinval nous ait donné jusqu’ici — sera,
dans l'esprit des lecteurs, d’autant plus forte et aussi d’autant plus bien-
faisante, que l'auteur a su habilement mettre en relief l'intervention de



— 153 —

I’Eglise opérant la conquéte spirituelle de ces peuples nouveaux et sortant
rajeunie de bouleversements ot quelques-uns redoutaient de la voir sombrer.

L’illustration continue a étre digne de tous les éloges. Nous avions,
au sujet du fascicule 5, émis le regret qu’elle ne s’en tint pas exclusivement
a la reproduction de monuments de I'époque, fussent-ils aujourd’hui réduits,
ou presque, a l'état de ruines. Il n’y a plus lieu de formuler semblable re-
proche — si c’en est un — pour les deux cahiers suivants, qui mettent
successivement sous nos yeux des sculptures ou des constructions de la
fin de I'’époque romaine et surtout des spécimens de l'art barbare : batiments
élevés par les Goths, a Ravenne ou ailleurs, armes, plaques de ceinturons, etc.,
puis, dans le fascicule 7, 1’état actuel de monastéres célébres : Subiaco,
le cloitre de Luxeuil, I’'abbaye du Mont-Cassin, ou encore l'octogone, soit
la partie carolingienne (sous le titre discutable de « moutier » de Charle-
magne) du déme d’Aix-la-Chapelle — photographies d’autant plus précieuses
qu’elles nous rappellent des édifices aujourd’hui, hélas ! en partie disparus —
puis des monuments caractéristiques du XIIe siécle : églises, clochers,
portails, autels, sculptures de l’art roman a ses débuts. On n’a fait, cette
fois-ci, que deux exceptions, en reproduisant, d’une part, la fresque de
Raphaél au Vatican représentant la rencontre de saint Léon et d’Attila,
et, dans le fascicule 7, l’'apparition de la Vierge & saint Bernard de Filippo
Lippi dans la Badia de Florence. Dés maintenant, cependant, les éditeurs
n’auront que I'embarras du choix pour nous offrir des clichés de monuments
du moyen age parvenus jusqu’a nous dans leur état primitif : L'Histoire
tllustrée de I'Eglise aura plus que jamais l'occasion de faire honneur a ce
qui constitue I'une des caractéristiques de la publication lancée par I'Echo
illustré : le souci de mettre sous les yeux des lecteurs des photographies
impeccables, qui rehaussent encore la portée du texte qu’elles ont mission
de mettre en valeur. r. Wabey

Ernst Meyer : Die Schweiz im Altertum. Sammlung DaLp, Band 20,
Francke, Bern 1946. 127 SS. mit 7 Plinen im Text und 9 Abbildungen
auf 5 Tafeln. Leinwand Fr. 4.80.

La collection pALP, éditée par la maison Francke a Berne, se propose
de donner, sur les sujets les plus divers, des exposés concis confiés a des
spécialistes. Dans ce volume 20, M. Ernest Meyer, professeur & 1’Université
de Zurich (qui a déja, en collaboration avec M. Ernest Howald, publié,
en 1940, Die romische Schweiz), résume ce que l'on sait de la période his-
torique la plus ancienne de la Suisse. Elle était alors habitée, d'une part,
par les Celtes, avec leurs diverses branches (dont l'une, celle des Helvétes,
qui n’occupait qu’un tiers de la Suisse d’aujourd’hui — la partie le plus
peuplée il est vrai — lui a fait attribuer, & la Renaissance, la dénomination
assez artificielle d'Helvétie), et, de 'autre, par les Rhétes, qui n’étaient
pas des Etrusques, comme on l'admettait jusqu’ici, mais des Illyriens ou
plus exactement des Vénétes.

Survint la conquéte romaine, dont il ne faudrait pas s’imaginer, sou-
ligne M. Meyer, qu’elle fut une sorte d’occupation du pays par une popu-



— 154 —

lation étrangére qui l'aurait emporté notablement en nombre sur celle
qui s’y trouvait précédemment : I'apport nouveau et stable —— fonction-
naires, soldats et marchands donc mis a part — fut extrémement faible,
et il n’y eut de changé que ceci : I'acceptation, sur une échelle plus ou moins
grande, de la civilisation romaine par l’ancienne population. On ne peut
prouver pour aucune des inscriptions anciennes trouvées en Suisse qu'elle
provienne slirement d’authentiques Romains établis chez nous. Il n'y eut,
comme tels, que les colons introduits a Nyon et a Augst, les vétérans amenés
A Avenches ou installés a Vindonissa ; encore, bien qu'ils fussent citoyens
romains, étaient-ils souvent, eux aussi, des Celtes d’origine, puisque c’était
dans la Gaule du sud et dans I'Italie du nord que César avait recruté ses
légionnaires.

Puis ce fut, en diverses étapes, l'invasion germanique, qui s’achéve
vers le milieu du Ve siécle : plus radicale dans la partie du territoire envahie
par les Alémanes — ou disparurent la population et la culture celtes —
portion qui ne se remit jamais entiérement de l'invasion subie; moins
dévastatrice par contre a l'ouest, de la part des Burgondes, barbares plus
doux, plus isolés aussi de leurs congéneres, et qui s’assimilérent la langue
et la civilisation des anciens habitants, civilisation d’ailleurs beaucoup
plus avancée qu’elle ne 'é¢tait dans le nord et dans l'est du pays.

Aux villes romaines, spacieuses et aérées, succedent des bourgs fortifiés,
serrés et sans luxe : c’est le moyen age qui commence, auquel avaient déja,
sur plusieurs points, préludé les mesures prises par Dioclétien et Constantin,
aprés la période de crise qui, depuis 235, avait entrainé, sur le plan poli-
tique, social, économique, culturel et religieux, la disparition de I’antiquité
classique proprement dite.

Avec la méme maitrise dont il a fait preuve pour relater I'évolution
politique, redressant certaines erreurs communes et soulignant ce qu’on
est parfois tenté d’oublier, 'auteur aborde ensuite 1'organisation intérieure
du pays : la perception des impots, les douanes, I’administration, le service
militaire, la religion : prétres et prétresses des divers cultes et notamment
celui de I'Empereur régnant.

Passant a la description des principaux centres, M. Meyer consacre
un certain nombre de pages au siége d’une légion romaine qu’était Vin-
donissa : le camp et la cité voisine, formant un ensemble de 10 000 habitants
environ ; puis il s’arréte a Augst, Nyon et Lausanne (Noviodunum, Lousonna
sont ’ancienne forme, celte, que la dénomination inventée par les Romains
n'a pas réussi a supplanter), Avenches (Aventicum vient du nom d’'une
déesse, celte également), qui atteignit le chiffre de 120 000 habitants, Mar-
tigny, Genéve, port qui existait déja longtemps avant 1'époque romaine.

L’auteur dit ensuite un mot des villages (Strafendoirfer), c’est-a-dire
des maisons, assez peu nombreuses, alignées le long d’une route, spéciale-
ment a un croisement ou a un relais d’'une certaine importance. Il nous
entretient de ce qu’il appelle les Tempelbezirke, agglomérations, dans un
enclos, de divers petits temples consacrés a plusieurs divinités. On les
plagait volontiers sur une élévation de terrain, comme c’est le cas au Jensberg,
prés de Bienne (9 temples et chapelles), a Allmendingen, pres de Thoune,



— 155 —

avec 6 temples, ou encore a Castello di Tegna, au-dessus de Locarno, ves-
tiges mis a jour ces derniéres années et sur lesquels la lumiere n’est pas
encore entierement faite. Il dit en outre un mot des sanctuaires érigés au
sommet d’un col, et notamment du plus célébre d’entre eux, le Mons Iovis
ou Grand-Saint-Bernard.

Plus importantes, étant donné le trés petit nombre des villes propre-
ment dites — il n'y en avait guére que 3 : Augst, Nyon et Avenches —
étaient les villae, c’est-a-dire les propriétés rurales, en général tres étendues,
avec les quelques batiments qui en formaient le centre. L’auteur caractérise
le genre de vie qu’y menait le maitre et 'activité que déployaient autour
de lui les artisans, les fermiers et les esclaves.

I1 parle ensuite des routes romaines : elles sont demeurées célebres
a juste titre : il faudra attendre le XVIIIe siécle pour en trouver qui puissent
rivaliser avec elles, et ce n’est qu’au XX¢ qu’on en construira de plus
parfaites (quant aux routes « romaines » dont on voit encore des vestiges
dans certaines parties de nos régions alpestres, elles datent presque toutes
du moyen age). M. Meyer dit encore un mot des ponts ainsi que des moyens
de navigation sur nos lacs et sur nos riviéres, ou ils étaient beaucoup plus
utilisés que de nos jours.

La derniére partie de 1’'ouvrage est consacrée a la culture dans notre
pays a lI’époque romaine. Elle s’appuyait, comme en Gaule, sur une base
celtique et de ce mélange est née la civilisation gallo-romaine. C’est par
cette fusion que s’explique, quant a la langue, la diversité du frangais par
rapport a l'italien. M. Meyer, en quelques pages fort intéressantes, explique
en particulier la formation des noms propres, opérée chez nous en imitation
de celle qui était en usage chez les Romains, mais de nouveau avec des
particularités celtiques.

Quelques pages sont réservées enfin a la vie de l'esprit : a la religion
— y compris naturellement les premiéres manifestations de la foi chreé-
tienne — a l'art sous ses formes diverses : la mosaique, la poterie, I'in-
dustrie du métal, I'architecture, ce qui conduit 'auteur a dire un mot des
installations balnéaires, si importantes chez les Romains de toutes les
conditions.

Le livre de M. Meyer est trés suggestif. On a, en le fermant, I'im-
pression d'avoir, grice a ses descriptions, non seulement appris a mieux
connaitre, mais d’avoir, en sa compagnie, vécu en quelque sorte cette
période reculée de notre histoire dont il a su dégager si habilement tous
les aspects, illustrant au surplus son exposé d'un certain nombre de plans
et de photographies. Alors que les passages des historiens anciens consacrés
a la Suisse se bornent, on le sait, a si peu de chose, on ne peut qu’admirer
I'art avec lequel l'auteur, réunissant les données de l’archéologie, de la
numismatique et de la philologie, a réussi & évoquer, avec autant de pré-
cision que de sireté, le tableau de ce qu’était la Suisse a 1'époque romaine.
Son livre est celui d’un maitre, qui posséde a fond son sujet. On ne peut

que vivement le recommander.
L. Weber.



— 156 —

Mensch und Gemeinschaft in christlicher Schau. Dokumente, heraus-
gegeben von Dr. Emil Marmy, unter Mitwirkung von Josef Schafer und
Anton Rohrbasser. Verlag der Paulusdruckerei Freiburg in der Schweiz. 1945.
995 Seiten in 8°. Fr. 19.50.

Es war ein gliicklicher Gedanke, die wichtigsten AuBlerungen der letzten
Péipste (von Gregor XVI. bis Pius XII.) zur Gesellschaftslehre in eine
Synthese zu stellen und dabei doch unverkiirzt in deutscher Ubersetzung
wiederzugeben. Auf diese Weise entsteht vor uns eine vollstindige und
lebendige, aus den brennenden Fragen eines stiirmischen Jahrhunderts er-
wachsene, vom BewufBtsein einer iibermenschlichen Autoritit getragene
Soziallehre, die sich in sechs Kapiteln aufbaut : Die ewigen Grundlagen der
Gesellschaft und der moderne Mensch (Kap. 1). Die hausliche Gesellschaft
(Kap. II). Die wirtschaftliche Gemeinschaft (Kap. III). Die vdélkische
Staatsgemeinschaft (Kap. IV). Die internationale Staatengemeinschaft
(Kap. V). Die religiose Gemeinschaft (Kap. VI). Die Untertitel sind eben-
falls synthetisch, wenn immer mdglich auch chronologisch geordnet und
heben gleich Schlagzeilen den tragenden Gedanken der papstlichen Doku-
mente hervor. Diesen selbst wird jeweils eine kleine Inhaltsangabe voraus-
geschickt, die das Verstdndnis erleichtern und ein rasches Arbeiten ermég-
lichen. Da nur eine Auswahl der bedeutsamsten Kundgebungen geboten
werden konnte, werden in einem Anhange weitere papstliche Rundschreiben,
Briefe und Ansprachen nach der gleichen Einteilung zu einer kurzen Biblio-
graphie zusammengestellt. Ein ausfiihrliches, analytisches Sachregister will
nochmals den Gebrauch der Sammlung bequemer und angenehmer gestalten.

Unter den vielen Biichern, die heute auf den Markt geworfen werden,
ist das vorliegende eines der niitzlichsten. Nicht bloB seiner Zweckbestim-
mung und seinem Inhalte nach richtet es sich an einen weiten Leserkreis ;
auch wegen seiner wissenschaftlich gediegenen und praktisch geschickten
Anordnung, wegen der typographisch einwandfreien und buchtechnisch
mustergiiltigen Aufmachung verdient es eine Empfehlung, die nichts mit
marktschreierischem Angebot gemein haben moéchte, wohl aber aus dem
Bewultsein kommt, der Verbreitung der Wahrheit und dem Bediirfnis der
Zeit im besten Sinne zu dienen. Der Historiker liest diese Dokumente, die
ein Jahrhundert umfassen, mit eigentlicher Spannung. Die iibernatiirliche
Logik der Ereignisse spricht aus ihnen mit nicht iiberhérbarer Deutlichkeit.
In geradezu erschreckender Klarheit offenbart sich der tiefere Sinn der
neuesten Geschichte. Die Stimme der Papste klingt uns heute am grauen-
haften Endpunkt einer Entwicklung wie die Stimme hellsehender, geist-
begabter Propheten. Da sie befugt und gewillt ist, das Chaos, in das wir
geraten sind, heute noch schopferisch neuzuordnen, ist diese Dokumenten-
sammlung von hochster Aktualitit. In Wahrheit ein Buch fiir die Praxis !
Es gehort in die Hand des Sozialpolitikers, des Seelsorgers, des Vereins-
leiters. Der Wissenschaftler wird immer wieder gezwungen sein, nach dem
Urtext zuriickzugreifen. Diesen vermag auch die beste Ubersetzung nicht
restlos wiederzugeben, ganz abgesehen davon, dafl der auf jahrhundert-
alter Uberlieferung beruhende pépstliche Stil nur in der lateinischen Sprache
verstanden und genossen werden kann.



— 157 —

Die Bearbeiter bemerken richtig (S. 941), die papstlichen Kundgebungen
miiBten in ihren geschichtlichen Rahmen hineingestellt werden, um genau
erfaBt und gewiirdigt zu werden. Wenn mit Riicksicht auf den Umfang
des Werkes auf geschichtliche Einleitungen oder Hinweise verzichtet wurde,
so bedauern wir das. Um beispielsweise nur das erste Rundschreiben zu
erwahnen, wieviele Leser werden wissen, auf was fiir zeitgendssische Ereig-
nisse Gregor XVI. allenthalben anspielt ? Kurze Hinweise, auch nur in
die Anmerkungen gestellt, hitten hier gute Dienste geleistet wie es der
Herausgeber selbst z. B. S. 740 inbetreff einer Ansprache Pius XII. fiir not-
wendig gefunden hat. Wir hdtten iiberhaupt den Apparat reichhaltiger und
etwas genauer gewiinscht. Im Vorwort wird versichert, die Belege fiir
Zitate aus der Heiligen Schrift, den Vatern oder aus sonstiger Literatur
seien nach den besten kritischen Ausgaben tiberpriift, berichtigt oder ergianzt
worden. Fiir die meisten Leser moégen die unternommenen Nachforschungen
hinreichen. Eine Textausgabe und Kommentierung, die den iiblichen
wissenschaftlichen Forderungen gerecht wird, haben wir noch nicht vor uns.
Die zitierten Vaterausgaben sind wohl meist die gebrauchlichsten, aber nicht
immer die besten. Sofern mehrere Auflagen vorliegen, wird nicht vermerkt,
nach welcher zitiert werde (z. B. F. X. Funk, Patres apostolici). Die
Zitationsweise ist, wenn auch richtig, zu wenig genau ; so werden z. B. nur
Kapitel und nicht Unterabteilungen, bisweilen nicht einmal Kapitel ange-
geben z.B. S. 20 Anm. 1 (Cyprian), Anm. 3 (Hieronymus). Nicht wort-
liche Anfithrungen wurden iibersehen oder iibergangen, bisweilen selbst
wenn die Verfasser ausdriicklich genannt wurden, nicht quellenmaBig fest-
gestellt. Die Namen der alten Autoren wurden nicht konsequent, bald
nach der lateinischen, bald nach der deutschen Sprechweise angefiihrt.
Wir hegen die Zuversicht, eine neue Auflage werde die Miangel nach Mog-
lichkeit zu beheben suchen.

Dem Buche sei in aller Aufrichtigkeit die groBte Verbreitung gewiinscht.
Es ist mitberufen, die Welt von morgen zu bauen. 0. Perler.

Rectification

Par suite d’une correction d’épreuves mal comprise, le titre de 1’édition
frangaise — qui est 1’édition originale — de 1'Histoire des Papes de M. le
professeur Castella a été supprimé en téte du compte rendu que nous avons
consacré a cet ouvrage dans le premier numéro de la revue de cette année.
Nous le rétablissons ici :

Gaston Castella, professeur a I'Université de Fribourg, Histoire des
Papes. T. 1. De saint Pierrve jusqu’d la Renaissance. T. I1. De la Renaissance
jusqu’a la Révolution frangaise. T. I11. De la Révolution frangaise jusqu’a
nos jours. Editions Fraumiinster, Zurich. T. I, 1944, 313 p.; T. II, 1944,
374 p.; T. III, 1945, 498 p.

C’est A I’édition francaise, et non pas a la traduction allemande, dont
le 3¢ volume n’avait pas encore paru, ainsi que le titre l’annongait, que
se rapportent les remarques que nous avons faites dans notre compte rendu.

L. W @ber.



NEKROLOG
T Walther Kohler (1870-1946)

Dankbare Erinnerungen drangen uns, des wohl bedeutendsten Kenners
der deutschen und schweizerischen Reformationsgeschichte zu gedenken,
der am 18. Februar in Heidelberg an einem Herzschlag verschied. Zwar
diirfen wir nicht den Anspruch erheben, den Gelehrten im ganzen Umfang
seines selten groBen Forschungswerkes zu kennen, noch méchten wir uns
vermessen, das Wesen des Menschen Kohler voll erfassen zu kénnen. Aber
das soll uns nicht hindern, unserer Achtung ehrenden Ausdruck zu geben.

Als junger Student hatten wir einmal Gelegenheit, Walther Koéhler in
Zirich in einem kirchengeschichtlichen Kolleg vortragen zu hoéren. Er
sprach jenes Mal vom Arianismus, in niichtern-sachlicher Weise, wie uns
schien. Auch diinkte uns, da3 seine Deutung der Niederlage des Arianismus
aus dem Gegensatz zum « Romanismus » zum Teil in engerer Betrachtungs-
weise befangen blieb. Aber als spiter der Junge dem erfahrenen und an-
gesehenen Gelehrten schrieb und in allem Vertrauen seine ersten Aufsitze
unterbreitete, fand er in Kohler einen Menschen, der ein dankbares und
ermunterndes Wort auch fiir den Unbekannten zu finden verstand und
sogar den Wunsch nicht verschmahte, mit einem « aus dem anderen Lager »
in personlicher Verbindung zu bleiben. Und so ist das geworden, was uns
heute eine frohe und liebe Erinnerung bleiben wird. Fiir jeden Grufl und
jeden Brief war Kohler aufrichtig dankbar, und je unbefangener der Brief
gehalten war, desto groBer war die Freude.

Und gewill war das einer der anziehendsten Charakterziige des Men-
schen und Gelehrten W. Kohler, daf3 er aufrichtig bestrebt war, dem Anders-
denkenden nicht nur gerecht zu werden, sondern daf3 er geradezu erfiillt
war vom Bediirfnis, ihn zu héren. Er schrieb einmal zur Anzeige der Biblio-
graphie seiner Schriften (5. Dez. 1941), die ihm bekanntlich der Zwingli-
verein als Festgabe darbrachte : « Sie haben recht, dilexi iustitiam et odivi
iniquitatem, koénnte ich mit Gregor VII. sprechen, und wenn das nicht
immer gelungen ist, so ist eben niemand von menschlichen Schwichen frei.
Gegen frither haben wir aber doch auf diesem Gebiete viel erreicht, ein
solches Buch wie das von Lortz wire friither nicht moglich gewesen ... »
Und dann duBerte er im selben Brief die gleichsam programmatische Er-
kenntnis : « Vollkommen ist doch nun einmal niemand, und zu einer vollen
Einheit werden wir hiiben und driiben nicht kommen ; es geniigt vollkommen,
wenn wir in gegenseitiger Hochachtung in ein anstindig gefiithrtes wissen-
schaftliches Gesprach eintreten. » Eine solche Offenheit war erfreulich. Was
Walther Kohler hierin von seinem versohnenden Geist erkennen lie3, stand
aber gewif3 nicht nur auf dem Papier. Wir durften das auch erfahren, als
es uns vergénnt war, ihn 1936 in Heidelberg zu besuchen, und als wir uns
im Gesprich, iiber alle Behelfsinstrumente hinweg, deren der schwerhorige



	Rezensionen = Comptes rendus

