Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 39 (1945)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Histoire illustrée de 1’Eglise. Fasc. III : Les offensives antichrétiennes
(de Néron a Dioclétien). Fasc. IV : L’échec des contre-Eglises (IIe au
VIe siécle). Fasc. V: La doctrine vivante des Péres, par G. de Plinval. —
Geneve, Editions de I'Echo illustré, pp. 105-238.

Trois nouveaux numéros ont paru de l'Histoire illustrée de 1'Eglise
que nous avons présentée a nos lecteurs au début de cette année (p. 67-8) :
I'un consacré aux persécutions, le suivant aux hérésies et aux schismes et
le dernier aux Peéres de I’Eglise. Tous trois sont dus a la plume de
M. G. de Plinval.

Des persécutions, 'auteur dit tout l’essentiel, sans énumération pédante
et séche. Il excelle a greffer une remarque importante sur un fait de détail
ou vice versa. De la plupart des actes authentiques des martyrs, des
passages particulierement significatifs ou suggestifs ont été cités. Le récit
est entrecoupé par l'expos¢ des polémiques antichrétiennes. Et puis, le
conflit s’apaise : sous Constantin, 1’Eglise est reconnue par I’Etat, et apres
la « persécution larvée de Julien 1’Apostat », on assiste & l'alliance de 1’Eglise
et de I'Empire romain, sous Théodose, qui se cabre cependant devant cer-
taines prétentions théocratiques de saint Ambroise.

Le fascicule IV, plus court que les autres, est consacré aux principaux
mouvements hérétiques et schismatiques des IIe-VIe siécles. L’auteur
laisse de c6té, ou se contente du moins de traiter trés sommairement,
les erreurs de nature purement spéculative, telles que le sabellianisme
(caractérisé simplement en note, p. 152, d'une maniere insuffisamment expli-
quée), la thése des Macédoniens, le priscillianisme, « secte obscure, aux
doctrines fuyantes », les schismes particularistes, comme ceux d’Antioche et
d’Alexandrie, « les soulévements d’opinion qui, se concentrant autour d’une
personnalité, se sont prononcés en faveur de quelque docteur illustre, comme
Hippolyte, Tertullien, Apollinaire de Laodicée..., qui furent des partis,
des écoles, plutot que des Eglises » (p. 152). M. de Plinval s’arréte par contre
plus longuement 2 la « Réforme de Marcion », au manichéisme, aux schismes
disciplinaires des Donatistes et des Novatiens (ou il n’aurait pas été inutile
de préciser mieux le réle de Novat, qui ne contribua a fonder I'Eglise nova-
tienne, dont il ne partageait aucunement les idées rigoristes, qu’en aidant
Novatien 3 attaquer 1’élection de Corneille ; il aurait fallu souligner d’autre
part la grande influence que posséde encore le novatianisme au Ve siecle,
non seulement a Constantinople, mais aussi en Occident: en Gaule, en
Italie, ou il est si vigoureusement réfuté par saint Ambroise, et, en Espagne,
par saint Pacien de Barcelone). M. de Plinval consacre 10 pages aux
querelles ariennes (il aurait pu dire plus catégoriquement que le chiffre



— 306 —

des 318 Péres du concile de Nicée est une légende). Il termine par 'exposé
des deux hérésies de Nestorius et d’Eutycheés, et, sous le titre : « les
remous du monophysisme », il condense fort habilement les longues querelles
auxquelles ont donné lieu encore, surtout en Orient, ces controverses chris-
tologiques. Il est peut-étre un peu sévere pour Justinien, qu'il appelle,
« I'un des plus dangereux « bienfaiteurs » de I'Eglise » (p. 188). Quant 2
Nestorius, notre auteur se garde bien de dire, 2 la suite de quelques-uns
qui 'ont prétendu, qu’au fond sa doctrine était acceptable. L’erreur de
Nestorius est une hérésie réelle, écrit M. de Plinval. Il va méme un peu
trop loin, car il semble lui préter non seulement la thése qu'il y avait dans
le Christ deux natures personnelles auxquelles se serait superposé un simple
prosépon d'union, mais encore l'affirmation que cette union n’aurait com-
mencé qu’aprés la naissance de Jésus. En réalité, du moins dans le Livre
d'Héraclide, Nestorius dit expressément que, dans le sein de Mavrie, le Verbe
se trouvait avec celui qu’elle devait mettre au monde ; autrement dit, la
conception nestorienne d'une union non hypostatique et dés lors insuffi-
sante ne se doublait pas de cette erreur supplémentaire qu’elle n’aurait
pas commencé dés le jour de I’Annonciation.

Dans le fascicule V, de nouveau plus long et méme un peu délayé,
I'auteur nous présente successivement les Péres grecs et latins. Il com-
mence avec Irénée et Origéne, revenant par conséquent, il en fait lui-méme
I’aveu, un peu en arriere, de méme qu’il ne peut éviter certaines redites
en nous entretenant de docteurs qui ont été, comme saint Athanase, saint
Cyrille d’Alexandrie et saint Léon, mélés aux conflits doctrinaux qui ont
fait 'objet du fascicule précédent. Les Peres Cappadociens sont fort bien
caractérisés. Saint Cyrille de Jérusalem est passé sous silence, tandis qu’une
page est réservée, a la fin du numéro, a Denys dit I’Aréopagite. La belle
figure de saint Jean Chrysostome est dépeinte avec toute la sympathie que
mérite cet intrépide et infortuné lutteur. Saint Ambroise est présenté comme
le défenseur des droits de I’Eglise et le docteur de la virginité. L’appréciation
portée sur saint Jérome est parfaitement juste et nuancée. A saint Augustin,
« le coryphée de la théologie occidentale » et aux répercussions ultérieures
de sa doctrine, M. de Plinval consacre 12 grandes pages (ou il n’aurait pas
été inutile de rappeler le role joué par saint Ambroise dans 1’évolution qui
ramena Augustin a la foi chrétienne, et de dire un mot des longues contro-
verses avec les manichéens qui suivirent sa conversion) ; enfin, anticipant
sur l'avenir, le fascicule se termine sur 'attachante figure de saint Grégoire
le Grand.

Il n’est pas facile d’écrire une histoire abrégée de 1’Eglise qui ne soit
pas simplement un manuel bourré de noms et de dates. C’est l1a 1'écueil
qu’évite par-dessus tout M. de Plinval. Son exposé est singuliérement
vivant. Les titres sont évocateurs. Les transitions sont habilement amenées.
L’auteur a une maniére nouvelle d’envisager et de présenter les choses.
Il s’abstient soigneusement de considérations difficiles & suivre. Il réussit
a rendre claires et compréhensibles des doctrines abstruses. On admire
son habileté 4 condenser en quelques lignes un probléme compliqué, a
prendre position, en une ligne, vis-a-vis d’'une question délicate et contro-



— 305 —

versée, évitant de choquer le lecteur, mais plus encore de ne pas tenir
compte des conclusions certaines de la critique. Il a le don de moderniser
les probléemes, de dépeindre des situations d’autrefois au moyen d’une
image d’aujourd’hui ou d’une expression empruntée a notre époque : il
intitule « La main tendue » (p. 120), le chapitre dans lequel il parle des
avances que pouvaient constituer, jusqu’ad un certain point, pour le chris-
tianisme, les complaisances sentimentales et équivoques de l'entourage
féminin de Suplice Sévére et de ses successeurs. Il écrit (p. 165) que les
Orientaux voulaient « saborder » le concile de Sardique. Il lui échappe,
p- 226, une malice ou un petit reproche, d’ailleurs fondé, a l'adresse des
théologiens, au sujet des considérations abstraites dans lesquelles ils se
complaisent. Il sait a l'occasion faire un rapprochement, émettre de judi-
cieuses considérations et formuler un jugement, & la lumiére de l'histoire,
sur certaines de nos revendications actuelles ou de nos utopies du
XXe siecle.

Nous aimerions, avant de terminer, formuler trois remarques ou plutdt
exprimer 'un ou l'autre désir. M. de Plinval a parfaitement raison de ne
pas encombrer le bas de ses pages de renvois bibliographiques. Comme
cependant son ouvrage est destiné non seulement au grand public, mais
encore & des étudiants, & des ecclésiastiques — et, nous ne craignons pas
de le dire, aussi a des professeurs et a des historiens — il signale quelques
ouvrages essentiels a consulter par ceux de ses lecteurs qui voudraient
examiner plus a fond les problémes auxquels il touche ou se renseigner sur
ceux que, volontairement, il omet : il renvoie au P. Jacquin et, plus
souvent, & la grande Histoire de 1'Eglise en cours de publication sous la
direction de MM. Fliche et Martin. Il indique en outre quelques ouvrages
consacrés par des spécialistes & une question ou un personnage rencontrés
au cours de son exposé. Or c’est 13, nous semble-t-il, qu’il pourrait aller un
peu plus loin et signaler moins parcimonieusement les travaux catholiques
et de langue frangaise d’'un prix abordable ou du moins faciles & trouver
dans les bibliothéques. Sur Julien I’Apostat, par exemple, nous nous
attendions a le voir citer les 3 volumes de Paul Allard — une des meilleures
études de cet historien, qui en a produit de moins incontestées — avec
lequel d’ailleurs M. de Plinval se rencontre entiérement quant au jugement
porté sur 'empereur apostat. Ayant indiqué en note, & propos du nesto-
rianisme, le Dogme d'Ephése du P. Ales, il convenait de mentionner égale-
ment, son Dogme de Nicée au sujet de l'arianisme. Sur Constantin et les
problémes qui s’y rattachent, on aurait pu signaler la Paix constantinienne
de Mgr Battifol, et, plus bas, du méme auteur, ses deux volumes sur Le
catholicisme de saint Augustin. Il aurait fallu citer les épitres de saint
Cyprien d’aprés la traduction du chanoine Bayard (collection de 1’Asso-
ciation de Guillaume Budé) et I'Histoire ecclésiastique d’Eusébe d’aprés
celle de M. le doyen Grapin (collection Hemmer-Lejay). Bien que défunte,
la série la Pensée chrétienne contient des volumes qui eussent mérité une
mention : saint Irénée de Dufourcq, Origéne du P. Prat, saint Ambroise
de M. de Labriolle. De la collection Les Saints, plusieurs volumes sont
signalés ; d’autres auraient eu tout autant de droit 4 I’étre (quelques-uns

REVUE D HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 20



— 306 —

concernant des personnages, hommes ou femmes, dont il n’a pas ou pas
encore été question dans l'histoire de 1'Eglise de M. de Plinval) : saint
Cyprien (édition simplifiée, allégée, des pages consacrées a 1'évéque de
Carthage par M. Monceaux, dans sa grande Histoive littévaive de I'Afrique
chrétienne), sainte Héléne, sainte Paule, saint Paulin de Nole, sainte Mélanie
la Jeune, saint Germain d’Auxerre, saint Léon, saint Césaire. De la collec-
tion des Moralistes chrétiens, aucun des volumes n’est mentionné, alors que,
cependant, étant donné le point de vue auquel se placent leurs auteurs,
ils seraient de nature A intéresser particulierement le public d’aujourd’hui.

En matiére d’archéologie, M. de Plinval a eu quelques inadvertances
et I'on peut, plus d’'une fois, étre d’'un avis différent du sien quant i la
date assignée aux monuments qu’il reproduit : p. 111, vu le sens actuel
du mot reliquaire, il aurait mieux valu parler de l'autel d’Achillée et de
Nérée, Le petit arcus argentariorum reproduit a la p. 121, adossé effective-
ment aujourd’hui A l'église de Saint-Georges du Vélabre et dédié, aux
termes de l'inscription, & Septime-Sévére, a sa femme et a son fils, n’a rien
a voir avec l'arc de I'empereur du méme nom, qui se dresse au fond du
Forum. Les tétes de papes données a la page 141 — les photographies sont
assez bonnes pour qu’on s’en rende compte aisément — sont des fresques
et non pas des mosaiques. Les ruines reproduites a la page 165 ne sont
nullement celles de la ville d’Antioche, mais celles de la basilique de saint
Siméon le Stylite, tout au nord de la Syrie. P. 167, le baptistére de Ravenne
n’'est pas du milieu du IVe siécle, mais de 100 ans postérieur, puisqu'il est
daté de l'épiscopat de I'évéque Néon (448-52). L’explication donnée au-
dessous de la fresque de la p. 177 est sujette a caution. La photographie
de la p. 178 est celle des ruines de l'une des basiliques d’Ephése, car cette
ville en possédait plusieurs. P. 189, la mosaique de l’abside de Sainte-
Pudentienne n’est pas antérieure au début du Ve siécle, puisqu'’il y est fait
mention du pape Innocent I (402-17). La téte de Christ de la catacombe
de Generosa reproduite a la p. 195, ou elle est indiqué comme étant du
IVe si¢cle, appartient en réalité au VIe, comme les portraits, faisant partie
de la méme série, qui figurent a la p. 134-35, ou leur date est donnée correc-
tement. P. 202, la basilique de Saint-Démétrius a Thessalonique est du
Ve siécle, et (p. 233) celle de Saint-Paul a Rome a été reconstruite sous le
pape Sirice (fin du IVe siecle).

Nous nous permettrons enfin une derniére remarque au sujet des
reproductions photographiques. Il existe des histoires de 1'Eglise qui ont
été illustrées d’'une maniére qui n’a rien d’historique : portraits de papes
empruntés aux médaillons de Saint-Paul-hors-les-Murs, saints de I'antiquité
chrétienne tels que les ont représentés des primitifs ou des peintres de la
Renaissance, c’est-a-dire habillés en costumes d’alors, campés dans l'inté-
rieur d’une église gothique ou au milieu d’'une cité moyenageuse. C’est le
point de vue auquel s’est placée, étant donné le but qu’elle poursuivait,
la collection I’Art et les Saints (chez Laurens), et qui est d’ailleurs inté-
ressant pour l'histoire de l'art, mais non pas pour l'histoire tout court.
La publication a laquelle préside M. de Plinval avait adopté, dés le début,
une autre méthode : elle nous donnait des photographies de sites demeurés



— 307 —

célébres par les événements qui s’y sont déroulés; elle reproduisait des
sarcophages, des monnaies romaines, des peintures des catacombes. Cette
fois-ci, notamment dans le fascicule 5, elle a abandonné partiellement cette
maniére de faire. Pour saint Ambroise, saint Jéroéme et saint Augustin, on
nous met sous les yeux des reliefs de Luca della Robbia empruntés aux
portes de la sagrestia nuova (et non pas aux portes de 1'église proprement
dite, comme le dit la légende) du déme de Florence. Au sujet de saint Basile,
on reproduit un tableau de Herrera, qui donne a l'archevéque de Césarée
I’aspect d’'un évéque latin du XVIIe siécle. On trouve, a la page 218 la
fameuse « derniére communion de saint Jéréme » du Dominiquin, (toile
qui se caractérise par plusieurs invraisemblances) et, a la page 225, la
composition non moins connue de Ary Scheffer, ou le néophyte, au regard
théatral, est assis aux cOtés de sa meére, sainte Monique. Nous eussions
préféré une vue de cette ville d'Ostie ou s’est déroulé ce supréme entretien,
et dont les ruines ont été dégagées maintenant du sable sous lequel elles
avaient été si longtemps enfouies. De méme pour saint Ambroise, il efit
été préférable de mettre sous les yeux des lecteurs la mosaique que l'on
a retrouvée, il y a quelques années, dans une chapelle de Milan et qui, datant
du Ve siécle, est presque contemporaine de celui qu’elle voulait rappeler
A la mémoire des fidéles et prétend dés lors vraisemblablement étre une
sorte de portrait ; ou bien on et pu donner la photographie de I'impression-
nante chisse qui se trouve dans la crypte de S. Ambrogio, ot 'on vénére,
reposant cote a codte, habillés de blanc et de rouge, les squelettes, au visage
osseux et noirci, de I'évéque de Milan au milieu, et, un peu plus bas, a ses
cotés, des deux saints Gervais et Protais, & 1’ « invention » desquels saint
Ambroise avait assisté. Nous ne voulons pas insister, d’autant plus qu’on
peut étre d’un avis différent. Il nous semble du moins, quant a nous, que
I’Histoire de 1’'Eglise de M. de Plinval aurait intérét 4 s’en tenir a une
illustration strictement documentaire et a garder son premier point de vue :
offrir & ses lecteurs, avec un texte dont nous avons dit tous les éloges qu'il
mérite, des scenes qui soient tout aussi rigoureusement historiques.

L. Weaber.

Hans Lehmann : Die Johanniterkommende Reiden und ihre Beziehungen
zur Stadt Zofingen. Zofinger Neujahrsblatt, 1945.

— — Das Johanniterhaus Bubikon, 1. Teil. Mitteilungen der Antiqua-
rischen Gesellschaft in Ziirich, Bd. 35, Heft 1, Ziirich 1945.

-— — Fuhrer durch die ehemalige Johanniterkomturei Bubikon, Wetzikon
und Riiti 1945.

Bei Erscheinen des ersten Teiles der ausfiihrlichen Umarbeitung der
Zeller’'schen Arbeit iiber die frithere Komturei Bubikon ! hielten wir es fiir
notwendig, auf einige Fragen hinzuweisen ?, in der Hoffnung, daB wenigstens

1 H. Zeller, Das Ritterhaus Bubikon, Mitteilungen der Antiquarischen Gesell-
schaft in Ziirich, Bd. 21, Heft 6, S. 145-174.
2 Zeitschrift fir schweizerische Geschichte (1945), S. 130-134.



— 308 —

in der Folge jene Richtigstellungen gemacht wiirden, die wir nicht mehr
im Manuskript vornehmen konnten, weil dieses uns nur fiir einen Augen-
blick zur Verfiigung stand. Da die Arbeit tiber Reiden gleichzeitig erschien,
wollten wir unsere Bedenken gegen die Arbeitsweise des Verfassers nicht
nochmals vorbringen. Nun glauben wir dies um so eher tun zu miissen,
als der « Fiihrer » durch Bubikon erst mehrere Monate nach der Verdffent-
lichung unserer erwahnten Kritik herausgekommen ist, Kritik, die man also
nicht beriicksichtigen will, obwohl sie der Ritterhausgesellschaft recht-
zeitig bekannt war.

Man muB leider immer wieder feststellen, daB3 dem offensichtlichen
Interesse, das in weiten Kreisen, vor allem in Folge der Tatigkeit der Ritter-
hausgesellschaft Bubikon, fiir die Geschichte des Johanniter-Ordens besteht,
eine geradezu erschreckende Unkenntnis selbst in akademisch gebildeten
Kreisen entspricht. Ein typisches Beispiel hieflir bot der von der Tribune
de Genéve ! verdffentlichte Artikel einer Lausanner Bibliothekarin iiber die
Halskette (sic) der Johanniter ®. MuB man sich mehr dariiber wundern,
daB3 die Verfasserin allen Ernstes Vertot ? fiir einen unfehlbaren Geschichts-
schreiber hielt, oder dariiber, da3 der Redaktor der Zeitung mit beachtens-
werter Unhéflichkeit auch die kleinste Richtigstellung ablehnte, die dann
in einer andern Genfer Zeitung * erscheinen muBte ? — Bei der amtlichen
Forderung der Lehmann’schen Verdffentlichungen iiber Bubikon mul3 aber
noch befiirchtet werden, daf3 seine Vorstellungen von der Ordensgeschichte,
die er mit kleinen, auf lokalen konfessionellen Vorurteilen beruhenden
Sticheleien zu wiirzen liebt, in die weiten Kreise der Besucher des Museums
zu Bubikon dringen werden, so daB3 diese nun erst recht langst iiberholte
Ansichten als neueste Forschungsergebnisse vorgesetzt bekommen, von
der nur zu haufig absolut tendenziésen Bewertung der Rolle des Ordens
ganz zu schweigen. Dal} dieser in der Tat noch etwas anderes als ein « bijou
honorifique » sein sollte und gliicklicherweise auch noch ist, scheint sich
freilich selbst in den Kreisen seiner Devotions-Mitglieder noch nicht iiberall
herumgesprochen zu haben °,

Bei gewissen Historikern scheint jedenfalls die Ansicht zu herrschen,
daB iiber die fritheren Besitzungen des Ordens in der Schweiz noch manches
zu sagen ware® daB aber die allgemeine Ordensgeschichte schon lingst

1 22, Oktober 1945.

2 Als zur Zeit der Kreuzziige vorkommende Halskette (collier) des Ordens
wurde in diesem Artikel der seit dem 15. Jahrh. auf Grabmilern, seit Anfang
des folgenden Jahrh. auch in heraldischen Darstellungen erscheinende Rosenkranz
interpretiert !

8 René Aubert de Vertot, « Histoire des chevaliers hospitaliers de St-Jean de
Jérusalem », Paris 1726 (mehrere spatere Ausgaben).

4 Courrier de Genéve, 15. November 1945.

5 La Liberté, Freiburg, 24. August 1944.

6 Die in dieser Hinsicht von Egbert-Fyiedvich v. Miilinen (« Der Johanniter-
orden ... », im Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern, Bd. 7, Heft 1,
Bern 1868, S. 33 sq.) ausgesprochene Hoffnung hat sich, mit fast alleiniger Aus-
nahme der ausgezeichneten Arbeiten von Hans-Karl Seitz (« Die Johanniter-



— 309 —

endgiiltig fixiert sei ! und es daher weiterer Bemiihungen auf diesem Gebiete
nicht mehr bediirfe 2. Selbst fiir die Schweiz erleichtert man sich sein
Gewissen, indem man angibt ®, die Archive seien zum Teil in Frankreich
verschwunden ! Wenn man sich aber schon darauf beschrinken will, irgend
einen anderen Autor unkontrolliert abzuschreiben, so diirfte es doch wohl
nicht vorkommen, daf3 derselbe Verfasser in drei seiner fast gleichzeitigen
Veroffentlichungen drei verschiedene Lesarten desselben Ereignisses unter-
breitet. Wir wollen hier nur die Lehmann’sche Auffassung von der Persén-
lichkeit des sel. Gerhard herausgreifen. Im Zofinger Neujahrsblatt handelt
es sich (S. 5) um « einen Priester adeliger Familie in der Bretagne », in den
Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft ware er (S. 6) « ein ehemaliger
aus der Provence gebiirtiger namens Gérard », wihrend der « Fiihrer » (S. 9)
nicht weiter lokalisiert, ihn aber immerhin « um» 1120 sterben 1iB3t *.

Uberhaupt ist es in diesem Rahmen ginzlich unmdglich, alle Irrtiimer
anzugeben. Man kann sich hieriiber ein Bild machen, wenn man feststellen
muf, daB von den 20 Seiten des historischen Teiles des « Fihrers » 13 Seiten
sachliche Ungenauigkeiten, um nicht mehr zu sagen, enthalten. Nur einiges
aus den drei erwdhnten Verdffentlichungen !

Man erinnert sich an die Fabel La Fontaine’s, in der jemand den
Pirius fiir eine Person hilt. Prof. Lehmann bringt es fertig, an ver-
schiedenen Stellen ® « Ptolomius » fiir eine Stadt auszugeben.

Man kann durchaus der Ansicht sein, daB die lingst tiberholte Organi-
sation des Ordens heute wenig Interesse beansprucht. Wenn man aber schon
die von fast allen Autoren sattsam wiederholte Einteilung in acht « Zungen »
und die diesen im 15. Jahrhundert fest {ibertragenen Ordensimter erwihnt,
so sollte man wenigstens wissen, da der GroB-Komtur zur Provence ge-
hért, wihrend die « Saule » der deutschen Zunge am Ordenssitz der GroB3-
Bailli war, der iibrigens nicht das geringste mit Heitersheim zu tun hatte,
wo der Sitz des GroB-Priors oder obersten Meisters in deutschen Landen

Priester-Komturei i. Ue. », Freiburg 1911), und Ofto Mittler (« Die Anfinge des
Johanniterordens im Aargau », in Festschrift Walter Merz, Aarau 1928, S. 135-157),
leider nicht realisiert, und auf archivalischen Forschungen aufgebaute Arbeiten
iiber die schweizerischen Komtureien sind kaum vorhanden.

! Prof. Lehmann basiert sich hiefiir ausschlieBlich auf deutsche, lingst iiber-
holte Autoren. Die Arbeiten Joseph Delaville le Roulx’, die er doch immerhin
in einer von ihm selbst zitierten Dissertation hitte erwiahnt finden kénnen, wurden
iiberhaupt nicht konsultiert.

2 Auch die letzte Erscheinung auf dem Gebiete der allgemeinen Ordens-
geschichte ist ohne eigene archivalische Forschungen und gar noch mit einer
gewissen politischen Tendenz von zwei Dilettanten geschrieben : Gottardo Botta-
relli und Mario Monterisi, « Storia militare e politica dell’Ordine dei cavalieri
di S. Giovanni di Gerusalemme », 2 Bde., Mailand 1940.

8 Zofinger Neujahrsblatt (1945), S. 8: fiir einen Archiv-Transport aus der
Schweiz nach Heitersheim und von dort nach Frankreich wire es immerhin inte-
ressant, die Beweise kennen zu lernen.

4 Mindestens das Datum » 1120 « ist feststehend ; siehe die in dieser Zeit-
schrift (1945, S. 145-151) verdffentlichte Untersuchung.

5 Mitt. d. Ant. Ges. (1945), S. 28; « Fiithrer», S. 10.



— 310 —
1

war '. Auch hidtte man dem in diesem Punkte durchaus zuverlissigen
Vertot iiber die Organisation des Ordens in spiterer Zeit? entnehmen
konnen, daB die Kapitular-Baillis durchaus keine Vorgesetzten der Kom-
ture waren ; lediglich der von Brandenburg hatte Komture unter sich 3.

Wenn man schon eine Dissertation iiber die Ordens-Statuten zitiert ¢,
sollte man sie wenigstens gelesen haben, aber sich dann nicht darauf
beschrianken, einen Autor von vor mehr als hundert Jahren zu erwihnen °,
und fortfahren, alles spiter Erschienene zu ignorieren

Ganz besonders muB8 man sich dagegen wenden, daB Lehmann in
ganzlicher Verkennung der internationalen Aufgaben des Ordens diesen
nach rein schweizerischen, wenn nicht gar Ziircher Lokal-Interessen beur-
teilen zu koénnen glaubt. Wenn er keinen Widerspruch darin sieht, den
Rittern einerseits « Kommendenjigerei » vorzuwerfen °, anderseits aber zu
behaupten, es seien iiberhaupt nicht genug Ritter da gewesen, um alle
Komtureien zu besetzen, so wiirde es wirklich etwas schwer halten, seine
Anspriiche zu befriedigen. Der Komtur, der dem bedringten Rhodos zu
Hilfe eilt und sein Haus in Verwaltung eines Schaffners 1aBt, vernach-
liassigt in seinen Augen die Interessen des ithm anvertrauten Gutes, aber
der Komtur, der zu Hause bleibt, ist ein reicher, adeliger oder gar noch
auslindischer ® Nichtstuer, der bei den urchigen Eingeborenen wegen seines
Aufwandes AnstoB erregt *. Wenn schon nicht geleugnet werden kann,
daB ein Komtur 1° noch im 15. Jahrhundert Krankenzimmer einrichten 1i3t,
dann kann man es immer noch versuchen, zu behaupten, es ligen keine
Beweise vor, daB man darin tatsidchlich Kranke gepflegt habe 1. In solcher
Weise laBt sich jedenfalls kaum objektive Geschichte schreiben.

1 Mitt. d. Ant. Ges. (1945), S. 49; Zofinger Neujahrsblatt (1945), S. 6 ;
« Fithrer », S. 11.

2 Op. cit. (Ausg. von 1755), Bd. 5, S. 345 sq.

3 Ibid., S. 368.

4 Mitt. d. Ant. Ges. (1945), S. 8, Anm. 5: Maria (nicht Ataria) Ambraziejuté,
« Studien iiber die Johanniter-Regel », Freiburg i. d. Schw. 1929.

5 Karl Falkenstein, « Geschichte des Johanniter-Ordens », Dresden 1833.

6 Beispielsweise : Joseph Delaville le Roulx, « Les statuts de I'Ordre de St-]Jean
de Jérusalem », in der Bibliotheque de I'Ecole des chartes, Bd. 48 (1887), S. 341-356;
die Ausfithrungen desselben Autors in seinem « Cartulaire général de 1'Ordre des
Hospitaliers de St-Jean de Jérusalem», 4 Bde. in fo, Paris 1894-1901; Mario
Barbaro di S. Giorgio, « Storia della costituzione del S. M. Ordine di Malta »,
Rom 1927 : iiber die neuen Statuten von 1936 wurde noch nichts erschopfendes
veroffentlicht.

" Zofinger Neujahrsblatt (1945), S. 12; Mitt. d. Ant. Ges. (1945), S. 17.

8 Im 15. Jahrhundert!

5 Mitt. d. Ant. Ges. (1945), S. 66.

10 Der GroBprior Johann Losel ist bei Lehmann (op. cit.,, S. 53) ein Nieder-
linder, in den « Kunstdenkmilern der Schweiz » (Bd. 15, 1943, S. 298) ein Elsisser.
In letztgenanntem Werke (Bd. 12, 1941, S. 429 sq.) gibt man iibrigens ein irriges
Sterbedatum (8 gehort zu April und nicht zu 1460).

11 Mitt. d. Ant. Ges. (1945), S. 66.



— M —

Eine groBe Uberraschung muB auch die Versicherung auslésen, daB
1806 ! die Sterbestunde der deutschen Zunge des Ordens geschlagen habe 2.
Ein Blick in die in Bubikon vorhandenen, ordensamtlichen Verodffent-
lichungen * wiirde den Verfasser iiber deren Weiterbestehen haben belehren
konnen. Uberhaupt sollte man der Versuchung widerstehen, aus dem Vor-
handensein eines Johanniter-Museums in Bubikon die Folgerung zu ziehen,
der Orden sei nur ein Ausstellungs-Objekt. Er lebt noch heute! Seine
Sanititsziige sind 1m ersten wie im zweiten Weltkriege zur Front gerollt,
und wenn auch die Feinde des Christentums, unbeschadet ihrer verschie-
denen Hemdenfarbe, ihm fiihlbare Wunden geschlagen haben, so wollen
wir doch hoffen, daB dieselbe Vitalitit, die den Johannitern *, als einzigem
der noch bestehenden geistlichen Militir-Orden ®, erlaubt hat, seine Statuten
und Zweckbestimmung dem heutigen kanonischen Recht anzupassen ¢, es
ihm auch ermoglichen wird, die gegenwartigen Schwierigkeiten zu iiber-
winden. Die etwas voreilige Versicherung der aargauischen Regierung vom
Jahre 1806 7 iiber das nahe bevorstehende Erloschen des Ordens ist immer-
hin durch die Ereignisse Liigen gestraft worden !

Um noch eine etwas komische Note in seine etwas vagen Vorstel-
lungen iiber das zu bringen, was man in Bubikon heute sehen kann ®, ist
Prof. Lehmann zumindest in einem Punkte seinem Vorginger Zeller ® nicht
gefolgt : ohne aber auf iibertriebene zoologische Kenntnisse Anspruch er-
heben zu wollen, wiirde schon der Vergleich mit dem so bekannten
Greyerzer Wappen geniigt haben, um in den Schildhaltern in Bubikon
jedenfalls keine Kraniche erkennen zu kénnen ! ; ohne Voreingenommen-
heit diirfte man sie wohl als Straufle ansprechen koénnen.

1 « Fithrer », S. 27.

2 Gottlieb Wyss, Das Ritterordenshaus St. Johann in Basel, in Basler Zeit-
schrift fiir Geschichte und Altertumskunde, Bd. 37, Basel 1938, S. 193, scheint
gar den ganzen Orden fiir erloschen zu betrachten. Die erwidhnte Arbeit wirft
iibrigens ein recht charakteristisches Licht auf die materiellen Hintergriinde der
religiosen Bewegung der ersten Hilfte des 16. Jahrh.

3 « Il Sovrano Militare Ordine Gerosolimitano ... », Rom 1932, S. 233.

4 Das GroB-Priorat im Britischen Reich (von 1831), und die protestantische
Ballei Brandenburg (von 1852), von denen besonders letztere sich in Bubikon
«introduziert » hat, sind Neugriindungen ohne historischen und rechtlichen Zu-
sammenhang mit dem souveridnen Orden (s. die in der vorhergehenden Anmerkung
zitierte amtliche Vertffentlichung, S. 70).

5 Prof. Lehmann weiBl offenbar nicht (« Fithrer », S. 10), daB der Deutsche
Orden noch bis 1929 als Militir-Orden weiter bestand, in seiner protestantischen
Ballei Utrecht auch noch heute existiert, wihrend der katholische Ordensstamm
zum Bettelorden degradiert wurde.

8 « Costituzioni del Sovrano Militare Ordine Gerosolimitano ... conformate
al Codice del diritto canonico», Rom 1936.

? Aarg. Gesetzessammlung, 1. Bd., Nr. 99.

8 Das Wappen an der Fassade des Haupthauses in Bubikon datiert natiirlich
nicht aus dem 16. sondern dem 18. Jahrh. (« Fithrer», S. 34).

% Op. cit., S. 147.

10 « Fithrer», S. 28, 34.



— 312 —

Wir bedauern bei dem hohen Alter des Verfassers und seinem Rufe
als internationale Autoritit auf seinem Spezialgebiet, diese verschiedenen
Punkte haben zur Sprache bringen miissen. Wenn man aber iiber rein
historische Fragen und gar noch «im Auftrage der Ritterhausgesellschaft
Bubikon » ! schreibt, ohne wenigstens die einschliagige Literatur zu kennen,
mulB man es in Kauf nehmen, an den alten Satz « ne sutor ultra crepidam »
erinnert zu werden 2,

Zeininger,

Paul Rousset : Les origines et les caractéres de la premiére croisade.
A la Baconniére. Neuchatel 1945, 208 p.

Ce n’est pas l'histoire de la premiére croisade que retrace M. Rousset
dans ce volume. Son but est plutét de nous donner une définition précise
et en partie nouvelle de la croisade elle-méme. Il utilise a cet effet, abon-
damment et minutieusement, tous les textes occidentaux, anciennement
connus ou récemment publiés : les chroniqueurs tout d’abord, mais surtout
les chansons de gestes, trop dédaignées a son gré ; elles n'ont, il est vrai,
été rédigées que dans la deuxiéme moitié et méme a la fin du XIIe siécle,
mais elles avaient été chantées avant d’étre écrites. Il tient compte enfin
des travaux d’ensemble ou de détail consacrés, au cours de ces derniéres
années, aux croisades en général et a la premiére en particulier.

Rappelant les diverses définitions de la croisade données jusqu'ici
par les historiens — il les raméne a quatre, en partie communes, qui insis-
tent chacune spécialement sur I'un de ses éléments, toutes vraies, par
conséquent, mais incomplétes — M. Rousset estime devoir y faire entrer
quelques notes nouvelles. La croisade n’est pas simplement une « guerre
sainte ». Il y a eu des « précroisades » les guerres de la recongquisida en
particulier, qui ne sont pas encore la croisade proprement dite : guerres
de libération d’une terre anciennement chrétienne, campagnes entreprises
dans un esprit de foi, guerres sacrées par conséquent, mais auxquelles il
manque, pour étre de vraies croisades, « plusieurs caracteres... en parti-
culier . .. l'indulgence et le port de la croix, ... et le but, qui est le Saint-
Sépulcre » (p. 35). Il en est de méme des guerres menées, au XI¢ siécle,
par les Normands contre les Sarrasins et méme contre les Byzantins. On
y trouve plusieurs des particularités de la croisade, mais pas tous : ce sont
des campagnes entreprises « avec l'appui de la papauté, mais non sous
les ordres et sous la responsabilité du pape » (p. 39). Il v a eu, au XIe siécle
encore, des peélerinages qui apparaissent comme de véritables expéditions
guerriéres, mais auxquelles il manque, pour étre de vraies croisades, l'in-
dulgence, la croix et surtout la volonté d’'un homme : le Pape. Le Souverain
Pontife toutefois n’interviendra efficacement que lorsque I'état de division
de la chrétienté fera naitre impérieusement le besoin d’unité. Quand Léon IX

1 Titelseite des « Fiihrers ».
2 Wir méchten hoffen, in absehbarer Zeit selbst in der Lage zu sein, in kurzer
Zusammenfassung die wirkliche Situation darzustellen.



— 313 —

entreprit de lutter contre les Normands, saint Pierre Damien et d’autres
lui en firent un reproche : 'opinion n’était pas mire pour la croisade. Gré-
goire VII, quelques années plus tard, sera également vivement blamé de
sa participation a la conquéte de I'Angleterre. Enfin, il est un élément
encore qu’exige notre auteur pour qu’on puisse donner le nom de croisade
a une entreprise guerriére : il faut, chez ceux qui y prennent part, la con-
viction de « 'immanence de Dieu ». L’expression pourrait préter & confusion,
mais M. Rousset s’explique : il entend par 14 la croyance a la justice divine
immanente, presque mécanique, la certitude que le Trés-Haut est présent,
qu'il coopére et combat avec les guerriers, et qu’il les conduit dés lors a
la victoire. S’il tombe, le croisé meurt en martyr; « la croisade sauve
et le guerrier chrétien et la chrétienté » (p. 151). Cette idée d’une justice
immanente « devant s’exercer immédiatement et nécessairement, est uni-
versellement répandue aux XIe et XIIe siécles; elle représente une des
dominantes de la spiritualité commune de cette époque » (p. 180). Le moyen
age est croyant, d'une foi vibrante et jeune; ses convictions sont parfois
simplistes et enfantines. C’est en vertu de cette méme foi & I'immanence
divine qu’il recourt aux ordalies ; et notre auteur insiste, parce que, ainsi
qu’il le dit en terminant, « les origines de la croisade sont surtout intérieures
a la société médiévale ; elles viennent d'un fond de pensées, de gofits, de
passions et d’idéal propres aux chrétiens de ce temps » (p. 197). C’est ce
qu’il appelle la spiritualité de la croisade, son idéologie, sa spécificité, ou,
comme il le dit ailleurs, sa substance psychologique.

On voit dés lors quelle sera la définition de la croisade pour M. Rousset,
mais on comprend du méme coup qu’il n’en trouvera que rarement tous
les éléments réunis dans la réalité. De fait — rappelons-nous qu’il ne
s'occupe que de la seule période allant de 1095 & 1146 — il souscrit en
somme a l'afirmation de M. Grousset : il n’y a guére eu de croisade a
I'état pur que de 1096 a 1099, et, ajoute-t-il, p. 196 en note, encore a de
rares moments dans la suite, notamment a 1'époque de saint Louis. Saint
Bernard, contrairement a l'affirmation de M. Schniirer, n’a pas innové :
il n’a fait que répéter ce que les chroniqueurs avaient dit avant lui; il n’a
pas créé l'idée de la croisade, car elle lui est antérieure ; il I’a simplement
développée.

M. Rousset, on le voit, a dégagé lui-méme les conclusions qui découlent
de sa définition de la croisade, nous dispensant dés lors de lui fournir la
preuve que celle-ci peche par trop de rigidité. Tel facteur qu'il regarde
comme l'un des éléments essentiels de la croisade n’en est, en réalité, qu'un
coté accidentel. Nous pensons spécialement a l'indulgence. Elle est, on le
sait, 'aboutissement normal, au début du moyen age, de 1’évolution de
la discipline pénitentielle. Au XIe siécle, les peines temporelles infligées
aux pécheurs étaient encore en vigueur, ou du moins, si elles tendaient
a disparaitre, elles répondaient, dans l'esprit des fidéles, & une coutume
encore présente a leur mémoire. Et alors, de méme que I’Eglise imagina
de remettre, en totalité ou en partie, les peines qu’elle leur avait infligées,
a ceux qui, par exemple, préteraient leur concours a des ceuvres de charité,
qui étaient en méme temps des entreprises d'utilité publique, ainsi fit-elle



— 314 —

pour les guerriers qui accepteraient de partir pour délivrer le tombeau
du Christ. Mais, a supposer que la discipline pénitentielle eit subi une
évolution toute différente, qu'il n'elit pas existé de pénitence publique,
ni donc de possibilité d’en décréter la remise — soit donc pas d’indulgence,
au sens historique du mot — la croisade et tout de méme été possible.
L’Eglise aurait rappelé sans doute que ceux qui y participeraient gagne-
raient par la des mérites pour l'au-deld : « des mérites et non pas une
indulgence », précise M. Rousset (p. 51, note 1), pour souligner que, selon
lui, c’est la seconde et non pas seulement les premiers qui constituent une
partie essentielle de la définition de la croisade, en quoi il nous semble y
faire entrer comme une note fondamentale ce qui n’en est qu'un aspect
accidentel. On pourrait en dire autant de cette croyance a la justice imma-
nente de Dieu, dans laquelle on peut reconnaitre 1'une des formes, un peu
simplistes, de la foi généreuse et enthousiaste du moyen age ; elle a contribué
sans doute a rendre possibles les expéditions religieuses dirigées vers la
Terre Sainte, mais elle n’en constitue pas I'un des éléments indispensables.

Malgré quelque recherche parfois dans la terminologie, ’exposé de
M. Rousset se lit avec intérét!, Il parle avec ampleur et abondance d’un
sujet qu’il possede a fond et dont il est tout pénétré. Il délaye sa pensée,
n’hésitant pas a la présenter sous des formes diverses, afin de la faire mieux
comprendre. Il aurait pu, pour tout dire, abréger un peu sans inconvénient.

On referme son livre sans souscrire peut-étre a la définition nouvelle
et plus précise de la croisade préconisée par l'auteur, mais en ayant du
moins appris, au contact de textes trop négligés et griace a une évocation
abondamment caractérisée et amoureusement présentée de la société
médiévale, a mieux se rendre compte du succés obtenu par l'appel d’'Ur-
bain II et a se faire une idée plus complete et plus exacte de ce qu’'a été
la premiére croisade.

L. Weber.

Alois Simon et Roger Aubert : Boniface, évéque de Lausanne. (Collection
Saints de nos Provinces.) Les Presses de Belgique, éditions universitaires
(1945), in-12, 223 p.

Saint Boniface de Lausanne a quatre privileges : il a vécu dans sa
cathédrale prés de Conon d’Estavayer, dont la précieuse collection, dite
le Cartulaire, contient de nombreuses piéces relatives & 1'évéque ; il a connu,
vers la fin de sa vie, Thomas de Cantimpré, dont le Bonum universale a
conservé mainte anecdote contée par le vieillard ; il a fini ses jours chez
les moniales de la Cambre, qui ont entretenu son culte et ses reliques ;
il eut, dans son siécle méme, un biographe, dont Bollandus a publié et
commenté 'ouvrage. A cet ensemble de données d’histoire, un bon nombre

! On pourra tout au plus lui reprocher le procédé employé au cours de
nombreuses pages de son volume, consistant a faire suivre, en italique, dans le
corps du texte — au lieu de les renvoyer en note — les expressions latines dont
il a donné préalablement la traduction ou le résumé en frangais.



— 315 —

de piéces d’'archives, en Suisse ou en Belgique, ajoutent encore quelques
détails. Voila bien des documents pour un évéque du début du XIIIe siécle.
La fortune est rare. Les auteurs de cette biographie en ont judicieusement
tiré parti.

La collection « Saints de nos Provinces » qu’ils inaugurent, est destinée
a un large public. Il lui faut une narration continue, facile et débarrassée
des discussions techniques. Pour étoffer les données d’archives trop séches,
concrétiser l'hagiographe trop conventionnel et donner aux événements
leur cadre, leur perspective et leur écho, on a fait largement appel a I’his-
toire générale et aux descriptions classiques. Nous avons ainsi d’agréables
tableaux de Bruxelles, de Lausanne, de 1'Université de Paris au début
du XIIIe siecle. Ces récits, les portraits, les analyses psychologiques sont
alertes et vivants. On voit se dessiner, a c6té du personnage principal,
des universitaires, quelques chanoines retors et sourdement tenaces dans
leur opposition, des féodaux prompts a la violence et l'intrigue, les cister-
ciennes de la Cambre.

Cette forme narrative ne doit pas dissimuler la solidité du travail.
Des notes, rejetées en fin du volume (et malheureusement parfois mal
référées au texte), montrent le sérieux de l'information et assurent les
positions prises. Les auteurs prétendent & l'originalité. Ils ont repris et
discuté les sources connues, en ont ajouté d’autres; ils sont 3 méme de
compléter, discuter, renouveler 1'é¢tude critique que le Bollandiste Kieckens
avait publiée a la fin du siécle dernier. Les érudits belges et vaudois sauront
apprécier l'utilisation de leurs acquisitions récentes.

On aimera cette évocation d’un beau type d’évéque, énergique et
droit, jusqu’a la raideur parfois, au temps de Grégoire IX, en 'un de ces
nceuds de routes et d’influence, ou les affaires de 'Empire et de 1'Eglise
s’entrecroisent, mélées aux aigres et mesquines querelles locales des corps
et des autorités ; cependant que le rayonnement de la théologie parisienne
ou du nouvel Ordre des Précheurs, dont l'amiti¢ accompagne partout
Boniface, celle notamment du successeur de saint Dominique, le bien-
heureux Jourdain de Saxe, viennent mettre une note plus apaisante et
plus spirituelle dans cette vie d’'un bon serviteur de Jésus-Christ.

M. H. Vicaire O. P.

Lioba Schniirer : Die Anfinge des Buchdrucks in Freiburg in der
Schweiz 1585-1605 (Freiburger Geschichtsblitter, Band 37). — Freiburg
(Schw.), Paulusdruckerei 1944.

Eine Untersuchung der Anfinge des Freiburger Buchgewerbes ist ein
langjdhriger Wunsch des 1942 verstorbenen verdienstvollen Freiburger
Professors Gustav Schniirer gewesen. Aber es ist mehr als ein Akt kindlicher
Pietit, wenn gerade seine Tochter diejenige war, welche diesen Wunsch
verwirklicht hat. Die Arbeit ist zugleich als Doktordissertation der Frei-
burger Universitit erschienen ; um es vorwegzunehmen : in ihrem Wert er-
hebt sie sich weit iiber das Durchschnittsniveau der iiblichen Doktorarbeiten.

Die Geschichte des Buchdrucks ist zum groBen Teil von einem Kreis



— 316 —

von Spezialisten der Buchkunde erforscht worden, die aus ihrer biblio-
graphischen und gewerbehistorischen Einstellung heraus kulturgeschicht-
lichen Problemen aus dem Wege gegangen sind oder sie nur beiliufig
gestreift haben. Das ist kein Zufall, sondern in der Natur der Sache
begriindet. Denn im allgemeinen flieBen archivalische Quellen iiber die
Geschichte des Buchdrucks iiberaus sparlich, und technische Methoden wie
z. B. die der Schriftvergleichung haben viel reichere Ergebnisse gezeitigt
als das genaueste Quellenstudium es je ermdoglicht hitte. Nun sind aber
die Verhiltnisse in Freiburg i. Ue. anders gelagert. Die Drucktechnik hatte
in der spaten Zeit der Einfiihrung des Buchdrucks in diese Stadt (der erste
Freiburger Druck stammt aus dem Jahr 1585) viel von ihren charakteri-
stischen Eigenheiten verloren, andererseits geben die intakten Archive die
Méoglichkeit, mit Hilfe rein historischer Methoden viele Zusammenhinge
zu kliaren, von deren Vorhandensein die Drucke als solche keine Kunde
geben. Wer sich ausschlieBlich fiir die Geschichte des Druckgewerbes als
solchen interessiert, wird bei der Lektiire dieser Arbeit nur wenig auf seine
Kosten kommen, weil die Verfasserin auf jede buchgewerbliche Unter-
suchung bewuBt verzichtet hat; aber gerade der Kultur- und Religions-
historiker wird eine Anzahl von Umstidnden kennen lernen, die ihn nicht
gleichgiiltig lassen werden.

Der Ausgang des 16. Jahrhunderts war fiir Freiburg eine Zeit geistiger
Bliite. In Zusammenarbeit mit dem papstlichen Nuntius Bonhomini und
dem von ihm nach Freiburg berufenen Petrus Canisius bildete sich ein
Kreis von Minnern, die sich um die Freiburger Gegenreformation sehr
verdient gemacht haben. Eben dieser Kreis, mit den Freiburger Namen
Schneuwly, Werro, Techtermann genugsam charakterisiert, ist es, der fiir
seine Vaterstadt der Drucker Abraham Gemperlin gewonnen hat. Die An-
regung hierfiir ging gleichfalls von Bonhomini aus, und mit Recht verweist
die Verfasserin in der Einleitung auf die Férderung, die die frithe Buch-
druckkunst durch die Kirche erfahren hat!. Es ist bezeichnend, daB
Gemperlins erster Druck hier am Ort eine Publikation von Werro, und
daB der von ihm am haufigsten gedruckte Autor Petrus Canisius war. Die
iiberragende Bedeutung von Canisius als dem literarischen spiritus rector
der Offizin Gemperlins wird in viel h6herem MaBe augenfillig, wenn man
die Drucke selbst priift, als wenn man sich mit der Aufzihlung der Er-
zeugnisse Gemperlins am SchluB der Arbeit von Frl. Schniirer begniigt.
Denn wihrend es sich bei einem groBen Teil der anderen Veréffentlichungen
um diinne Hefte, gelegentlich sogar nur um Einblattdrucke handelt, sind

1 Neben den von L. Schniirer zitierten Beispielen kann man in diesem Zu-
sammenhang auch auf die Hilfe hinweisen, die hohe kirchliche Wiirdentriger den
ersten Druckern Italiens haben angedeihen lassen; vgl. z. B. Vast, Le Cardinal
Bessarion, Paris 1878, S. 315. In Paris wurde die Druckerkunst von dem
Kleriker und Theologieprofessor Guillaume Fichet, der Rektor an der Sorbonne
war, eingefithrt. Fiir die Schweiz ware insbesondere an den ersten Band von
M. Besson, L’Eglise et I'Imprimerie zu erinnern, der in dieser Zeitschrift (Band 31,
1937, S. 423) ausfithrlich besprochen worden ist.



— 317 —

die Biicher des Petrus Canisius umfangreich, eines (die Notae in evangelicas
lectiones, von Gemperlin dreimal aufgelegt) sogar fast 1100 Seiten stark !

Mit diesen Feststellungen sind wir schon mitten in das Gebiet gelangt,
das den Kern der Untersuchungen bildet : die Rolle jenes gegenreformato-
rischen Kreises in der Einfiihrung und Aufrechterhaltung des Buchdrucks
im 16. Jahrhundert. Es darf nicht iibersehen werden, daB Freiburg weder
als Handels- noch als Bildungsstadt im Zentrum des damaligen kulturellen
Lebens stand und daB es daher keine natiirliche Anziehungskraft auf einen
aufstrebenden Drucker ausiiben konnte. Ohne die tatkraftige Unter-
stiitzung der Behorden und der einfluBreichen katholischen Kreise konnte
kein Drucker auskémmliche Beschaftigung erhoffen, und Gemperlins Bei-
spiel zeigt uns, daB selbst mit dieser Riickendeckung die Situation im
Druckgewerbe nicht gerade rosig war (Gemperlin beruft sich viele Jahre
spater in einem Gesuch an den Rat darauf, daB er sich als Drucker in Frei-
burg « in der hédrtesten Zeit » behauptet habe). Er hat es auch nicht linger
als zwolf Jahre durchhalten kdnnen, wovon die letzten unter Mitwirkung
des Sozius’ MafB3, der dann der Alleininhaber des Betriebes wurde. Und
es ist bezeichnend, daB3 dieser auch wieder nur sechs Jahre lang seinen
Betrieb aufrechterhalten hat, und ihm das offensichtlich nur deshalb mdog-
lich war, weil er im Hauptberuf als Notar fungierte (in den letzten Jahren
seiner Wirksamkeit als Drucker ist seine Produktion minimal), wie auch
dessen Nachfolger Stephan Philot das Buchgeschdft nur nebenbei versah
und hauptamtlich Miinzmeister war und sich mit Finanzgeschaften befal3te.
Aber gerade wegen dieser ungiinstigen Situation Freiburgs gebiihrt der
Kirche in erster Linie das Verdienst der Forderung des lokalen Buchdrucks.

Es war nicht ganz einfach, einen zuverlissigen und geschickten Drucker
fiir Freiburg zu finden. Rund vier Jahre haben sich die Verhandlungen
hingezogen — zundchst mit Ambrosius Froben, der in Freiburg 1. Br.
Gemperlins Sozius war — bis der Letztgenannte seinen Wohnsitz nach dem
uechtlindischen Freiburg verlegte und 1585 Werros Fragstiicke des christ-
lichen Glaubens als ersten Druck erscheinen lieB.

Der erste Teil von Schniirers Arbeit (S. 1-60) behandelt die Vorberei-
tungen, die zur Errichtung der Druckerei gefiihrt haben, sowie die Ge--
schichte des Betriebes von Gemperlin, von Ma8 und der Gemperlin-Maf’schen
Sozietat ; der groBere zweite Teil ist eine Bibliographie samtlicher Drucke
und eine ausfiihrliche Beschreibung des Inhalts derjenigen, von denen
Exemplare auffindbar waren und nicht nur archivalische Quellen Nachricht
geben. Diesem zweiten Teil verdanken wir nicht nur eine erhebliche Er-
weiterung unserer Kenntnis von der Produktion der ersten Freiburger
Offizin, sondern wir gewinnen, da die Verfasserin jeweils iiber die Person
der Autoren berichtet, Einblicke in die Veridstelung der literarischen
Beziehungen des Kreises der Freiburger Gegenreformationsbewegung. Wie
bei jeder Bibliographie beinahe unvermeidlich, haben sich auch in die von
Schniirer einzelne Irrtiimer eingeschlichen. Da wir auf diese an anderer
Stelle hingewiesen haben !, brauchen wir hier nicht darauf einzugehen.

1 A. Horodisch, Die Offizin von Abraham Gemperlin, Freiburg (Schw.),
Paulusdruckerei 1945.



— 318 —

Der bibliographische Teil zeigt uns, daB ein erheblicher Prozentsatz
von Gemperlins Verdffentlichungen bisher nicht aufgefunden werden konnte
(von 84 Nummern sind nur 53 nachweisbar). Daf3 es mit Sicherheit noch
mehr Erzeugnisse von Gemperlin gegeben hat, von denen uns nicht einmal
mehr die Titel bekannt sind, steht fest 2. Es ist zu hoffen, daB diese Zu-
sammenstellung den Bibliothekaren 6ffentlicher und nichtéffentlicher Samm-
lungen (insbesondere solchen von Klosterbibliotheken) Veranlassung gibt,
die ihnen anvertrauten Bestinde daraufhin durchzusehen, in wie weit sie
zu einer Erginzung des Verzeichnisses beitragen kénnen. Es muf3 aber
nochmals betont werden, dafl diese jiingste Publikation des Freiburger
Geschichtsvereins sich keineswegs auf ihr bibliographisches und lokal-
geschichtliches Interesse beschrankt. Sie ist — wie schon eingangs bemerkt —
zugleich auch ein wertvoller Beitrag zum Thema Kirche und Buchdruck
und zur Schweizer Kulturgeschichte um die Wende des 16. Jahrhunderts.

A. Horodisch.

Mgr. Emilio Cattori : Il Vescovo Aurelio Bacciarini. Pag.1016; 95 illustra
zioni fuori testo. — Tipogr. « La Buona Stampa » Lugano-Stazione.

Ricorre quest’anno il decimo anniversario della morte di quel santo
Vescovo che fu Mgr. Aurelio Bacciarini, Vescovo titolare di Daulia ed
Amministratore apostolico della Diocesi di Lugano.

A ricordare l'indimenticabile Presule in questo primo decennale vide
la luce un grosso volume che ne contiene la biografia. Mgr. Angelo Jelmini,
successore dell’illustre Defunto, ne scrisse la prefazione.

Chi ha presa l'iniziativa di questo lavoro minuzioso e paziente non fu
altri che il piu vicino collaboratore del Defunto, ossia Mgr. Emilio Cattori.
Questi, infatti, dall’inizio dell’episcopato fino alla morte (1917-1935) visse
nell’intimita di Mgr. Bacciarini, gli fu costantemente a lato, confidente di
ogni istante, consigliere nelle ore liete come nei momenti di prova, devoto
fino al sacrificio. Nessuno meglio di Mgr. Cattori poté penetrare il pensiero
intimo e le intime aspirazioni del grande Vescovo, conoscerne le grandi
idee e 1 progetti arditi. Egli pit di tutti ne conobbe le ansie ed 1 travagli,
le continue sofferenze fisiche e morali che Iddio non ha risparmiate al suo
Servo.

Il volume non si presenta sotto un apparato scientifico gravoso ed
indigesto. Nella mente dell’autore l'opera fu scritta pit che per 1 dotti,
per il popolo e vuol essere popolare. Eppure il dotto, abituato alle esigenze
della scienza storica, vi trovera il suo conto.

Infatti, soggiogato dalla sorprendente attivita, dallo zelo infuocato
per le anime, dalla pietd candida e radiosa, dalle quotidiane mortificazioni
e dalle dure penitenze volontarie, in una parola dalla vita apostolica, ascetica
e santa, presago dell’avvenire, Mgr. Cattori era da lunga pezza andato
riunendo ogni sorta di documenti e di note, sopratutto di ricordi attinti

? Ebda., S. 48, Anm. 46,



— 319 —

dalla bocca stessa di Mgr. Bacciarini, in previsione della biografia che ora
vede la luce. Cio per dire che quanto il lettore trova nel grosso volume,
non ¢ immaginazione di un troppo zelante agiografo, ma & roba basata
su testimonianze e documenti di prima mano e spessissimo sono le parole
testuali pronunciate dal grande Presule. La qual cosa & la prima e la
massima dote del volume. A cui, del resto, altre devono aggiungersi, tra
cui : una grande chiarezza di esposizione, uno stile efficace e scorrevole
e una abbondante illustrazione, la quale, per vero, avrebbe guadagnato
assai se eseguita coi migliori mezzi di cui dispone la tecnica libraria
moderna.

L’opera di Mgr. Cattori & divisa in otto parti, corrispondenti alle varie
fasi della vita dell’illustre Protagonista : 1. Dalla culla all’altare ; 2. Parroco
di Arzo; 3. Direttore spirituale nel Seminario di Pollegio; 4. Religioso
fra i Servi della Caritd ; 5. Parroco di Roma ; 6. Da Superiore generale a
Vescovo ; 7. L’Episcopato, e 8. Nella luce del suo tramonto.

In queste otto parti — suddivise in 71 capitoli — in cui divide la sua
opera, 1'autore segue passo passo la vita di Mgr. Bacciarini, minuziosamente,
dall’infanzia, svoltasi nelle pit grandi strettezze familiari — la famiglia
Bacciarini era poverissima,-il padre mori quando il futuro Vescovo aveva
tre anni ; la madre provvide da sola, a prezzo d’inauditi stenti e sacrifici,
al mantenimento ed all’educazione cristiana di sette figli —, su su alla vita
giovanile, al sacerdozio fino all’Episcopato ed alla morte. I titoli delle
singole parti sono come le biffe indicatrici di una vita meravigliosa in ogni
punto e ad ogni momento edificante.

Se tutte le varie parti destano vivissimo interesse nel lettore, senza
alcun dubbio per la storia religiosa del Cantone Ticino hanno somma impor-
tanza i 24 capitoli della parte settima, consacrati all’azione episcopale
svolta durante poco meno di vent’anni da Mgr. Bacciarini.

Al momento in cui il nuovo Vescovo prendeva a reggere la diocesi
di Lugano, questa usciva da una crisi dolorosissima, nota senza dubbio ai
miei lettori gia anziani, ma che sarebbe fuor di luogo richiamare. Mgr. Bac-
ciarini, auspicato da tutti come pastore della diocesi gia prima della nomina
pontificia, arrivava entusiasticamente salutato da clero e popolo unanimi
come colui che avrebbe risanate le profonde ferite e ristabilite le condizioni
per una vita normale della diocesi. La missione era ponderosa e tutt’altro
che facile. Oggi, a distanza dagli eventi e leggendo i 24 capitoli sul suo
Episcopato, si puo affermare che Mgr. Bacciarini riusci colla semplicita
veramente evangelica, coll’esempio di una vita intemerata, colla carita
ardente e la guardinga prudenza nell’agire, a calmare gli animi scossi e
disorientati, a far dimenticare il passato, a riportare preoccupazioni ed
energie verso l'avvenire e verso le opere costruttive. Si pud dire che si
¢ verificato alla lettera l’augurio espresso da Benedetto XV nella Bolla
di nomina del 12 gennaio 1917 : « Concepiamo ferma speranza e fiducia
che, assistendoti propizia la destra del Signore, la Chiesa cattedrale di
Lugano, colla tua vigile industria e il tuo fecondo zelo, ricevera prosperi
incrementi tanto nelle cose spirituali come in quelle temporali. » Il volume
di Mgr. Cattori sta a provare che l'augusto Pontefice aveva veduto giusto,



— 320 —

come giusto avevan veduto clero e popolo ticinesi, quando invocavano
l'avvento di Mgr. Bacciarini alla cattedra luganese.

Tutta la voluminosa biografia si legge con intenso godimento, con
vera edificazione. Che dalla stessa, dagli innumeri episodi piamente raccolti
dai familiari e dagli intimi conoscenti, dalle copiose citazioni delle parole
del defunto Vescovo, sgorgano chiari e lampanti lo spirito sveglio, I'ingegno
non comune, la volonta indomita, il cuore grande, la caritd ingegnosa ed
inesauribile, 'ardore apostolico, le qualita insomma e l'opera svariata ed
immensa del grande Vescovo.

Sono poi quasi vent’anni di storia religiosa del Ticino che si sgranano
sotto gli occhi dell’attento lettore. Per cui 'opera di Mgr. Cattori non sard
soltanto un monumento alla venerata memoria dell’illustre Presule, ma
un contributo considerevole per la storia ecclesiastica svizzera, cui non
potra ignorare chi si accingera a scrivere la storia religiosa dei primi decenni
del nostro secolo.

Can. Celestino Trezzini.



	Rezensionen = Comptes rendus

