
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 39 (1945)

Artikel: Das Kloster Disentis in der Aufklärungsliteratur

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-126596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-126596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Kloster Disentis in
der Aufklärungsliteratur

Von P. Iso MÜLLER

Die Aufklärung im dogmatisch-diszipünären Sinne ist, soweit bis

jetzt ersichtlich, weder Ende des 18. noch Anfang des 19. Jahrhunderts
in die Disentiser Klosterzellen eingedrungenx. P. Placidus Spescha

(t 1833) kann nicht als Gegenbeweis gelten, weil er in seiner engeren
und weiteren Umwelt einsam dastand. Dazu ist noch gar nicht sicher,
wieweit eigentlich der große Alpinist und Geograph von aufklärerischen
Ideen wirklich erfüllt war. Diese Frage steht aber hier nicht zur
Diskussion, sondern einzig das Thema, wie die Schriftsteller der

Aufklärungszeit die Abtei von außen her angesehen und gewertet haben.

I. Die Anfange der aufklärerischen Einschätzung

Der Chor der Stimmen, die sich etwa 1685-1730 über die Disentiser
Abtei vernehmen ließ, war eine einzige Melodie der Begeisterung in
fortissimo über die glänzende Barockkultur des bündnerischen Gotteshauses.

Als dann aber die klösterlichen Baupläne nicht vollständig
ausgeführt werden konnten und das Stift 1737 den Auskauf der Getreidezehnten

zugestehen mußte, als überhaupt die hochbarocke Höhenlinie
sich senkte, da klang in den Jahren 1750-85 das fortissimo langsam
in ein mezzoforte ab. Aber die Tonart war immer noch eine

freudigwohlwollende, denn die schweizerischen wie die europäischen Reisenden

anerkannten aufrichtig die mächtige Bedeutung und große Leistung
des Konventes2. Erst nachdem der gelehrte Abt Kolumban Sozzi

(1764-85) infolge schlechter Finanzwirtschaft resignieren mußte, ertönten

1 Müller /., Die Disentiser Schulreform am Anfange des 19. Jahrh.
Festschrift des katholischen Schulvereins von Graubünden (1945), S. 148-151.

2 Fäsi Joh. Conrad, Staats- und Erdbeschreibung der ganzen Helvetischen
Eidgenossenschaft 4 (1768) 98-99 kann hierin als Beispiel dienen. Die übrigen
Belege siehe Müller I., Disentis im Spiegel der Reiseberichte des 18. Jahrh.,
Zeitschrift «Disentis» (1944), S. 96-104.



— 216 —

auch einige störende Dissonanzen in dem sonst harmonischen Widerhall.
Hierher gehört, was der norddeutsche Protestant Christoph Meiners,
Professor für Philosophie und Religionsgeschichte in Göttingen,
aufzeichnete. Er kam 1788 von Pfäfers nach Disentis, wo ihn Abt Lorenz
Cathomen (1785-1801) noch am Abend «sehr gnädig empfing». Da
der ungemein wissensdurstige Universal-Gelehrte im Kloster logierte,
hatte er genügend Gelegenheit, sich das Gebäude anzusehen und die

Klostergeschichte erzählen zu lassen : « Dem äußeren Ansehen nach ist
das Kloster Disentis nicht einmal so reich als das Kloster Pfeffers.
Beide haben durch die Verschwendung und Nachlässigkeit ihrer
ehemaligen Vorsteher, noch mehr aber durch fremde Gewalt an Rechten
und Gütern verloren. Das Kloster Disentis hatte unter andern bis 1737

den Fruchtzehnten in dem ganzen Hochgericht dieses Namens. In dem

angeführten Jahre aber zwangen die Landleute das Kloster, daß es

diesen einträglichen Zehnten um 32 000 fl. verkaufen mußte, so wie

es schon vorher mehrere andere Vorrechte und Einkünfte gegen
willkürlich festgesetzte Preise hatte abtreten müssen. Wenn das Kloster
sich geweigert hätte, den Landleuten den Zehnten zu überlassen, so

würde es in Gefahr gewesen sein, bestürmt zu werden. » Der deutsche
Professor traut den Einheimischen überhaupt nicht, sieht er sie doch

fast samt und sonders als häßliche und düstere Leute an 1. Ganz ähnlich

wie Meiners, urteilt eine Stimme des Jahres 1790 2
: « Das Kloster

Dissentis scheint im Anfange, wenn man so lange die rauhe Natur
gesehen hat, ein fürstliches Gebäude zu sein, wenn man aber näher

kömmt, sinkt diese Meynung sehr, ob man gleich nicht wie beym
Kloster Pfeffers beschmuzte Wände und eingeschlagene Fenster sieht..
Ehemals soll das Kloster ansehnliche Einkünfte vom Land gezogen
haben, davon aber vieles durch Gewalt entrissen, und noch in diesem

Jahrhundert ein beträchtlicher Theü ihrem Fürsten von den Landleuten
abgekauft ist, nemlich der Fruchtzehend im Hochgericht dieses Bundes. »

Unser Berichterstatter wirft noch die Frage auf, ob dieser Auskauf
nicht « ein gewaltsamer Eingriff » war. Aus dem Umstände, wie er die

Bündner Bauern schildert als Untertanen, die « von Freyheit einen
ausschweifenden Begriff haben » und die « ihren Herren durchgängig feind »

sind, scheint er die Zehntenablösung als eine gewaltsame Nötigung der

1 Meiners C, Briefe über die Schweiz 3 (1791) 210-214, 219. Dazu Pieth-
Hager, P. PI. a Spescha, 1913, S. 343-344.

2 Tagebuch einer Wanderung im Jahre 1790. Bibliothek der Schweizerischen
Staatskunde 5 (1797) 58, 60-61.



— 217 —

Gotteshausleute anzunehmen. Gerade diese Deutung des Zehnten-
auskaufes zeigt, daß dieser Reisende wie auch schon früher Meiners

(1788) der Abtei im großen und ganzen gewogen war. Beide loben

übrigens uneingeschränkt die Sammlungen und Forschungen von
P. Placidus Spescha.

Die Melodie wurde erst aufreizend und empörend, als die eigentlich
fanatischen Anhänger der französischen Aufklärung an den Klostermauern

vorbeiwanderten. Da ist in erster Linie François Robert

(1737-1819) zu nennen, erst Professor für Philosophie und Mathematik
in Châlons-sur-Saône und dann (seit 1780) « ingénieur géographe du

Roi », ein vielgereister und um die geographische Wissenschaft
verdienter Gelehrter '. Er unternahm eine Reise durch die 13 Alten Orte,
deren Beschreibung er 1789, also im Jahre der französischen Revolution,
in Paris herausgab. Sein Weg führte ihn auch zu den großen
Benediktinerabteien des Landes, nach St. Gallen und Einsiedeln. Nirgends aber

läßt er seinen innersten Gedanken so freien Lauf wie gerade vor
Disentis, der « alten, reichen und berühmten Abtei des Benediktinerordens.

Die Ausdehnung und Höhe dieses Gebäudes verschluckt die

raucherfüllten Bauernhütten, die nicht wie ein Dorf, sondern nur als

eine große Zahl von Lagerstätten erscheinen. Was den guten Bürgern
zu reinlichen und angenehmen Wohnungen hätte dienen können, ist
durch die riesengroße Abtei verschlungen worden (par le colosse abbatial).
In einem unfruchtbaren und mittellosen Lande, in einem Lande, dessen

Bewohner der geizigen Erde nur einige Handvoll unreifer Gersten
entreißen kann, in diesem Lande, so behaupte ich, ist eine sehr reiche

Abtei, umgeben von Hütten, ein Ärgerniß, eine Beleidigung der Menschheit

(est un scandale, c'est une insulte à l'humanité). Das Dasein eines

jeden Klostermitgliedes vernichtet 20 andere und beraubt die übrigen
des Notwendigen. »2

Trotz dieses klosterfeindlichen Ausbruches läßt sich Robert nicht
abhalten, die Klosterkirche zu besuchen : « Die Kirche ist ziemlich schön

(assez jolie). Die Vergoldung und die Malereien sind indes schlecht
und lassen das Auge nicht ruhen. » Nachdem in Frankreich durch den

führenden Architekten J. G. Soufflot (f 1780) der klassizistische Stil
Mode geworden war, gefielen die schwungvollen hochbarocken Bauten
weniger. Aber gerade die Disentiser Klosterkirche aus dem noch viel-

1 Näheres Biographie nouvelle 42 (1866) 382.
2 Voyage dans les XIII Cantons Suisses, les Grisons, le Valais, par M. Robert,

1 (1789) 291-293.



— 218 —

fach an die Renaissance erinnernden Frühbarock konnte daher die
Kritik des Franzosen aushalten. Robert trifft sich hier mit einheimischen
Kunstkritikern wie J. B. Bullinger (1757) und J. K. Faesi (1763) ».

Das reich vergoldete Schnitzwerk der Altäre und deren kraftvolle
Malereien sind unserem klassisch angehauchten Gelehrten indes doch

zu sehr der barocken Art verschrieben. Noch schärfer urteilt übrigens
Robert über Einsiedeln und St. Gallen : bei beiden schätzt er weder
die Architektur besonders hoch ein und noch viel weniger die

Ausschmückung (illusion, décoration théâtrale)2.
Hier haben wir uns aber nicht so sehr mit der kunstgeschichtlichen

als vielmehr mit der geistesgeschichtlichen Seite dieses französischen
Urteils zu beschäftigen. Zunächst schränkt Robert selbst seine Behauptungen

ein, gibt er doch die Einfachheit und sogar den schlechten
Zustand des Disentiser Klosterbaues zu : « Die Gebäulichkeiten des Klosters
sind sehr umfassend, aber von der größten Einfachheit. Die
Fensteröffnungen sind infolge des harten Klimas so enge gemacht, daß sie fast

nur Dachluken sind. » 3 Es bleibt also nur mehr die Größe des Klosterbaues.

Interessanterweise bezeichnet unser Franzose auch den ganzen
Einsiedler Klosterbau mit seinen vier Höfen als « von ungeheurer
Ausdehnung » (d'une immense étendue), ohne aber dann gleich das Kloster
als « Beleidigung » der Menschheit zu bezeichnen. Das umfassendere

Besitztum von St. Gallen wie von Einsiedeln, das er ja an den reicheren
Kirchen und besser erhaltenen Gebäulichkeiten erkannte (richesse

partout), gab ihm ebenfalls keinen Anlaß, um so scharf ins Horn zu
stoßen.

Ein Grund, warum sich Robert gerade in Disentis so ungehemmt
Luft machte, scheint die große Unterschätzung der Gegend zu sein. Die
Hütten der Bauern, die halbreife Gerste, das öde Land, all das

überraschte. Nicht vergebens wiederholt er dreimal dans un pays Es

ist schon anderswo ausführlich hingewiesen worden, wie im 17. und
noch in der größten Spanne des 18. Jahrhunderts allgemein die Alpentäler

und insbesondere die geographisch so abgelegenen und zudem
romanisch sprechenden Bergtäler Graubündens als öde, ja dämonische
Landschaften betrachtet wurden. Erst um 1770 begannen einzelne

1 Siehe Zeitschrift «Disentis» (1944), S. 100-101. Zu S. 101-102 ist zu
bemerken, daß Besson vielleicht überhaupt nicht in der Klosterkirche war.

2 Robert, 1. c. 1 (1789) 221-222; 2 (1789) 185-191.
3 Auch die 1785 erfolgte Resignation des Abt Kolumban Sozzi hätte Robert

überzeugen können, daß das Kloster nicht reich war.



— 219 —

Reisende die Gegend so zu sehen wie sie eigentlich ist : reizend und
romantisch, mit vielen Weiden und guten Erträgen von Weizen, Roggen,
Gerste, Hirse und nicht zuletzt von Obst. Natürlich ist das Land
nicht so fruchtbar wie in den Ebenen, aber nicht weniger erträgnisreich
als andere alpine Hochtäler 1. Aber trotz dieser « Entzauberung » gab
es noch sogar bis tief ins 19. Jahrhundert hinein immer wieder solche,
die Land und Leute gar nicht einschätzen konnten. Wie urteilt doch

gerade der Zeitgenosse Roberts, Christoph Meiners, 1788, über das
« elende Nachtquartier » im Dorfe Disentis und über die Häßlichkeit,
Unwissenheit und Unsauberkeit der Bewohner !2 Unserm « Géographe
ordinaire du Roi » aus dem wein- und getreidereichen Frankreich mußte
selbstredend das enge rätoromanische Hochtal gleichsam als « Ende
der Welt » erscheinen. Und dazu liegt ja auch der Klosterbau so

überwältigend und kühn über dem Dorfe wie wohl bei keiner anderen Abtei
der Schweiz, zumal aus der Ferne.

Damit ist aber das Rätsel noch nicht gelöst. Warum haben nämlich

nicht vorher schon die vielen Wanderer, denen die Landschaft ebenfalls

ein Buch mit sieben Siegeln war, das Kloster als « Schandfleck
der Menschheit » betrachtet, sondern im Gegenteil sich vor ihm
verneigt oder doch zum wenigsten nur das unfürstliche Äußere und den

unzulänglichen Finanzbetrieb getadelt Die Antwort ist eindeutig :

Robert hat das Gotteshaus nur im Lichte seiner aufklärerischen
Einstellung betrachtet. Bei St. Gallen und Einsiedeln, den viel
wohlhabenderen Klöstern, hat er wohl nur deshalb seinen tiefsten und
wahren Ansichten keinen Ausdruck verliehen, weil diese Abteien zu
sehr in der Öffentlichkeit geachtet und ins Herz des Volkes
eingeschrieben waren. Hier in einem abgelegenen Tale und vor einer damals,

wenigstens in der ganzen Eidgenossenschaft, weniger bekannten Abtei
glaubte der lumpige Franzose, sich keine Reserve mehr auflegen zu
müssen.

Und François Robert war ein begeisterter Aufklärer. Schon 1765

besuchte er Voltaire in Ferney. Unvergeßlich blieb ihm die Gestalt
des « Fürsten der Literatur » im azurblauen und sternbesäten Abendkleid,

den er als das « staunenswerteste Genie der Welt » und den
« Ruhm des Jahrhunderts » bezeichnete. Nachdem dieser Abgott der
Aufklärer 1778 gestorben war, pilgerte unser Geograph nochmals nach

1 Zeitschrift «Disentis» (1944), S. 84-96.
2 Meiners C, Briefe über die Schweiz 3 (1791) 210.



— 220 —

Ferney zum Grabe, wo das « Herz des großen Mannes » ruhte '. Was

nun aber Voltaire über die Klöster dachte, läßt sich leicht erraten :

« Die Mönche machen ebensoviel Lärm wie die Fürsten, teils durch ihre

ungeheuren Reichtümer, teils durch die Wirren, die sie seit ihrer Gründung

hervorgerufen haben. » Nach der Aufhebung der Jesuiten im
Jahre 1773, hoffte Voltaire auf die Unterdrückung der Mönche, dieser

« Masse von Menschen, die andern und sich selbst unnütz sind und das

Gelübde machen, auf Kosten der Arbeitenden zu leben. Einst waren
sie sehr gefährlich, gelten aber heute bei den meisten Familienvätern

nur noch als lächerlich. »2 Freilich war Voltaire nicht der Vater dieser

antiklösterlichen Bewegung. Schon Ende des 17. Jahrhunderts war sie

in belletristischer Form in Frankreich entstanden und hatte sich dann
auch bald in Deutschland geltend gemacht3. Der Kampf, den die
Aufklärer gegen die Jesuiten geführt hatten (Aufhebungen in Portugal
1759, Frankreich 1762, Spanien 1767), verstärkte indirekt auch die

Abneigung gegen Klöster und Mönche.

Es ist nun wichtig, daß die aufklärerische Einschätzung des klösterlichen

Disentis durchaus vom Ausland kam. Die Worte Roberts machten
nämlich in der Folge die Runde in den späteren Reiseberichten über
Disentis. Aber die rätische Abtei betrafen in keiner Weise die
Angriffe im eigenen Lande. 1767 erschienen erstmals die « Reflexionen
eines Schweizers über die Frage : Ob es der Catholischen Eidgenossenschaft

nicht zuträglich wäre, die regulären Orden gänzlich aufzuheben
oder wenigstens einzuschränken ». Als Verfasser wird der Zürcher Ratsherr

H. Heidegger angesehen 4. Die zweite Auflage datiert von 1769.

Angegriffen wird in dieser letzteren namentlich nur das Kloster
Einsiedeln (S. 45). Auch die nicht wenigen Gegenschriften erwähnen wohl
die andern Benediktinerklöster, nicht aber Disentis 5. Die Ausgabe der

« Reflexionen eines Schweizers » von 1769 fußen vielfach auch auf den

' Robert, Voyage dans les XIII Cantons Suisses 2 (1789) 388-392.
- Voltaire, Siècle de Louis XIV. et de Louis XV., Paris 1803, Bd. III,

S. 103 ; V. 88, 103. Die Edition muß nach 1773 (Aufhebung der Jesuiten) und
vor 1778 (Tod Voltaires) datieren. Bd. V, S. 103, spricht Voltaire vom colosse
du pontificat qui semblait menacé de sa chute, ein Wort, das an die Disentiser
Stelle bei Robert erinnert.

3 Näheres bei Wöhrmüller B., Literarische Sturmzeichen vor der Säkularisation.

Studien und Mitteilungen O. S. B. 45(1927) 12-44.
4 So wenigstens noch Wöhrmüller, Literarische Sturmzeichen, 1. c. S. 22-23 ;

Schnürer G., Katholische Kirche und Kultur im 18. Jahrh. (1941), S. 24.
6 Alle miteinander in der Bürgerbibliothek Luzern mit der Bezeichnung :

H 327.



— 221 —

« Reflexionen eines Italiäners über die Kirche », welche als Druckdatum
1768 aufweisen. Diese letzteren gelten als Erzeugnis des aufklärerischen

Juristen Carlo Antonio Pilati, der sich 1767-69 in Chur aufhielt *. Aber
auch in dieser Schrift steht nichts über das bündnerische Kloster. So

wird es dabei bleiben müssen, daß erst ein fremder Franzose die Angriffe
auf die Disentiser Abtei eröffnete.

II. Lehmann, Kasthofer und Zschokke

In enger Anlehnung an François Robert und seine aufklärerischen
Gedanken stehen die Hauptvertreter unseres Themas Lehmann, Kasthofer

und Zschokke. Heinrich Ludwig Lehmann stammte aus Deters-

hagen bei Magdeburg und versah um 1770 die Stelle eines Hauslehrers

bei der Familie Jecklin in Rodels. In dieser Eigenschaft unternahm
er Fahrten im ganzen Lande und gab seit 1790 einige Werke über die

bündnerischen Täler heraus2. 1797-99 erschien in Magdeburg und

Brandenburg das zweibändige Werk : « Die Republik Graubünden,
historisch, geographisch, statistisch dargestellt. » Das Buch ist reich

an guten und geistreichen Bemerkungen. Wir finden da ein kleines

Idiotikon des Bündner-Deutschen mit besonderer Berücksichtigung des

Dialektes von Obersaxen. Selbstredend fehlen auch Zusammenstellungen
über das Romanische nicht. Auch die Volkskunde kommt zum Wort,
so in der Aufzeichnung von Taufsitten. Trotzdem ist das Werk ganz
vom spöttischen Geiste Voltaires erfüllt. Verständnislos zieht Lehmann

gegen die Prozessionen los, spricht an allen Ecken und Enden von
« Priesterlegenden » und « Priesterjoch », von « Intrigen und Ränken
der Mönche und Nonnen » 3. Das Buch hat im Bündnerlande ähnliche

Bedeutung wie die « Allgemeine deutsche Bibliothek » (von Fr. Nicolai
seit 1765) in Deutschland und die Enzyklopädie (1751-72) in Frankreich
und in ganz Europa.

Was Lehmann über den Klosterbau sagt, erinnert wörtlich an
Robert : « Das Kloster hegt an der Seite eines Berges, ist ein großes

1 Die Reflexionen Pilatis scheinen aus der antijesuitischen Literatur zu
fließen. Zum Königreich Cumba vgl. Duhr B., Jesuiten-Fabeln (1891), S. 313. Über
Pilati nun einiges biographische Material von M. v. Salis, im Jahresbericht der
hist.-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 68 (1938) 124-160, bes. 126-127.

2 Über Lehmann zuletzt P. God. Riedi, im Bündnerischen Monatsblatt
(1936), S. 293-294.

3 Lehmann, I, S. 92-93, 122, 443. Daß Lehmann die Hinrichtung Ruscas
als Werk « theologischer Galle » bezeichnet, ist nur im Sinne des Indifferentismus
zu deuten, da er überhaupt die Konfessionskämpfe als Verirrung ansieht.



— 222 —

viereckichtes Gebäude und hat, da es das Dorf überschaut, ein prächtiges

Ansehn. Die Klosterkirche ist ziemlich schön, doch gewähren
verschwendetes Gold und schlechte Mahlerey dem Auge wenige Vergnügen.

Das Klostergebäude ist weitläufig mit kleinen Fenstern, der rauhen

Witterung wegen, versehen. Die Abtey ist in diesem unfruchtbaren
Lande ein Ärgemiß. Sie verschlingt noch das, was die armen
Einwohner erquicken könnte. » ' Lehmann erweitert seine Ansichten in
verschiedener Hinsicht : « Die Anzahl der Mönche ist unbestimmt, ihre
Bibliothek sehr unbeträchtlich, ihr Wirkungskreis sehr klein. » Das

große Klostergebäude könnte « ein vortreffliches Seminarium für junge
Leute abgeben, wenn es dem Benedictiner Orden gefiele, wackere
Schulmänner dahin zu verpflanzen »2. Im späteren Teile seines Werkes
scheint der Verfasser sich hierin zu korrigieren, indem er schreibt :

« Was die katholische Geistlichkeit anbetrifft, so giebt es vortreffliche,
edle Männer und gute Prediger unter denselben. Man kann dies

vorzüglich von den Benediktinern zu Disentis und einigen Kapuziner
behaupten. Die Mönche sind fast insgesamt Ausländer. » 3 Lehmann
dachte wohl an den um das Schulwesen hochverdienten Württemberger
P. Basil Veith (j 1804). Auch der Trunser Alpinist und Geograph
P. Placidus Spescha (f 1833) mochte ihm bekannt sein. Jedenfalls aber

waren in Disentis nur ganz wenige Ausländer. Anders war das bei den

Kapuzinern. Obwohl unser deutsche Aufklärer behauptet hatte, das

Kloster « verschlingt, was die armen Einwohner erquicken könnte »,

mußte er doch zugeben, daß die Abtei eigentlich arm sei : « Disentis,
St. Lutzi zu Chur, St. Maria im Münsterthal, Katzis und Puschlav
sind noch die einzigen nicht reichen Klöster, in welchen noch Mönche

und Nonnen vegetiren. »4 « Der jetzige würdige Abt des Klosters,
Lorenz Kathomen, hat weder Fürstliche Länder noch Fürstliche
Einkünfte ; denn außer der Pension vom Wiener Hofe, der sich seiner

Stimme wo möglich zu versichern sucht, belaufen sich die Privat-Ein-
künfte des Abtes nicht über 1500 Gulden. 1736 verkaufte das Kloster
noch das Begnadigungsrecht und die Confiskationen zu Waltensburg,
1739 der Gemeinde Disentis den Kornzehenden um 35 000 Fl. Aber
er (der Abt) hat dennoch immer einen großen Einfluß in den Angelegenheiten

des Oberen Bundes auf der Landsgemeind gilt seine Stimme

ungemein viel. »5 Nicht genug kann sich der Magdeburger gegen den

1 Lehmann, I, S. 377, 383. 2 Lehmann, I, S. 383.
3 Lehmann, II, S. 306. 4 Lehmann, I, S. 122.
6 Lehmann, I, S. 382-383.



— 223 —

damals noch lebenden 1785 abgesetzten Abt Kolumban Sozzi (f 1803)

ausprechen ; er nennt ihn einen « venalen Bonvivat » und einen «

verschwenderischen und händelssüchtigen » Abt. Insbesondere kann er
ihm nicht verzeihen, daß er ein Parteigänger der aristokratischen Salis

gewesen war und auch den Churer Bischof Dionys von Rost (1777-93)
auf seine Seite gezogen hatte 1. Man muß sich eben vergegenwärtigen,
daß die Volkserhebung in Bünden 1794 das aristokratische Regiment
mit Ulysses von Salis-Marschlins hinwegfegte und daß Lehmann es

mit den jakobinisch angehauchten Patrioten hielt.
Das Neue an unserem Schriftsteller ist indes die reiche Ausbeute

aus der Klostergeschichte, die aber einseitig und auffällig stark nur die
Schattenseiten hervorhebt. Noch mehr Was Verdienst war, wird
sogar als Unverdienst, ja als Schuld hingestellt. Lehmann macht aus
der Disentiser Klostergeschichte eine typische chronique scandaleuse.

Die Gründung des Klosters ist fromme Legende, scheint doch unser
Schriftsteller selbst an der Existenz von Placidus und Sigisbert zu
zweifeln, auf alle Fälle am Namen und am Martyriumsort des

hl. Placidus. Daß « unser Gewährsmann » die Kopfträgerlegende nicht
glaubte, ist durchaus nicht erwähnenswert, wohl aber die etwas
spöttische Nacherzählung. Wie viel feiner äußerte sich drei Jahrzehnte
vorher der Zürcher Protestant Joh. Conrad Fäsi (1768) darüber, ohne
daran zu glauben, aber auch ohne jede ironische Note 2. Weiters soll
ein Disentiser Abt «einer der Hauptanstifter des Krieges, den Herzog
Leopold 1315 wider die drey Orte » führte, gewesen sein. « Aber auch
einer der ersten, die bey Morgarten flohen. » Die Chroniken sprechen
nicht vom Disentiser Abt, sondern vom Einsiedler Abt. Zudem stehen
diese Berichte ganz im Widerspruch mit den Tatsachen 3. Die Begründung

der Freiheit haben die Bündner der Klugheit des Abtes Peter von
Pontaningen zu verdanken, wenn « schon vielleicht nicht seinem guten
Willen ». Des Abtes Nachfolger « waren nicht ökonomisch gesinnt, die
Einkünfte des Klosters und mit ihnen auch das Ansehen der Äbte
nahm ab ». Das Gegenteil ist richtig. Und wenn Lehmann die Ökonomie
als gut hätte schildern müssen, wäre er auch wieder zur Kritik bereit

1 Lehmann, I 91, 140, 382.
2 Fäsi J. C, Staats- und Erdbeschreibung der ganzen Helvetischen

Eidgenossenschaft 4 (1768) 98. Dazu Schmid H. A., Die Entzauberung der Welt in
der Schweizer Landeskunde (1942), S. 189.

3 Sprecher F., Pallas Rhaetica (1617), S. 68; idem, Rhetische Cronica (1672),
S. 90. Dazu Ringholz 0., Abt Joh. I. von Schwanden (1888), S. 126.



— 224 —

gewesen. Der ganze Haß des Aufklärers ergießt sich über Abt Christian
von Castelberg (1566-84). Schon bei seiner Abtsweihe « schmaußte man
einige Tage herrlich und trank auf die Gesundheit des neuen Abtes
Wein wie Wasser »l. In der Zusammenkunft des Jahres 1570 mit dem
hl. Karl in Ursern wurde dem Abte « die Verjagung der Protestanten
aus dem Misox aufgetragen », was Castelberg auch « meisterhaft erfüllte ».

In Wirklichkeit war es der Landrichter Peter Bundi, der zwei Häretiker
aus dem Misox vertreiben wollte 2. Lehmann glaubt überhaupt in Abt
Christian den Urheber der gesamten Bündner Wirren sehen zu müssen :

Durch des Abtes « Niederträchtigkeit » ist Johann Planta 1572
hingerichtet worden, durch des Abtes Einfluß suchte 1583 Savoyen die
Bündner zu einem Bündnis für die Rückeroberung der Waadt zu
gewinnen. Castelberg « nährte den Factionsgeist und Religionshaß der-

gestallt in Bünden, daß man einen großen Theil der nachmaligen
Unruhen ohne Bedenken auf seine Rechnung setzen kann, wenn er

gleich noch bis jetzt nicht durch öffentliche Schriften als ein Verräther
des Vaterlandes dargestellt worden ist ». Mit dem gleichen Rechte
könnte man irgend einen Zeitgenossen dafür verantwortlich machen 3.

Auf die Castelberg hat es Lehmann überhaupt abgesehen : « Die
häßliche Rolle, welche (Abt) Sebastian von Castelberg (1614-34) in den

Veltliner Unruhen gespielt hat, ist zu bekannt. » Wenn unser
Aufklärer Abt Sebastian tadeln wollte, dann müßte das wegen
Vernachlässigung der inneren Reform geschehen, denn in politischer Beziehung
hat der Abt im Sinne der katholisch-spanischen Reform sicher
Verdienste 4. Es ist oft schwer zu sagen, ob Lehmanns giftige Tendenz
oder geschichtliche Unkenntnis größer ist. Bei der Behandlung der
Äbte Christian und Sebastian und wie dann überhaupt der Familie von
Castelberg ist Lehmanns Antipathie gegen die adeligen Familien nicht
zu vergessen, die sich ja seit der schon oben erwähnten Standesversammlung

von 1794 immer mehr geltend machte. Nur loben kann der
deutsche Aufklärer Abt Augustin Stöcklin (1634-41), dessen Werke er
nach Form und Inhalt hoch einschätzt. Auch Abt Lorenz Cathomen,
der « jetzige würdige Abt » entgeht noch seiner Kritik 5.

1 Der Sinn des solemne splendidum epulum (Synopsis ad 1570) siehe gut bei
Cahannes J'., Das Kloster Disentis vom Ausgange des Mittelalters bis 1584, S. 78.

2 Reinhardt-Steffens, Studien zur Geschichte der katholischen Schweiz im
Zeitalter Carlo Borromeos (1911), S. 324, mit dem ital. Quellentext.

3 Cahannes, 1. c. S. 92 (über Plantaprozeß).
1 Kaufmann B., im Bündnerischen Monatsblatt (1942), S. 225-246.
s Lehmann, 1 (1797) 377-382.



— 225 -
Auf Lehmanns Ausführungen beruhen die Betrachtungen von Karl

Kusthofer (1777-1853). Er entstammte einer bayrischen Familie, die
sich 1631 in Bern eingebürgert hatte. Kasthofer studierte in Heidelberg

und Göttingen, bekleidete dann seit 1806 das Amt eines
Oberförsters des Berner Oberlandes und zeichnete sich durch außerordentliche

Kenntnisse im Alp- und Forstwesen aus. Seine verschiedenen
fachwissenschaftlichen Schriften fanden auch außerhalb der Eidgenossenschaft

Beachtung. Dazu konnte Kasthofer im Sinne der demokratischen

Bewegung eine bemerkenswerte Rolle in seiner bernischen Heimat
spielen. Immer zeigte er sich als überzeugter Gegner jeder fürstlichen
und aristokratischen Regierung 1. Das zeigte sich auch in seinem Urteil
über Disentis. Auf einer seiner vielen Forschungsreisen gelangte er 1821

durch das Vorderrheintal nach Disentis : « Der Palast der Abtei Disentis
ist im Jahre 1799 von den Franzosen verbrannt worden Noch steht
der größte Theil der Mauern unversehrt und bezeugen die Pracht der

ehemaligen fürstlichen Wohnung. Solche Paläste hat glücklicherweise
Bünden wenige aufzuweisen, und, wie sehr auch das Mitleid und der
Unwille bei solchen Denkmälern barbarischer Wuth der Unterdrücker
aufgeregt wird, so liegt doch ein besänftigendes Gefühl in der Betrachtung,

daß das in dem wilden Thal, unter anspruchslosen ländlichen

Wohnungen von Geistlichen aufgeführte Prachtgebäude noch nicht
wieder hergestellt ist. Welcher Abstand zwischen dem Bethäuslein,
das der fromme Siegbert oder Kolumban im siebenten Jahrhundert hier
errichtete, und dem Palast der Äbte von Disentis Welcher Abstand
zwischen jenen ersten Verkündigern der Gottheit und christlicher Liebe,
und dem Abte Sebastian, der im Jahre 1620 dem Mord der Protestanten
im Veltlin Beifall gab »2 Daß nun Abt Sebastian v. Castelberg wirklich

über den Mord der Protestanten an sich Freude empfunden, ist
unbeweisbar. Sicher ist nur, daß er mit der spanisch-katholischen
Partei gegen die französisch-evangelische Partei kriegerisch vorgehen
wollte, was damals absolut nicht auffällig war3. Vielleicht dürfte es

sich eher um eine Verwechslung mit einem Briefe des Nuntius an den

Abt handeln, der dazu Anlaß gab und auch vielfach so ausgedeutet
wurde4.

1 Neues Berner Taschenbuch 1907, S. 1-21, bes. S. 15. Oechsli W., Geschichte
der Schweiz im 19. Jahrh. 2 (1913) 769. HBLS 4 (1927) 461.

2 Kasthofer K., Bemerkungen auf einer Alpen-Reise, Aarau 1822, S. 189-191.
3 Kaufmann B., im Bündnerischen Monatsblatt (1942), S. 232-233.
4 Kaufmann, 1. c. S. 234, 238.

KKVüE D'HIiTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 15



— 226 —

Selbst nachdem Kasthofer bereits Disentis verlassen und schon
die Oberalp erklommen hatte, kamen ihm noch Vorwürfe gegen die
Abtei in den Sinn. Die Straße gegen Ursern hinunter überstieg, wie

er sagte, « alle Begriffe von Abscheulichkeit. Warum hat doch seiner

Zeit der Abt von Disentis, statt den üppigen Palast zu bauen, nicht
Heber eine Verbindungsstraße von Bünden nach Uri erbaut Die Zölle
würden nun der Abtei zufließen, die Bündner und Urner würden sein

Andenken segnen, und die Trümmer seines Palastes würden jetzt nicht
von seiner Thorheit Zeugnis geben. Wahrlich, die reichen Klöster und
Abteien unserer Zeit wissen selten, was sie thun. »l

Der Gedanke Kasthofers ist insofern begreiflich, als man gerade
1820 begann, die Gotthardstraße in neuer Führung und breitem
Ausmaße frisch anzulegen. Was aber die zehnjährige Arbeit an Schwierigkeiten

in technischer und finanzieller Hinsicht brachte, ahnte wohl
Kasthofer damals noch nicht. Da genügten die Kantone Tessin und
Uri keineswegs 2. Es war nun sehr billig, einfach der Abtei die Oberalpstraße

aufzuladen, nachdem sie schon die Aufgabe hatte, die Lukmanierstraße,

die für die Cadi weit wichtiger war, zu erhalten. Der Gedanke

ist übrigens nicht neu. Schon Kardinal Garampi berichtete in seiner
Schweizerreise 1762 von einem Plane, die Gotthardroute durch eine

Straße über Lukmanier-Oberalp zu ersetzen. Der Abt wäre damals,
so will wenigstens der Kirchenfürst wissen, bereit gewesen, die Teile
seines Gebietes zu übernehmen 3. Wie schwierig die Ausführung selbst
noch Mitte des 19. Jahrhunderts war, zeigt schon der Umstand, daß

die Oberalpstraße nur in drei großen Etappen zustande kam : 1842-55

die Bündnerseite, 1863-64 die Paßhöhe, 1864-66 die Urnerseite. Die

ganze Strecke kostete 446 000 Franken 4. Zu einem solchen Unternehmen
fehlten der Abtei im 18./19. Jahrhundert die Mittel vollständig.

Die Ausführungen Kasthofers über die Oberalpstraße sind aber

nicht das Wichtigste in seiner Disentiser Beurteilung, sondern vielmehr
seine zügige Formulierung der baulichen und dann auch
geistesgeschichtlichen Entwicklung in dem Längsschnitt : « vom Bethäuslein des

hl. Sigisbert zum Palast der Äbte ». Dieses Schlagwort wirkte dann
auch weiter. Der Gedanke ist nicht neu. Schon die « Reflexionen eines

1 Kasthofer, Bemerkungen 1. c. S. 193.
2 Reinhard R., Pässe und Straßen in den Schweizer Alpen (1903), S. 125-126.
8 Viaggio in Germania, Baviera, Svizzera. Diario del Card. G. Garampi,

ed. Gregorio Palmieri, Roma 1889, S. 128.
4 Reinhard, 1. e. 45.



— 227 —

Schweizers » (1769) werden nicht müde darauf hinzuweisen, daß die

ersten Mönche « bey Ambrosii und Hieronymi Zeiten » von der Handarbeit

lebten : « sie flochten Körbe, pflanzeten in den Gärten, fälleten
Holz » und « begnügten sich mit wenigem ». Jetzt aber ist es anders

geworden : « Sie wohnen in Palästen im Müßigang und fressen die Fette
des Landes. » An Einsiedeln wird besonders « der große Aufwand in
Gebäuden » getadelt : « kaum ist die eine Seite zu Ende gebracht, so

fängt man an, ein andres Ecke niederzureißen. » « Sehet ihr es nicht
ein, daß ihr viele tausend Müßigänger, die beynahe allen Reichtum des

Landes haben, noch durch eure Handarbeit nähren müsset »1 Eine
spätere Flugschrift von 1801 von einem « helvetischen Bürger » vertritt
die Ansicht, daß die Klöster früher « Arbeitsamkeit, Genügsamkeit,
Kultur, Wissenschaft » versinnbildeten, aber dann seit dem 12./13.
Jahrhundert absanken und nur noch « Müßigang, Fanatismus, Habsucht »

darstellten 2. Die 1804 erschienene Schmähschrift : « Über die Schweizer-

Klöster und deren Güter » weist darauf hin, daß « in den Städten und
auf dem Lande die prächtigsten und größten, oft überköniglichen
Gebäude emporragen »3. Es sind das alles Tonarten, die auch in andern
Ländern seit der Mitte des 18. Jahrhunderts erklingen 4.

Genau besehen, ging man mit ähnlichen Redensarten schon seit

Jahrhunderten gegen den Besitz der Kirche vor, angefangen von Arnold
von Brescia im 12. bis Pietro Giannone im 18. Jahrhundert. Auch
gemäßigtere Reformfreunde wie Olivi und Dante im 13. Jahrhundert
wandten sich gegen die schönen Häuser und die prunkvolle
Lebensführung der Prälaten, denen sie das arme Leben der Apostel entgegensetzten.

Dante glaubte, daß die ersten Päpste von allem, was jetzt
Rom ist, nichts wissen wollten 5. So ist das Schlagwort von Kasthofer

1 Reflexionen eines Schweizers etc. (1769), S. 17, 18-19, 24, 43, 45 (über das
Buch siehe oben). Daß diese Ansicht unhaltbar ist, haben die Gegenschriften damals
schon dargelegt und kann heute noch mehr belegt werden. Siehe Regula S. Benedicti,

ed. Butler (1912), Kap. 9-11, 38, 48, 73 mit den betreffenden Quellenstellen
über Studium und Schenkungen aus der vorbenediktinischen Mönchsliteratur.

- Was waren die Mönche Helvétiens vor und während der Revolution und
was soll jetzt aus ihnen werden Beantwortet von einem helvetischen Bürger
(1801), S. 7-8, S. 32, signiert : « Ph. N. ».

8 Über die Schweizer-Klöster und deren Güter, Germanien 1804, S. 58-59.
4 Wöhrmüller B., in Studien und Mitteilungen O.S.B. 45 (1927) 12-44, bes.

38-40. Dazu Schnürer, Katholische Kirche und Kultur im 18. Jahrh. (1941),
S. 67-68 über Joseph II.

5 Schnürer G., Kirche und Kultur im Mittelalter 2 (1926) 329-343 ; 3 (1929)
17-19, 51-52, 152-153 ; idem, Katholische Kirche und Kultur im 18. Jahrh. (1941),
S. 13-14.



— 228 —

nicht neu geprägt, sondern eine alte Münze. Immerhin hat es der
Berner Aufklärer erstmals auf Disentis in dieser Form angewandt. Um
gerecht zu sein, müssen wir auch hinzufügen, daß er später sich als

gemäßigter Liberaler zeigte, das gewaltsame Vorgehen gegen die

Aargauer Klöster und die Jesuiten verurteilte und auch dem Sonderbund
Gerechtigkeit angedeihen lassen wollte. Diese Einstellung brachten dem

aufrichtig demokratisch gesinnten Manne in seiner bernischen Heimat
viele Enttäuschungen 1.

Die drastische Verurteilung Kasthofers nahm ein Schriftsteller von
weit größerer Wirkung auf, es ist Heinrich Zschokke aus Magdeburg
(1771-1848)2. Zschokke ist aber noch viel mehr der Geisteserbe

Lehmanns. Beide stammten aus Sachsen und fanden in Graubünden ihre
Zuflucht. Beide haben auch die bündnerischen Verhältnisse eifrig
studiert. Zschokke bekennt sogar, daß Lehmann « unter allen Fremdlingen

am tiefsten in die dunklen Geheimnisse der rhätischen Republik
eingeweiht » sei3. Unser Magdeburger kam im Sommer 1796 erstmals
über die Oberalp nach Bünden, wo er als Lehrer in Reichenau (1796-98)
eine Anstellung fand und Gelegenheit hatte, Land und Leute zu
studieren. Damals äußerte er sich noch sympathisch über das Kloster
und fand sogar erhabene Worte über den Stifter des Trunser Bundes :

« Der Edelste und Reinste von den Großen damaliger Zeit war Peter
Pultinger, Abt von Disentis, ein weiser, gottesfürchtiger Mann. » Der
Historiograph verüeh ihm sogar den Titel : « der Ehrwürdige » 4. Nach
einem wechselvollen Leben zur Zeit der Revolution Heß sich Zschokke
seit 1807 dauernd in Aarau nieder. Seine Geisteswandlung zeigten die
« Stunden der Andacht » (1809-16), in denen er ein kirchenfreies Christentum,

bestehend aus Liebe und Menschenverbrüderung, predigte 5. Der
Skeptizismus hatte den protestantischen Glaubensgrund erschüttert.
Einst konnte er sich « als Jüngling für die Poesie des Klosterlebens
begeistern », jetzt sah er in den Mönchen nur noch die Vertreter
«schwermütiger Weltentsagung»6. Um 1822 verfaßte er «Die Rose

1 Siehe die Lebenserinnerungen Kasthofers von 1848 im 72. Lebensjahre
im Neuen Berner Taschenbuch (1907), S. 3, 7, 14, 16-18.

2 Zschokke schrieb auch einen Nekrolog über den Bruder unseres Försters
Kasthofer, der 1803-1823 in Aarau (wo Zschokke lebte) Staatsschreiber war.
Zschokkes Werke, ed. Bodmer, I, S. lxx.

3 Zschokke H., Die drey ewigen Bünde im hohen Rhätien 1 (1798) Eini.
S. xni.

4 1. c. 39-42, 129, 132.
6 Zschokkes Werke, ed. Bodmer, I, S. xxxix.
6 1. c. I, S. 285.



- 229 -
von Disentis », halb Novelle und halb Roman (erst 1844 veröffentlicht).
Darin verwendet er seine persönlichen Erinnerungen an seinen bündnerischen

Aufenthalt in weitem Maße. Zur großartigen Alpenlandschaft
offenbart Zschokke kein freundschaftliches Verhältnis und erweist sich

hier als typischer Aufklärer l. Diesen zeitgebundenen Einschlag zeigen
auch die Stellen, in welchen er die Disentiser Benediktiner nebenbei

in den Gang der Erzählung hineinzieht. «Es ist merkwürdig, daß die
frommen Mönche, die innert ihren gottgeweihten Mauern der Welt
entsagt haben, nach Welthändeln die lüsternsten sind und ihre Hände

so gern ins politische Spiel mengen. Auch den HeUigen also schmecken

verbotene Früchte am süßesten. » So charakterisiert unser Schriftsteller

die damaligen Klosterbewohner. Erklärlich auch, daß darum
die Jugendliebe des P. Gregor die Erzählung würzen sollte. Immerhin
mußte Zschokke das Eintreten der Disentiser Patres für die gefangenen
Franzosen doch so schildern, wie es war (« die menschenfreundlichen
Benediktiner »)2.

Während der Magdeburger Aufklärer in der « Rose von Disentis »

mehr romanhafte Poesie gab und nicht eigentlich zum Thema Klosterleben

sich äußerte, ist das in seiner 1830-40 entstandenen « Selbstschau »

(1842 veröffentlicht) anders. Hier spricht er sich grundsätzlich über das

rätische Kloster aus : « Die Abtei schien sich seit Jahrhunderten keines

andern Verdienstes um sie (d. h. die Rätier) erfreuen zu können, als an
die Stätte von den alten Götteraltären der Lukumonen (d. h. Bewohner
des Lukmaniers) das Kreuz des Christentums aufgepflanzt zu haben. »

Dem Zusammenhange nach glaubte er eben, daß das Gotteshaus nur das

Christentum, nicht aber die Kultur unter die Leute gebracht habe. Wie
schon François Robert und frühere Reiseschriftsteller, sieht er die

Rätoromanen als zu unkultiviert an, ähnlich wie er die Alpen als zu unwirtlich

und grauenhaft charakterisiert. Von der Oberalp erblickt er nur
« Firnenschnee und schwarze Schlünde wie Trümmer einer zermalmten
Welt ». Dann steigt er in die « stumme Wildnis von Selva und Rueras ».

Zschokke scheint nun « jählings in ein unbekanntes Zeitalter verzaubert,
in welchem Kunst, Wissenschaft und Lebensbequemlichkeit noch
unerfundene Dinge waren ». In dieser « Urwelt » begegnet er einem
« halbnackten, riesigen Mann, dem zum Herkules nur Löwenhaut und

1 Riedi, P. Godehard, Bündner Landschaft in Deutscher Erzählung (1944),
S. 14-21, 94-95. Hier auch nähere Inhaltsangabe der «Rose von Disentis».

2 Werke ed. Bodmer, I, S. xlvii X, S. 95, 104, 119, 164, 173, 197 usw., über
Disentiser Mönche.



— 230 —

Keule » fehlen und der in einer « Hütte von rohbehauenen Stämmen
der Lärchentanne » haust. Am Schlüsse ist Zschokke froh, die «

gutmütigen Halbwilden in ihrem Gebiete tobender Waldströme,
verwitterter Felsgipfel und Lawinenspuren zu verlassen und die ersten
Wahrzeichen milderer Gesittung wieder zu begrüßen »1.

In dem vielverbreiteten und mehrfach aufgelegten Werke : « Die
Schweiz in ihren klassischen Stellen und Hauptorten », das erstmals 1836

in Karlsruhe und Leipzig erschien, zeichnet Zschokke auch Geschichte
und Gegenwart des Disentiser Benediktinerheims 2. Er beginnt mit einer

großartigen Schilderung der Bergriesen, die das Kloster umgeben : « Ich
erinnere mich kaum eines prachtvollem Schauspiels als jenes Sommertages,

da links und rechts vor mir bis zu den Firnen, die majestätischen
Bergkolosse in Reih und Glied gleich zwei Heeren einander gegenüberstanden

; droben aber, zwischen ihren Helmen von Eis und Fels,
Sonnenstrahlen in neblichten Dünsten breite Lichtstreifen zum Thal nieder-

gossen. Alles prangte in wunderbarer Verklärung. Es schien, als wären
ätherische Glanzstraßen durch die Lüfte von der Tiefe der Erdenwelt
zum Himmel gezogen und an die hohen Gebirge gelehnt. Wie winzig
stellte sich in dieser Glorie der Natur unter diesen Umgebungen, die
alle das Gepräge der Unermeßlichkeit trugen, jener Mönchspalast hin
Nürnberger Tand, Schnitzwerk menschlicher Eitelkeit Inmitten so

erhabner Gebilde müssen selbst Ägyptens Pyramiden kleinlich
verschwinden. Pharaonen-Werk ist nur in einer Wüste des Sandmeers

groß. Weit harmonischer mit den riesigen Gestaltungen der Berge, mit
diesen Streiflichtern und Abgründen, dünkten mich die armen,
ländlichen Hütten im Thal und am Gebirge dazuliegen, wie die Bilder
menschlicher Demuth im Schöße göttlicher Größe und Macht. » Das

Schlagwort vom « Mönchspalast » geht zunächst auf Lehmann und
schließlich auf Robert zurück. Nur haben es diese beiden Schriftsteller
einzig aus dem Vergleiche mit dem Dorfe hergeholt, während Zschokke
den Klosterbau bespottet, als ob er mit dem von Gottes Hand
geschaffenen Hochgebirge hätte wetteifern wollen.

Hören wir seine Schilderung zu Ende « An der Stelle der
Benediktiner-Abtei Dissentis befand sich vor Jahrhunderten nur eine Bethütte
frommer Einsiedler. Alte Urkunden bezeichnen sie als eine Zelle bei

1 Werke ed. Bodmer, I, Eini. S. lxxxiv, S. 72.
- Zschokke H., Die Schweiz in ihren klassischen Stellen und Hauptorten (1836),

S. 43-44 (2. Aufl. 1858, S. 32-33 ; franz. Ausgabe : Vues classiques de la Suisse,
1838, S. 27-28).



— 231 —

einer Höhle (cella ubi spelunca est)1. Abergläubige Gottesfurcht der

folgenden Zeitalter oder vielmehr Politik der Mönche, welche die

andächtige Unwissenheit des Volkes wohl auszubeuten verstand,
verwandelte die Bethütte zum Pallast, den Einsiedler zum fürstlichen Abt.
Er spielte in den alten Fehden und Kriegen des Hochlandes eine

Hauptrolle, wie nachmals in den blutigen Religionshändeln und bürgerlichen

Unruhen der Bündner. Doch gewann das Kloster wenig dabei.

Bei übler Haushaltung und unter allseitigen Feindseligkeiten verarmte
das Gotteshaus wieder. Es verkaufte die meisten seiner Rechtsame den

Gemeinden. Mit den Reichthümern verlor der Abt Einfluß und
Bedeutsamkeit. » Was hier Zschokke über die Geschichte der Abtei sagt, ist
nichts anderes als eine kurze Zusammenfassung dessen, was Lehmann
darüber geschrieben hatte. Dabei kommt er nochmals auf den Klosterbau

zu sprechen. Obwohl er gleich nachher hinzufügt, daß das Kloster
« im Jahre 1799 durch blinde Rache des französischen Kriegsvolkes den

Flammen geopfert » wurde und daher « erst im Laufe dieses Jahrhunderts
neu aufgeführt » werden konnte, spricht er dennoch von einem « Pallast ».

Der Längsschnitt «von der Bethütte zum Pallast, vom Einsiedler zum
fürstlichen Abt » ist, wie schon erwähnt, Kasthofer entlehnt und noch

zügiger geformt. So kann es eigentlich nicht überraschen, daß unser
Magdeburger Publizist 1841 im aargauischen Großen Rate auf die Rede

Augustin Kellers hin für die Aufhebung des Klosters Muri eintrat2.
Damit zeigte der deutsche Aufklärer und Freimaurer, was er auch

Disentis zu wünschen imstande war.

III. Der Nachhall

Mit Robert und Lehmann, Kasthofer und Zschokke sind diejenigen

genannt, welche vor allem die öffentliche Meinung mit ihrer aufklärerischen

Verurteilung des Disentiser Benediktinerlebens beeindruckt
haben. Die folgenden Berichterstatter sind entweder weniger bedeu-

1 Lokalisation früherer Historiker eines Eintrages des Rätischen Urbars aus
dem 9.-10. Jahrh. Mohr Th. v., Codex diplomaticus 1 (1828) 291, 301. Nach dem
Kontext des Urbars und der sprachlichen Ableitung wird damit heute eher der
Splügen identifiziert. Reinhard R., Pässe und Straßen in den Schweizer Alpen
(1903), S. 144. Dazu HBLS 6 (1931) 476.

2 Zschokkes Werke, ed. Bodmer, I, S. lxxxiv. Hier sei auch beiläufig
hingewiesen, wie sehr Zschokke das Bild des Einsiedler P. Marian Herzog verzeichnet
hat. Flueler P. N., in Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 29 (1935) 123-137,
161-196.



— 232 —

tende Schriftsteller wie Lutz und Walsh, die in Abhängigkeit von den

genannten Wortführern sich ähnlich äußerten, oder es sind gewichtigere
und selbständige Literaten wie Cooper und Toepffer, die sich doch noch

irgendwie in unserer Frage vom allgemeinen Geiste der Aufklärung
berührt zeigen.

Die Reihe eröffnet der langjährige Pfarrer des baselländischen

Läufelfingen Markus Lutz (| 1835), der im Jahre 1827 zunächst die
herrliche Lage des Disentiser Benediktinersitzes bewundert und auch
die historische Weihe, die über dem Orte liegt, nicht verkennt : « Das
Kloster ist eine der ältesten geistlichen Stiftungen in der Eidgenossenschaft.

» Doch kann sich der protestantische Historiograph in
offensichtlicher Anlehnung an Lehmann nicht versagen, die Geschichte der
Abtei im schlimmen Sinne zu deuten : « Mehrere Äbte spielten in den
schweizerischen Freiheitskriegen und in den bündnerischen Religionsunruhen

üble Rollen. » Immerhin weiß Lutz, daß Disentis
hervorragende Persönlichkeiten aufweisen kann : Abt Peter von Pontaningen
und P. Placidus Spescha 1.

Ein weit interessanterer Beobachter war der Amerikaner James
Fenimore Cooper (1789-1851), der sich durch seine «Lederstrumpferzählungen

» (1822) und durch sein Werk : « Der Letzte der Mohikaner »

(1826) als Schöpfer der Urwaldpoesie und des modernen Prärieromans
schon damals berühmt gemacht hatte. Aus seiner abendlichen
Septemberfahrt des Jahres 1828 von Truns nach Disentis machte er eine

wildromantische Nachtszene. In Disentis (« ein Häuflein dunkler
Hütten ») kam sich Cooper vor wie ein « Reisender auf den Grenzen
der zivilisierten Welt in ähnlichen Häusern in Amerika ». Er fühlte
sich umsomehr als Fremder, da er weder Deutsch noch Romanisch
verstand. Am andern Morgen besuchte er das Kloster : « Die Abtei
(ist) ein großes, halbverfallenes, steinernes Gebäude, vier Stockwerke
hoch, mit einer geräumigen Kirche von besserer als gewöhnlicher
Bauart. » Darauf wollte Cooper ins Konventgebäude selbst eindringen.
Er betrat den untersten Gang, sah aber niemanden, hörte indes nach

fünfzig Schritten « fernher Stimmen aus einer Zelle ». Der Dichter
erzählt uns selbst : « Ich trat leise auf, um nicht etwa Betende zu stören ;

ich war jedoch kaum der Thüre nahe gekommen, als Gelächter an mein
Ohr schallte und vor allem die lustige Rede eines Frauenzimmers hörbar
ward. Ich ging zurück. Vermutlich war die Klostergemeinde aufgehoben

1 Lutz M., Vollständige Beschreibung des Schweizerlandes 1 (1827) 349-350.



- 233 —

und das Gebäude an eine Familie verpachtet worden, denn ich sah

während meines Aufenthaltes zu Disentis keinen einzigen Benediktiner,
und doch habe ich Ursache zu glauben, daß man diese frommen Herren
in der Schweiz gar gern in der Nähe der Wirtshäuser antrifft ; mindestens
habe ich zu mehreren Malen das Glück gehabt, sie wirklich innerhalb
solcher Häuser anzutreffen. »

1 Cooper war ein Opfer der Täuschung.
Der unterste Gang war bis Ende des 19. Jahrhunderts nicht für den

Konvent, sondern für Knechte und Mägde des klösterlichen Betriebes
reserviert2. Daß er noch der aufklärerischen Einstellung verhaftet ist,
geht schon aus seinen Bemerkungen über die Benediktiner im
Allgemeinen hervor. Für den Puritaner war der Mönch allgemein etwas

Seltsames, wenn nicht sogar Teuflisches 3.

Der Engländer Conway Derwent bereiste im Jahre 1830 die Schweiz

und kam vom Vorderrheintal auch hierher. Seine Schilderung ist sehr

eindeutig : « Disentis ist ein elendes Dorf mit einer einzigen schmalen

und schmutzigen Straße, aber ein prächtiges Kloster schaut auf es

herab, das auf einer Anhöhe ganz in der Nähe steht. Dies Kloster war
vor einiger Zeit fast völlig durch Feuer zerstört worden, aber es ist
zum Teil wieder aufgebaut, und es enthält, wie ich glaube, eine große
Bibliothek und einige wertvolle Handschriften, welche auch in den

Flammen hätten zugrunde gehen dürfen, wenn sie für immer in der
Benediktinerabtei von Disentis begraben bleiben müssen. »4 Unserem

Angelsachsen erschien das Kloster offenbar wie ein mittelalterlicher
Kerker. Schon sympathischer eingestellt war der englische Graf Theobald

Walsh, der kurze Zeit nach seinem Landsmann diese Gegend
besuchte. Er kam von der Oberalp her und sah gerade, wie einige
Mönche « ihre Freude daran hatten, das Heuen zu besorgen. Sie taten
zum Zeitvertreib, was ihre Vorfahren zehn Jahrhunderte vorher aus

Notwendigkeit tun mußten. Der Abt, der mitten unter ihnen spazierte,
machte mehr den Eindruck, daß er Zahl und Wert der Heuwagen

1 Cooper J. F., Excursions in Switzerland, Paris 1836, S. 216-219. Hier
nach der deutschen Übersetzung von G. N. Bärmann, Streifereien durch die
Schweiz 2 (1836) 95-104.

2 Dazu Monatsblatt 1944, S. 185, mit Quellentext zu 1705. Coopers Irrtum
korrigierte bereits Schwarz J. Ch., Wanderbilder von den Quellen des Rheins bis
zum Rheinfalle (1843), S. 18.

3 Schirmer G., Die Schweiz im Spiegel englischer und amerikanischer
Literatur bis 1848 (1929), S. 367, im Hinblick auf Coopers Besuch in Pfäfers.

4 Conway Derwent, Switzerland in 1830 1 (1831 Edinburgh) 147. Die deutsche
Übersetzung verdanke ich P. Beat Winterhalter, Disentis.



- 234 -
berechnete als daß er über diesen Vergleich nachdachte. » Diese an
Kasthofer und Zschokke erinnernde Bemerkung ist das einzige, was
Walsh von den Aufklärern entlehnt hat. Im übrigen zeigt er viel Sinn
für das Kloster, das « durch den Krieg ruiniert, durch einen Brand
verwüstet, kaum sich von dem ununterbrochenen Unglück erholen konnte ».

Er lobt die Bücherei und Handschriftensammlung, die umso mehr Wert
haben, als « sich unter den frommen Coenobiten mehrere befanden,
welche diese Bildungsmittel auszunützen verstanden ». Begeistert äußert
er sich über P. Placidus Spescha, den « Saussure der rätischen Alpen » *.

Im Gegensatz dazu läßt das Album de la Suisse Pittoresque von
1838 wieder die alte Orgel der Aufklärung ertönen : « Die Abtei ist
ein großer viereckiger Bau, an einem Bergesabhang gelegen, der
das Dorf beherrscht und sich übrigens durch seine Pracht
(somptuosité) in eigenartiger Weise zu den ländlichen Häusern und der
wildwachsenden Natur der Umgebung in Gegensatz setzt. » « Die bescheidene

Hütte des hl. Siegbert wurde durch ein kostspieliges Bauwerk
ersetzt, das zwar zeitgemäß war, in dem aber die Demut, die christliche

Liebe des heiligen Mannes nicht mehr wohnten. Das Kloster,
erst nur aus Holz gebaut und mehrmals durch Feuer zerstört, wurde
schließlich mit einer Herrlichkeit, die eines Fürsten würdig ist, wieder
errichtet. Aber ach Der Fürstabt mußte auch die Unbeständigkeit
der menschlichen Verhältnisse erfahren : seine Untertanen beschnitten
seine Macht und seine Einkünfte dermaßen, daß davon jetzt kaum ein

Schatten übrigbleibt. » « Die Kirche verdient eine Besichtigung und
besitzt mehrere Gemälde. Eines davon stellt den letzten Brand des

Klosters dar. Der mich begleitende Benediktiner schien von einer

heiligen Leidenschaft hingerissen zu sein, als er mir das traurige Ereignis

erzählte. Die Abtei, die älteste der Schweiz, besitzt eine schöne

Bibliothek und kostbare Manuscripte. »2

Weder von den Gebäulichkeiten noch von den Geschicken des

Klosters berichtet der Dichter und Zeichner Rodolphe Töpffer (1799-1846),
der mit seinen Pensionatsschülern von Genf auf einer seiner jährlichen
Fußtouren Ende August 1839 von Ilanz heraufzog. Von Truns an

beständiger Regen « Es wäre schwer, sich ein Loch vorzustellen, das

so unter Wasser gesetzt, so schiffbrüchig, so düster und verlassen ist

1 Walsh Theobald, Voyage en Suisse, en Lombardie et en Piémont, Paris
1 (1834) 307, 318.

2 Album de la Suisse Pittoresque, Neuchâtel 1838, S. 30.



— 235 —

wie an diesem Tage Disentis. » Er blickt zu den Klostermauern hinauf :

« Die Mönche weilen an den Fenstern des Klosters und richten ihre

Augen auf den fallenden Regen. » Um das sinnenfällig auszudrücken,
zeichnet Töpffer acht gotische Fensterrahmen, aus denen je ein Mönch,
wie Kapuziner mit Bart und Kapuze dargestellt, in den regnerischen

Tag hinausstieren1. Man könnte daraus schließen, daß der Novellist
aus der Stadt Rousseaus das benediktinische Leben lächerlich machen

wollte. Dem ist jedoch kaum so. Die Stelle ist vielmehr aus dem

sprudelnden Humor und der tollen Phantasie des launigen Künstlers
zu erklären. Fast alle seine Zeichnungen wirken in der Landschaft
etwas phantastisch und in der Charakterisierung der Personen etwas
lächerlich. Gerade die gotischen Fenster zeigen doch, wie wenig es der
Witzbold auf die Wirklichkeit abgesehen hatte. Die Gotik ist hier nur
ein Symbol der romantischen Zeit. Daß ein Calvinist, der die klösterlichen

Hallen gar nicht besuchte, die Benediktiner als Kapuziner ansieht,
kann nicht überraschen, hat doch selbst Kardinal G. Garampi 1762 die

Disentiser Patres als Zisterzienser (monaci cicerstiensi) hingestellt2.
Ernster zeigte sich der poetische Plauderer, als er ein zweites Mal, 1842,

an den Klostermauern vorbeizog. Er hörte von der Abtei her « männlichfrommen

Gesang von wohlklingenden Stimmen ». Es war ihm, als ob
diese Musik « mit ihren unsichtbaren Tönen die Stimme der Wälder,
der Berge und der Himmel selbst wäre, die da ihren Schöpfer preist ».

Gebannt bleibt die Schar stehen und hört wie bezaubert zu. Trotz
dieses Erlebnisses ist die Reise doch merkwürdig. Einst hatte Töpffer
vor fast einem Jahrzehnt (1833) die Grande Chartreuse besucht, ohne

für das mystische Ideal des hl. Bruno volles Verständnis aufzubringen.
Jetzt besichtigt er nicht einmal die Kirche, begrüßt noch viel weniger
die Söhne des hl. Benedikt, sondern zieht an der Gottesburg vorbei.

Als letzte Stimme vernehmen wir noch Klemens Fürst von
Metternich. Trotz mancher späterer Konzessionen an die romantische

Kirchenbewegung bheb er doch ein überzeugter Aufklärer im Sinne

Josefs II. Als der Disentiser Rektor Peter Kaiser 1840 bei ihm in Wien

vorsprach, um für das Kloster eine erst in der französischen Revolution
eingegangene Pension von Mailand in Erinnerung zu bringen, fragte
der gewaltige Minister ganz erstaunt, ob denn überhaupt das Kloster

1 Töpffer R., Premiers voyages en zigzag. 4. Aufl. 1855, S. 20-210, 350.
Diese Stelle ist schon mehrfach literarisch benützt worden, so von Gadda G.,
im Glogn 1938, S. 46-50, und P. Hildefons Peng, in « Disentis» 11 (1943) 10-16.

2 Garampi G., Viaggio in Germania, ed. Palmieri G. (1889), S. 128.



- 236 -
noch existiere (an monasterium adhuc existât) *. Das war doch wohl
eine Frage, die ihm sein aufklärerischer Sinn wie von selbst auf die
Lippen drängte.

Überblicken wir unsere Untersuchung, so müssen wir betonen, daß
es sich hier nur darum handelte, die herangezogene Literatur einzig
in ihrer Einstellung zum klösterlichen Leben zu erforschen. Das
Ergebnis wäre da und dort ein ganz anderes, wenn die Schriftsteller auf
ihre allgemeine literarisch-geographische Seite durchgesehen würden.
Die meisten erweisen sich von der deutschen Romantik insoweit
angeregt, als sie sich der heimatlichen Geschichte und Landeskunde
widmen. Die Romane von Walter Scott (1771-1832) wirkten hier sicher
auf Zschokke und Cooper ein 2. Unsere Reiseschriftsteller sahen oft
die gesamte bündnerische Landschaft anders als nur das große Kloster
über dem kleinen abgebrannten Dorfe. Cooper lobte das aussichtsvolle
Truns, Conway Derwent den abwechslungsreichen Rhein, das Album
de la Suisse Pittoresque die herrlichen Gestalten der Tavetscher Natürlich

verzeichneten sie wiederum fast ebenso oft Land und Leute der
Cadi 3. Aber das ist eine Fehlerquelle, die überhaupt immer die Klippe
von Reisebüchern war und bleibt 4.

Worin aber alle unsere Publizisten übereinstimmen, das ist die
klar ausgesprochene oder doch im Grunde mitklingende Verurteilung
oder Geringschätzung des klösterlichen Lebens an sich. Darum
verwünschen sie den stolzen « Mönchspalast » als ein « Argerniß » und
freuen sich an seinen schwarzgebrannten Mauern und seinem verfallenen
Zustande. All diese Stimmen entstammen aber in erster Linie nicht
dem schweizerischen Milieu, sondern zuerst dem französischen (Robert)
und dann dem der deutschen Emigranten (Lehmann, Zschokke). Diese

Aufklärung ist also sichtlich ein Einfuhrerzeugnis, und wahrlich nicht
das beste. Etwa 1830 ist sie bereits Gemeingut aller Reisenden, die
über unsere Gegenden schreiben. Aber der Klang dieser aufpeitschenden
Melodien drang weder in das berggeschützte rätoromanische Sprach-

1 Chronica Monasterii II, S. 87 (Stiftsarchiv Disentis).
2 Riedi G., Bündner Landschaft in Deutscher Erzählung (1944), S. 14.
3 Ein Beispiel : Die Herstellung des Bündner Bindefleisch ist dem Verfasser

des Album de la Suisse Pittoresque, S. 30-31, so fremd, daß er sie als möglicherweise

hunnische Gepflogenheit anspricht und sich wie bei Kalmücken und Kirgisen
fühlt, — statt im Tavetsch.

4 Gegen voreilige Reiseurteile trat schon 1791, also am Ende des
reisefreudigen 18. Jahrh., Stolberg auf. Siehe Joh. Jansen, Fr. Leopold Graf v. Stolberg
(1910), S. 74.



— 237 —

gebiet noch in den mauerumfriedeten benediktinischen Klosterbezirk.
Selbst ein P. PI. Spescha (f 1833) blieb trotz aller Hindernisse und

Stimmungen der monastischen Bindung treu.
Während die rationalistische Aufklärung ein halbes Jahrhundert

immer wieder die alten Schlagwörter in neuen Wendungen der
Öffentlichkeit vorlegte, war schon lange die gemütvolle Romantik erwacht.
Sie sah in den verwitterten Klostermauern ein ehrwürdiges Symbol,
das von der Verchristlichung des rätoromanischen Volkes und der

Kultivierung des bündnerischen Bergbodens erzählte. Diese wahrhaft
historische Einstellung begann schon mit dem großen Freundeskreis

von P. Placidus Spescha selbst — typisch für die « zweifache Seele »

des großen Alpinisten — und offenbarte sich besonders in deutschen

Professoren, die in Bünden eine Zuflucht gefunden hatten. Wir nennen
Gottfried Ludwig Theobald, Lehrer an der Churer Kantonsschule

(1854-69), sowie Ignaz Christian Schwarz, Professor an der
katholischen Kantonsschule in Disentis (1838-42). So war um die Mitte
des 19. Jahrhunderts die öffentliche Meinung über das Kloster ganz
von der Romantik bestimmt.


	Das Kloster Disentis in der Aufklärungsliteratur

