
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 39 (1945)

Artikel: Huldrych Zwingli

Autor: Vasella, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-126593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-126593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Huldrych Zwingli1
Von OSKAR VASELLA

Der in der Schweiz wohlbekannte und sehr verdiente
Kirchenhistoriker Walther Köhler schenkt uns in seiner neuen Darstellung eine

überaus gehaltvolle Würdigung Zwinglis, die sich durch eine äußerst

knappe Formgebung, im ganzen auch durch einen dem Gegenstand

angemessenen ruhigen Ton auszeichnet. Wer sich der Biographie Zwinglis
erinnert, die Köhler 1923 bot, wird sogleich fühlen, daß jetzt seine

Liebe zu Zürich und Zwingli viel betonter zum Ausdruck kommt, auch

wenn die kritischen Überlegungen zu einzelnen Problemen keineswegs
verwischt sind. Unverkennbar ist das Bestreben Köhlers, die Darstellung
zu objektivieren. Wenn wir gegenüber manchen Urteilen Vorbehalte
erheben und finden, daß ab und zu allzu spitze Formulierungen gegen die

Altgläubigen auftauchen, wollen wir doch die Überzeugung zum
Ausdruck bringen, daß es sich in keinem Falle um eine Polemik handelt.

Stofflich ist das Thema begrenzt. Bestimmend hiefür sind im
wesentlichen die Ergebnisse früherer eigener Forschungen Köhlers, vor
allem jene nach 1923. Es ergibt sich daraus nicht allein eine gewisse

Beschränkung, sondern auch eine bewußte Akzentsetzung auf diese oder

jene Problemkreise oder auch bald eine nur schraffierte Zeichnung
mancher Entwicklungslinie, bald wieder eine ausführlichere Erörterung
mancher Fragen. Wir erinnern bloß an das Problem Humanismus-

Zwingli-Reformation, Zwingli und das Reich oder an die Abendmahlsfrage.

Allgemein kommt das Theologische viel stärker zu Wort. Wir
wollen gleich hervorheben, daß wir hierin ein ausführlicheres Urteil
nicht in Anspruch nehmen.

Wir bedauern es, daß die Beschränkung auch dem Raum gegolten
hat, offensichtlich unter dem Zwang von Verhältnissen, denen Köhler
sich nicht entziehen konnte. Gerade weil dieses Buch noch mehr durchdacht

als nur gelesen werden muß, es das Ergebnis einer kaum so leicht
erreichbaren Kenntnis der Schriften Zwinglis und seiner Gedankenwelt

1 Zum Buch von Walther Köhler, Huldrych Zwingli. Leipzig, Köhler und
Amelang. 1944. 285 Seiten mit 1 Abbildung. Geb. M. 4.50.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE H



— 162 —

darstellt, alles in allem der Erfahrung eines Gelehrten entstammt,
dessen Blickfeld da und dort eingeengt, dann aber wieder von einer
bedeutenden Weite ist, bedauern wir den Wegfall der Quellenbelege,
zumal für die reichlich eingestreuten Zitate.

Daß es sich bei diesem Buche viel weniger um eine rein erzählende

Biographie als um eine Analyse und Charakteristik der theologischpolitischen

Ideen Zwinglis handelt, brauchen wir kaum eigens
hervorzuheben. Maßgebend sind deswegen besonders die Schriften Zwinglis,
während die Beziehung Zwinglis zur Außenwelt, wie sie in den Briefen
und politischen Akten zum Ausdruck kommt, teilweise stark in den

Hintergrund rückt.
Gegliedert ist die Darstellung in 12 Kapitel. Ihre Disposition

ist der entwicklungsgeschichtlichen Betrachtungsweise ziemlich gut
angepaßt, auch wenn aus dem Ineinander öfters ein Nebeneinander
werden muß und man überdies über die Einordnung mancher
Motive verschiedener Meinung sein kann.

Wer den Aufriß der Frühentwicklung Zwinglis bis zu seiner Berufung
nach Zürich (1. u. 2. Kap., 1-45) durchgeht, erkennt sofort den Unterschied

zur Darstellung 0. Farners. Farner verliert sich oft in einer als

quälend empfundenen Analyse unzureichender Quellen. Köhler bemüht
sich, das zu bieten, was als gesichert gelten darf, ohne weder kritische
Bemerkungen zu unterlassen noch etwa die wesentlichen Probleme zu
verwischen (vgl. etwa gegen Myconius, 9 f., 18 oder 15 f. über die Frage
nach dem Reichsbewußtsein Zwinglis). Einiges an den Erklärungsversuchen

Köhlers zur Exklusion Zwinglis ist beachtenswert ; der

Rückgriff auf eine vorausgesetzte Spannung mit Österreich zufolge des

Schwabenkrieges ist jedoch abzulehnen. Weshalb wären dann andere
Schweizer in Wien von der Universität nicht ausgeschlossen worden
Nicht glaubhaft ist auch, daß der Vermerk « exclusus » mit der Streichung
von einem «Fanatiker» nachgetragen worden wäre (19). Einmal sind
Universitätsmatrikeln (wie etwa heute) nur einem kleinen Kreis zugänglich,

dann aber nach 20-30 Jahren kaum noch sehr oft in Benützung
gestanden.

Viel wichtiger erscheint uns indessen, daß hier deutlicher als

überhaupt einmal die Frage nach dem katholischen Zwingli gestellt wird.
Darüber freuen wir uns ; denn damit wird sicher der Erörterung der



— 163 —

hier aufgeworfenen Probleme der Weg geebnet (vgl. 21, 26). Der Einfluß

Wyttenbachs auf Zwingli wird kritisch gewertet (26 f.). Überhaupt
sind für Köhler in der Frühzeit Zwinglis die humanistischen Einflüsse
viel wesentlicher als etwa Biblizismus und Kritik an der Kirche. Das

gilt selbst für die Einsiedler Jahre (vgl. 32 f., 40), deren Bedeutung
Köhler nicht sehr hoch einschätzt. « Er war Prediger der Sittenreform
auf Grund der Lehre Jesu, die in der Bergpredigt am lautesten sprach.
Man darf ebensowenig die Jahre in Einsiedeln für seine innere

Entwicklung entscheidend nennen » (43). Der Würdigung des berühmt
gewordenen « Beichtbriefs » Zwinglis wird man füglich zustimmen
können (44). Wir dürfen hier nicht nur den kommenden Reformator
vor Augen haben, sondern wir müssen die allgemeinen sittlichen
Verhältnisse im Klerus ebenso in Rechnung stellen.

Trotzdem in einiger Hinsicht die Probleme des Verhältnisses des

jungen Zwingli zum Mittelalter sicher noch einer Vertiefung bedürfen

(man erinnere sich bloß der so notwendigen Kenntnis der mittelalterlichen

Theologen), so zählen wir doch die beiden ersten Kapitel zum
Besten des Buches. Das auch sonst übliche Urteil über Marignano (37) :

« Ist Marignano auch nicht als Katastrophe zu werten, die militärische
Ehre war verloren und von der Weltbühne traten die Eidgenossen ab »,

halten wir nicht für zutreffend, weil u. E. Marignano lediglich das Ende
einer konsequent geführten eidgenössischen Politik im Dienste des

Papstes bedeutet. Wenn der Charakter der militärischen Interventionen
der eidgenössischen Orte sich teilweise veränderte, lag das in Wirklichkeit

an der durch die Glaubensfrage hervorgerufenen Wandlung der
inneren Verhältnisse. Der Anteil der Schweizer an auswärtigen Kriegen
und damit an der europäischen Politik in den Jahren zwischen 1520-30

verdiente überhaupt eine vertieftere Untersuchung.
Viel Beachtenswertes enthält wieder das 3. Kapitel : Das Werden

des Reformators (45-81). Köhler versteht es in mehr als einer Beziehung
klug zu differenzieren zwischen dem vorreformatorischen Zürich mit
seinem städtischen Kirchenregiment und dem wirklich reformatorischen
Zürich (vgl. etwa 46, 51). Er ist keineswegs bereit, alle Äußerungen
sogleich als reformatorisch zu bezeichnen.

In politischer Beziehung sei auf die ausgezeichnete Charakteristik
des « Fürtrags » an die Landschaft hingewiesen, auch auf den trefflichen
Vergleich mit den deutschen Verhältnissen (49 f.). Das Verhältnis
Zwinglis zur kaiserlichen Diplomatie ist gut gesehen (55); diese ist aber
auch in Rechnung zu stellen beim vorübergehenden Abfall von Schwyz



- 164 —

von der französischen Politik (zu S. 57 f.). Noch 1522 muß Zürich als
ein starkes Zentrum der kaiserlichen Partei gelten.

Bekanntlich wird das Verhältnis Zwinglis zu Luther in der Frühzeit

verschieden beurteilt. Einerseits betont Köhler die Abhängigkeit
Zwinglis von Luther sehr deutlich. Als entscheidend für die innere

Loslösung Zwinglis vom Papsttum hebt Köhler die Leipziger Disputation

hervor. Aber er gesteht, daß Zwingli trotzdem in seinen Äußerungen
sehr vorsichtig blieb und schließlich vom Gebannten und Geächteten
abrückte (63 f.). Darin erblickt Köhler, im Gegensatz etwa zu Wernle,
nicht Indifferenz oder Feigheit, sondern Zwang, weil die Rücksicht auf
die Sicherung seines begonnenen Reformationswerkes die Zurückhaltung
gebot. Man wird sich hierüber wohl kaum jemals völlig einigen können.

Die Gebundenheit Zwinglis an die politische Umwelt (eben auch
Zürichs kann kaum geleugnet werden ; aber ist dann der Wille zur
Wahrheit noch unbedingt Ist nicht Köhler anderseits geneigt, auf
Grund der zeitlich schwer faßbaren Randglossen die Unabhängigkeit
Zwinglis von Luther zu stark zu betonen, überhaupt die Tragweite
der Glossen zu überschätzen Letztlich gibt allerdings auch Köhler
die Unmöglichkeit einer glatten Lösung zu (80 f.).

Das 4. Kapitel zeichnet die Anfänge der Reformation (81-91). Da
wird uns klar gemacht, daß die Anfänge der Reformation durch den

Abbau liturgischer Formen gezeichnet sind. Doch gerade hier wäre es

wichtig gewesen, die Frage des Zusammenhanges zwischen dem

allgemein empfundenen Reformbedürfnis und dem wirklichen Willen zur
Errichtung einer neuen dogmatischen Ordnung im Kreise der Laien,
der Obrigkeit und des Volkes deutlicher zu machen. Das ist, wie wir
glauben, eines der wichtigsten Probleme gerade der Frühzeit der

Reformation. Sicher war für viele das Schriftprinzip etwas Unverfängliches,

solange die Messe nicht unmittelbar betroffen und der alte Kultus
nicht in seinem eigentlichen Kern angegriffen schien. Etwas davon
deutet Köhler an anderer Stelle an, wenn er im Hinblick auf Zwinglis
Predigttätigkeit seit 1516 meint : « aber ist Evangelium und Evangelium

immer dasselbe » (66, vgl. 42 über das Papsttum).
Daß die zürcherische Armenordnung den ältesten Versuch der

Einrichtung einer besonderen städtischen Armenkasse darstellt, halten wir
noch nicht für unbedingt sicher. Wir halten dafür, daß die Quellen
zur vorreformatorischen Zeit auch für diese Zeit noch zu wenig untersucht

und damit auch unsere Kenntnisse zu wenig tief gedrungen sind.

Irreführend ist u. E. die seltsam stark betonte Meinung, die katholische



— 165 —

Opposition, nicht Zwingli habe die Glaubensfrage auf eidgenössischen
Boden getragen (86). Das ist in Tat und Wahrheit eine Verkehrung
des Verhältnisses, da ja die Neuerung Zwinglis einen allgemeinen
Angriff auf die bisher bestehenden religiösen Grundlagen der Eidgenossenschaft

bedeutete. Zu korrigieren ist auch die Formel vom «

kirchenrechtlich vollgültigen Eheversprechen », was auf Zwingli als Geistlichen

trotz des weitverbreiteten Konkubinats nicht zutrifft. Köhler gesteht
übrigens auch hier, daß die Heimlichhaltung der Ehe Vorsicht war und
die offene Heirat als Provokation gewirkt hätte (87). Was er über das

Verhältnis zur Marienverehrung beibringt (91 f.), ist aller Beachtung
wert ; aber seine Äußerung : « Der Sohn gehört vor die Mutter, nicht
die Mutter vor den Sohn, wie es im Kult des Mittelalters Gefahr zu
werden nicht nur drohte », ist unhaltbar. Allein die ungemein
zahlreichen kirchlichen Stiftungsbriefe des Mittelalters, die man leider in
vielen Kreisen nicht zu lesen versteht, bezeugen einen anderen Geist.

Merkwürdigerweise spricht Köhler auch von der Predigt des Pfarrers
Urban Wyß gegen « die Anbetung der Maria » (101).

Den Durchbruch der zwinglischen Lehre verknüpft Köhler mit dem

Ausgang der 1. Zürcher Disputation (92-103 5. Kap.). Das ist
berechtigt, weil tatsächlich Zwingli jetzt den entscheidenden Rückhalt
am städtischen Rat gewann. Ausgezeichnet ist die Wesensbestimmung
der Disputation (93). Die Folgerungen auf die Wertung des Verlaufs
der 1. Disputation sind allerdings nicht in jeder Hinsicht gezogen. Das

Hauptthema bezeichnet Köhler mit dem eindeutigen Satz : « Eine
Gesellschaftsordnung kreist um die Polarität von Autorität und Freiheit
und empfängt aus der Verhältnisbestimmung beider Mächte jeweilig
ihr Gepräge. » Für die Erläuterung dieses Grundgedankens bleiben
natürlich die Ideen Zwinglis in seinen 67 Schlußreden maßgebend,
womit auch manche Einseitigkeiten inbegriffen sind (94 f.) und ein

richtiges Verhältnis zum Katholizismus doch nicht genügend
herausgeschält werden kann. Die Freiheit wendet sich in erster Linie gegen
die alte Kirche ; praktisch konnte sie nur mittels der Obrigkeit
verwirklicht werden. Köhler gesteht, daß « der rechte Ausgleich zwischen

Begründung und Begrenzung der Staatsgewalt » Zwingli damals nicht
glückte. Die Frage, ob Gedanken des Defensor pacis des Marsilius von
Padua in die Gedanken Zwinglis hineinspielten, ist offen gelassen. Man
ersieht daraus, wie wenig eigentlich das Verhältnis zu mittelalterlichen
Denkern untersucht und durchdacht ist. Köhler meint sodann, Faber
habe die Tendenz (« die Zwingli gerade nicht wollte ») verraten, diese



— 166 —

neue schweizerische Bewegung in das Reich einzuschalten, weil er auf
Reichstag und Konzilium hinwies, eine Tendenz, welche für die katholische

Gegenreformation gegen Zwinglis Werk maßgebend blieb (101).
Diese Haltung ist jedoch nur Ausdruck einer universalistischen
Konzeption von Kirche und Reich — gegenüber dem landeskirchlichen
Charakter, welcher sich nun in der Zürcher Kirche anbahnte.
Folgerungen rein politischer Art, wie sie besonders aus späteren Vorgängen
gezogen werden, sind jedoch nicht zulässig. Darauf wird noch
hinzuweisen sein.

Die wesentlichen Konsequenzen aus den Ideen Zwinglis kommen
im 6. Kapitel zur Darstellung (Aufbau und Ausbau, 103-139). Wir
brauchen Köhler im einzelnen nicht zu folgen. Manche Vorgänge sind

ja bekannt. Was uns aber wichtig erscheint, ist die so klare Charakteristik

des Wesensunterschieds der 1. und 2. Zürcher Disputation. Hier
wird der entwicklungsgeschichtliche Gedanke trefflich herausgehoben,

ganz im Gegensatz zu vielen Darstellungen kantonaler Reformationsgeschichte.

« Die 67 Schlußreden hatten zur Frage der kultischen
Neuformung Anregungen ausgesprochen, aber ein praktischer Durchgriff
war noch nicht erfolgt, die Messe war amtlich nicht abgeschafft und
Bilder und Altäre standen noch in den Kirchen », sagt Köhler (106).
Das ist sehr zu beachten. Zeigt Köhler, daß Zwingli Milderungen in
der Ablehnung der Bilderverehrung, aus volkserzieherischen Gründen

vorgebracht, scharf ablehnte, von der volkspsychologischen Erkenntnis
ausgehend, daß so das Volk für eine völlige Preisgabe der Bilderverehrung

niemals zu gewinnen wäre, so läßt er die an der 2. Disputation
hervorgetretenen Gegensätze nicht weniger deutlich aufleuchten. Hier
müßte eben auch gesagt werden, daß Zwingli damals, wie aus den

Schlußreden hervorgeht, noch die katholische Auffassung der

Realpräsenz Christi vertrat (174). Die Gegnerschaft ging von jenem Kreis
aus, der für die Bildung der Täuferbewegung entscheidend war (K. Grebel,
Simon Stumpf). In Köhlers Darstellung kommen die entscheidenden
Ansätze für das Täufertum klar zum Ausdruck. Eine der bezeichnenden

Formulierungen Köhlers mag hier angeführt werden : « Zwingli geriet
in Verlegenheit, wenn er « meinen Herren », der städtischen Obrigkeit,
den praktischen Entscheid in die Hände legen wollte. Hieß das nicht,
die Obrigkeit Gott überhöhen » (111), und weiter unten liest man :

« Man ahnt das Problem : Bibel, Kirche und Obrigkeit, Konrad Grebel
hat es gestellt. » Das ist sicher richtig. Dann aber dürfen auch die
ersten Exzesse nicht bloß Leuten zur Last gelegt werden, die Freude



— 167 —

an Unruhen hatten (108), sondern es muß vielmehr die Frage gestellt
werden, ob sich hier nicht bereits die Abspaltung der radikalen Richtung
anbahnte, welche trotz der anfänglichen Übereinstimmung in der

Verurteilung der Mißbräuche der alten Kirche nun die sofortige Verwirklichung

der neuen dogmatischen Ordnung forderten ; ferner ob Zwingli
sich aus politischen Gründen nicht allzusehr an die städtische Obrigkeit
binden ließ, weil diese Obrigkeit in Rücksicht auf die politische Lage
die praktischen Folgerungen aus den beiden Disputationen nicht zuließ.
Nach zeitgenössischen österreichischen Berichten gab Zwingli tatsächlich

dem Rat nach, als dieser (auch der Gr. Rat) es ihm versagte, die
Messe sofort aufzuheben. So gewannen die « Unbedingten », die radikal
Gesinnten erneut Anlaß zur Kritik und schließlich zur Abspaltung, was
die Mittlerrolle des Komturs von Küsnacht, Konrad Schmid, nicht
verhindern konnte. Der Aufschub der Bilderausräumung und der
Aufhebung der Messe ist bekannt. Wenn Köhler einmal formuliert : « Bilder
und Messe waren nur für die Theologen eine Einheit gewesen, die Obrigkeit

trennte », so behält das sein volles Gewicht. Nur darf dabei nicht
außer Acht gelassen werden, daß hiefür nicht allein die innerzürcherische

Lage, sondern auch die Rücksicht auf die Gesamtlage in der Eidgenossenschaft

maßgebend war. Insofern lag hier ein Zurückweichen vor der

unbedingten « Wahrheit » vor. Das gilt zu Recht, selbst wenn der
Zürcher Rat trotz allen Zögerns und Zurückweichens seine

Sonderstellung nicht preisgab. Köhler verkennt diese Momente nicht völlig
(112 f.). Er nennt die Rücksicht auf die katholischen Mächte seltsam
nach allem Voraufgegangenen. Im Grunde genommen wich eben auch

Zwingli der Reaktion in der Eidgenossenschaft aus, die sicher nicht
allein den Bischöfen zu verdanken war (114 f.), was für seine anfängliche

Taktik bezeichnend bleibt. Von der Rechtfertigung Zürichs, d. h.

Zwinglis, meint Köhler selbst : « Die Glaubensfrage, in Wirklichkeit die

Hauptsache, schob Zwingli auf das Nebengeleise eines Pfaffengezänkes »

(115). Auch können wir Köhler nicht zustimmen, wenn er meint, bei
der Bilderfrage habe Zwingli grundsätzlich auf die Selbstwirkung der

Predigt, praktisch auf den Mehrheitsentscheid der Gemeinde abgestellt
— ohne Gewalt. Vollends ist uns fraglich, daß Zwingli an ein friedliches
Nebeneinander je nach der Majorität (wohl der beiden Bekenntnisse

gedacht habe. Tatsächlich wird damit die Einstellung des Rates,
sicher auch jene der Landschaft, zu wenig in Rechnung gestellt für die

Vorsicht, die man wohl oder übel walten lassen mußte. Freüich, die

Quellen werden kaum je einmal ausreichen, um uns einen tieferen Ein-



- 168 -
blick in die wirkliche Lage gerade auch auf dem Lande zu gewähren,
nicht zuletzt, weil eine katholische Publizistik sozusagen fehlt. Diese

Überlegungen drängen sich aber jedem auf, der das Verhalten der
bäuerlichen Bevölkerung in der Glaubensfrage psychologisch einigermaßen

verfolgt. Freilich, es war bedeutungsvoll, daß der Durchbruch
der Reformation in Zürich vor die eigentliche Bauernbewegung fiel ;

denn diese hat allmählich einer starken Ernüchterung gerade der bäuerlichen

Bevölkerung gerufen. Sehr schön sagt Köhler, im Zusammenhang

mit dem Vorgehen gegen die Klöster (120) : « In der neuen evangelischen

Vergesellschaftung der Reformation hat der im Mittelalter so

überaus wichtige und nicht minder wertvolle Kulturmittelpunkt des

Klosters nirgends Platz gefunden. » Und wie fein ist die von ihm
hervorgehobene volkspsychologische Beobachtung, daß bei der letzten Messefeier

die Menge drängte, noch einmal den alten Segen zu empfangen
(122). Manches Beherzigenswerte bringt die Darstellung der reformierten
Institutionen. Wer den nicht haltbaren Standpunkt von der Begründung

demokratischer Freiheit durch die Reformation noch immer
einnehmen möchte, sei nachdrücklich auf einzelne Urteile hingewiesen.
« Vor seinen Fangarmen ist niemand im Zürcher Staatswesen sicher

gewesen », sagt Köhler vom Ehe- und Sittengericht, und an anderer
Stelle formuliert er, in Anlehnung an ähnliche Gedanken seiner großen

Darstellung über das Zürcher Ehegericht : « Gewiß wurde Sittlichkeit
hier Gesetz statt sittlicher Freiheit, aber das Ausbiegen der Freiheit
in Zügellosigkeit war verhütet » (127). Beachtenswert ist das Urteil :

« Daß 'Evangelium' und 'Evangelium' sehr verschiedene Dinge sein

konnten, gerade jetzt, wo seine Wirkung an den persönlichen Glauben

geknüpft war ; diese erste Regung eines christlichen Individualismus,
war eine überraschende Erfahrung, die als Störenfried empfunden
wurde. Ein anderer Verstand als der eigene war Mißverstand oder gar
Ketzerei, die christliche Obrigkeit wurde der Helfer und Garant
des Hausfriedens» (134).

Umso seltsamer berührt es dann aber, wenn Köhler trotzdem
wahrhaben will : « Es war Einfluß des Evangeliums, daß zunächst
niemand « zum Glauben gezwungen » wurde, das heißt, die Reformationsgegner

in der Stadt bleiben durften, wenn sie sich ruhig verhielten...»
(136). Diese Politik des Duldens entsprach, nach unserer Überzeugung,
einer staatspolitischen Notwendigkeit, weil die Lage in den eidgenössischen

Ständen bis 1527 nicht gesichert war. Wer könnte die

Konsequenzen abschätzen, wenn tatsächlich Gewaltmaßnahmen, auch nur der



- 169 -
Zwang zur Auswanderung, in Zürich angewendet worden wären, ehe

die Entscheidung in Bern und anderen Ständen sichtbar wurde Seit
1528 wird der Entscheid in der Glaubensfrage überall erzwungen, wo
er noch nicht gefallen ist. Und nicht von ungefähr ist es, daß zu Beginn
1529 in Zürich auch der auswärtige Messebesuch verboten wird
(Bullinger II, 44). Tatsächlich lassen sich ja überall deutlich mehrere Phasen

in der Entwicklung der Reformation unterscheiden : die Forderung auf
Freigabe der schriftgemäßen Predigt, die Einführung des neuen Kultus
neben teilweiser Duldung des alten Kultus, schließlich die Aufhebung
der Messe, zuletzt, wenn man so will, auch das Verbot des auswärtigen
Messebesuchs. Politik der Minderheit und Politik der Mehrheit, wie
sind sie doch zu allen Zeiten verschieden gewesen War ursprünglich
verkündet worden, der Glaube sei eine Gabe Gottes (mit Frontstellung
gegen die alte Kirche), so ging dann die Bestimmung dessen, was

geglaubt werden durfte, an die Obrigkeit über. Die Konsequenzen
dieser Wandlung brauchen wir nicht eigens zu unterstreichen, wohl
aber die Tatsache, daß hierin und keineswegs in einer Toleranzidee die

Erklärung für die zeitweilige Duldung der Messe auch in Zürich zu
suchen ist. Schade, daß gerade diese Frage ohne jede Beziehung zum
eidgenössischen Geschehen erörtert wird, während die zürcherische
Geschichte eben auch hier untrennbar mit der eidgenössischen Politik
verknüpft bleibt. (Die kritische Bemerkung gegen Hans Salat [137] ist
nebenbei bemerkt nicht berechtigt. Salat übersah den Propheten in
Zwingli nicht, sondern er anerkannte ihn nicht als solchen ; er will
einfach die beherrschende politische Stellung Zwinglis charakterisieren.)

Wenn wir betonten, daß aus dem Ineinander zwangsläufig oft ein
Nebeneinander wird, so gilt das gerade von den beiden Kapiteln : Innere
Feinde und Die katholische Front (139-173). Wer die Schriften Köhlers
über die Täufer auch nur teilweise kennt, weiß um seine Stellungnahme
zur Täuferfrage. Er betont auch hier, daß zwischen den Täufern und

Zwingli anfänglich Gemeinschaft bestand und die Täuferbewegung aus
einem religiös-biblizistischen Radikalismus hervorging (140 f.). Das ist
sicher richtig. Doch wenn Köhler meint, die Täufer seien nicht als

Ketzer, sondern als Brecher der Urfehde gerichtet worden (145), so ist
das kaum halbwegs richtig. In Wirklichkeit lag das Bekenntnis dem

Konflikt zu Grunde. Es bewies « die abwartende Milde der Zürcher

Obrigkeit » nicht allein « die Stärke des christlichen Momentes der Liebe,
die das Schwert des Geistes neben dem weltlichen in der Theokratie
nicht vergessen ließ » (146), sondern es müssen bei der Strafpraxis



- 170 -
gerade gegenüber den Täufern noch ganz andere Erwägungen
einbezogen werden : daß die Verfestigung der religiös-kirchlichen Verhältnisse

nicht erreicht war, daß die Täuferbewegung auf zahlreichen
Landschaften (man denke bloß an das Amt Grüningen mit seiner betont
eigenwilligen Bevölkerung) außerordentlichen Anhang gewann,
weswegen ihre Opposition zur städtischen Obrigkeit eine wesentliche
Belastung für das Verhältnis der Regierung zur Untertanenschaft
darstellte. Darauf hatte die Obrigkeit sehr zu achten. Anders wäre auch
die spätere Verschärfung der Strafpraxis kaum zu erklären.

Die Lehrunterschiede werden gut herausgehoben. Die Gefahrenquellen

der reformatorischen Lehre übersieht Köhler keineswegs. « Es

wog zu leicht : Christus tilgt alle Schuld, Ludwig Hätzer sprach von
einem 'Zechen auf Christi Kreide' und hatte Grund dazu », heißt es

bei ihm, und an anderer Stelle formuliert er eine ähnliche Kritik : « Von
der allgemeinen Korruption der Menschheit und der Tilgung der Schuld
durch Christus aus die Motivation des sittlichen Handelns zur
Überzeugung zu bringen, ist den Reformatoren nie leicht geworden » (147-148).
Anderseits wird von ihm betont, daß die Täufer die Sündenlosigkeit
der Getauften für möglich gehalten und in einzelnen ihrer Vertreter
auch behauptet hatten, worin Zwingli anmaßliches Menschenwerk sah,
« einen Vollkommenheitsdünkel, wie ihn im Mittelalter die Mönche
haben konnten » (152), weswegen, so erklärt Köhler, Zwingli die Täufer
ihnen gleichsetzte, « geschichtlich gesehen völlig verfehlt ».

Einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen Täufer- und
Bauernbewegung bezeichnet Köhler als nicht nachweisbar. Obwohl diese Aussage

in ihrer betonten Vorsicht annehmbar ist, sind wir von ihrer Richtigkeit

nicht völlig überzeugt. Zeitlich und örtlich gesehen stehen sich

beide Bewegungen sehr nahe. Köhler weist auf das Beispiel des Amtes

Grüningen hin. Einmal bestand Übereinstimmung zwischen Täufern
und Bauern in ihrer Frontstellung gegen die alte Kirche ; sie bestand
auch in zahlreichen, sich nahe berührenden sozialen Forderungen. Endlich

bleibt die ungewöhnlich starke Verbreitung der Täuferbewegung
in bäuerlichen Kreisen auffällig. Würde die Forschung nachdrücklicher
auf katholische Quellen gelenkt, dürfte wohl ein zutreffenderes Bild zu

gewinnen sein. In österreichischen Berichten, die durchaus zuverlässig
sind, wird ein Zusammengehen zwischen Bauern und Täufern gelegentlich

bezeugt. Psychologische Wechselwirkungen sind überhaupt in
solchen Fällen schwer faßbar.

Das Kapitel wird durch eine knappe Charakteristik der Gegner-



- 171 —

schaff in aristokratischen Kreisen Zürichs beschlossen. Leider sind wir
über das Wesen und die Ausdehnung der Opposition immer noch zu

wenig unterrichtet, obgleich der Fortschritt der Forschung unverkennbar
ist. Köhler scheut vor einer sehr kritischen Beurteilung der Hinrichtung
Grebels nicht zurück. Er findet Zwinglis Rechtfertigung nicht
überzeugend und meint gar, man werde bei dem jähen Zugriff doch an den

« Dompteur mit der Peitsche » erinnert (156). Manche Zürcher Schicksale
sind noch nicht abgeklärt. Wir denken etwa an Caspar Göldli. Vollends
hält es auch schwer, die tiefer liegenden religiösen Beweggründe
aufzudecken, schon weil der Gegner mit ganz anderen Motiven (bei Jakob
Grebel mit Pensionenverbot) ankämpfte.

II

Auf die Charakteristik der katholischen Front müssen wir nun näher

eingehen. Die Darstellung ist da u. E. nicht ganz frei von
Widersprüchen. Selbstverständlich suchte Zürich den Entscheid in der

Glaubensfrage der Tagsatzung zu entziehen, so lange die Mehrheit der

Orte altgläubig blieb. Der Grundsatz Zürichs : der Glaube betreffe die

Bünde nicht, ist einzig und allein aus seiner defensiven Stellungnahme
zu verstehen. Er ist auch nicht erst 1527 vertreten worden (158). Daß
der Katholizismus, dank seiner universalen Geltung, nicht in politischen
Grenzen haften bleiben konnte, dürfte nichts Auffälliges sein. Wenn

Reichsgesetze für die Schweiz nicht mehr verbindlich waren, wie Köhler

sagt, berührt das unmittelbar nur das Politische. Während Köhler die

religiös-kirchlichen Beweggründe für Zwingli und Zürich fast ausschließlich

zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungsweise macht, vermag er
nicht ebenso folgerichtig denselben Maßstab für die Katholiken zu

gewinnen. Deswegen kommt auch in diesem Kapitel eine Einseitigkeit
zum Ausdruck, die wir bei Köhler sonst nicht zu finden gewohnt sind.

Daher bezeichnet Köhler den Zusammenschluß der V Orte als den ersten

Sonderbund, während dem allem die Absonderung Zürichs voranging
Deswegen vermag er im Zusammengehen der Tagsatzung mit den

Bischöfen nicht eine natürliche Verbindung aus dem religiösen Interesse
heraus zu erblicken, und deswegen ist er stets geneigt, dieses Zusammengehen

als Ergebnis von Umtrieben, etwa der Bischöfe, zu bezeichnen.

Aus ähnlichen Gründen überspitzt Köhler auch den Gedanken, daß

die katholischen Orte stets bestrebt gewesen seien, den Kampf auf
Reichsboden zu tragen. Immer wieder, und zwar zu Unrecht, folgert



— 172 —

man aus dem Waldshuter Vertrag vom Herbst 1524 die Gefahr einer
österreichischen Intervention, während doch gerade die Flucht einzelner
Teilnehmer am Ittinger Sturm, der für die österreichischen Nachbargebiete

nicht ohne Gefahr war, auf österreichischen Boden, zu einer

Verständigung zwischen den eidgenössischen Orten und Österreich über
die gegenseitige Auslieferung von Glaubensflüchtlingen führen mußte.
Im übrigen blieb das politische Verhältnis der beiden Vertragspartner
dadurch unberührt. Es ist daher mehr als mißverständlich, wenn Köhler
sagt : « Man schielte in den katholischen Orten von Anfang an nach
dem Reich hinüber, in dem Österreich die Vormacht besaß » (161).
Anders lagen die Dinge trotz allem in politischer, anders in
religiöskirchlicher Hinsicht. Gewiß, Joh. Fabri hat mit Eck seine besondere

Rolle gespielt, und es wäre falsch zu behaupten, daß Fabri nicht das

Ziel verfolgt hätte, eine Intervention des Reichs in der Glaubensfrage
herbeizuführen. Aber man darf die Situation wahrlich nicht allein von
dieser Persönlichkeit aus sehen. Man muß sie überhaupt von der sehr

stark gefährdeten Lage der Bistümer aus sehen und sich auch bewußt
sein, mit welchen Mitteln hier gekämpft wurde. Weshalb hätte es den

Altgläubigen verwehrt sein sollen, ihren Glauben zu verteidigen, so gut
wie Zürich und Zwingli versuchten, mit allen Mitteln ihre Stellung zu

behaupten und ihre Lehre zu verbreiten Deswegen ist es auch
unangebracht, wie schon Durrer (Die Schweizergarde in Rom 344, Anm. 87)

mit Recht bemerkt hat, am Grüt einen Mißbrauch seiner diplomatischen
Mission vorzuwerfen, umso mehr als ja bereits im April 1524 Zürichs
eigene Gesandte in Rom die Aufforderung zum Messebesuch ostentativ
abgelehnt hatten, was weitherum großes Aufsehen erregte.

Gewiß, Köhler versteht es sehr oft, den Verlauf der schweizerischen

Religionspolitik geschickt mit dem Geschehen im Reich zu verknüpfen.
Es gehört zu seinen Lieblingsideen, stets auf die Parallelen zwischen
der katholischen Aktion im Reich und jener in der Eidgenossenschaft
hinzuweisen. Diese Parallelen haben ja auch ihre Grundlage in einer
vielfach ähnlichen Struktur der inneren Lage. Doch der allgemeinen
Gefahr, Lieblingsideen zu weit vorzutreiben, ist sicher auch Köhler
nicht entgangen. Selbst aus sachlich oder sogar wörtlich
übereinstimmenden Reformartikeln des Reichsregiments vom Nürnberger
Reichstag von 1523 mit Beschlüssen der Tagsatzungen vom Sommer
1524 kann nicht allzuviel geschlossen werden. Die Gleichartigkeit der
Beschlüsse ist an sich schon bedingt durch die Gleichartigkeit der
Angriffe der neugläubigen Bewegung selbst : Priesterehe und Fastenbruch



- 173 —

und die Unterstellung der Prediger unter die Autorität kirchlicher
Führer bedeuten gar nichts Singulares (161). Übrigens, auch wer eine

Vorlage benützt, begibt sich noch lange nicht seiner Selbständigkeit,
vor allem nicht in politischer Hinsicht. Daß die katholischen Orte die

Hilfe Ecks und anderer in Anspruch nahmen, weil sie selbst zureichender

theologischer Autoritäten ermangelten und weil sich Eck überdies nach

ihrer Überzeugung im Kampfe gegen Luther bewährt haben mochte,
kann ihnen kaum zum Vorwurf gemacht werden. Daß sie den

theologischen Entscheid den Vertretern der kirchlichen Autorität überließen,
hat nichts Verwunderliches an sich, haben doch die eidgenössischen
Orte auch im eidgenössischen Glaubenskonkordat den endgültigen
Entscheid in der Lehrfrage (von der Ablehnung Zwinglis eben abgesehen)
einem allgemeinen Konzil überlassen. Die Tagsatzung hat freilich
versucht, die Lehre Zwinglis an der Badener Disputation überwinden zu
lassen, aber deswegen von einer Tarnung dieser Absicht durch eine

Disputation zu sprechen, ist nicht angängig (165), es sei denn, diese

Tarnung werde, entsprechend der Wesensbestimmung der Disputation
durch Köhler selbst (93), auch für die Zürcher Disputationen anerkannt.

Im Grunde genommen ist die Trennung zwischen dem religiösen
und politischen Bereich auf katholischer Seite viel schärfer als auf

protestantischer, weil hier die Landeskirche bereits im Entstehen

begriffen war, was ja Köhler in lichtvoller Weise ausführt. Für den

universalen Charakter der katholischen Kirche und die Eigenständigkeit

auch katholischer Schweizer Politik (trotzdem zeigt selbst Köhler
wenig Verständnis. Sonst könnte er wahrlich nicht ein so unbegreiflich
scharfes Urteil über die Badener Disputations-Akten fällen. Er nennt
nämlich die Artikel und das Urteil, das sie enthalten, eine geradezu
ungeheuerliche Sentenz (166). Dem ist aber kaum so, wenn man der
wahren Sachlage gerecht werden will. Einmal übersieht ja Köhler, daß

die Artikel, welche diese Akten enthalten, gerade so wie er sie resümiert
(166), bereits im eidgenössischen Glaubenskonkordat erscheinen, also

mehr als ein Jahr früher, wiederum, wie öchsli ja textkritisch
nachgewiesen hat, in Übernahme eines Teüs des Regensburger Edikts
(neben Mandaten eidgenössischer Stände Deswegen haben die Artikel
von Baden viel weniger Auffälliges an sich, als Köhler meint. Sodann

konnten sich die eidgenössischen Orte auch wie ein deutscher Reichstag
und eine Kirchenfürstenversammlung geben (nur im Sinne eines

Vorgehens gegen Zwingli, nicht einer positiven Abklärung der Lehrfrage
oder auch nur einer vollgültigen kirchüchen Reform) ; denn das Recht,



— 174 -
ihren Glauben zu verteidigen, so gut wie Zwingli und Zürich ihren
Anspruch zu behaupten versuchten, wird man ihnen — rein geschichtlich
gesehen — wohl kaum abstreiten dürfen.

Zu Unrecht hebt Köhler wiederum hervor : « Niemals hat die

eidgenössische Tagsatzung die Kompetenz besessen, den Untertanen
eines eidgenössischen Ortes vor ihr Forum zu ziehen. Gewiß konnte und
sollte das rechtlich erscheinen als Vollzug einer gemeinsamen Verfügung
der obersten Gerichtsgewalt in Reich und Kirche, aber gerade das war
widerrechtlich, wenn nach dem Friedensschlüsse des Schwabenkrieges

Reichsgesetze für die Schweiz nicht verbindlich waren. » Mit dieser

Argumentation wird jedoch über die völlig neue Situation, welche die

neugläubige Bewegung schuf, hinweggesehen. Durch den Angriff auf
den überlieferten Glauben wurden auch die staatspolitischen
Verhältnisse in ihrem innersten Kern mitbetroffen. Deswegen wurde ja
Zwingli nicht müde zu betonen, die Bünde beträfen den Glauben nicht.
Man darf sich da nicht nur Zwinglis Argumente zu eigen machen,

mögen sie noch so geschickt geformt sein ; denn sie sind doch auch

Parteiargumente. Zutreffend ist dagegen das Urteil Köhlers über die

Lage, die sich aus der Disputation ergab (167).
Über den Feldzugsplan Zwinglis brauchen wir uns weiter nicht zu

verbreiten, da wir uns inzwischen um seine Aufklärung bemüht haben.
Doch in diesem Plan beweist Zwingli selbst mit aller Klarheit, daß er
keine politischen Grenzen mehr kannte, sobald die Geltung seiner Lehre
in Frage stand. Zu bedauern ist es, daß Köhler die Konsequenzen des

Burgrechts zufolge des vereinbarten Mehrens in den gemeineidgenössischen

Vogteien nicht klar aufdeckt. Das Mehren ist die eigentliche
Waffe geworden, mit der Bern und Zürich das Ständeprinzip und damit
die Mehrheitsstellung der katholischen Orte brechen wollten. Das ist
der Zweck des Burgrechts, den Grundsatz des Mehrens zur Geltung
zu bringen, nicht die Auffassung, daß die Glaubensfrage außerhalb der

gemeinsamen Rechtsverpflichtung stand als persönliche Angelegenheit
(172), sonst könnte die erzwungene Abwanderung katholischer Minderheiten

niemals erklärt werden.

Aus den erwähnten Gründen fehlt eigentlich der richtige Hintergrund

zum 9. Kapitel : Bekenntnis und Bündnis (173-191), trotz mancher

guten Erkenntnisse. Die Einsicht in den entscheidenden Wandel, der
seit der Badener Disputation in der eidgenössischen Religionspolitik
eingetreten war, geht verloren. Seit Beginn 1527 wird die katholische
Politik in die Defensive gedrückt, und die Offensive geht an die prote-



- 175 —

stantischen Stände über. Daher darf die Ausweitung der Politik Zwinglis
im Jahre 1529 nicht bloß als eine Reaktion auf die katholische Politik
hingestellt werden (173). Noch sind die inneren und äußeren

Konsequenzen der Burgrechtspolitik mit Konstanz ganz ungenügend
aufgedeckt, weil in einseitiger Weise die österreichischen Quellen

übergangen wurden.
Doch zunächst geht es um die Abendmahlsfrage. Hier verdient

die Darstellung Köhlers sicher größte Beachtung. Wir müssen uns mit
wenigen Hinweisen begnügen, im übrigen aber das Wort den Theologen
überlassen. Beachtenswert ist vor allem die Feststellung Köhlers,
Zwingli gebe noch in seinen 67 Schlußreden Zeugnis von seinem Glauben

an die reale Gegenwart des Leibes und Blutes Christi (174). Das macht
den schrittweisen Durchbruch der neuen Lehre verständlicher, erklärt
aber auch später eingetretene Rückschläge.

Mag sein, daß die Kenntnis Luthers von Zwingli teilweise von
falschen Voraussetzungen getragen war, und gewiß hat auch die katholische

Gegnerschaft zur Verschärfung der Gegensätze zwischen Luther
und Zwingli beigetragen, weil sie, von ihrem Standpunkt aus mit Recht,
die eine gegen die andere Auffassung ausspielte, um so vor der
Öffentlichkeit die Unhaltbarkeit des Schriftprinzips darzutun. Aber es geht
zu weit, den Gegensatz so sehr aus der Übereinstimmung der Katholiken
und Luthers, « vorgetrieben fast zu einer Entente cordiale » (181), zu
erklären und anzunehmen, sie habe es Zwingli unmöglich gemacht, in
den Formeln der Abendmahlslehre irgendwie zu « lutheranisieren ».

Viel mehr Wahrheit steckt in der Äußerung Köhlers über Zwingli :

« Selbst wo er es persönlich vermocht hätte, ging es um des Volkes wiüen

nicht, an dessen Mehrheitswillen Zwingli gewiesen war. » Zwar dürfte
eine so fundamentale Glaubensfrage von keinem Mehrheitswiüen
abhängig sein, trotzdem ist damit die Frage berührt, welches denn die

Wirkungen der Lehre Zwinglis auf das Volk in den entscheidenden

Jahren gewesen sind. Wir wollen hiefür nur wenige Beispiele anführen,
die sicher noch erweitert werden könnten und zeigen, daß auch die

volkspsychologische Seite der Abendmahlslehre Beachtung verdient.
In einer Kundschaft vom 3. Oktober 1526 gegen den Frühmesser

von Aarberg und den Kirchherrn von Affoltern über deren Reden in
Bundkofen (Pfr. Schupfen), sagt Hans Schwandern von Schwanden

aus, er sei im Wirtshaus gesessen. Da habe der Frühmesser gesagt :

warum läuft ihr in die Kirche, «die mesß ist nüt und der mundvol brot,
den ich in der hand, ist als gut als dz sacrament, dz wir uff hebenn



- 176 -
unnd üch sechen lassen in der kilchen ». Dem stimmte der Kirchherr
von Affoltern ohne Widerspruch bei usw. (Vgl. Aktensammlung zur
Geschichte der Berner Reformation Nr. 1007, Bern, Staatsarchiv
U. P. 71, 13.) Im Hause des Jakob Seeholzer äußerte sich Jakob May,
gemäß mehreren Zeugenaussagen : « es möchte einer denncken, wann
der priester die hostia nüsse und seite, es were unnsers herren blutt
unnd fleisch, wie er am krütz gehangen, wahin dann die bein komen

syen » (1. c. U. P. 71, 3, ca. Mai 1526). Typischer ist dagegen eine
andere Formel, die für die Negation der Realpräsenz Christi im Volke
verwendet wurde. Rudolf Schärer und Uli Flückiger wurden in einer

Gerichtsverhandlung vom 27. Februar 1527 zu Huttwil bezichtigt,
gesagt zu haben, als sie vom Sakrament sprachen : « Christus sprach,
was zum mûnd ingatt, das gatt in den magen unnd durch das dirm zu
dem naturlichenn gang uß. » (Vgl. Matth. 15, 17.) Übrigens wurden
die Angeklagten im AppeUationsurteil des Berner Rates freigesprochen.
(Vgl. Aktensammlung Nr. 1202.) In einer späteren Gerichtsverhandlung
gegen mehrere Beklagte vom 11. März 1527, in Huttwil, wird von Läng
Rütty eine ähnliche Aussage hinterbracht. Das Sakrament sei nichts,
und wenn es Sakrament wäre, Gott Fleisch und Blut, wie die Priester
es bisher vorgegeben hätten, so wollte er ihm (Christus nämlich) die
Schande und Schmach nicht antun, daß er « in zu dem mul in äße und
in durch den natürlichen gang us richtte ». (Staatsarchiv Bern U. P. 14,

172-173.) Diese Vorstellungen (vgl. hiezu Köhler, 208 ff., bes. 211,
auch 238) begegnen auch in Zürcher und Schwyzer Gebiet. Es wäre
nicht ohne Interesse, ihr Entstehen und ihre örtliche Verbreitung näher
zu untersuchen ; denn sie zeigen, daß die Wirkungen der Lehre Zwinglis
tief ins Volk gedrungen waren und welche radikale Form die Ablehnung
des Mysteriums im bäuerlichen, ganz auf das Gegenständliche gerichteten
Denken angenommen hatte. Zwingli hatte seine Auffassung doch
unabhängig von Luther ausgebildet und verkündet, und diese rief Folgerungen
hervor, die nicht mehr schlankweg widerrufen werden konnten. Weil
dann der Versuch zur Einigung in der Abendmahlslehre im wesentlichen

vom politischen Einigungswiüen ausgegangen war und daher verspätet
kam, mußte er scheitern und konnten auch die Einigungsformeln
Bucers (211) — gerade gegenüber dem so konkreten und daher radikalen,
bäuerlichen Denken — nicht viel helfen. In den Vorhalten katholischer
Gegner steckte deshalb auch mehr objektive Wahrheit, als man vielfach
annehmen möchte, und es genügt nicht, den Gegensatz in so betonter
Weise auf die katholische Polemik zurückzuführen (181 f.).



— 177 —

Die Abendmahlsfrage leitet über zur ausgezeichneten Erörterung
der Beziehungen zu Ulrich von Württemberg und besonders zum
Landgrafen Philipp von Hessen, schließlich zum Marburger Religionsgespräch
(10. Kap., 191-219). Zuvor muß freüich die Schilderung der Lage rund
um den 1. Kappeler Krieg eingeschoben werden. Da anerkennt Köhler
zwar den gewalttätigen Charakter der Politik Zwinglis (wie er es bereits
früher getan hat), aber die Akzente scheinen mir doch nicht in allem

richtig gesetzt zu sein, weil die politischen Prinzipien nicht klar
aufgezeigt werden. Die Kritik der Politik gegenüber der Abtei St. Gallen
ist freilich erschöpfend, aber die zeitliche Einordnung der politischen
Verbindung der katholischen Orte mit Österreich ist falsch. Auf den

Konvent von Regensburg (1524), der kirchliche Angelegenheiten beriet,
darf dabei nicht zurückgegriffen werden. Selbst das Angebot
militärischer Hilfe durch Österreich vom Herbst 1528, wohl im Zusammenhang

mit dem Berner Oberländer Aufruhr, beruhte zunächst mehr auf
Gerüchten im protestantischen Lager als auf realer Grundlage. In
Wirklichkeit lagen die Dinge so, daß die katholischen Orte kirchlichreligiös

wohl öfters eine Verständigung mit Österreich gesucht hatten,
aber ihre Orientierung in der Außenpolitik dadurch vöüig unberührt
ließen. Bester Beweis hiefür ist ja die stete, freilich fast übersehene

Unterstützung Frankreichs in Oberitalien, lange über die Zeit der
Schlacht bei Pavia (1525) hinaus. Deswegen traten die österreichischen
Räte in den Verhandlungen den Bündniswerbungen der katholischen
Orte mit großer Zurückhaltung, ja mit betontem Mißtrauen gegenüber.
Die fünförtische Politik hatte viel zu sehr im Zeichen der französischen

Diplomatie gestanden. Tatsächlich dauerte es ziemlich lange, bis die
christliche Vereinigung zustande kam. Österreich darf daher gar nicht
so viel Initiative unterschoben werden. Es hatte auch seine eigenen
Interessen und Sorgen. Schade, daß Köhler die außerordentlich instruktiven

ProtokoUe der Vorverhandlungen zum Bündnis mit Österreich,
die Leo Weisz veröffentlicht hat (Geschichtsfreund Bd. 86, S. A. p. 12 ff.),

gar nicht in Rechnung stellt.
Ein anderes Moment soü hier deutlich wiederholt werden. Weder

vor noch nach dem Kappelerkrieg kann von einer Zuerkennung der
Glaubensfreiheit an die Gemeinden der gemeineidgenössischen Vogteien
gesprochen werden. Einmal wurde nur die Mehrheit der Altgläubigen
geschützt ; diese aber konnte jederzeit durch wiederholtes Abstimmen
in kurzen Zeitabständen, unter entsprechendem diplomatischem Druck,
in die Minderheit gesetzt werden, womit sie jede staatsrechtliche An-

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE iì



- 178 -
erkennung verlor. Die Behauptung der katholischen Mehrheit war auf
die Dauer kaum denkbar ; denn das Übergewicht der müitärisch-
diplomatischen Mittel lag nun bei den protestantischen Städten. So war
das « Majoramachen » tatsächlich die Waffe, mit der man ohne direkten
Krieg alles erobern konnte. Die Konsequenzen dieser Grundsätze, von
Anfang an niedergelegt im Burgrechtsvertrag, entgingen den
katholischen Orten nicht. Deswegen waren sie, wie sie Österreich gegenüber
betonten, gewült, im äußersten Notfall zur Revolutionierung der Untertanen

der protestantischen Städte überzugehen. Das eigentliche
Vorspiel hiezu büdete der Berner Oberländer Aufruhr mit der Mithilfe
Obwaldens, ein Geschehnis, das Bern zur Vorsicht mahnen mußte und
vieüeicht für das Verhältnis zu Zürich ausschlaggebender war, als
selbst die Westpolitik Berns. Deswegen lehnte es Bern ab, sich in die

Glaubensfrage der inneren Orte einzumischen, bekanntlich gegen den

Willen Zwinglis. Das eidgenössische Solidaritätsbewußtsein (196) konnte

plötzlich zu einer Solidarität der stark konservativ eingestellten
untertänigen und freien Bauernschaft führen.

An einer Steüe zitiert Köhler (193) einen Ausspruch Th. Murners,
um darzutun, daß auf altgläubiger Seite der WUle zum Krieg offen

hervortrat. Das ist an sich richtig, kann aber nicht überraschen
angesichts der nun auf protestantischer Seite konsequent verfolgten Offensivpolitik.

Die tiefgreifende Wandlung, die eingetreten war, kennzeichnet
eine Predigt, welche Zwingli, wie wir einem österreichischen Bericht
entnehmen können, am 18. Januar 1529 vor den Tagsatzungsboten in
Zürich hielt, worin er mit scharfen Worten zum Krieg aufforderte und
die Boten ob ihrer zögernden Haltung einem rücksichtslosen Tadel
unterwarf. Das aüein gibt der ganzen Situation ein anderes Gesicht,
und unwülkürlich wird man an ein Wort Jak. Burckhardts über Zwingli
erinnert, daß der Metaphysiker den Staatsmann mitriß (Ges.-Ausgabe

VII, Hist. Fragmente 333). Wenn Köhler die Hinrichtung Jakob
Kaisers in diesem Zusammenhang als ein Aufleuchten der Kriegsfackel
hinstellt, so büdet das Vorspiel hiezu die aufsehenerregende Hinrichtung
des Abtes Theodul Schlegel in Chur vom 23. Januar 1529, der als Opfer
seines Bekenntnisses fiel, trotz aüer Begleitumstände. Dabei waren
zürcherische Boten nicht unbeteüigt. Doch darüber hoffen wir in
anderem Zusammenhang mehr bieten zu können. Gewiß ist es, daß

gerade die Wende der Jahre 1528 und 1529 eine Zeit schwerster

Entscheidungen darsteüt, in welcher sozusagen alle Ereignisse in engstem
Wechselverhältnis stehen.



— 179 —

Auf die Schüderung des Marburger Gesprächs selbst, dessen

psychologische Hintergründe Köhler feinsinnig zu zeichnen weiß, können wir
des nähern nicht eingehen. Ob Köhler dabei mehr der Sache Luthers
oder Zwinglis zugetan erscheint, lassen wir andere entscheiden. Sicher

ist er für einleuchtende Gründe stets bemüht, um die Gegensätze
verständlich zu machen. Die politischen Auswirkungen des Gesprächs, im

ganzen bekannt, leiten dann über zum 11. Kapitel : Europäische Politik
(229-244). Da lenkt Köhler den Blick des Lesers auf die Beziehungen

Zwinglis zu den europäischen Mächten, und zwar in überlegener
Zusammenfassung. Aufschlußreich ist auch die Analyse der zwinglischen
Schriften aus dieser Zeit : « der Rechenschaft des Glaubens », gerichtet
an den Kaiser und den Reichstag von Augsburg, und der « Expositio
fidei » an Franz I. Schließlich wird der Fortgang der Abendmahlsfrage
weiter verfolgt.

Noch ein Wort zum letzten Kapitel : Die Katastrophe (244-262).
Den Wülen zum Krieg Zwinglis erklärt Köhler damit, daß Zwingli im

Frühjahr 1531 aus einer Füüe von Verdachtsmomenten eine politische
Handlung konstruiert habe, der nur eines gefehlt habe : die Unterlage
der Wirklichkeit. Es war im besten Falle «etwas daran» (245). Das

ist u. E. nicht ganz zutreffend. Den richtigen Ausgangspunkt zur
Beurteilung des 2. Müsserkrieges bietet in Wirklichkeit die Vorgeschichte
des 1. Kappelerkrieges, der weitgehend auf denselben Voraussetzungen
beruhte, besonders soweit die Südpolitik in Frage stand. Falsch war
in der Hauptsache die Annahme, wie übrigens 1529, Österreich würde
den Krieg und damit auch dessen Unterstützung durch Wolf Dietrich
von Hohenems büligen. Die katholischen Orte hatten allen Grund, sich

vom 2. Müsserkrieg fernzuhalten, weil sie sonst ihre wichtigste
Verbindung nach dem Süden und damit auch ihre Lebensmittelzufuhr der
schwersten Gefährdung ausgesetzt hätten, weshalb sie von jeher einen

Konflikt mit dem Müsser vermieden. Es ist Köhler nachzurühmen,
daß er diesem Motiv Rechnung trägt.

Köhler reiht die politische Denkschrift Zwinglis : « Was Zürich und
Bern not zu betrachten sei in dem fünförtischen Handel», in die Zeit
kurz vor dem 2. Kappelerkrieg ein. Sicher ist diese Datierung nicht,
was Köhler selbst zu erkennen gibt. Die Bewertung der Schrift ist
indessen viel wichtiger. Freilich bedeuten die Vorschläge Zwinglis eine

schweizerische Verfassungsänderung, und es geht Zwingli um die Schaffung

eines neuen Staatsrechts. Das alles ist die folgerichtige Ausweitung
seiner politischen Ideen, die er teilweise schon früher ausgesprochen



— 180 —

hatte. Auch im Feldzugsplan fordert er den Ausschluß der V Orte aus

der Herrschaft über die gemeinen Vogteien, unter Anwendung von
Gewalt. Doch die Wertung dieser Ideen, welche Köhler bietet,
überschreitet in einigem das historisch Haltbare. Eine Aufhebung der

gemeinen Herrschaften im Sinne der Abschaffung der Untertänigkeit
woUte Zwingli keineswegs (254). Zwingli betont in seinem Feldzugsplan,
daß die Regierungsrechte der reformierten Stände in keiner Weise
geschmälert werden soüten. Wenn Köhler am Schlüsse dieses Kapitels (262)

unterstreicht : « Man darf nicht von Neutralitätspolitik des 19.

Jahrhunderts aus einen Staatsmann des 16. Jahrhunderts schulmeistern.
Es wäre dann auch die ganze Reformation Zwinglis zu verwerfen.
'Neutral' ist sie nie gewesen und konnte sie nicht sein » ; so stimmen
wir dieser berechtigten historischen Differenzierung vollkommen zu.
Doch uns scheint es, daß er selbst (254) einen ähnlichen Fehler
begeht, indem er in einzelnen Ideen Zwinglis manche Entwicklungen des

19. Jahrhunderts gleichsam vorgezeichnet findet. Auch in seiner

Schlußbetrachtung (262-276) ist der historische Rahmen nicht immer gewahrt.
Überhaupt, so finden wir, muß man sich vor Augen halten, daß

es sich vielfach um praktische, zwangsläufig gegebene Folgerungen
handelt, viel weniger um eigentliche staatspolitische Spekulationen. In
der Beurteilung des Politikers Zwingli trifft Jakob Burckhardt mit seiner

bereits zitierten Äußerung vom Widerspruch zwischen dem Meta-

physiker und dem Staatsmann in mehr als einer Hinsicht das Richtige.
Wohl sind beide, der Staatsmann und Metaphysiker, in der Persönlichkeit

zur Einheit erwachsen, was Köhler mit Nachdruck geltend macht.
Aber kann dabei einzig Zwinglis Persönlichkeit maßgebend sein Politik
drückt immer ein Verhältnis aus, hier vor allem ein Verhältnis zu

protestantischen und katholischen Mitständen. Auch wer mit gutem
Grund historische Bewertungen nicht von Erfolg und Mißerfolg
abhängig machen wül (268), wird doch gerade hierin — rein geschichtlich
gesehen — die Grenzen der Persönlichkeit Zwinglis sehen müssen. Ein
harmonischer Ausgleich ist Zwingli nicht einmal mit den
gesinnungsverwandten Ständen der Eidgenossenschaft möglich geworden, gerade
nicht hinsichtlich seiner Politik und deren Grundsätze. Es ist doch

auffäüig, daß z. B. Bern seine Mahnung an Zürich und St. GaUen, die

« Götzen » und die Messe weder mit Unfug noch Gewalt abzustehen,

mit der Auffassung begründete, der Glaube erwachse nicht aus Menschenzwang,

sondern aus der Gnade Gottes, und es könne daher solches

Vorgehen dem Gotteswort nicht förderlich sein (10. Febr. 1529, Akten-



- 181 -
Sammlung Nr. 2142). Das ist kein vereinzeltes Zeugnis, wohl aber
verdient gerade dieses größere Beachtung, weil auch Bern durchaus von
der alleinigen Wahrheit der zwinglischen Lehre überzeugt war und daher

am gleichen Tag in einem andern Schreiben den Abt bezichtigte, die
Glocken häufiger läuten und mehr Messen lesen zu lassen, als es zuvor
der Brauch gewesen sei. Das empfand nun Bern als Provokation der

Neugläubigen, und es ermahnte daher den Abt, nicht ohne Schärfe,
davon abzustehen. (Strickler, Aktensammlung II, Nr. 72 ; vgl. EA
IV 1 b, p 59).

Zwingli dagegen übersah gerade aus seinem absoluten Anspruch
auf die Geltung seiner Lehre in seiner Politik deren Bedingtheiten, und
er ging in schroffer Weise über tiefverwurzelte historische Bindungen
hinweg, was niemals ohne schwerwiegende Folgen bleiben konnte.

Deswegen gehen wir mit Köhler nicht einig, wenn er so scharf heraushebt,
daß das militärische Versagen als wichtigste Ursache der Niederlage
Zwinglis politischen Gegnern zur Last faüe. Vom Reformator aber

gesteht Köhler : « Was hier traf, war zunächst aüenthalben 'das
Evangelium'. Zwingli glaubte, es wäre wirklich 'das Evangelium', aber
es war das Evangelium, wie er es verstand. So war es bei Luther auch

gewesen » (264). Wenn das zutrifft, darf aber Luther nicht vorgeworfen
werden, daß er « im letzten Grunde » « auf Grund des dogmatischen
Zwistes in der Abendmahlsfrage » das Band zwischen der Eidgenossenschaft

und den süddeutschen Städten gelöst hätte (267). Die letzten
Erklärungsgründe hiefür müßten freilich, so wül uns scheinen, über das

Historische hinausführen.
Wir wollen unsere Ausführungen schließen. Sie beabsichtigen keine

ungerechte Herabsetzung des ungemein anregenden Buches, das die
Vertrautheit Köhlers mit Zwinglis Schrifttum von Anfang bis Schluß

unter Beweis steUt und auf weiten Strecken von tiefer Einsicht in die

geschichtlichen Bedingtheiten der menschlichen Erscheinungen getragen
ist. Unsere Absicht war eine Aussprache, eine Aussprache, beseelt von
der Liebe zur Forschung, ausgehend in vielem von entgegengesetzten
Enden, aber einem gleichen Ziel zustrebend : der Erkenntnis geschichtlicher

Wahrheit. In diesem Streben war uns das Buch W. Köhlers im
besten Sinne Belehrung.


	Huldrych Zwingli

