
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 39 (1945)

Rubrik: Kleine Beiträge = Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge — Mélanges

Der Codex Solodurensis 398

ein Dokument für die Kulturgeschichte der Schweiz

Die Zentralbibliothek Solothurn besitzt in Codex S. 398 eine
Handschrift aus der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, die in mehrfacher
Weise interessant ist als schweizerisches Kulturdokument aus jener Zeit ;

ihr Inhalt befaßt sich hauptsächlich mit Mystik : es sind Abschriften von
mystischen Traktaten. Aber das gesamte Niveau ist längst nicht mehr
so hochstehend wie in der Blütezeit der deutschen Mystik ; viele
sensationelle Wundergeschichten werden eingeflochten. Die Handschrift wird
nicht wichtig sein für die Textüberlieferung der einzelnen Abhandlungen.
Ihre Bedeutung scheint mir viel mehr darin zu liegen, daß sie ein Zeugnis
ist für das in jener Zeit noch vorhandene Interesse an Mystik in
Laienkreisen der Innerschweiz ; denn da muß wohl die Handschrift entstanden
sein. Zudem enthält sie noch einige Legenden aus dem Leben des seligen
Bruder Klaus und über die Verehrung nach seinem Tode, die R. Durrer
bei der Abfassung seines Bruder-Klausen-Werkes entgangen sind ; ich
hoffe, diese Texte noch genau publizieren zu können.

Ich habe es mir nicht zur Aufgabe gestellt, den Codex textkritisch
und historisch-systematisch zu bearbeiten ; ich möchte ihn hier nur
beschreiben und seinen Inhalt regestenhaft wiedergeben, um damit die
interessierten Kreise auf ihn aufmerksam zu machen.

Der Codex wurde in neuerer Zeit in Halb-Pergament gebunden und
trägt auf dem Rücken die Inschrift : « Felsen-Buch 1559.1560 ». Er scheint
vorher in einem bedenklichen Zustand gewesen zu sein : Titelblatt und
erste Seiten, ebenfalls Schlußblätter fehlen, sodaß heute noch 166 Blätter
von der Größe 17 X 21 cm vorhanden sind. Eine Paginierung fehlte ursprünglich,

wurde aber in neuerer Zeit auf jedem zehnten Blatt mit Bleistift
vermerkt. Bis fol. 29 ist der äußere Rand stark beschädigt, sodaß auch
gelegentlich das Schriftbild verletzt ist.

Die Schrift stammt von verschiedenen Händen. Als Schreiber hat
sich nur einer verraten auf fol. 93r : « Hans Werb von vnder waldenn
ob dem kam wald » ; ebenso auf fol. 96r. Von ihm stammt sicher ein
großer Teil der Handschrift. Für die Datierung fallen auf den ersten Blick
verschiedene Daten auf ; aber nur zwei sind für die Abfassung der
Abschriften bedeutend : auf fol. 93r gibt der genannte H. Werb das genaue
Datum von der Beendigung der Abschrift an : « morndes nach marttini
anno 1561». Ein späteres Datum finden wir auf fol. 140r : «in dissem
louffenden acht vnd Sechtzigstenn iar » und « dysses gegenwärtigen 1568
iars ». Doch ist dieses « loufiend » und « gegenwärtig » vielleicht aus einer



— 121 —

Vorlage abgeschrieben, sodaß es sich nicht unbedingt auf das Datum der
Abschrift beziehen muß. Aber immerhin sind keine Hinweise da, die auf
eine spätere Abschrift hindeuten würden.

INHALT :

1. fol. l-65v : enthält ohne Titel- und Autorenangabe das «Buch
von den neun Felsen », das Rulman Merswin, den Laienmystiker des
14. Jahrhunderts, zum Verfasser hat. fol. Ir, das, wie schon erwähnt,
nicht das ursprünglich erste Blatt war, ist nur fragmentarisch lesbar,
fol. Iv incipit : « nit zürne mit mir, wan ich mag dinen zorn nit erlyden.
Ich wil dier zegrund mys hertzens gehorsam sin ...» 15r-36r : Reden
über die verschiedenen Stände der Christenheit. 36r-65v : « von den nun
Velsenn ». — Explicit : « behuet uns die ewig warheit gott vater sun vnd
helger Geist amen ». Es folgt dann eine Nachschrift des Abschreibers :

« O fromer crist vnd getruwer läser vnd hörer, bit got, für den der disers
buch geschriben hat vnd bat siner sei zuo trost vnd hilf ein pater noster
vnd ein ave maria. Darum bit er dich durch gottes willen vnd durch vnser
lieben frowen willen. »

2. fol. 66r-69v : « Es saßen nunzächen meister by ein andren zuo parys
vnd tet yetlicher ein guote leer, wz dem menschen nütz syge zuo ewiger
Säligkeit1. » Inc. : « Do sprach der erst meister, es war wäger vnnd besser,
die sünd gelassen durch gottz willen, den ails vil gelitten alls vnsser her
leid an dem Crütz » — Expl. : « vnnd sol sin lyden geduldigclich vnnd
wyligclich lyden vnd sterben an im nimer lan verloren werden, amen. »

3. fol. 69r-70v : « Die VII bewegungen der sei ». Incipit : « Item die
siben bewegungen sind in einem yetlichen menschen von natur ...» —
Expl. : « die liebe die ist geduldig guotig nit zorn muttig, sy hasset nieman
nit hoch muttig. »

4. fol. 71r-71v : « Hie nach volget das laaben des saugen sant blassi
des martrers. » Inc. : « Vf capadocia ein stat heist Sebaste ist gewässen
der sallig sant blässy » — Expl. : « wir gond mit ein andren gott ist min
hit zugedenk. »

5. fol. 72r-93r : « Eyn heilsam nutzbare leer vsszogen vnnd gelasen
vss dem buch der Ewigen wysheit — oder vss der Summ des Süß genampt
dem anfachenndenn menschenn vnnd zuo nemenden unutz zuo der gelassenn-
heit nottürfftig 2. » — Inc. : « Regnum mundy et omne ornatum seli con-
tempsi eteettera. Ich hett einen schatten umfangen ...» — Auf fol. 89r-v
sind zwei Sprüche, gedichtet von einer geistlichen Schwester : « Jesus,
vnser seie grund » und : « Hertzen fröud hab ich verlorenn. » — Expl. :

« vnd bitt ouch gott für mich hans werb von vnder waldenn ob dem kam
wald, der dis buch geschriben hat morndes nach marttini anno 1561. »

1 Vgl. die ähnlichen Traktate in : Cod. Sangallensis 986, fol. 42 ; 963 f. 384.
2 Der Auszug ist nicht unmittelbar nach dem « Büchlein der ewigen Weisheit »

Heinrich Suso's gemacht worden, sondern es liegt ihm das sog. « Briefbüchlein »

zugrunde. Vgl. K. Bihlmeyet, Heinrich Seuse. Deutsche Schriften (3407), 360-401.



— 122 —

6. fol. 93r-95v : « Der gottlich lerer ysidorus spricht. » — Inc. : « Die
Sei stirpt wenn sy sich von einem gütten willen verwandlet in ein bösen
willen. » — Expl. : « Onne demut vnnd onne liebe wirt ein jetliche tugent
für ein untugent gezellt. »

7. fol. 95v-97v : « Hie nach volget ettwas heimlicher offbarungen
so ettlichen gotts förchtigenn personnen begägnet sind vnnd bevolchen
zuo verkündenn, zuo einer Warnung für ze komen der straff gottes. » —
Inc. : « Dise nachuolgendenn geschichtenn sind begägnet einer ersamen
gloubwürdigen person, die ir wonung vngefarlich by 50 jarenn, in abwässen
der wällt, vnnd alls man ir ratts pflägenn, in ettwas geschwinder vnnd
sältzamer löüffen hat sy geret, vnnder anderen worttenn, all nach volgett. »

— Unter anderm erzählt sie von einer Erscheinung des Br. Klaus mit
Br. Ulrich im Jahre 1560. — Expl. : « vnnd hat gedachte person sollichs
geoffenbaret in bywässen hans am buel, heini sigrist, Jacob oettli, heini
buocher, battisser müller, melcker ab egg, melcker bär, vnnd hans warb »

(der, nach der Schrift zu urteilen, auch der Schreiber dieser Mitteilung ist.)
8. fol. 97v-100r : « Ein große nüwe zyttung, so geschächen dem

ersamen jocob joeury wanzut von verix im obren grawen pund, vnnd in
dem gricht waltten purg gelägen vnnd gehörig, welcher im vogt ist, der
cappelen Sancti Valentine in dem genamten dorff Verix erschinen sind
im iar 1559. » — Erzählt ausführlich von den Erscheinungen eines Kindes
in der Kirche, das eine Mahnung an Volk und Regierung gibt1.

9. fol. 100r-103v : « Ein andere warhaftige nüwe zytung, die dem
vorgemelten jacob jöüri wanzut von verrix erschinen sind sant philippi
vnnd jacobi den ersten tag meyenn im iar 1560. » — Das gleiche Kind
erscheint wieder und kündigt Unglück und Not an.

9. fol. 103r-110v : «Diß nachuolgent buoch sagt von etlichen pro-
phetyen so dem Methodius, Sibilla, Birgitta, von gott geoffenbaret sind,
vnd sust mancherley vsszüg, vss helger geschrifft, wie es dem römischen
rych vnd andren ergan soll. » — Inc. : « Der babst fragt Birgittam von der
kilchen. O heige künigin sag mier an, was soll ich by der lüg Lilie)
verstan ?» — In 304 Versen ein Fragen und Antworten zwischen Papst
und Brigitta, Sibilla, Bruder, und zwischen Kaiser und Sibilla und
Bruder. — Expl. : « Do ward ich gefangen im niderland. »

10. fol. lllv : enthält einige aszetische Sprüche. — Inc. : «Gott dem
herre, vermagste, so gib almussen gern. » — Expl. ; « das ist der wyt heel
wäg. »

11. fol. lllv-113v : « Hie nach volget ettlich Artickel, welch dann
ein Erwirdiger herr, mit namen Laurentzius Damticho, vss dem orden dem

1 Diese und die im Folgenden erwähnten Erscheinungen haben unter den
Protestanten großes Aufsehen und Beunruhigung erregt. Vgl. Brief von Johann
Fabricius an Bullinger, 1559, 20. Nov. [in : Bullingers Korrespondenz mit
Graubünden II (Quellen zur Schweizergeschichte, Bd. 24), n. 209, und : Fabricius an
Bullinger, 1560, 16. Juni (ebd. n. 250) und zwei weitere zeitgenössische Berichte
im Staatsarchiv Zürich, Bd. II 335, fol. 2330 ff.].



— 123 -
orden (sic der prediger von Boffy Pavia) für gehaltten vnd mit ein
heiiger geschrift bewiesen hat, etlichen myss gleübigen von lugaris, yff
mentag den VI tag augsten im im iar M Vcxlix 1549). » — 14

Lehrpunkte gegen die Protestanten. — Inc. : « Im ersten, dz der heilig vatter
der babst der aller obrist sig ...» — Expl. : « würd vns zuo vnnserem heil
guott sin. amen. »

12. fol. 113v: «Hie nach volget ein abgeschrifft von sant michels
Brief, den gott selber geschribenn hat. » Das Original des Briefes soll sein
« vff Sant mychels berg im land britania » ; er enthält eine Mahnung zur
Sonntagsheiligung. — Inc. : « Hier hebt sich an das gebott ...» —
Expl. : « Ir sönd öwer amtlüt nit waschen an dem Suntag, noch öwer har
strällen nach Hoffart der wält. » *

13. fol. 114r-116v : « Künftigen änds der wält vnd erschrockenliche
letzten tags vnd gerichts vnseres heren vnd heilands Jesus cristi. Nüwe
zytung vss myssen komen anno MDLIIII vnnd MDLV iar. » — Inc. :

« Es ist zu Hall in Sachsen ein organist zuo vnser lieber frouwen, ein
geborner sybenburger gewässt ...» — Expl. : « geben zuo Erfurt ». —
Enthält viele Wundergeschichten : Zeichen am Himmel, geheimnisvolle
Tiere usw.

14. fol. 117r-119v : « Anno Domini 1526 hat sich sollichs wie hie nach
volget zuo kleinen meils by guottenberg ob veld kirch in der Grafschafft
Vadutz gelegen, so den wollgebornnen Gräften von Sulcz zuogehört, vff
den 18 tag hornungs begeben. » — Eine gestorbene Frau wird wieder
lebendig und erzählt, wie sie von einer weißen Frau erweckt worden sei,
und diese Frau habe gemahnt, beim alten Glauben zu bleiben.

15. fol. 119v-121r : «Nüwe zyttung vss Wien In osterrych vom
XII January des Ivi 56) iars vnnd ander zyttung wie nach vollget. » —
Episode aus dem Türkenkrieg.

16. fol. 121r-121v : «Zyttung vss nürremberg den xxii January
anno Ivi 56). » — Verschiedene Zeichen am Himmel.

17. fol. 122r-123v : « Warhafftige Zyttung. » — Berichte von einem
furchtbaren Ungewitter am 29. Dezember in « lybtzig » und an andern
Orten.

18. fol. 123v-124r : «Absagung desz Türggischenn keissers gägen dem
römischenn küng vss vnngerenn. » — Inc.: «Wier walschann von des

großen gotts gnadenn vff ärden großmechtiger küng vnnd Soldan in
babilonia ...» — Expl. : « Datum in vnnser stat constantinopel nach
vnsser geburt XX iar vnnd nach regierung vnseres keyserlichen ampts
ym VI iar. »

1 Es ist die Abschrift eines sog. « Himmelsbriefes » oder « Sonntagsbriefes »,

dessen Hauptinhalt immer die Aufforderung zur Sonntagsheiligung ist. Solche
Briefe, die direkt von Gott geschrieben sein sollen, waren vom frühen bis späten
Mittelalter weitherum verbreitet. Vgl. Handwörterbuch des deutschen
Aberglaubens IV, 21-27 ; VI, 240 ; VIII, 99-103.



— 124 —

19. fol. 124r-126r : «Gott der her spricht». — Inc.: «war zuo mir
in min rych wil komen ...» — Gespräch zwischen Gott und Mensch in
89 Verszeilen. — Expl.: «so kumt sicher in das ewig laben. Amen.
Datum 1566 ».

20. fol. 126v-128r : « Hie nach volgent etlich geschichten von Bruoder
clausen von vnnderwaldenn vnnd von andrenn dingenn wie nach volgt. » —
Inc. : « Es hat sich begebenn vff der zyt dz Bruoder claus vnd sin bruoder
petter von flue ...» — Expl. : « Die werd gott nyt lann vnndergann in
nöttenn Amen. »

21. fol. 128v-130r: Titel beim Beschneiden des obern Randes z. T.
abgeschnitten, sodaß nur noch Folgendes etwa gelesen werden kann :

« Ein andächtig von der ewigen frid vnd sälligkeit. » — Inc. : « O min
seil, wie groß vnd vnschactzbarliche Sälligkeit ...» — Expl. : «nit genugsam

alles was man hie in zit getuon vnd geliden mag. »

22. fol. 130v-133v : « Ein schönn nüw lied von der syghafftenn großen
manschlacht, so zu plauili bi Tröb yn Franckrych zwischen paris vnd
orlientz im 1552 iar geschächen. » 1

Inc. : « Gott vatter son vnd heiiger geist,
so der du alle ding woll woll weist,
wie es ietzt vff ärden got, allein durch dinen namen
verlieh vns gnod vnd krafft,
jo krafft, diner loblichen Eidgnoschafft. »

Das ganze Gedicht umfaßt 36 Strophen ; Schlußstrophe :

« Der vns dis liedlin hat nüw gemacht
Er hats gedieht woll vff der wacht,
by kalter wintter Zytte, Löwenstein
thut er sich nemen von friiburg vff der stat
jo stat, er war selb an der that.
getruckt zu worms. »

23. 134r-135r : «Die offen barung Johannis des theologen dz erst
capittel. » — Inc. : « Dys yst die Offenbarung ihesu chrysti. » — Expl. :

« die du gesächen hast, sind die syben gemeine. »

24. fol. 136r-138r: «Das thyranney zuo vermyden sy vnnd die länge
nit bestannd habenn. » — Inc. : « Der prophet Habacuck beschrybet,
wie es zuo get ...» — Expl. : « daß bluot soll durch menschen wider
vergossen werdenn. »

1 Ein Lied über die Schlacht bei Dreux oder Blainville 1562 (Hugenottenkrieg).

Das Lied befindet sich nicht in den Sammlungen von R. v. Liliencron
(Die historischen Volkslieder der Deutschen 1869) und von O. Böckel (Handbuch
des deutschen Volksliedes 1908), wird aber erwähnt ohne Abdruck in : L. Tobler,
Schweizerische Volkslieder (1882-84), I, S. xlv und II, S. xn, wo er auch sagt,
daß über den Verfasser außer dem Namen nichts Weiteres bekannt sei.



— 125 -
25. fol. 138r-139r : «Die Bedüttung des mäßgewannds. » — Inc.:

« So sych der Pryster zuo der mäsz wyll schycken ...» — Expl. : « so

gatt er zuo dem Allttar. »

26. fol. 139r-140r : « Ein gebätt so man essen wyll. » — Inc. : « Her
gott himlyscher vatter der du vonn annfang ...» — Expl. : « vnnd er-
setiget werdend durch jessum cristum amenn. » — « Ein gebätt so man
gessen hatt. » — Inc. : « O herr gott himlyscher vatter der du dyn hand
vff gethonn ...» — Expl. : « in dinem rieh die spys der vnsterblichkeitt
amenn. »

27. fol. 140r-142r : « Erschrecklichenn wunderbare aber warhaffte
Gesycht vnnd erschinung in wolkenn des himels vff andrenn tag meiens
in dissem louffenden acht vnn Sechtzigstenn iar, sampt angehenckter
geschieht in dem vergangnen LXVII iar. » Am Schluß der Vermerk :

« Gedruckt zu Bassel by Samuel Apiario 1568. »

28. fol. 142r-147r : « Ein große nüwe zütung so geschächen yst dem
ersamenn hanns mosser vff vff der bürg zwyschen Louper wyll vnd
Ruders will im iar 1562. » — Mehrmalige Stimme Gottes, Klage über die
Laster der Welt, Aufforderung zu Gebet und Buße, Schilderung des letzten
Gerichts.

29. fol. 147r-149r : « Warhafftige nüwe Züttung eines wunderbälichenn
geschichts gesächen, durch einen burger zuo Shonouw, poulus Bunge ge-
namt, anno dni 1557. » — Drei Männer erscheinen, warnen vor Lastern
und kündigen große Pest und Unglück an.

30. fol. 149v-166v : « Hienach volget von dem fegfür. » — Inc. : « Nun
ist fürbas zuo' wüssen von dem fegfür ...» — Nach der Einleitung :

«Von dem fegfür Sant patrici in ybernia. »1 Dann auf fol. 151v : «Wie
man zu Sanct pattricien fegfür mag kumenn. » Dann auf fol. 152v : « Von
einem Rytter der in Sant patricien fägfür ist gewässen. » — Expl. : « freid
nit durch grinden durch geschrifft, die der ewigen Sälligkeit ist. »

31. fol. 166v (Fragment) : «Von XX zeichen die vor dem jüngsten
gericht kumen wärdenn. » — Inc. : « An dem ersten tag wird dz mer über
sich geen dry ellenn bogenn hoch » ¦— Expl. : « an dem achten so wirt
ein großer erdbidem kumen dur die gantzen. »

Schöneck / Nidw. Jos. Zürcher S. M. B.

1 Die erwähnte St. Patrickshöhle, in der man nach der Legende das Fegfeuer
erleiden kann, befindet sich auf einer kleinen Insel im See Loch Derg in South
Donegal (Irland). Vgl. Buchberger's Lexikon für Theologie und Kirche VII,
1034-35 ; Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, VI, 1461-62.



Chronologie des métropolitains schismatiques
de Milan et d'Aquilée-Grado

Bien que les observations suivantes l ne s'adressent pas en premier
lieu aux spécialistes de l'histoire suisse, elles peuvent aussi offrir un
certain intérêt pour les lecteurs de cette Revue, car l'histoire des provinces
ecclésiastiques de Milan et d'Aquilée au commencement du moyen âge
affecte deux grands cantons de la Suisse : l'évêque de Coire dépendait
du métropolitain de Milan, et un autre suffragant de ce dernier, l'évêque
de Còme, exerçait son pouvoir pontifical sur une partie du Tessin dont la
moitié septentrionale était directement soumise au siège de Milan ; et
lorsque le métropolitain milanais eut renoncé au schisme des Trois
Chapitres, l'évêque de Cóme au moins, se refusant à suivre son exemple, passa
vers la fin du VIe siècle de l'obédience de Milan à celle d'Aquilée, dont
il n'a été détaché qu'au XVIIIe siècle 2.

On sait que de nos jours encore l'archevêque de Venise, successeur
des métropolitains de Grado où le siège d'Aquilée avait été transféré
en 568, lors de l'invasion lombarde, porte le titre de patriarche ; ce titre,
le Saint-Siège a fini par le reconnaître au métropolitain de Grado en 775

ou peu de temps auparavant3, plus de deux siècles après qu'un
métropolitain schismatique l'eut usurpé, à la grande indignation du pape
Pélage Ier (556-561) qui pendant tout son pontificat s'est efforcé en vain

1 En général, j'y cite les lettres des papes d'après leurs numéros dans
Ph. Jaffé, Regesta pontificum Romanorum. Editionem secundam curaverunt S. Loe-
WENFELD, F. Kaltenbrunner, P. Ewald, t. I (1885) ; les abréviations J.-K.
et J .-E. se rapportent aux parties rédigées par Kaltenbrunner et Ewald
respectivement. Au besoin, je cite aussi les éditions dont je me suis servi ; c'est
notamment le cas pour celles qui sont postérieures à Jaffé 2. Pour Gregorii I.
papae registrum epistolarum, edd. P. Ewald et L. M. Hartmann (dans M. G.,
Epp. I. II), je me dispense de renvoyer à J.-E.

2 Kehr, Italia pont. VI 1 (1913), p. 24. 398 s.; VII 1 (1923), p. 13 s.
F. Stähelin, D. Schweiz in röm. Zeit 2 (1931) 549.

3 Parmi les pièces émanant du Saint-Siège et parvenues jusqu'à nous, une
lettre d'Hadrien I" du 27 octobre 775, J.-E. 2415, M. G., Epp. III 576, est la
plus ancienne où le métropolitain de Grado soit appelé patriarche (voir W. Lenel,
Venez.-1striscile Studien [1911] 104-109. Kehr, It. pont. VII 2 [1925], p. 34 s.,
nos 9. 12 s. ; 40, n° 27), mais au IXe siècle encore, il n'est pas rare qu'il
soit désigné autrement par les papes, tout comme son collègue et rival d'Aquilée-
Cividale (W. Lenel, Z. c, p. 110. Kehr, Quellen u. Forsch, aus italien. Atch. u. Bibl.
XIX [1927] 66, n. 1, cf. p. 60, n. 2). Probablement y a-t-il un rapport entre la
conquête du royaume lombard par Charlemagne et l'emploi du titre de patriarche
dans J.-E. 2415 (cf. W. Lenel, /. c, p. 111, qui toutefois ne s'est pas aperçu
[ibid., p. 103, cf. 110] que dans J.-K. 983, loin de reconnaître au métropolitain
d'Aquilée le titre de patriarche, Pélage Ier le lui refuse avec la dernière énergie,
et qui, par conséquent, ne voit pas non plus que l'attitude adoptée par Hadrien Ier
signifie l'abandon de ce refus maintenu depuis le VIe siècle).



— 127 -
d'étendre son autorité aux régions transpadanes. Ce métropolitain rebelle
venait d'être ordonné par son collègue et coreligionnaire de Milan,
conformément à une ancienne coutume selon laquelle tout nouveau titulaire de
l'un de ces deux sièges était ordonné par le titulaire de l'autre '.

La lettre dans laquelle Pélage mentionne pour la première fois et le
plus explicitement l'affaire dont nous parlons, J.-K. 983, ne dit pas
comment s'appelaient les deux métropolitains. Duchesne, L'Eglise au
VIe siècle (1925) 231 et Caspar, Gesch. d. Papsttums II (1933) 294 donnent
au premier patriarche d'Aquilée le nom de Paulin parce que c'est ainsi
qu'il est appelé dans J.-K. 1018, alors que toutes les autres sources, savoir
Venance Fortunat, Paul Diacre, le Chtonicon Altinate, la Chtonica patriar-
chatum Gtadensium, le Chtonicon Gtadense et la Séries patriarcharum
Aquilegensiutn l'appellent Paul2. Comme Fortunat avait jadis été en
d'étroits rapports personnels avec le futur patriarche d'Aquilée3, son
témoignage suffirait à lui seul pour prouver que le nom du prélat était
Paul, d'autant que plus d'une fois dans la tradition manuscrite des lettres
de Pélage Ier, des noms propres sont corrompus, et que dans ces lettres
il est assez fréquemment question de deux ou trois simples évêques du
nom de Paulin 4.

Duchesne /. c. et Caspar l. c. semblent croire, après d'autres, que
Paul a été ordonné par le successeur immédiat du métropolitain Datius
de Milan, Vitalis ; mais, en réalité, c'est le successeur de Vitalis, Auxanus,
qui a ordonné Paul, ainsi qu'on peut le prouver à l'aide du Catalogue
episcopal de Milan et en tenant compte que Vitalis a été ordonné vers
la fin mai 552 au plus tôt, peut-être en 553 seulement 6. Il est vrai que
d'après Papebroch, Acta sanctotum Maii VII (1688), p. lxiv, § 40, le

1 J.-K. 983.
2 Venant. Fortun. v. Mart. IV 661. Paul. Diac hist. Lang. II 10. 25. Chton.

Altin., M. G., SS. XIV 12 s. 16. 19. 38. Chton. patr. Grad., M. G., Ser. rer. Lang.
p. 393. Chron. Grad., M. G., SS. VII 43. Ser. patr. Aquileg., M. G., SS. XIII 367.

— Comme dans Cronache veneziane antichissime I, éd. Monticolo, et dans Origo
civitatum Italiae seu Venetiatum, éd. Cessi, l'établissement du texte ne marque
pas de progrès appréciable sur les éditions correspondantes des M. G., je ne cite
les sources en question que d'après ces derniers.

8 Venant. Fortun. v. Mart. IV 658. 661 s.
4 J.-K. 952. 966 (regeste insuffisant ; voir le texte dans Epist. pont. Rom.

ineditae, p. 21, n» 39 ex. Loewenfeld). 968. 994. 1027-1029; cf. Ewald,
N. Arch. d. Ges. f. alt. deutsche Geschichtsk. V (1880) 557, n. 2.

5 J.-K. 1038, M. G., Epp. III 446, 1. 22-27 ; d'après ce passage, il ne peut
pas s'être écoulé moins de trois ou quatre mois entre la mort de Datius, décédé
à Constantinople en février 552 au plus tôt (cf. J.-K. 931 [Vigile], Sitzungsber.
d. Bayer. Akad., Phil.-hist. Abt. 1940, fase. 2, p. 10, 1. 7-9 Schwartz), et la
consécration de Vitalis à Ravenne, le patrice Valerien ayant tenu à consulter
l'empereur avant de permettre que Vitalis fût ordonné ; d'autre part, les mots
Francis etiam cuncta vastantibus ne se rapportent pas nécessairement à l'invasion
franco-alamannique de 553-4, mais peuvent aussi s'appliquer à la situation qui,
dès avant cette date, avait été créée par la présence des Francs en Vénétie
(cf. Procop. bell. Goth. Ill 33, 7 ; IV 24, 4. 6-8 ; 26, 18-20 ; 33, 5. 7 ; 34, 18).



- 128 —

métropolitain de Milan qui ordonna Paul, aurait été un schismatique
de nom inconnu, omis dans le Catalogue episcopal 1. Mais cette opinion
(que Kehr, It. pont. VI 1, p. 31, n° 17 mentionne encore sans se prononcer
à son sujet) est à rejeter car Papebroch ne l'émet que pour corriger, dans
le Catalogue, une erreur concernant le successeur d'Auxanus, Honoratus,
de façon à concilier les lettres de Pélage Ier avec la liturgie milanaise qui
célèbre la mémoire de « Saint » Auxanus et de « Saint » Honoratus 2

; or,
cette erreur est à corriger autrement et bien plus simplement (voir plus
bas, p. 5), et il n'y a aucune raison sérieuse de douter que les évêques de
Milan nommés dans le Catalogue entre Vitalis et Laurent II qui à son
avènement en 573 se soumit au Saint-Siège 3, aient été schismatiques tous
les trois et non seulement le dernier parmi eux, Frontus (ce nom est peut-
être estropié) dont une opinion dépourvue de tout fondement a voulu
faire un compétiteur schismatique du catholique Laurent IL Voici l'origine
de cette opinion (à laquelle Papebroch, /. c, p. lxvi, § 46, ne sacrifie
d'ailleurs que dans une certaine mesure).

Au XIe siècle, un manuscrit du Catalogue episcopal de Milan, le codex
Ambtosianus C 133, omet (dans Savio, l. c, p. 35), après les mots dep.
in Genua ad sanctum, le nom de l'église où Frontus fut enseveli. Comme
on ne conçoit pas qu'un interpolateur omette l'essentiel de son interpolation,
cette lacune semble s'être trouvée dans l'archétype, et sous ce rapport
au moins le codex Ambtosianus est meilleur que le codex Bambergensis du
Catalogue ; car ce dernier manuscrit (dans Savio, /. c, p. 34) la fait
disparaître en omettant les cinq mots qui la précèdent et que je viens de
transcrire. Vers 1100, elle pourrait avoir stimulé l'imagination d'un
ecclésiastique milanais, Landulphe, dans son Hist. Mediol. II 2 ex. 3, M. G.,
SS. VIII 46 s. Ce récit, où se lisent des anachronismes grotesques, a
probablement été forgé de toute pièce par personne autre que Landulphe qui
prétend avoir trouvé lui-même l'absurde épitaphe de « Fronto », pulvere
corporis eius absente. D'après lui, « Fronto », premier évêque simoniaque
de Milan, aurait acheté son investiture à l'empereur et commis d'autres
méfaits jusqu'au jour où subitement, pendant qu'il chassait près de Milan,
eum palus absotbuit; et quasi Datan et Abiron iram Dei ptovocantibus, sic

eum tettae inundatio absotbuit*. Entre 1262 et 1268, un rédacteur du
Catalogue episcopal qui en transcrit le codex Ambrosianus (voir Savio,
/. c, p. 23 s.), non sans y introduire des variantes, remplace les mots dep.
in Genua ad sanctum par une remarque qui s'inspire de Landulphe, mais
donne au récit une tournure franchement miraculeuse : Iste ptimus ascendit
cathedram Ambrosianam simoniace. ipsum tetra absotbuit sicut Dathan et

1 Disons que Papebroch considère Vitalis, que la liturgie milanaise ignore,
comme étant schismatique également (l. c, § 38), bien que le Catalogue ne l'omette
pas.

2 Papebroch, /. c, p. lxv, §§ 44 s. ; cf. aussi Savio, Gli antichi vescovi
d'Italia. La Lombardia I (1913) 236-242. 244.

3 Cf. Greg. I. reg. IV 2.
4 Sur le récit de Landulphe, cf. les remarques judicieuses de Savio, l. c,

p. 245-247.



— 129 —

Abiron, nec corpus eius ultra visum vel repertum christianam sepulturam
recepit (dans Savio, /. c, p. 35). Au XIVe siècle, la Chronica archiep. Mediol.
a. 1318 x et à sa suite Galvano Fiamma 2 qui reproduit en substance la
narration de la Cronica Datii, comme on appelait alors l'ouvrage de
Landulphe (voir Wattenbach, M. G., SS. VIII 34), y ajoutent de nouveaux
détails, en partie miraculeux. En 1503, Corio, Hist, continente. tutti li
gesti. preclari. milanesi, 15e page de la lre feuille d'impression, I. 3 s.,
se contente de dire : Frontone Simoniaco occupo la episcopale sede de linclyta
Citta Milano, et en 1575 Sigonius, Hist, de regno Italiue, p. 12. 17 raconte
seulement que « Fronto » succéda à Honoratus, et Laurent à « Fronto ».

Mais Ripamonte, Hist. Mediol. I (1617) 493 s., sous l'influence des inventions
médiévales qu'il synthétise tout en formulant des réserves, affirme qu'après
la mort d'Honoratus, « Fronto » lui succéda à Milan, et Laurent, à Gênes ;

sur la foi de Ripamonte, Noris 3 répète cette affirmation nettement
contraire au texte non remanié du Catalogue; Hefele, Conciliengesch. II2 (1875)
916 la répète sur la foi de Noris ; et dans des ouvrages plus récents on la
trouve répétée sur la foi de Hefele.

Il est vrai que pour la période qui nous intéresse ici, les chiffres
indiquant, dans le Catalogue (l. c, p. 32-35 Savio), la durée des pontificats, ne
sont pas exempts d'erreurs : l'évêque Deusdedit qui semble avoir été
consacré en octobre 600 4 serait mort un 30 octobre après un pontificat de
28 ans, 1 mois et 14 jours, de sorte qu'il aurait déjà été consacré à la mi-
septembre 6

; son prédécesseur Constance serait mort un 3 septembre après
un pontificat de 18 ans, et si le jour de sa mort, advenue en 600, peut en
effet fort bien avoir été le 3 septembre 6, il n'a pas cependant été ordonné
plus tôt qu'en avril 593 ', de sorte que son pontificat n'a pas duré plus
de 7 ans et 5 mois, et que la correction du chiffre XVIII en VIII 8 n'est
pas entièrement satisfaisante, à moins que son pontificat ne soit compté
à partir de la date du 21 août (592) que le Catalogue donne pour la mort
de son prédécesseur Laurent II ; si cette dernière date est parfaitement
possible 9, la longue durée de la vacance qu'elle implique est néanmoins
surprenante, car en avril 593 le pape s'exprime comme s'il n'était pas tout
à fait certain que l'exarque ait déjà appris la mort de Laurent10 ; enfin,

1 Dans Riv. di scienze stör. V 2 (1908), p. 88 Savio.
2 Dans son Chron. maius, Misceli, di storia ital. VII (1869) 514 s. Ceruti.
3 Opera omnia I (1729) 693 Ballerini.
1 Greg. I. reg. XI 14.
5 Hartmann, M. G., Epp. II 266, n. 2. Savio, /. c, p. 267, qui ne tiennent

pas compte que cette date est incompatible avec celle de Greg. I. reg. XI 14.
6 Cf. Greg. I. reg. XI 6.
7 Ibid. Ill 29-31.
8 Papebroch, /. c, p. lxvi, § 49. Hartmann, /. c, p. 265, n. 1.
9 D'autant que d'après Greg. I. reg. Ill 26 (de mars 593) un certain temps

doit s'être écoulé entre la mort de Laurent et le sacre de Constance.
10 Ibid. Ill 31 in. : Obitum Laurentii, ecclesiae Mediolanensis episcopi, excellen-

tiam vesttam iam ctedimus cognovisse. J'hésite cependant à suivre Savio, /. c,
p. 250 qui s'autorise de ce passage pour rejeter purement et simplement la date

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE U



— 130 —

nous savons qu'Honoratus était métropolitain en 569, quand les
Lombards s'emparèrent de Milan (Paul. Diac. /. c. II 25), et pour accorder le
Catalogue avec cette donnée, il faut admettre que par erreur il attribue à
Honoratus deux années de pontificat au lieu de onze, et à son successeur
Frontus onze au lieu de deux (cf. déjà Savio, Z. c, p. 242. 245).

Il n'en reste pas moins qu'après cette correction facile 1 l'ensemble
des indications fournies par le Catulogue milanais pour les évêques qui
occupèrent le siège de Milan entre Datius et Constance, cadre trop bien
avec tout ce que nous savons par d'autres sources, pour qu'il soit permis
de les négliger. Pour le pontificat d'Auxanus, Bamb. donne trois ans, Ambt.
deux. Bien que par ailleurs Bamb. soit inférieur à Ambt. (voir plus
haut, p. 3), cela ne vaut pas nécessairement pour tous les chiffres
indiquant la durée des pontificats. Certes, si Ambr. donne à l'évêque Senator
le chiffre rond de 3 ans, et à son successeur Théodore 9 ans, 8 mois et
16 jours, il a encore raison contre Bamb. (qui donne 3 ans, 9 mois et 15 jours
à Senator et le chiffre rond de 9 ans à Théodore) puisque, le prédécesseur
de Senator ayant été enseveli le 22 novembre 472, lui-même le 29 mai 476
et Théodore le 28 mars 486, le pontificat de Senator a duré moins de 3 ans
et demi, et celui de Théodore, selon toute vraisemblance, plus de 9 ans
et demi2. De même, Ambr. semble être dans le vrai en disant que
l'archevêque Lampert (921-931) est mort un 19 juin, tandis que Bamb.
donne la date du 15 juin (cf. Savio, /. c, p. 40 s. 352). Mais dans le cas de

l'archevêque Laetus (751-755), il convient de s'en tenir aux 3 ans et 11 mois
que lui donne Bamb., et non aux 13 ans et 11 mois d'Ambr. (ibid. p. 36 s.

291. 300), et Géronce (462-465 3) semble avoir été enseveli le 5 mai,
conformément à Bamb., et non le 7 mai que donne Ambr. (Savio, l. c, p. 32 s.
175 s.). De tout cela il résulte qu'il est impossible d'affirmer que le
pontificat d'Auxanus ait duré deux ans plutôt que trois ; dans le premier cas
il nous faut admettre que Vitalis a été ordonné en 553, dans l'autre, que
cette ordination a déjà eu lieu en 552 (voir plus haut, p. 2).

du 21 août ; il ne faut pas oublier qu'en 592 et 593 les communications doivent
avoir été particulièrement mauvaises, la guerre contre les Lombards battant
son plein.

1 La Series patr. Aquileg., I. c, commet une erreur analogue au sujet des

patriarches Elie et Sévère de Grado, et des fautes semblables dans le Catalogue
milanais lui-même ont déjà été constatées par Papebroch, /. c, p. lix s.

2 Sur la chronologie de ces pontificats voir Hasenstab, Studien zu Ennodius
(Progr. d. Luitpold-Gymn. in München, 1890) 41-45, corrigé par Sundwall,
Abhdl. z. Gesch. d. ausgeh. Römertums (1919) 49 s. à qui toutefois il a échappé,
d'une part, que d'après J.-K. 983 les métropolitains en question ne peuvent pas
avoir été ordonnés immédiatement après la mort de leur prédécesseur, mais seulement

après que le métropolitain d'Aquilée fut venu à Milan pour y procéder à leur
ordination, et, d'autre part, que, pour l'un des deux pontificats — d'après ce que
nous venons de dire, celui de Senator — l'archétype du Catalogue n'indiquait qu'un
chiffre rond, aucun ms. ne donnant des jours et des mois à tous les deux
pontificats.

3 Voir Hasenstab, l. c, p. 41 s.



- 131 —

D'après le Catalogue, la chronologie de Vitalis et de ses quatre premiers
successeurs s'établit donc ainsi (pour Honoratus, je tiens compte, en outre,
de la date du 8 janvier à laquelle la liturgie milanaise le commémorait au
XIIIe siècle, bien que le Catalogue ne la mentionne pas et qu'elle soit sujette
à caution, cf. Savio, /. c, p. 244 ; les indications fournies directement par
le Catalogue sont imprimées en italiques) :

Vitalis, quatre ans, 552 (ou 553)-556 (ou 557)
Auxanus, deux ans ou trois ans, 556 (ou 557)-(2 ou) 3 septembre 559

Honoratus, onze ans (et non deux), après le 3 septembre 559-(7 ou) 8

janvier 571

Frontus, deux ans (et non onze), commencement de 571-janvier 573

Laurent II, dix-neuf ans et sept mois, (dimanche 23?) janvier 573-21 août
592.

Comme le métropolitain de Milan qui a ordonné Paul, vivait encore
en mars 559 1, il faut donc que ce soit Auxanus; ajoutons que si l'évêque de
Milan était mort immédiatement après l'ordination de Paul, Pélage ne
manquerait pas d'en faire état, et qu'elle ne saurait guère être antérieure
de beaucoup de mois à J.-K. 983, lettre que Pélage n'a pas écrite avant la
fin de 558.

En effet, J.-K. 983 est la onzième parmi les 68 lettres de Pélage Ier
contenues, ou représentées par des fragments, dans la Collectio Britannica,
et dont les 65 premières au moins se suivent dans un ordre rigoureusement
chronologique2. En se contentant d'attribuer ces 65 lettres3, qui sont
manifestement postérieures au 31 août 5584, à la période allant de

septembre 558 à la mort du pape, Kaltenbrunner marque une régression
par rapport à Ewald, /. c, p. 564 s. qui avait déjà vu qu'elles ont toutes
été écrites pendant les deux premiers tiers environ de l'année indictionnelle
558-9 ; mais les arguments qu'il faisait valoir, en doutant lui-même de leur
force d'ailleurs, ne sont pas conformes à l'état de nos connaissances actuelles.
Que dans J.-K. 978, M. G., Epp. III 444, 1. 30, le Mérovingien Childebert
soit mentionné comme vivant, cela ne suffit pas pour prouver que cette
lettre a été écrite en 558, car il n'est pas tout à fait certain que Childebert
soit mort le 23 décembre 558 et non le même jour de l'année 559 seulement6 ;

et si le fragment J.-K. 1038, M. G., Epp. III 445 s. a été manifestement
écrit à un moment où la fête de Pâques était imminente, cela exclut
d'emblée l'année 561 (où le dimanche de Pâques tombait le 17 avril, alors

1 J.-K. 1018, M. G., SS. VIII 429, 1. 32-36 ; pour la date voir plus bas, p. 7.
2 Ewald, N. Arch. V 278 s. 505-508. 563 s. 596 (ad p. 562). Kaltenbrunner

dans J.-K., p. 124 ; mais Dom P. Gassò qui prépare une édition complète des
lettres de Pélage a découvert que J.-K. 1038 doit être rattachée à J.-K. 1011, ces
deux numéros ne formant en réalité qu'une seule lettre.

3 J.-K. 951. 974-1010. 1011 + 1038. 1012-1037.
4 J.-K. 951, N. Arch. V 533, n» 1, 1 Deusdedit coll. canon. III 124 (103),

p. 322, 1. 13 Wolf von Glanvell, où l'éditeur a eu tort de ne pas recevoir dans
le texte la leçon ou correction indictionibus au lieu de l'absurde indictione.

6 Cf. Krusch, M. G., Ser. rer. Merov. VII 487 s.



— 132 —

que Pélage Ier est mort le 3 mars de la même année), mais non l'année 560,
comme le pensait Ewald qui croyait encore que Pélage était décédé le
3 mars 560. Par contre, ne sachant pas que le sacre de Pélage a eu lieu le
16 avril 556 l, Ewald ne pouvait pas suffisamment se servir des indications
chronologiques fournies par J.-K. 1000. 1036 s.

Dans J.-K. 1000, Epist. pont. Rom. ineditae, p. 16 s., n° 30 Loewenf.,
le pape ordonne à un défenseur de l'Eglise romaine d'interdire l'usage du
pallium à l'évêque Seeundus de Taormine en Sicile pour ne s'être pas encore
présenté à Pélage dont l'ordination remonte cependant à ptès de trois ans
(ecce iam ttansacto Deo ptopitio fete triennio, quod sedis apostolicae.
suscepimus curam), et de le faire venir à Rome après Pâques (post diem
sanctum pasce). Mais Seeundus doit avoir refusé net de donner suite à cette
sommation : dans J.-K. 1036, N. Arch. V 559, n° 64 (voir aussi J.-K. 1037,
Epist. pont. Rom. ined., p. 20, n° 38), il est dit qu'à son insolence antérieure
il vient d'ajouter presenlis temporis contemptum, expression qui vise le temps
pascal ou la fête de Pâques (cf. Ewald, l. c, p. 563). La troisième année
du pontificat de Pélage, laquelle approche de sa fin dans J.-K. 1000, vient
de se terminer au moment où il écrit J.-K. 1036 (triennium a die ordinalionis
nostrae impletum) et 1037 (inpleto. a die ordinalionis nostre ecce triennio),
de sorte que ces deux lettres ont été écrites vers la fin avril 559. J.-K. 1015.
1017, Anselm. Luc. coll. canon. VI 52. 51, p. 294 Thaner, sont à dater de

mars 559, d'après la façon dont le Samedi Saint (12 avril) y est mentionné.
J.-K. 995, ibid. VII 96, p. 403 Th., ne peut pas être antérieure au
commencement de 559 2, car dans cette lettre et dans J.-K. 1002, Anselm. Luc.
VII 80, p. 389 Th. il est question de mesures à prendre pendant la quatrième
semaine de Carême (23-29 mars 559) ; en fait, J.-K. 995 se place aux
premiers jours de mars 559, ainsi que Gassò vient de le constater 3. A ce

moment, ou quelques jours plus tard, l'évêque Helpidius de Catane n'était
pas encore rentré (J.-K. 1001, Epist. pont. Rom. ined., p. 17, n° 31 ; cf. Ewald,
/. c, p. 563) de Rome où d'après J.-K. 992, Anselm. Luc. VI 40, p. 287 Th.,
il avait été ordonné par le pape ; par conséquent, J.-K. 992 n'a pas été
écrite avant le mois de février. D'autre part, J.-K. 992 est postérieure de

quelques semaines (de moins de deux mois sans doute) à J.-K. 982 puisque
le pape demande dans cette dernière lettre qu'Helpidius, dont il a appris
l'élection, soit envoyé de Catane à Rome afin d'y être ordonné. Il s'ensuit

que J.-K. 983 a été écrite vers janvier 559, et que par conséquent le

sacre de Paul d'Aquilée est à dater de l'année précédente.
Kretschmayr, Gesch. von Venedig I (1905) 402 et d'autres, en dernier

lieu Ester Pastorello dans son édition de Dandolo, Rer. Ital. ser. (Muratori) 2

XII 1, p. 72, n. 1, le datent de 560 ; mais les renseignements à tirer des
listes patriarcales de Grado qui sont à la base de ces datations, nous

1 Voir en dernier lieu Caspar, /. c, p. 774.
2 Ewald, l. c, p. 564 ex. ; dans la ligne précédente, le renvoi au n° 22

(J-K. 994) est à supprimer, voir Ewald, l. c, p. 545, n. 3.
3 A l'aide de J.-K. 636. 675, Gelas, epist. 14, 11 ; 15, 3, Epist. Rom. pont.

I 368 s. 380 Thiel.



- 133 —

conduisent au contraire, eux aussi, à la date de 558 que nous venons
d'établir.

En effet, le pape Honorius Ier prononça le 18 février 628 pour la deuxième
fois la condamnation du schismatique Fortunat qui, après la mort du
patriarche Cyprien de Grado, s'était emparé de ce siège, mais avait bientôt
dû prendre la fuite 1

; par conséquent, Cyprien ne peut pas être mort plus
tard qu'en été 627. Or, même si, en nous fondant sur Paul. Diac, I.e., IV 33,

nous ne comptions pas le patriarche Marcien parmi les prédécesseurs de

Cyprien (en quoi nous commettrions une erreur certaine, voir plus bas,

p. 11), si nous négligions complètement les intervalles (dont la durée est
inconnue) entre les différents pontificats, et si, en outre, nous ne suivions
pas le Chron. Altin., I. c, p. 16 s., ni le Chton. Gtad., I. c, p. 44 s., mais la
Chton. patt. Gtad., I. c, p. 393 s. où le total des chiffres indiquant la durée
des pontificats est moins élevé, la mort du patriarche Elie se placerait
42 ans et 8 mois avant celle de Cyprien, soit, d'après ce que nous venons
de dire, vers décembre 584 au plus tard ; mais si cela s'accorde parfaitement
avec les cinq années qui d'après Chton. patr. Grad., I. c, p. 393, 1. 35 et
Chron. Grad., I. c, p. 44, 1. 45, se seraient écoulées entre le synode de
Grado du 3 nov. 579 2 et la mort d'Elie, la date ainsi obtenue n'en est pas
moins absolument impossible, car la première des trois lettres adressées
successivement, au cours de plusieurs mois sinon d'une année ou de deux,
par le pape Pélage II à Elie 3, est postérieure au commencement de la trêve
byzantino-lombarde qui a été conclue à la fin de 584 au plus tôt4.
Cependant, parmi les indications concernant la durée des pontificats jusqu'à
celui de Cyprien inclusivement, il suffit de corriger une seule pour que, dans
la Chron. patr. Grad., on puisse maintenir toutes les autres comme s'accor-
dant avec toutes les dates acquises par ailleurs (les autres listes patriarcales
sont plus viciées que celle de la Chron. patr. Grad. qui par conséquent
doit leur être préférée). La correction qui s'impose est obtenue si l'on admet
que le pontificat de Candidien n'a pas duré cinq ans (Chron. patr. Grad.,
I. c, p. 394, 1. 17), mais cinq mois ; dans ce cas, on arrive aux dates
suivantes, le point fixé d'avance étant celle de 627, fournie par J.-E. 2016

pour la mort de Cyprien :

Elie, 14 ans, 10 mois, 21 jours, 571-586
Sévère, 21 ans et 31 jours, 586-607
Marcien, 3 ans, 1 mois, 5 jours, 607-610
Candidien, 5 mois (et non 5 ans), f fin de 610 ou commen¬

cement de 611.

1 J.-E. 2016, M. G., Epp. III 695 s.; cf. Hartmann, Gesch. Italiens I 1

(1900), 209 s. 235, n. 8 ; aussi Kehr, //. pont. VII 2, p. 33 s., nos 6.8.
2 Mansi IX 923 A Dand. chron., Rer. Ital. set. (Muratori) 2 XII 1, p. 81,

1. 6 s. ; cf. Caspar, l. c, p. 368, n. 1.
3 J.-K. 1054-1056, M. G., Epp. II 442-467 Acta concil. IV 2, p. 105-132

Schwartz.
4 Cf. J.-K. 1052, M. G., Epp. II 440 s. Hartmann, Unters, z. Gesch. d. byz.

Verwaltung in Italien (1889) 9 in. 10. 110 s.



— 134 —

Epiphane, 1 an, 3 mois, 11 jours, hiver 610/11-printemps 612

Cyprien, 15 ans, 3 mois, 20 jours, printemps 612-été 627.

La petite intervention chirurgicale à laquelle nous venons de procéder
ne se justifie pas seulement par la santé excellente qu'elle rend au texte
malade, et par sa facilité relative l, mais encore on peut faire valoir en sa
faveur le récit que Paul. Diac, /. c, IV 33 fait des origines du patriarcat
frioulan. Ayant raconté qu'après la mort de Sévère (il aurait dû dire :

Marcien, voir plus bas, p. 11), Jean reçut le sacre dans l'ancienne Aquilée,
et Candidien à Grado, il continue en disant qu'après la mort de Candidien
ce dernier eut pour successeur Epiphane, et il termine sur les mots Et ex
ilio tempore coeperunt duo esse patriarchae — façon de s'exprimer qui se

comprend fort bien si le pontificat de Candidien a duré quelques mois
seulement (de sorte que le sacre de ce patriarche et celui d'Epiphane peuvent
être considérés tous deux comme contemporains de la scission), alors qu'elle
serait moins aisée à comprendre si cinq années s'étaient écoulées entre
les deux ordinations.

Rendu utilisable par notre correction, le texte de la Chron. patr. Grad.
nous apprend que le sacre du patriarche Elie a eu lieu en 571. Pour ses

deux prédécesseurs, aucun chiffre n'est indiqué dans cette source, de sorte
qu'à leur sujet il nous faut nous en rapporter à Paul. Diac, /. c., II 25 ; III142
d'après lequel le pontificat de Paul a duré 12 ans, et celui de Probinus 1 an ;

par conséquent, le sacre de Probinus se place en 570, et celui de Paul en 558 s.

Quant aux mots cum essent anni ab incarnatione Domini DLXXX VIII, que
Joh. Diac, l. c, p. 7, 1. 56, insère dans le récit de Paul. Diac, I.e., III 26 in.,
entre His diebus et defuncto Helia, il est vraiment étonnant qu'on ait
voulu fonder sur eux la chronologie des premiers patriarches de Grado 4,

1 Pour un changement analogue, introduit par Akinian dans la liste des
marzbans perses d'Arménie au dernier tiers du VIe siècle, voir mes Studien z.
Gesch. d. byz. Reiches (1919), notes du ch. II (il s'agit d'une seule note, mais
en ce moment je ne puis dire laquelle car mon livre cité ne se trouve nulle
part en Suisse).

2 Transcrit par Joh. Diac chron. Venet., M. G., SS. VII, p. 7, 1. 1.
3 Ajoutons que le chiffre de 12 années pour Paul est aussi donné par Chton.

Altin., I. c, p. 13, 1. 20-22 (dans le récit concernant les origines de Torcello et du
patriarcat de Grado) ; 16, 1. 22 (dans le catalogue des patriarches). Chron. Grad..
I. c, p. 43,1. 16 s. Set. patr. Aquileg., I. c, et celui d'un an pour Probinus, par Chron.
Altin., I. c, p. 16, 1. 24 s., tandis que son pontificat aurait duré 2 ans et 8 mois
d'après Chron. Altin., I. c, p. 13, 1. 23 ; Chron. Grad., I. c, p. 43, 1. 18 s., et 1 an,
9 mois et 24 jours d'après Ser. patr. Aquileg., I. c. ; bien entendu, aucune de ces
deux dernières indications ne saurait prévaloir contre le témoignage de Paul
Diacre, même s'il n'était pas corroboré par le catalogue du Chron. Altin. La table
dans W. Lenel, Venez.-Istrische Studien 113 est incomplète — elle néglige
la Ser. patr. Aquileg. et le récit du Chron. Altin. concernant les origines de
Torcello et du patriarcat de Grado —, et elle est inexacte en ceci que d'après elle
le Chron. Grad. ne contiendrait pas de chiffres indiquant la durée des pontificats
de Paul et de Probinus.

4 C'est notamment le cas pour Stoppato, Archivio Veneto, 5° série, t. X
(1931) 68-77 dont le système (accepté par Pastorello, /. c.) est inconciliable



— 135 —

car le fait qu'il s'agit d'une datation selon l'ère chrétienne suffit
à lui seul pour la priver de toute autorité. Elle provient, de même que la
date de 602 après J.-C. donnée par Jean Diacre pour la mort du patriarche
Epiphane (voir plus bas, p. 11), d'un calcul qui est sans doute l'œuvre
de Jean Diacre lui-même.

Pour démontrer qu'il en est ainsi, il nous faut recourir à J.-E. 2172,
M. G., Epp. III 700 s., lettre de laquelle il résulte que le patriarche Donatus
de Grado est mort en 724 (ou tout au commencement de 725). J.-E. 2016,
dont il a déjà été question, et J.-E. 2172 sont connues de la Chron. patr.
Grad. (c. 6. 11, /. c, p. 394. 396) ; par conséquent, ces pièces se trouvaient
dans les archives de Venise et étaient aussi à la portée de Jean Diacre qui
semble bien avoir utilisé J.-E. 2172, alors que J.-E. 2016 pourrait avoir
échappé à son attention ; en tout cas, il n'en a pas tiré profit pour sa

chronologie. D'après J.-E. 2172, le successeur de Donatus, Antonin, a été
ordonné en mars 725 au plus tôt ; pour la période allant de son sacre à celui
de Vénérius, en 826 1, les listes patriarcales, y compris celle de Jean Diacre,
sont fautives quant à la durée des pontificats, car d'après elles le total des
années écoulées entre ces deux ordinations ne serait pas de 101, mais de 105

ou 106 2. Autrement dit, en décomptant de 826 3 le total des chiffres qu'elles
donnent, on arrive pour le sacre d'Antonin à la date de 720-21 ; or, les cinq
dates selon l'ère chrétienne que Jean Diacre donne pour la mort de

patriarches antérieurs, s'expliquent uniquement s'il les a calculées sur la
base des chiffres fournis par le catalogue dont il se servait, mais en prenant
comme point de départ l'an 724, vraie date de la mort de Donatus.
Ainsi, le pontificat de Donatus ayant duré 7 ans, celui de son prédécesseur

Christophore 35 ans, celui d'Agathon 10 ans, celui d'Etienne 5 ans, et
celui de Maxime, successeur de Primogénius, 20 ans, Joh. Diac, /. c, p. 11,
1. 29 ; 10, 1. 41 s. ; 9, 1. 69, fait mourir Christophore en (724 — 7 717,
Etienne en (717 — 35 —10 672 et Primogénius en (672—5 — 20 647 ;

avec la chronologie des lettres de Pélage Ier (plus haut, p. 6 s.), avec la suite
des événements dans Paul Diacre et avec la mention du pape Boniface (IV)
dans Chron. patr. Grad., I. c, p. 394, 1. 15, sans compter que Stoppato, pour
pouvoir placer dans son lit de Procuste le pontificat du patriarche Sévère,
retranche arbitrairement 17 années de sa durée.

1 Cf. Kehr, It. pont. VII 2, p. 41, n°s 30 s.
2 Voir la table dans W. Lenel, /. c, p. 113. Elles donnent 27 ans à Fortunat

qui probablement a été ordonné en 802 (cf. J.-E. 2512 du 21 mars 803) et dont le
pontificat, selon toute vraisemblance, a donc duré 24 ans ; on peut supposer que
dans le catalogue primitif duquel nos listes dérivent, XXIIII était corrompu
en XXVII, mais la correction de cette erreur ne suffit toujours pas pour mettre
les autres chiffres en accord avec les dates-limite. On n'y parviendrait, et encore
de justesse, qu'en admettant en outre qu'un ms. du Chronicon Altinate a raison
de ne donner que 35 ans au prédécesseur de Fortunat, Jean (voir Chron. Altin.,

c, p. 17, 1. 24), alors que les trois autres mss. de cette source et la Chron. patr.
Grad. — dans Joh. Diac, l. c, p. 13, 1. 37 le chiffre est omis — lui en donnent 36.

3 Pour Vénérius (826-851) et pour son successeur Victor (851-857), les
indications des listes patriarcales sont confirmées par J.-E. 2616. 2672.



— 136 —

en réalité, cette dernière date n'est pas tout à fait exacte, car d'après toutes
les listes Primogénius a été patriarche pendant 20 ans, 3 mois et 7 jours,
et comme d'après J.-E. 2016 il n'a reçu le sacre qu'à la fin février ou en
mars 628, il n'est mort qu'en juin 648. Comme Jean Diacre ne mentionne
même pas l'usurpateur Fortunat, mais fait suivre Cyprien immédiatement
de Primogénius (/. c, p. 8, 1. 60 s.), il décompte ensuite de 647 les 20 ans,
3 mois et 7 jours de Primogénius (ibid., p. 9, 1. 70 à p. 10,1. 1), et les 25 ans,
3 mois et 20 jours qu'il attribue à Cyprien (ibid., p. 8, 1. 60 s.), et arrive ainsi
à lardate de 602 à laquelle il place la mort d'Epiphane (ibid., 1. 54 s.), date
en retard de 10 ans parce que dans Jean Diacre (de même que dans Chron.
Altin., I. c, p. 17, 1. 5 s.), le pontificat de Cyprien est trop long de 10 années ;

enfin, il déduit de 602 tous les chiffres qu'il donne pour les pontificats
antérieurs à celui de Cyprien et postérieurs à celui d'Elie, savoir 5 ans et 3 mois
pour Epiphane (l. c, 1. 54 s.), 5 ans pour Candidien (ibid., 1. 34 s.), 3 ans
et 5 jours pour Marcien (ibid., 1. 29 s.) et rien pour Sévère — car en
mentionnant la mort de ce dernier (ibid., 1. 15, passage transcrit de Paul.
Diac. I. c. IV 33 in.), il a omis d'indiquer la durée de son pontificat —, et
c'est ainsi qu'il parvient pour la mort d'Elie à la date de 588 qui, on le
voit, est complètement dénuée de valeur.

Duchesne, /. c, p. 247, Caspar, /. c, p. 520 et la plupart des modernes
disent qu'à Grado le schisme prit fin en 607 ; mais d'après la chronologie
des premiers patriarches de Grado, telle que nous l'avons établie, cet
événement n'a eu lieu qu'en 610. En effet, la date de 607 ne repose que sur
une erreur de Paul. Diac. Z. c. IV 33 qui ne mentionne pas le patriarche Marcien

et fait de Candidien le successeur immédiat de Sévère à Grado ; or, en
transcrivant ce passage, Joh. Diac, /. c, p. 8, 1. 16 a parfaitement raison
d'y remplacer Candidianus par Marcianus, car non seulement les listes
patriarcales de Grado — outre Joh. Diac, /. c, 1. 16. 29 s., aussi Chron.
Altin., I. c, p. 16, 1. 34. Chron. patr. Grad., c. 3 in., I. c, p. 394. Chron. Grad.,
I. c, p. 45, 1. 5 s. — sont unanimes à nommer Marcien entre Sévère et
Candidien, mais encore Marcien se trouve aussi dans la Ser. patr. Aquileg., I. c,
où sa place est entre Sévère et Jean, premier patriarche d'Aquilée-Cividale :

on ne peut donc pas douter qu'il ait été le dernier titulaire du patriarcat
avant la scission. Dans le fragment d'une lettre adressée par le patriarche
schismatique Jean au roi Agilulf, M. G., Epp. III 693, il n'est pas question
de Marcien, mais de domno Seveto decessoti nostto ; si Paul Diacre a connu
cette lettre et si dans les parties de celle-ci qui ne nous sont pas parvenues,
Marcien n'était pas mentionné davantage, les mots que je viens de transcrire
peuvent avoir fait croire à l'historien lombard que Sévère a été le
prédécesseur immédiat de Jean, bien que ce dernier ne le dise nullement.

Fribourg (Suisse). t Etnest Stein \

1 Ceci est le dernier travail dû à la plume M. le prof. E. Stein, l'éminent
historien étant décédé à Fribourg le 25 février 1945



Zur Geschichte des klösterlichen Frühstücks

Vor einem halben Jahrhundert hat P. Gregor Müller von Wettingen-
Mehrerau in der Zisterzienser-Chronik von 1895 (Bd. VII, S. 86-91) das
Thema erstmals aufgegriffen und einige Fragen gelöst. Die folgenden
Beiträge wollen da und dort das Entwicklungsbild vervollständigen und zur
weiteren Beachtung des Gegenstandes anregen.

Nach der Benediktinerregel gab es an gewöhnlichen Tagen zwei
Mahlzeiten, das Mittagsmahl (prandium) nach der Sext und das Abendessen
(cena) nach der Non (Kap. 39, 41-42). Im Sommer war die Hauptmahlzeit
um 12 Uhr, im Winter um 2 % Uhr l. Das ist festzuhalten. Möglicherweise

hatte die benediktinische Sitte des Mittagessens sich von den Klöstern
auf ihre bäuerliche Umwelt verpflanzt. Diese Vermutung hat F. Zoepfl
erstmals geäußert, ohne freilich die These im einzelnen auszuführen. Er
beruft sich auf landwirtschaftliche Kreise (wohl von Deutschland), wo nur
ein Frühstück um 9 Uhr Morgens und ein Abendbrot um 3 Uhr nachmittags
in Brauch war 2. R. Weiß kann für einige schweizerische Hochtäler ebenfalls

die nur zweimalige Mahlzeit am Morgen (9 Uhr) und am Nachmittag
(4-5 Uhr) belegen 3. Der hl. Benedikt kannte aber auch schon eine dritte
Stärkung. Er erlaubte nämlich im Kapitel 37 den Gteisen und Kindetn,
vor den ordnungsgemäßen Stunden zu speisen. Ferner bekamen nach
Kapitel 35 Dienet und Leser, die bei Tisch ihres Amtes walteten, vorher
eine kleine Mahlzeit, bestehend aus Wein und Brot (biberes et panem,
resp. mixtum). Zu denen, die vor den gewöhnlichen Mahlzeiten etwas zu
sich nehmen konnten, zählte man bald auch diejenigen, die sich zu Ader
ließen. Das ist bereits durch die cluniazensischen Gewohnheiten des

italienischen Klosters Farfa im 10.-11. Jahrhundert bezeugt4. Daß diese
Stärkung nicht nur aus Brot und Wein, sondern auch aus Suppe bestand
(aqua cum suppis, ut fertur a medicis), bezeugen die sog. Consuetudines
Einsidlenses, welche die Gewohnheiten der benediktinischen Klosterreform
in den Klöstern von Trier und Regensburg im 10. Jahrhundert darstellen 5.

1 Butler C, Benediktinisches Mönchtum (1929), S. 281-283, 288-289. Dazu
jetzt Stohler H., Alte Schweizerische Läutordnungen (SA aus dem Schweiz. Archiv
für Volkskunde Bd. 41, Jahrg. 1944), S. 5 f., 31-32, 39-43.

2 Zoepfl Fr., Deutsche Kulturgeschichte 1 (1931) 150.
3 Weiß R., Das Alpwesen Graubündens (1941), S. 326 in Anlehnung an

Zoepfl.
4 Albers Br., Consuetudines Monasticae 1 (1900) 175.
6 Über die Einsiedler Gewohnheiten siehe Henggeler R., Profeßbuch von

Einsiedeln (1933), S. 63 u. 240 ; den Text bei Ringholz Od., Geschichte von
Einsiedeln (1904), S. 672-684, S. 676. Bei Festen von 12 Lektionen usque post missas
sustineant, cum ministerialibus accepturi tantummodo panem et vinum vel caseum,
quoniam post VI tam statim reficiendi sunt, cum primis a cellerario pie cybaturi.



— 138 —

Die kleine Beigabe hatte natürlich nur dann einen Sinn, wenn sie beträchtlich

vor dem Mittagessen gegeben wurde, also etwa um 9 Uhr vormittags
(nach der Terz). Zu den Kindern zählten auch die jugendlichen Mönche.
Diesen scheint man im Zisterzienserorden stark entgegengekommen zu
sein, darum schärfte das Ordenskapitel 1183 ein, daß weder Mönche noch
Laienbrüder zu irgend einer Zeit täglich mehr als zweimal im Konvent
speisen dürfen l.

Daraus esgibt sich, daß im Mittelalter die vom Heiligen von Nursia
gegebene Erlaubnis weitreichend benützt wurde. Wenn sich in den Klöstern
das Bedürfnis nach dem Frühstück so stark geltend machte, dann wird
es in der Laienwelt selbstverständlicher Brauch gewesen sein. Dafür geben
uns bereits die süddeutschen Consuetudines Einsidlenses einen Beleg für
das 10. Jahrhundert 2. Es ist deshalb nicht auffällig, wenn die romanischen
Bezeichnungen dafür auf das Mittelalter hinweisen, so das disjejunare im
Altfranzösischen und die collatio im Altitalienischen 3. Das deutsche Wort
selbst ist wenigstens für den Anfang des 15. Jahrhunderts belegt: « frue-
stuck » 4. Im 16. Jahrhundert bezeichnet der Kölner Chronist Hermann
von Weinsberg (1518-98) bereits die viermalige Mahlzeit als das Gewöhnliche

in den rheinischen Städten (Frühstück 5-6 Uhr, Mittag 10-11, Vesperbrot

3, Abendessen 6-7 Uhr) 6.

Trotz dieser Verbreitung fand das Frühstück in den Klöstern doch
nicht den schnellen Eingang, wie man es vielleicht vermuten würde. Eine
Einheitsordnung für alle Klöster der 1602 gegründeten schweizerischen
Benediktinerkongregation vom 4. August 1618 setzt das Mittagessen auf
10 Uhr, das Nachtessen auf 5 Uhr an. Von einem Frühstück keine Rede 6.

Similiter post uesperam. In der Zeit nach Ostern : non comedent quicquam
usque post missam publicam et tunc solummodo panem et vinum vel caseum,
quia mox post VI tam sunt refecturi. Quotiens ergo ad VI tam sunt refecturi,
sustineant usque post tertiam et missas.

1 Müller P. Gr., in der Zisterzienser Chronik 7 (1895) 87.
2 Ringholz, 1. c. S. 676. Diejenigen, die zu Ader lassen, « abstineant usque

ad illam horam, qua panem et vinum soient accipere ministeriales et nihil aliud
tunc habeant, nisi hoc ipsum et caseum, post nonam mox cum aliis cenaturi ».

Ferner : « post missas sustineant cum ministerialibus accepturi tantummodo panem
et vinum vel caseum, quoniam post VI tam statim reficiendi sunt ». Weiter :

« ministeriales et infirmi quando sine aliis aliquid sumpturi sunt, ad tabulam
prioris sedeant. » Unter ministeriales sind die Dienstleute zu verstehen, die z. B.
in Einsiedeln schon 1064 besondere Rechte hatten. Ringholz, S. 62.

3 Herzog Paul, Die Bezeichnungen der täglichen Mahlzeiten in den romanischen
Sprachen und Dialekten (Zürich 1916), S. 19-35.

4 So nach Grimm, Deutsches Wörterbuch 4, 321. Freundl. Mitteilung von
Dr. Richard Weiß in Schiers, der die Frühstücksfrage im volkskundlichen Atlas
der Schweiz behandeln wird.

6 Der Text des Chronisten bei Zoepfl F., Deutsche Kulturgeschichte 2 (1937)
157.

0 Stiftsarchiv Einsiedeln R 91 S. 1-21 Uniformitatis Charta Benedictinorum
in Helvetia publicata.



— 139 -
Die Kongregationsstatuten von 1702 behalten für das Mittagessen 10 resp.
11 Uhr, für das Abendessen wiederum 5 Uhr l. Und doch wissen wir für
diese Zeit bereits sicher, daß trotzdem das Frühstück vielfach in den
Klöstern in Übung war, und zwar nicht nur für Kinder und Greise,
sondern mehr oder weniger für einen großen Teil des Konvents.

Wir beginnen unseren Rundgang durch die einzelnen Klöster mit
Einsiedeln. In den Statuta pro Fratribus Conversis, die um 1700 verfaßt
wurden, ist die Rede von Laienbrüdern, welche die Erlaubnis hatten, eine

Morgensuppe zu nehmen 2. Die Nützlichkeit dieser sog. Trompetersuppe,
der noch Eier und Käse beigegeben waren, wußten auch die Patres
gebührend zu schätzen und nahmen sie fast täglich ein, und zwar nach
Belieben ohne Erlaubnis. Dagegen schritt der gestrenge Stiftsdekan am
7. Februar 1722 energisch ein, schaffte wohl den Morgenimbiß nicht ab,

verlangte aber, daß man sich nur mit Erlaubnis dieser Zukost erfreue 3.

Noch 1781 schärfte die Klosterobrigkeit diese Bestimmung den
Untergebenen ein. Nur wer sich zu Ader ließ, dürfe ohne weiteres im Speisesaal
des Konventes, nicht aber am Hofe, etwas zu sich nehmen 4. Zum Frühstück

berechtigt waren die Sänger und Musikanten, sooft sie ein Frühamt
mit ihrer Kunst verschönem mußten. An dieser Käsesuppe durften indes,
wie eine Verordnung von 1789 neuerdings betonte, nur die wirklichen Sänger
und Musikanten teilnehmen. Heute noch, wenn die Unterwaldner, Zuger usw.
ihr Wallfahrts-Frühamt haben, wird die traditionelle Käsesuppe serviert,
doch selbstredend nicht mehr als Sondergericht der Sänger 5.

Nach der französischen Revolution scheinen die Patres ohne weiteres
ihre Morgensuppe bekommen zu haben. In den Entwürfen zur Neuregelung
der Klosterordnung 1803-04 wollte man nämlich die Morgensuppe den
Fratres und Novizen allgemein wenigstens an Sonn- und Feiertagen
erlauben. Sonst sollten sie darum fragen. Mit der Einrichtung der Schule
(1805 zählte sie 36 Zöglinge) und der Wiederaufnahme der Wallfahrt war
eben die Arbeit vergrößert worden, weshalb dafür den Patres das Frühstück
gewährt wurde. Hingegen bedurfte es für den Genuß von Kaffee statt
Suppe einer besonderen Erlaubnis. Aber auch dann noch mußte der Kaffee
in aller Stille auf dem Zimmer eingenommen werden, und zwar offenbar
auf Kosten des Peculiums. Erst Abt Cölestin Müller verordnete 1840,
anläßlich seines Profeßjubiläums, daß inskünftig jedem Pater und Bruder
der Kaffee zum Frühstück gratis verabreicht werde.

Im Kloster Muri schaffte Abt Bonaventura IL, Bucher (1757-76) das
Peculium ab, veranlaßte aber dafür einen besseren Tisch und gestattete
den Priestern und schwachen Konventualen nach jeweiliger Erlaubnis das

1 Staub A., De Origine et Actibus Congregationis Helveto-Benedictinae (1924),
I, S. 29, II, S. 15 (Statuten von 1636 resp. 1748).

2 Die ungedruckten archivalischen Belege verdanke ich der Freundlichkeit
von P. Rudolf Henggeler, Stiftsarchivar, Einsiedeln.

3 Studien u. Mitteilungen zur Gesch. d. Benediktinerordens 36 (1915) 252.
4 Acta Capitularia zum 6. Mai 1781.
6 Acta Capitularia zum 6. September 1789.



— 140 —

Frühstück, das bis zu dieser Zeit, wie es scheint, im Kloster noch unbekannt
war. Der Nachfolger des Abtes, Gerold IL, Maier (1776-1810), glaubte indes
seinen Mönchen wenigstens den Gebrauch von Kaffee und Schokolade, den
Abt Bonaventura erlaubt hatte, untersagen zu müssen. Doch beließ er
das Suppenfrühstück, zu dessen Genuß jedoch noch immer eine Lizenz
nötig war. Noch unter Abt Ambros Bloch (1816-38) mußte dafür der Dekan

angegangen werden. Allgemein erlaubt war die leibliche Erquickung nur
zweimal im Tage *.

Daß der Murenser Abt noch Ende des 18. Jahrhunderts Thee und
Schokolade nicht erlauben wollte, ist nicht allzu auffällig. Die Jesuiten
betrachteten « Cioccolatta, Caffee und Thee » als sog. ausländische Getränke
(potus peregrini) und wollten sie in ihren Provinzen nicht aufkommen
lassen. Als ein Jesuitenpater in Luzern 1721 aus gesundheitlichen Gründen
die Erlaubnis erbat, Thee oder Kaffee (ex fabis Turciacis) zu trinken, kam
die Angelegenheit nicht nur vor den oberdeutschen Provinzial, sondern
auch vor den General. Die Erlaubnis wurde zwar gegeben, immerhin aber
bedauert, daß diese Sitte Eingang gefunden. General Retz untersagte die
fremden Getränke ohne besondere Erlaubnis sowohl für die oberdeutsche
wie österreichische Provinz noch 1731, 1739 und 1744. Auch Ricci, der
letzte Jesuitengeneral vor der Aufhebung, betonte 1758 am Anfang seiner
Amtstätigkeit, er möchte nicht, daß die so lange geübte löbliche Sitte der
Enthaltung von solchen Getränken allmählich Abbruch erleide 2.

In den gedruckten Statuten der Oberdeutschen Kongregation der
Zisterzienser von 1733 ist nur von zwei Mahlzeiten die Rede. Doch ist
selbstverständlich das Mixtum der Benediktinerregel, und zwar wie bei den
Benediktinern in seiner weiteren Form immer in Übung. Dieses durfte
aber nach einem Beschlüsse des Generalkapitels vom 2. September 1771

auch in Kaffee oder Thee bestehen : Post Sacrum qui indigebant aut
volebant Thee vel Caffée sumpserunt3. Der Tractatus monasticus et
Commentarius in Regulam S. Benedicti des P. Mathias Bisenberger in Salem

vom Jahre 1774 spricht ausdrücklich nur vom mixtum des Tischdieners,
der in unsern deutschen Gegenden statt aus Wein und Brot auch aus Suppe
bestehen kann (In Alemannia nostra pro mixto hoc conceditur offa seu
iusculum pani affusum zu Cap. 35 S. Regulae). Trotzdem das Generalkapitel

schon 1771, wie oben gesagt, den fremden Getränken den Eingang
nicht verwehrte, stand man doch da und dort noch der Sache sehr
zurückhaltend gegenüber. Als in Magdenau Frau Katharina Sträßli (1750-1803)
die Erlaubnis für den Kaffeegenuß erbat, schickte Abt Sebastian Steinegger
von Wettingen am 4. September 1790 einen Zettel zurück, mit der
Aufschrift : « Der Frau Abbtissin in geheim abzugeben. » Darin war die erbetene
Lizenz enthalten, sofern es der Chorfrau gesundheitlich nützlich sei. Wann

1 Kiem P. M., Geschichte der Benediktiner Abtei Muri-Gries 2 (1891) 206,
255, 392.

2 Duhr B., Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge im
18. Jahrh. IV. 2 (1928) 486.

3 Müller P. Gr., in der Zisterzienser-Chronik 7 (1895) 90.



— 141 —

und wie dieser Kaffee eingenommen werden sollte, das solle die Äbtissin
bestimmen 1.

In Disentis besorgten sich die Mönche des öftern ihr Frühstück aus
dem Peculium und nahmen es auf der Zelle für sich allein. Als unter Abt
Anselm Huonder (1804-26) eine neue Schule und eine neue
Klosterordnung eingeführt wurde, fand dieser Mißbrauch ein Ende. Der Abt
bestimmte am 15. Januar 1807, daß das Frühstück zur bestimmten Zeit
gemeinsam eingenommen werden solle 2. Es bestand vermutlich aus Suppe.
Denn erst am 4. April 1817, am Karfreitag, gab der gleiche Abt allgemein
die Erlaubnis, auch Kaffee zu trinken, den bislang nur der eine oder andere
der älteren Patres sich leisten konnte. Der Abt entschuldigt diese Erlaubnis
ausdrücklich mit der Last der Schule. Indes sollte der Kaffee in der Küche
hergerichtet und schweigend im gemeinsamen Speisesaale zur bestimmten
Zeit eingenommen werden. Ferner mußte jeder Pater diese Zutat aus dem
Peculium beschaffen 3. Daß die einen auf Kosten des Klosters ihre Suppe,
die andern aus ihrem eigenen Depositum ihren Kaffee tranken, war nicht
ideal. Wohl deshalb erlaubte Abt Anselm Huonder am 5. März 1819
allgemein am Morgen den Kaffee. Hauptgrund scheint dazu gewesen zu sein,
daß die Mönche doch noch ihren schwarzen Trank auf der Zelle zu trinken
beliebten, was der Abt begreiflicherweise nicht gerne sah. Von nun an
sollte am Morgen für alle der Kaffee zur Verfügung stehen, wie man wohl
schließen muß 4. Nach einem Jahrhundert hat dann wieder Abt Bonifaz
Duwe (1916-25) allen Mönchen das Frühstück noch nachhaltiger und
kräftiger gestaltet, und zwar nicht nur in Rücksicht auf die Leistungen
in Chor und Schule, sondern auch auf die hochalpine Lage des Klosters.

Im gleichen Jahre, wie in Disentis, also 1807, fand das Frühstück auch
in Engelberg Eingang, und zwar gleichzeitig mit der Verlegung der
Mitternachtsmette auf morgens 4 Uhr5. Damit hat der damalige Abt Karl
Stadler (1803-22) in jeder Hinsicht der Zeit und den Verhältnissen klug
Rechnung getragen. Nachdem nun Einsiedeln, dann Disentis und Engelberg

das Frühstück eingeführt hatten, mußte die Frage wohl bald vor

1 Freundl. Mitteilungen von Dr. P. Karl Kreh O. Cist. in Magdenau.
2 ActaCapitularial.S. 100 :jentaculum summatur hora constituta in communi.
3 Acta Capitularia II, S. 130, quoad jentaculum seu obsonium Caffè, quod

antiquitus ignorabatur, et quo nemo utebatur, excepto uno altrove seniore, expli-
candam sibi esse mentem, nempe se nobis consessurum usum Caffé, quia pau-
ciores simus et magis intenti juventutis institutioni, non ex consuetudine legitime
jam introdueta, ea conditione, ut in communi refectorio sub silentio summamus,
et quilibet sumptibus suis comparet : se tamen nolle, ut deinde omnibus horis
illud coqueretur in Culina vel pro lubitu obsonium istud in Cellis daretur
extraneis, cum cellae Religiosorum non sint cubilia excipiendis hospitibus propria.

4 Acta Capitularia II, S. 201, concessam esse a se facultatem bibendi mane
Caffè, sed non ex consuetudine cum tempore legitime introducenda, sed potius
connivendo, ea tamen conditione, ut in Refectorio in communi biberetur, cum
antea Religiosi ipsimet in cellis propriis id coquerent, et non in culina.

5 Freundl. Mitteilung von P. Dr. Gall Heer, Engelberg, aus den Aufzeichnungen

von Abt Placidus Tanner (1851-66).



— 142 —

das Forum der schweizerischen Benediktinerkongregation kommen. Das
geschah 1823. Es gab Stimmen, welche sich für die Abschaffung des
Frühstücks aussprachen. Besonders der Murenser Prälat Ambros Bloch drang
darauf. Allein Eugen v. Büren, Abt von Engelberg (1822-51), war
gegenteiliger Meinung : « er wolle lieber, daß die Seinen öffentlich frühstücken,
statt durch Betrug der Bedienten heimlich. »

1 Zu einem Verbote kam es

nicht. So blieb auch in Engelberg die 1807 eingeführte Gewohnheit.
Doch herrschte bis 1911 der Brauch, jedem einzelnen Konventualen den
Imbiß auf die Zelle zu servieren. Im Jahre 1826 kam die Angelegenheit
wiederum bei der Äbteversammlung zur Sprache, wobei das Frühstück
immerhin als Ausnahme und nicht als Regel hingestellt wurde, um wenigstens

noch das alte Ideal einiger Äbte zu retten : « Das Frühstück, das

an einigen Orten eingeführt wurde, soll nicht als Regel, sondern aus
Ausnahme betrachtet werden, die nur auf dem Dispenswege geduldet werden
könne. »

2 Wenige Jahrzehnte nachher wird das Morgenessen wohl in allen
Klöstern Beifall gefunden haben. Sicher war auch in Mariastein um 1850
bereits ein Frühstück aus Kaffee in Übung3.

Den Männerklöstern folgten in einigem Abstand auch die Frauenklöster.

Im Konvent der Benediktinerinnen von Samen schaffte Äbtissin
M. Justa Cäcilia Widmer (1843-71) gleich am Anfange ihrer Regierung
das Peculium ab. Wahrscheinlich traf damit auch die Einführung des

gemeinsamen Frühstücks zusammen 4. Um gerade bei den Frauenklöstern
zu bleiben, die Engelberg angeschlossen sind, sei hier Melchtal (Kt.
Obwalden) erwähnt, wo nach der Übersiedlung von Luzern und Einführung
der Benediktinerregel, also 1866-69, das gemeinsame Frühstück in Übung
war. Im Frauenkloster Fahr (Kt. Aargau) war das Frühstück sicher 1878
vorhanden. In Seedorf (Kt. Uri) ist das genaue Datum nicht zu ermitteln.
Die Statuten des Einsiedler Abtes Placidus Reimann von 1644 kennen
nur zwei Mahlzeiten. Um die Mitte des 19. Jahrhunderts ist das Frühstück
jedoch « zugestanden ». Die Satzungen von Abt Basil Oberholzer von 1884
reden von « drei bis vier Mahlzeiten » 5. Leider wissen wir auch über das
älteste der noch bestehenden Frauenklöster, über Münster in Graubünden,
nichts Genaueres. Sichere Tradition ist jedoch, daß die Klosterfrauen Mitte
des 19. Jahrhunderts aus einer gemeinsamen großen Schüssel ihre
Morgenstärkung nahmen. Diese Art war eine typisch mittelalterliche Gepflogenheit
(vgl. noch Kappeler Milchsuppe), doch ist damit nicht gesagt, daß das
Münsterer Frühstück so alt ist wie diese urtümliche Mode. Ihr machte, wie
wiederum die Hausüberlieferung meldet, der Churer Bischof Kaspar Willi

1 Freundl. Mitteilung von P. Dr. Ignaz Heß, Engelberg, aus der « Chronic •

von P. Subprior Ignaz Odermatt (f 1883) zum Jahre 1823.
2 Staub A., De Origine et Acribus Congregationis Helveto-Benedictinae (1924).

Pars I, S. 41.
3 Freundl. Mitteilung von Abt Dr. Basil Niederberger, Mariastein-Altdorf.
4 Freundl. Mitteilung von P. Dr. Bruno Wilhelm O. S. B., Sarnen.
6 Freundliche Mitteilung von P. Justus Schweizer O. S. B., Seedorf.



— 143 —

(1868 Weihbischof, 1877-79 Bischof) ein Ende. Wahrscheinlich geschah
das 1876, als der Churer Hirte die Konstitutionen des Klosters änderte1.

Wenden wir uns den Frauenklöstern des Zisterzienserordens zu. In
Magdenau führte Äbtissin M. Francisca Ochsner (1874-96) die vita communis
ein und schaffte das Peculium ab. Damit hängt die gemeinsame Ansetzung
des Frühstücks zusammen. Vorher hatten sich wohl die Klosterfrauen, wie
in den ürigen Klöstern, nach ihren persönlichen Bedürfnissen eine Stärkung
bereitet, was nun gesamthaft geregelt wurde. Ähnlich war es auch in
Wurmsbach. Dort hatte jede Klosterfrau bei der Äbtissin ein Depositum
hinterlegt, aus dem sie nebst anderm auch Frühstück und Vespertrank
bestritt. 1883 fand dann die vita communis und damit auch das gemeinsame

Frühstück Eingang. Für das Kloster Eschenbach ist das Datum 1888
für die Einführung der gemeinsamen Morgenstärkung überliefert 2.

Um das Thema noch weiter zu beleuchten, sei auch auf den Entscheid
des Generalkapitels der Kapuziner aus dem Jahre 1847 hingewiesen. Darin
wird der Genuß des Kaffees als ursprünglich dem Orden nicht eigen
angesehen und als abusus gestempelt. Immerhin ist von einer vollständigen
Untersagung des köstlichen Getränkes keine Rede. Wenn der Provinzial
es ausdrücklich gestattet, kann der Kaffee an einem dafür bestimmten
Orte eingenommen werden. Noch mehr Den Hausobern wird ans Herz
gelegt (commendamus Superioribus), den Jüngern Ordensmitgliedern etwas
verabreichen zu lassen (aliqua refectiuneula). General P. Bernhard Christen
ging von der zögernden Haltung zur allgemeinen Einführung über, indem
er 1886 das Frühstück («diese kleine Mahlzeit») für alle Brüder, auch die
Novizen, verabreicht wissen wollte 3.

Im Dominikanerorden scheint das Frühstück vereinzelt schon im
18. Jahrhundert existiert zu haben. Wenigstens trifft das für die Provinz
Germania Superior zu. Zur Zeit, als P. Apollinaris Nittermaier von Eichstätt

(1745-1820) dem Orden des hl. Dominikus angehörte, also nach dessen

Eintritt 1768, «war die geistliche Armut nicht so streng, daß nicht jeder
seine gewissen Erträgnisse hatte, theils aus Ersparnissen besserer Speisen
und Getränke, theils aus Meß-Stipendien und Privat-Schenkungen, und
so andern, von denen sie sich ihre Kleidungs-Stücke, Frühstück, Taback,
Sacktücher usw. selbst anzuschaffen hatten » 4. Auch hier fand im Ver-

1 Thaler P. A., Geschichte des bündnerischen Münstertales (1931), S. 602.

In der Schweiz. Benediktinerkongregation war von jeher ein eigener Teller (für
Speise und damit wohl auch für Suppe) vorgeschrieben. Acta Congregationis
Bd. I, S. 10 zu 1602, Bd. II, S. 416 zu 1680 : singuli ex singulis scutellis (Stiftsarchiv

Disentis).
2 Alle Belege für die Zisterzienserklöster verdanke ich der Güte von

P. Dr. Kolumban Spahr S. O. Cist. in Hauterive.
3 Analecta Ordinis Min. Capuccinorum II (Romae 1886) 232 n. 24. Freundl.

Mitteilungen von P. Beda Mayer O. M. Cap., Archivar im Wesemlin, Luzern.
4 Hoffmann Johann Georg, Denkwürdigkeiten aus dem Leben eines

würdigen Priesters des 19. Jahrh. (Augsburg 1826), S. 129. Der «würdige Priester»
ist eben Nittermaier. Die Notizen über den Dominikanerorden verdanke ich
Dr. P. Gabriel Löhr O. P., Fribourg.



— 144 —

laufe des 19. Jahrhunderts die allgemeine Einführung des Morgenimbisses
statt. Als P. Dominique Lacordaire (j- 1861) in Frankreich den
Dominikanerorden wieder einführte (1843), dessen erster Provinzial er auch wurde
(1850) ' setzte er sich besonders für diese Morgenstärkung ein. Jedenfalls
war das Frühstück im Dominikanerorden schon lange Brauch, wenn auch
erst die Konstitutionen von 1925 (nr. 877) davon sprechen.

Zum Schlüsse noch das Ergebnis unserer Anfrage bei den Söhnen des

hl. Bruno in der Chartreuse de la Valsainte : « Nous n'avons jamais eu de

petit-déjeuner en commun, ni aucune collation de cette sorte soit au réfectoire,

soit en cellule. » Die Kartäuser sind Beweis für die alte mönchische
Strenge der hochmittelalterlichen Reformorden. Wie am Nachtgottesdienst,

so halten sie auch an der mittelalterlichen Tagesordnung fest.
Was für die Mönche eines weltabgeschiedenen Klosters angeht, kann

aber nicht für die Mitglieder einer jeden Abtei gelten. Der Rhythmus eines
mittelalterlichen Konventes ist ein anderer als der eines modernen. Die
alten Mönche hatten alles in allem ein ruhigeres Leben, kannten keinen
so straffen Schulstundenbetrieb, kein Klingen des Telephons und Klappern
der Schreibmaschine. Und da die Ausnahmen besonders seit dem 18.
Jahrhundert überhandnahmen, war eine Änderung sehr angebracht. In den
Jahrzehnten nach der französischen Revolution wurde jedenfalls das
Frühstück in den Männerklöstern ziemlich allgemein gestattet. Daß aber
diese Mahlzeit nicht von alters her bestand, zeigt schon das Fehlen eines
eigenen Tischgebetes. Die Einführung der Morgenstärkung war sehr zu
begrüßen, da zu viele Ausnahmen, wie schon P. Gregor Müller bemerkte,
notwendigerweise zur Erschlaffung der ganzen klösterlichen Zucht führen
mußten.

Disentis. P. Iso Müller.

1 Zisterzienser Chronik 7 (1895) 88. Zu unserer Skizze sei noch nachgetragen,
daß der Luzerner Nuntius 1772 und 1776 in Salem Schokolade vorzog, während
Fürstabt Gerbert von St. Blasien dort 17 76 Habermus und Burgunder zu sich
nahm. Freiburger Diözesan-Archiv 35 (1934) 167, 173, 188-189. — In Disentis
bestimmte Abt Huonder 1815 ausdrücklich : Cum tempore antiquo R. R. Patres
Caffè per semetipsos praeparabant, propterea ipsimet R. R. Patres deinceps
coquant Caffè. Daher ließ der Abt in loco abstruso in cubili quodam fornice ac
muris strueto focum quemdam praeparari ut R. R. D. D. Patres illuc se

transférant et jentaculum Caffè ipsimet praeparent. Die Konventualen verwahrten
sich gegen diesen locum foetore et imunditiis plenum und wünschten einen
Diener. Acta Capitularia II, S. 21-22.



Sur l'origine du bienheureux Gérard,
fondateur de l'Ordre de St-Jean

On a discuté de l'origine exacte de l'institution hospitalière qui a
donné naissance à l'Ordre de St-Jean. La provenance de son fondateur
a également formé l'objet de plusieurs travaux, mais surtout d'hypothèses,
dans lesquelles est entrée avec le temps une certaine tendance qui ne peut
que nuire au sérieux des études historiques qui perdent nécessairement
par des idées préconçues.

Les premiers détails qu'on rencontre sur l'origine de l'Hôpital et la
personne de son fondateur sont racontés par l'archevêque x Guillaume
de Tyr, dans son histoire des croisades 2. Il y relate s que, lorsque les
Croisés s'emparèrent de Jérusalem, ils trouvèrent, dans l'hospice annexé
au monastère de Ste-Marie Latine 4, un saint homme appelé Gérard qui,
au moment des hostilités, sur l'ordre de l'abbé et des moines, avait déjà
longtemps 6 servi les pauvres.

On a cité6 une série de donations « à l'église de St-Jean de

l'hôpital de Jérusalem », antérieures à la première croisade, mais ces
documents ne sont pas de la date à laquelle on les attribue '.

Effectivement, on sait très peu de chose de celui auquel le pape
Pascal II s'adresse comme au « Venerabili filio Geraudo institutori ac
praeposito Hierosolymitani Xenodochii 8 ». Les uns en font un artisan,
un évêque ou un ermite de St-Augustin. Les autres, plus nombreux, l'ont
supposé laïque, frère oblat ou donat de Ste-Marie Latine, affilié à la règle
de St-Benoît 9. On ne sait même rien de précis de sa famille et de sa

1 Depuis 1174.
2 Historia rerum in partibus tratismatinis geslarum, dans le Recueil des

historiens des croisades, publié par l'Académie des inscriptions et belles-lettres ;

historiens occidentaux, Paris 1844 ss., tome I.
3 Pages 822-826.
4 Sur les emplacements exacts du monastère et de l'hospice, voir les

PP. Hugues Vincent et F. M. Abel, O. P., Jérusalem, tome II : Jérusalem
nouvelle, fase. 3, Paris 1922, pp. 646 ss., et les rectifications au fase. 4, Paris 1926,

pp. 959 ss.
5 Multo tempore.
6 Encore Oscar de Poli, L'Ordre de St-Jean — Ses onze premiers grands-

maîtres, dans l'annuaire du Conseil héraldique de France, Paris 1892, p. 57.
" Joseph Delaville le Roulx, Les Hospitaliers en Terre Sainte et à Chypre

(1100-1310), Paris 1904, p. 31.
8 P. S. Pauli, Codice diplomatico del S. M. Ordine Gerosolimitano, Lucques

1733-37, vol. 1, p. 268.
9 P. A. Paoli, Dell'origine ed istituto del S. M. Ordine di Giovambattista

Gerosolimitano, Rome 1781, pp. 429-430.

BEVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 10



— 146 —

patrie. Les auteurs français le font originaire de la Provence *. Nous
examinerons cette hypothèse plus tard, après avoir rendu compte de deux
autres versions, dont la seconde surtout a eu un grand succès dans des

publications modernes et jusque dans la revue officielle de l'Ordre lui-
même 2.

Paoli3, après avoir examiné les différentes thèses sur l'origine de

Gérard, veut l'identifier avec un membre de la famille des comtes de
Hainaut qui, fils du seigneur de Leuze et châtelain d'Avesnes, fut martyrisé
à Arsur4. Malgré toute l'habileté de Paoli, cette explication s'écroule
devant le fait déjà signalé par Delaville 6, que Gérard d'Avesnes mourut
en 1102 • tandis que le maître Gérard n'est décédé que le 3 septembre 1120 '.

Une autre opinion le veut d'origine italienne. L'hôpital de St-Jean
s'étant détaché de l'abbaye bénédictine de fondation amalfitaine 8, beaucoup
d'auteurs ont vu aussi un Italien dans son premier maître 9.

Un historien d'Amalfi, Mathieu Camera 10, produit à l'appui de cette
thèse deux textes qui ont eu un poids considérable chez l'auteur moderne
le plus important qui ait écrit sur l'Ordre de St-Jean, Joseph Delaville
le Roulx 11. Ce sont deux procès-verbaux constatant que, le 15 septembre

1680 et le 11 avril 1705, existait à Scala, près d'Amalfi, sur la place
publique, un portrait ancien du bienheureux Gérard, vêtu de l'habit
bénédictin, brandissant de la main droite une épée nue et tenant de la gauche un
bouclier chargé de la croix blanche de l'Ordre ; sur le même tableau étaient
figurés, en haut, deux écus, à droite celui de l'Ordre (de gueules à la croix
d'argent), à gauche celui du royaume de Jérusalem (d'argent à une croix
de gueules [sic], cantonnée de quatre croix du même). Au-dessus des deux
blasons enfin, une inscription disant que les nobles d'Amalfi avaient fondé,

1 P. A. Paoli, op. cit., p. 431.
2 La rédaction de la revue de l'Ordre, 1940, N° 6, p. 14, note ; et Jean

Tokarzewski Karaszewicz, ibid., 1941, N08 8-9, p. 4. — Je tiens aussi à signaler
la crédulité de certaines personnes (Joseph Antici Mattei, dans la revue de l'Ordre,
1942, N° 5, pp. 9-10) qui appellent un « accurato studio » les élucubrations absurdes
d'un ultra-fasciste (/ Puy di Lione e i Poggi di Lucca. Considerazioni ed

indagini sulla origine italiana di Raimondo de Puy, primo Gran Maestro (sic)
dell'Ordine di S. Giovanni, par le comte M. A. Caracciolo del Leone), dans
Latinagens, mars-avril 1938, qui veut faire un Italien, du maître Raymond du Puy.

3 Op. cit., pp. 437-458.
4 Albert d'Aix, Historia Hierosolymitana (1095-1121), dans l'édition

mentionnée à la p. 145, note 2, tome IV, pp. 507-508. 6 Op. cit., p. 36.
0 Albert d'Aix, op. cit., p. 593.
7 Foucher de Chartres, dans la même édition, tome III, p. 446.
8 Joseph Delaville le Roulx, De prima origine Hospitaliorum Hierosoly-

mitanorum, Paris 1885.
9 Par exemple Jean-Christophe Beckmann, Beschreibung des ritterlichen

Johanniter-Orden. éd. Juste-Christophe Dithmar, Francfort s. l'Oder, 1726,

p. 59 : « vermuhtlicher für einem Calabrier nachdem die Stifftung doch von den
Italiänern geschehen ».

10 Memorie storico-diplomatiche dell'antica città e ducato d'Amalfi, Salerne
1876-1882. » f 1911.



- 147 —

en 1020, à Jérusalem, l'Ordre de l'Hôpital, appelé depuis de Malte, dont le
B. Gérard, de Scala, avait été le fondateur et le premier grand-maître. Ces

constatations notariées, rédigées à la requête de divers membres de la
famille Sasso, devaient appuyer sa prétention de descendre du grand-
maître.

Delaville 1 y relève que la fondation amalfitaine n'est certainement
pas de 1020, mais dit qu'on aurait pu prendre MLX pour MXX. Il
remarque également que l'expression « Ordre de Malte » ne pouvait évidemment

être employée qu'après la cession de l'île à l'Ordre, en 1530 ; mais
l'inscription pouvait avoir été ajoutée postérieurement à la confection du
portrait. Le costume bénédictin, s'il ne s'agissait pas d'une confusion avec
l'habit conventuel noir des Hospitaliers, ou d'un désir éventuel de rattacher
Gérard aux Bénédictins envoyés d'Amalfi en Terre-Sainte 2, militerait en
faveur d'une représentation ancienne, puisque l'histoire officielle de l'Hôpital
nia, en ce temps-là, toute origine bénédictine de l'Ordre de St-Jean. Mais
il lui semble étrange que Marulli 3, qui habitait Naples, n'ait pas connu
cette peinture, placée en plein air sur la place publique de Scala, et que
les attaches de Gérard avec Amalfi ne lui aient été révélées, comme il le

dit, que par un manuscrit et non par ce portrait. Tout bien considéré,
Delaville arrive cependant à la conclusion que les présomptions émises en
faveur de l'origine amalfitaine de Gérard subsistent.

Un nouvel argument fut jeté dans la discussion avec l'interprétation
d'une statue qui daterait du 14e siècle. Le baron Antoine Guerritore a

publié 4 la photographie d'une statue en marbre, alors en possession du
baron Grimthorpe, dans sa villa Cimbrone à Ravello, qui représente
l'archange Saint Michel. Cette statue n'est mentionnée ni par Pansa B ni par
Camera •, mais dans un des manuscrits de Charles de Lellis, aux archives
d'Etat à Naples ', par Scipion Volpicella 8 et par Mgr Louis-Marie Mansi 9.

Cette statue10 qui se trouvait, du temps de Lellis, dans l'église paroissiale

1 Op. cit., p. 145, note 7, pp. 37-38.
2 Voir aussi le chanoine Paul Guillaume, Essai historique sur l'abbaye de

Cava, Paris 1891.
3 Vite de' gran maestri della Religione di S. Giovanni Jerosolimitano, Naples

1636, p. 3.
4 Fra Gerardo, fondatore dell'Ordine di S. Giovanni di Gerusalemme, e l'arma

gentilizia dei Sasso di Scala, dans la Rivista Araldica, Rome 1919, p. 285 ss.
5 Storie di Amalfi, 1724.
6 Op. cil.
7 Vol. 10 : Luoghi e famiglie di Principato Citra, fol. 210-213 : Della famiglia

Sasso. De Lellis a écrit dans la seconde moitié du 17e siècle.
8 Studi di letteratura, storia ed arte, Naples 1876, pp. 273-275, d'après un

article déjà publié dans le Museo di scienze e letteratura, 1859.
9 Illustrazione dei principali monumenti di arte e di storia del versante

amalfitano, Rome 1898.
10 Voir aussi Galilée Savastano, Documentazione sul Beato Gerardo del

Sasso, dans la revue de l'Ordre souverain de St-Jean, Rome 1938, N° 8, p. 11 ss. ;

Joseph Confalone, Un simbolico monumento in memoria di Fra Gerardo Sasso,

ibid., 1941, N"» 1-2, p. 19.



— 148 —

de St-Pierre, au village homonyme de l'ancienne commune de Scala l,
a 1,43 m. de haut et est posée sur un piédestal de 9,5 cm. L'archange tient
un écu écartelé qui montre aux quartiers 1 et 4 une croix, et aux 2 et 3

une montagne alésée à cinq coupeaux. Guerritore cite 2 le cadastre de
Ravello, de 1755, aux archives d'Etat à Naples, qui mentionne les ruines
d'un palais de la famille del Sasso où il y avait alors les armes suivantes :

une montagne de cinq coupeaux, mouvant de la pointe, accompagnée en
chef de deux croix à huit pointes. — Le piédestal de la statue porte cette
inscription : « Pauli de Saxo MCCCLVIII. » Rien donc de plus naturel que
de rapprocher l'inscription et l'écu, au tableau déjà mentionné, avec lequel
il semble former une nouvelle preuve pour les droits de cette famille qui
se disait descendue du premier maître de l'Ordre de St-Jean.

Un examen, point par point, de ces preuves sera d'autant plus à sa
place qu'on a vu que la thèse de l'identité du B. Gérard avec un membre
de la famille del Sasso, a déjà eu un succès indéniable dans les cercles
officiels de l'Ordre lui-même.

On doit écarter dès l'abord la possibilité que la famille del Sasso soit
descendue du premier grand-maître. Même s'il n'était pas prêtre, rien ne parle
pour l'éventualité que le B. Gérard, qui avait voué sa vie déjà plusieurs années
avant la première croisade, au service des pèlerins à Jérusalem, ait laissé
des enfants derrière lui en Europe. Mentionnons aussi que la dénomination
de « grand » maître ne date que de 1267 3. Autre est la possibilité qu'il
ait été un membre de la famille del Sasso. Guerritore 4 mentionne 5 la tombe,
à l'église de la Ste-Croix, à Naples, d'un marchand napolitain, Barthélémy
de Saxo, de Scala, décédé en 1367. Dans ses manuscrits6 aux archives
d'Etat à Naples, Charles de Lellis mentionne les del Sasso parmi les
familles nobles du royaume de Naples, et s'il s'est peut-être hasardé un
peu en attribuant à cette famille un certain Unghero Sasso, sénateur de
Rome en 358 7, on peut signaler que Thomas Sasso est mentionné, en 1643,

parmi les barons du royaume de Naples et qu'il devait alors relief pour
le fief « del Drago » à Nocera 8. Il y a aussi à la Bibliothèque nationale à

Naples un manuscrit 9 donnant les armes dc deux familles de ce nom :

l'une porte 10 « d'azur à une montagne de trois coupeaux d'or, accompagnée
en chef d'une fasce d'argent chargée de trois croix de gueules » ; l'autre u
porte « de gueules à une montagne de cinq cimes d'or ».

1 Maintenant réunie à la ville de Ravello.
2 Op. cit., p. 287.
3 Louis Rangoni Machiavelli, dans la revue de l'Ordre, 1940, N» 3, p. 4.
1 Notizie storico-genealogiche della famiglia Sasso, dans la Rivista Araldica,

Rome 1919, p. 202 ss.
B Ibid., p. 204.
0 De la seconde moitié du 17e siècle.
7 Ainsi encore le trop crédule guerritore, op. cit. (note 4), p. 208, d'après

Camera, op. cit., vol. 2, pp. 279-283.
8 Guerritore, op. cit. (note 4), p. 206 : archives d'Etat, à Naples.
9 3e vol. des armes peintes, X, A 42 (vers 1700).

10 Ibid., fol. 32. " Ibid., fol. 106.



— 149 —

Mais que croire de l'ancienneté de ce tableau exposé sur la place
publique S'il était encore si bien conservé vers 1700 qu'on ait pu reconnaître

tous les détails décrits dans les actes notariés, il est pratiquement
impossible qu'il date de plus loin que d'un peu plus de cent ans environ.
Toutes les particularités de la description confirment cette opinion. Si
un notaire, en 1680, parle de la croix blanche de l'Ordre, il désigne par cette
expression évidemment la croix moderne à huit pointes. Cette forme de
a croix ne remonte cependant plus haut que la première moitié du
15e siècle1. Les armes de Jérusalem, dans lesquelles les croix devraient
d'ailleurs être correctement d'or et non de gueules, n'apparaissent pas
avant la seconde moitié du 13e siècle 2, de sorte que, dans le meilleur des

cas, le tableau aurait dû être postérieur de 150 ans à l'époque du B. Gérard.
L'épée qu'il y tenait à la main est aussi plutôt une preuve contre l'authenticité

du tableau, car, du temps de Gérard, l'Ordre était exclusivement
hospitalier. Le genre de la représentation du premier maître dans ce
tableau, ne parle donc pas non plus pour une œuvre plus ancienne que le
16e siècle, ce qui est prouvé aussi par l'expression d'Ordre de « Malte »,

impossible avant 1530. Le fait que Marulli3, qui devrait avoir connu
cependant le berceau présumé de l'Ordre de St-Jean s'il n'était pas plus
éloigné de Naples que Scala, ne mentionne pas ce tableau n'est pas non
plus un argument en faveur de ce dernier.

Reste toutefois la statue avec la date de 1358. En admettant que la
statue soit de cette époque, ce qui n'est point si sûr d'après son style que
j'aimerais attribuer plutôt au 15e siècle, il y a cependant un détail décisif
qui parle contre son rapport avec un maître de l'Ordre provenant de la
famille del Sasso, et c'est précisément ce point qu'on a voulu interpréter
en faveur de cette thèse Car l'écu écartelé 4 des grands-maîtres de l'Ordre
de St-Jean, formé par les armes de la Religion et celles de la famille des

maîtres, ne paraît authentiquement que depuis Antoine Fluvian 6.

En résumé, on doit dire que toutes ces preuves des Sasso ne remontent
pas plus loin que le 17e ou, peut-être, le 16e siècle et sont donc sans la
moindre valeur scientifique.

1 Encore sur la représentation de l'exécution de Jean Langstrother, grand-
prieur d'Angleterre (f 1471), les chevaliers portent des croix pattées sans échan-
crures : manuscrit de l'époque à la bibliothèque de l'université de Gand, reprod.
dans Edwin J. King. The Grand Priory of the Order of the Hospital of St. John
of Jerusalem in England, Londres 1924, pl. entre pp. 52 et 53. — Sur le
développement de la croix de St-Jean, voir mon résumé de l'héraldique de l'Ordre,
dans la Revue d'hist. ecclés. suisse, 1945, p. 47 ss.

2 Emile Perrier, La croix de Jérusalem dans le blason, Valence 1905, p. vu.
3 Op. cit., p. 3.
4 Le premier écu écartelé que nous connaissions, est de 1250 : Ottfried

Neubecker, dans la revue Der Herold, Goerlitz 1943, p. B 17.
5 1421-1437 : voir Joseph Gerola, Gli stemmi superstiti nei monumenti delle-

Sporadi appartenute ai cavalieri di Rodi, dans la Rivista Araldica, Rome 1913,

pp. 727 ss., et 1914, pp. 81 ss. (aussi tirage à part).



— 150 —

A cette occasion, on peut faire aussi le procès d'une autre histoire,
chère aux auteurs qui se sont cru appelés à écrire sur l'Ordre de St-Jean
mais qui se sont bornés trop souvent à copier leurs prédécesseurs : c'est
l'argument de la croix à huit pointes dans les armes de la ville d'Amalfi.
De fait, cette croix ne paraît, en relation avec les armes d'Amalfi, que
depuis le 16e siècle l.

Faut-il donc revenir à la version provençale qui est aussi la plus
ancienne dans la littérature 2 En faveur de cette thèse, deux savants
français3 ont réuni des observations très intéressantes. Blancard fait
remarquer qu'autour de Gap, au département de la Drôme, on retrouve
les noms des premiers maîtres : du Puy-Montbrun et Comps, comme de
contemporains de Gérard : Pierre de Lemps et Léon Ferrencus. Le nom
présumé de Gérard lui-même paraît dans cette contrée : Augo Teuc ou
Tinctus est cité dans le cartulaire de St-Victor, de Marseille, et parmi les
donateurs mentionnés dans un diplôme de Terre Sainte, en 1110 *, on
trouve un chevalier Guillaume de Tenches, lieu que Blancard identifie avec
Tanques, au département des Hautes-Alpes 6. — Poli y ajoute que le « mas
de Tenque », appartenant à l'Ordre, se trouvait sur le territoire d'Arles,
qui est tout près de St-Gilles où, dès le commencement du 12e siècle, du
vivant du B. Gérard, fut institué le premier des grands-prieurés de l'Ordre.
Il cite qu'en 1542 « noble et honorable homme Girard Tenque » était l'un
des conseillers de la ville de Marseille ; son prénom lui semble une affirmation
irrécusable d'une ancienne et glorieuse tradition de famille. Il n'y a du
reste aucune preuve qu'il fût de la maison de St-Lys ou St-Delys, ni de
celle de St-Didier, en Languedoc. Car si on lui attribuait, depuis le
14e siècle déjà, semble-t-il6, les armes « d'azur au lion d'argent », cela ne
serait qu'une réminiscence de sa prétendue extraction de cette dernière
famille qui portait de même, à la bordure de gueules besantée d'argent,
ou fleurdelisée d'or. On trouve par contre, vers la fin du 17e siècle, un
Hiérosme Tenque, conseiller du Roi, professeur de médecine à l'université
de Montpellier, qui portait ces armoiries qu'il fit enregistrer en 1699 :

« d'or au chevron d'azur surmonté de trois étoiles du même et accompagné

1 Information du Dr D. L. Galbreath, auteur du Manuel du blason

(Lausanne 1942).
2 Pierre-Joseph de Haitze, Histoire delà vie et du culte du B. Gérard Tenque

de Marligues, fondateur de l'Ordre de St-Jean de Jérusalem, Aix-en-Provence, 1730 ;

Damase Aebaud, Dissertation historique sur le B. Gérard Tenque, fondateur de

l'Ordre des Hospitaliers, Digne 1851 ; La Terre Sainte, 4e année (1879), 2e série,
N° 7. Voir aussi Marie Ambraziejuté, Studien über die Johanniter-Regel (Dissertation),

Fribourg, 1929, p. 3, note 3.
3 Louis Blancard, communication dans la séance de janvier 1882, publiée

dans le Répertoire des travaux de la Société de statistique de Marseille, 1884,

pp. 4-5 ; Oscar de Poli, op. cit.
4 Cartulaire général de l'Ordre des Hospitaliers, éd. Joseph Delaville le Roulx,

Paris 1894 ss., tome I, N° 20.
6 Canton de Tallard, commune de Jarjayes.
6 Poli, op. cit., p. 58.



— 151 —

en pointe d'un lion de gueules. » — On a parlé aussi x de la prééminence
assignée à la langue de Provence, dans la division de celles de l'Ordre,
comme preuve qu'elle aurait fourni le premier maître. Mais le fait que
St-Gilles en Provence fut le siège des premières possessions des Hospitaliers
en Europe explique probablement d'une façon suffisante la place occupée
dans l'Ordre par la langue de Provence.

Si l'on ne veut voir aucun rapport entre ces Tenque des 16e et 17e siècles

avec un personnage du 11e, les preuves de Blancard pourraient toutefois
paraître assez concluantes. Malheureusement, on a démoli cet édifice par
une explication trop simple et impossible à négliger : un copiste, rencontrant
dans un texte les mots « GERARDUS TUNC HOSPITALIS PRAEFECTUS

», aurait fait de cet adverbe un nom de famille, et créé de la sorte
un faux état-civil au premier maître de l'Ordre de l'Hôpital2.

Même le fait que les restes de Gérard étaient déjà à Manosque3
dès 1283 4 ne dit pas nécessairement qu'on les ait transférés dans son pays
d'origine. Il peut aussi bien être décédé en Provence, à l'occasion d'un
voyage.

Un argument me semble cependant parler contre la vraisemblance que
Gérard ait été italien. C'est l'effort qu'il fit, dès la prise de Jérusalem par
les Croisés, en grande majorité des Français, pour détacher l'Hôpital dont
il était le supérieur, du monastère des Bénédictins 5 de Ste-Marie Latine,
établissement amalfitain. Ces tentatives et leur succès pourraient être
interprétés dans le sens d'une affinité entre le supérieur de l'hôpital et les

nouveaux maîtres de la ville sainte. Il est cependant à peine possible de

parler d'une affinité nationale dans le sens moderne du mot car il ne faut
pas oublier que, même si Gérard était provençal, la Provence de son temps
était encore une partie intégrante de l'Arélat incorporé au St-Empire.
Mais puisque rien ne permet d'attribuer au B. Gérard 8 des motifs purement
ambitieux, les raisons qui l'ont amené à rendre indépendant son hôpital
de l'abbaye qui l'avait établi, s'expliquent, si elles n'étaient pas exclusivement

d'ordre pratique, peut-être par son origine différente de celle des
moines au service desquels il avait travaillé pendant des années.

S'il a donc été possible de réfuter certaines prétentions de réclamer
le fondateur de l'Ordre de St-Jean pour telle ou telle famille, un non
liquet semble s'imposer encore toujours pour l'attribuer à une nation
déterminée.

H. C. de Zeininger.

1 Poli, ibid.
- Ferdinand de Hellwald, Bibliographie méthodique de l'Ordre souverain

de St-Jean de Jérusalem, Rome 1885, p. 139.
3 M. L., L'Ordre souverain de Malte en Provence, dans la revue de l'Ordre,

1940, N° 6, p. 14.
4 Delaville, op. cit. p. 145, note 7, p. 39.
6 La règle de l'Hôpital inspirée par celle de St-Augustin n'a été promulguée

que sous Raymond du Puy, entre 1121 et 1143.
6 Les preuves absolues de sa béatification manquent, mais la plupart des

saints du 12e siècle sont dans le même cas.


	Kleine Beiträge = Mélanges

