Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 38 (1944)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Leo Helbling : Dr. Johann Fabri, Generalvikar von Konstanz und
Bischof von Wien (1478-1541). Beitrdge zu seiner Lebensgeschichte,
= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte, Heft 67-68 (Miinster
i. W. 1941). xv-217 SS.

Das Stift Einsiedeln hat sich ein besonderes Verdienst um die
Erforschung des Lebens und Wirkens des Konstanzer Generalvikars Johann
Fabri von Leutkirch erworben, der einer der bedeutendsten Vorkimpfer
der katholischen Sache gegen die Glaubensneuerung des 16. Jahrhunderts
war. Der derzeitige Stiftsabt Ignatius Staub hat als wissenschaftliche
Beilage zum Jahresbericht der Klosterschule 1911 eine griindliche Unter-
suchung veroffentlicht, « Dr. Johann Fabri, Generalvikar von Konstanz
1518-1523 », die die Friithzeit des Humanisten und Juristen bis zum
AbschluB von Fabris Romreise behandelte. In der Folge sammelte Staub
neue Materialien zu einer Fabribiographie, die er seinem einstigen Schiiler
zur Verfiigung stellte. Dr. P. Leo Helbling hatte sich bereits 1933 durch
seine Monographie, « Dr. Johann Fabri und die schweizerische Refor-
mation », als Fortsetzer der Fabriforschung eingefiihrt.

Als Frucht seiner Studien verdffentlicht nun Helbling im 400. Todes-
jahr Fabris eine neue Arbeit als Beitrige zur Lebensgeschichte des Kon-
stanzer Generalvikars und Vorkdmpfers der katholischen Kirche. Fiir ihn
stellte sich die Frage, ob eine Einzeluntersuchung iiber eine Periode oder
ein bestimmtes Problem aus dem Leben Fabris, oder eher eine vorlaufige
Zusammenfassung des verstreuten Materials zu einem Lebensbild not-
wendiger sei. Er entschied sich fiir das letztere. Das Lebensbild gruppiert
er nach folgenden Gesichtspunkten: Humanist und Jurist (1-12); im
literarischen Kampf gegen die Glaubensneuerung (13-58); in koniglichen
Diensten (59-79); auf den Wogen der groflen Kirchenpolitik (80-126) ;
Seelsorger und Bischof (127-138).

Da sich Staub eingehend mit der Friihzeit Fabris auseinander-
gesetzt hatte, konnte Helbling diese Periode kurz zusammenfassend nur
streifen. Ausfiihrlich kommt dafiir der literarische Kampf Fabris gegen
die Glaubensneuerung zur Darstellung. Es ist ein duBerst bewegtes Bild,
das Helbling auf Grund der vorhandenen Materialien vom Konstanzer
Generalvikar entwirft. AuBerst lehrreich fiir die Geschichte der groBen
Glaubensneuerung ist es, die innere Wandlung Fabris zu verfolgen, der
anfinglich nach echter Humanistenart mit bedeutenden Vertretern der
deutschen und schweizerischen Reformation auf freundschaftlichem Fulle
stand, nach dem offenen Auftreten Luthers gegen die rémische Kirche
jedoch zu einem der entschiedensten Verteidiger des alten Glaubens wurde,
Durch seine vornehme Humanistenart und das vollendete Latein war er
dem ziindenden Volksschriftsteller Martin Luther nicht gewachsen. Auch



— 299 —

gegen Zwingli zog er den kiirzern, als er auf dem Ziircher Glaubensgesprich
1523 an der Spitze der bischéflichen Gesandtschaft gegen den schweize-
rischen Reformator Stellung beziehen muBte. Noch 6fters griff Fabri
gegen seinen einstigen Freund zur Feder wie er die alte Lehre auch gegen
andere Vertreter der Glaubensneuerung verteidigte, so gegen Balthasar
Hubmaier, Kaspar Schwenckfeld und den Ungarn Matthias Biro Devay.

Mit der Berufung Fabris an den Hof des Erzherzogs Ferdinand in
Wien, die er nach langerm Zégern 1523 annahm, beginnt ein neuer Abschnitt
seines wechselvollen Lebens. Es zeugt von dem Weitblick Fabris, daB
er in seiner einflufreichen Stellung als Rat Ferdinands die Bedeutung
der katholischen Hochschulen als wirksamste Gegenpole der Glaubens-
neuerung rechtzeitig erkannte. Seine Versuche, die Universititen Wien,
Freiburg i. Br. und Tiibingen zu reformieren, scheiterten freilich an den
Wirren der Bauern- und Religionskriege. Auch in der Reichstagspolitik
hat Fabri nichts Grofles schaffen konnen. Bleibende Verdienste erwarb
er sich um das Zustandekommen des Konzils, dessen Beginn er nicht mehr
erlebte. Bereits 1536 reichte er Paul III. fiir das nach Mantua ausgeschrie-
bene Konzil seine Vorschlige ein. Seinem innersten Wesen nach blieb
Fabri auch mitten in der groBen Kirchenpolitik Priester und Seelsorger.
Sein Wirken als Bischof von Wien kann freilich erst nach Erforschung
der dortigen Archive eingehend gewiirdigt werden.

Im Anhang bringt der Verfasser ein Verzeichnis der Werke Fabris,
soweit sie gedruckt oder handschriftlich iiberliefert sind. Besonders wertvoll
ist die erstmalige Zusammenstellung der Briefe von und an Fabri. Es
sind allein deren 546, die Helbling ausfindig machte und in chronologischer
Reihenfolge mit einem kurzen Regest versah. Durch diese miihevolle
Sammelarbeit hat er der zukiinftigen Fabriforschung wertvollste Dienste
geleistet.

Man wird Dr. P. Leo Helbling Dank wissen, daB er die weitverstreuten
Materialien iiber Leben und Wirken Fabris zu einem vorlaufigen Lebensbild
ordnete. In der Sichtung und Verarbeitung des weitschichtigen Materials
liegt eine Unsumme von Arbeit verborgen, die der Nichtfachmann leicht
iibersieht. Ein besonderes Lob verdient die lebendige und farbenfrische
Sprache des Verfassers, die man nicht in allen wissenschaftlichen Publi-
kationen findet. Wir bedauern nur, daB im vorliegenden Lebensbild eine
eingehende Wiirdigung des literarischen Hauptwerkes Fabris, des « Malleus
in haeresim lutheranam » unterblieben ist. Vielleicht hat der Verfasser
bewuBt darauf verzichtet, weil die kritische Ausgabe des « Malleus», die
in den Handen von Prof. Dr. Anton Nagele, Ellwangen, liegt, fast gleich-
zeitig mut seiner Verdffentlichung erschienen ist. Auf alle Fille bleibt
Helbling das Verdienst, durch seine Arbeit das Interesse fiir den siid-
deutschen Gelehrten und Vorkampfer des katholischen Glaubens in weiten
Kreisen geweckt zu haben. Moge es ihm auch vergénnt sein, die ab-
schlieBende, wissenschaftliche Biographie zu schreiben, die der grofBe
Konstanzer Generalvikar Johann Fabri wirklich verdient.

Luzern. Johann Baptist Villiger.



— 300 —

Paul Burckhardt: Geschichte der Stadt Basel. Von der Zeit der Refor-
mation bis zur Gegenwart. Basel, Helbing Lichtenhahn. 1942. x1-408 SS.
Geb. Fr. 16.—.

Die Geschichte der Stadt Basel von Paul Burckhardt, dessen friihere
historische Schriften bis heute ihren Wert behauptet haben, wird ohne
Zweifel zu den besten Leistungen ihrer Art zihlen. Hebt sich dieses Werk
von der Geschichte der Stadt Basel, die wir Rudolf Wackernagel verdanken,
sehr wesentlich ab, in seiner Anlage und in seiner Form wie auch in den
Voraussetzungen iiberhaupt, welche im Stoff begriindet sind, so diirfen wir
das Buch Burckhardts doch als eine ausgezeichnete Fortsetzung der Stadt-
geschichte Wackernagels bezeichnen. In erster Linie in der unverkennbaren
Liebe zur Geschichte der Vaterstadt selbst, zugleich aber in einer unbe-
streitbaren subtilen Einfiihlungsgabe in die Eigenart Basels, was beides
schlieBlich in einem tief entwickelten Sinn fiir gerechtes und wohl abge-
wogenes Urteilen zum Ausdruck kommt. Weil Burckhardt historisch zu
denken und zu fiihlen vermag, findet er auch fast durchwegs den Weg zu
einem gerechten Ausgleich zwischen gegensitzlichen Auffassungen, wie sie
vielfach andere geschichtliche Werke noch immer beherrschen. Das muB
umso mehr betont werden, als es ja die Absicht Burckhardts gewesen ist,
vor allem die Entwicklung im 19. Jahrhundert zu zeichnen. Dieser Epoche
gelten fast drei Viertel der gesamten Darstellung. In der Beurteilung der
jingsten Ereignisse wird Burckhardt freilich sehr zuriickhaltend.

Dem aufmerksamen Leser kann es nicht entgehen, daB der Verfasser
insofern vor einer schwierigen Aufgabe stand, als es galt, einen reichen
und vielfach komplizierten Stoff auf einem verhiltnismidBig beschriankten
Raum zu meistern. Ohne Zweifel ist die Losung der Aufgabe nach dieser
Richtung gelungen. In straffer Komposition wird uns ein iiberreicher Stoff
dargeboten, und trotzdem ist die Darstellung durch viele, iiberaus an-
sprechende Einzelziige ausgezeichnet, ohne welche dieselbe Anschaulichkeit
nicht denkbar wire. Aber zwangsliufig erwidchst aus der Beschrinkung,
die Burckhardt sich auferlegen muB, eine oft schmerzlich empfundene Kiirze
der Darstellung gerade in der Erérterung ideengeschichtlicher Fragen. Dafiir
mag freilich das Bestreben Bs. entschddigen, bei aller Betonung der poli-
tischen Entwicklung auch einen Querschnitt durch alle wichtigeren Bereiche
der stadtischen Geschichte zu bieten. So gibt das Werk u. a. viel Wert-
volles zur Kirchengeschichte, zur Geschichte der Wirtschaft und der Pflege
der Wissenschaften und Kiinste.

Wir moéchten eine andere Bemerkung trotz allem nicht unterlassen.
Sie gilt einem Brauch, der sich mehr und mehr verbreitet, namlich auf den
kritischen Apparat grundsitzlich zu verzichten und ihn durch eine Biblio-
graphie zu ersetzen. Diesen Brauch hat sich auch B. zu eigen gemacht.
Ohne hieraus B. selbst einen Vorwurf machen zu wollen, mochten wir
doch dem Bedauern dariiber Ausdruck geben, daB dieses Vorgehen so
sehr Ubung wird.

Es ist fast unmoglich, auf so beschrinktem Raum, der Darstellung
im einzelnen zu folgen. Auf einige Hinweise méchten wir indessen nicht



— 301 —

verzichten, um die kritische Stellungnahme Bs. wenigstens teilweise auf-
zuzeigen. Den knappen AufriB der Geschichte der Reformation (1-35) wird
man in seiner sachlichen und gerechten Formung zu schitzen wissen. Die
Grundlinien der Entwicklung sind gut gezeichnet. Besondere Beachtung
wird man der Beurteilung des Toleranzgedankens (16) und der Kritik der
Bilderstiirme schenken (19, 25). Mit gutem Blick sind die Wirkungen der
Tauferverfolgung auf das Verhdltnis der Untertanen zur Obrigkeit hervor-
gehoben (26), und die Erkenntnis, daB das Landvolk nur sehr ungern in
den Krieg gegen die V Orte gezogen sei, wird man umso deutlicher unter-
streichen, als dieses Motiv in der schweizerischen Geschichtschreibung oft
auller acht gelassen wird.

Zu vielfachen Uberlegungen dringt den Leser die Wiirdigung der Aus-
einandersetzung Basels mit Bischof Blarer. B. meint in diesem Zusammen-
hang, die Basler Regenten hitten unvorsichtigerweise den Rechtsweg zu
beschreiten versucht (40). Das ist ein eigenartiges Zugestindnis. Wenn B.
sich weiter dahin &uBert, durch die Erfiillung der Forderungen Bischof
Blarers wire das Rad der geschichtlichen Entwicklung Basels véllig zuriick-
gedreht worden, so wird damit das fiir die Zeit der katholischen Reform
grundlegende Problem des Revolutionsrechtes klar und deutlich ausge-
sprochen. Die geschichtliche Entwicklung umfalBte freilich kein halbes
Jahrhundert, die urspriingliche Rechtslage konnte ja kaum zweifelhaft sein.
Also wird man es einigermalen verstehen miissen, da Bischof Blarer und
gleich ihm in dhnlicher Weise die Bischéfe anderer Hochstifte die Restitution
der mehr oder weniger mit Gewalt entrissenen Rechte erstrebten. Sie
standen damit voll und ganz auf dem Boden der Legitimitit. Da8 nun ein
Ausgleich schlieBlich moglich wurde, ist und bleibt doch auch ein Verdienst
des Bischofs, der angesichts der tatsichlichen Lage nur eine Politik des
Erreichbaren verfolgen konnte. Deswegen erscheint es uns wenig gliicklich,
daB B. die juristische Lage durch die iibrigens unklare Frage abzuschwachen
sucht : « ... aber war etwa die auBenpolitische Entwicklung der Eidgenossen-
schaft juristisch haltbar? » (41). Man sieht, wie die historische und juristische
Wiirdigung sich einander widerstreiten. Aber es sei uns der Hinweis gestattet,
daB Blarer sich gleichzeitig auch mit der rémischen Kurie auseinander-
zusetzen hatte, die schliefllich in wichtigen Belangen von einer anderen
Konzeption getragen war und den Badener Vertrag verdammt hatte. Es
geniige hier der Verweis auf die Korrespondenzen zwischen Rom und Bischof
Blarer, welche der III. Band der Nuntiaturberichte von Giov. Fr. Bonhomini
bietet (Freiburg Schw. 1929). Leider kennt sie B. offenbar nicht (vgl. auch
Bibliographie p. 377 {.), sonst hdatte B. in seiner offenkundigen Gerechtig-
keitsliebe sie nicht iibergangen und dann vielleicht auch den religiésen
Motiven besser Rechnung getragen, ja selbst die Politik des Basler Rates
wire teilweise in anderem Lichte erschienen.

Mit besonderem Interesse liest man die Wiirdigung der Refugianten-
bewegung in Basel. B. tritt freilich mit Recht einer iiberspitzten Kritik
des Zunftwesens entgegen (50). Die Geschichte der Stadt im 17. Jahr-
hundert tritt eher zuriick. Schon sagt B. : « Aber ein starker Rest eidgends-
sischer Gesinnung war und blieb unzerstérbar, noch mehr im gemeinen



— 302 —

Volk als bei den Regenten» (57). Mit gutem Recht betont B. auch, daB
Basel in damaliger Zeit erstaunlich wenig Fille von Zauberei kannte, was
zum guten Teil ein Verdienst der Universitit war (60). Der Verlauf des
Bauernkriegs von 1653 ist in der Hauptsache abhidngig gewesen von der
Entwicklung der Bewegung in Bern und Luzern. Beachtenswert ist auch
hier das sorgfaltig iiberdachte Urteil betreffend die Strafverfolgung.

Der Abschnitt iiber die stidtische Revolution von 1691 (71 ff.) ist
besonders instruktiv fiir die Verfassungsgeschichte. Zu beachten ist die
Auffassung Bs., daB die handwerklichen Ziinftler meist weder politische
Fahigkeiten noch Ehrgeiz zeigten und das Regiment gerne den Herren
iiberlieBen. Es ging anfinglich wenigstens sicher viel weniger um die Frage
einer Neuverteilung der politischen Macht, als um die Bekdampfung der
Familienclicquen, die B. deutlich aufdeckt. Man geht jedenfalls nicht fehl,
im Gegensatz zu einer doktriniren Bewertung der Parteikimpfe im 18. Jahr-
hundert, wie sie der dlteren Geschichtschreibung eigen war, ahnliche Motive
und Entwicklungen fiir andere eidgendssische Orte anzunehmen.

Gleichsam als Vorspiel zur Revolution tritt uns die Schilderung des
18. Jahrhunderts entgegen. Es ist da viel weniger von Entwicklungen die
Rede als von Zustinden. In sorgfiltiger Uberlegung behandelt B. die wich-
tigsten Fragen, die wir mit dem Problem der Ursachen der Revolution
verkniipfen. Immer wieder begegnet man entweder ansprechender Klein-
malerei stidtischen Lebens oder klugen Formulierungen historisch wichtiger
Erkenntnisse. DalB in diesem Rahmen ausfiihrlicher auch vom Basler
Pietismus die Rede ist, der ja fiir die Schweiz fithrend wurde, versteht
sich. Schliellich leitet die gute Charakteristik Isaak Iselins iiber zur
Geschichte Basels in der Revolutionszeit. Wer die Diskussion iiber die Rolle
von Peter Ochs in der Geschichtschreibung der letzten Zeit kennt, — diese
Rolle gewinnt angesichts der jiingsten Ereignisse an Aktualitit, aber auch
an Perspektiven, — wird sicher mit gréBtem Interesse die Stellungnahme Bs.
lesen (102-107, 120). Klar werden Basel und die Waadt in ihrer Bedeutung
fiir die Revolutionierung der Schweiz einander gegeniibergestellt. Uber-
haupt zdhlen wir diesen Abschnitt zusammen mit der natiirlich sehr aus-
fihrlichen Darstellung der DreiBBiger Wirren und der Kantonstrennung zum
Besten des Buches, nicht allein weil hier der Ertrag neuerer, zum Teil person-
licher Untersuchungen des Verfassers eine weitreichende Revision alterer
einseitiger Auffassungen ermoglichte, sondern auch die iiberlegene und ab-
geklarte Betrachtungsweise Bs. im Bereich dieser umstrittenen Vorgange
voll und ganz zur Geltung kommt. Im einzelnen darauf hinzuweisen, ist
uns leider nicht méglich. Aber wer etwa um das Urteil iiber das Basel vor
und nach den Wirren weil3, wird gerade auch dem Kapitel iiber das innere
Leben wiahrend der Restaurationszeit (146 ff.) besondere Aufmerksamkeit
schenken und sofort spiiren, daB die Schematisierung unserer Landes-
geschichte mit Begriffen der Mediation und Restauration manche Ver-
zeichnung der geistigen Struktur verschuldet hat. Uberall fiihlt man, wie
gewissenhaft B. die Grundlagen seiner Darstellung ausgearbeitet hat.

Wir miissen uns notgedrungen mit diesen Hinweisen begniigen. Doch
mochten wir nachdriicklich hervorheben, daB3 die Darstellung sich bis zum



— 303 —

Ende auf gleicher Hohe bewegt und eine ebenso spannende wie gerecht
abgewogene Geschichte der politischen Parteien Basels bietet, wobei auch
die Entwicklung des katholischen Volksteils der Stadt im ganzen eine durch-
aus angemessene Beriicksichtigung findet, trotz der nun einmal unvermeid-
lichen Kiirze der Darstellung. Die Zeichnung der bedeutenden politischen
Fiihrer der Parteien nach der personlichen und sachlichen Seite ist iiberaus
eindrucksvoll. Den Auffassungen Bs. diirfen auch wir in der Hauptsache
voll zustimmen.

Beildufig sei angemerkt, daB wir in der sonst sorgfiltigen Bibliographie
das anziehende und aufschluBreiche Biichlein von E. Diirr, Jacob Burck-
hardt als politischer Publizist (Ziirich 1937) nicht ausfindig machen konnten,
S. 29, Z. &, v. u. lies : hessischer Verstand ; S. 204, Z. 13, v. o. lies Anfiange.

Noch einmal sei unsere Anerkennung fiir die hervorragende Leistung
P. Burckhardts wiederholt. Mit ihr verbinden wir zugleich auch unseren
personlichen Dank an den Verfasser fiir die vielfache Belehrung, die wir

aus seiner geistvollen Stadtgeschichte schopften.
Oskar Vasella.

Oskar Vasella : Der bduerliche Wirtschaftskampf und die Reformation
in Graubiinden (1526 bis etwa 1540). Separatabdruck aus dem Jahresbericht
der Hist.-Antiq. Gesellschaft von Graubiinden. 1943. 183 SS.

Die Abhandlung beschéftigt sich mit den sog. Zweiten Ilanzer Artikeln
vom 25. Juni 1526, die im Grunde nichts anderes sind als das biindnerische
Bauernprogramm in der Zeit der Bauernprogramme. Mehrere Aufsitze
des Verfassers in der Zeitschrift fiir schweizerische Geschichte bilden die
Voraussetzung. Es ist nicht moglich, den reichen Inhalt der Arbeit kurz
zusammenzufassen, es sollen nur einige Punkte hervorgehoben werden,
besonders solche, die die kirchlichen Belange beriihren.

1. Die Ilanzer Artikel sind so radikal wie keine anderen und sie werden
durchgefiihrt. Sie sind zundchst wirtschaftlicher Art, gehen zuriick auf
vorreformatorische Verhdltnisse und Forderungen, werden dann natiirlich
verschiarft infolge der neuen Predigt. Es handelt sich vor allem um die
Zinsen- und Zehntenrechte, insbesondere um die Zinsen fiir Jahrgedicht-
nisse ; nach Artikel 4 werden alle Jahrzeiten ohne jeden Vorbehalt auf-
gehoben. In der Frage der Aufhebung sind sich alle Gemeinden einig, in
der religiosen Auffassung hingegen gehen die Meinungen auseinander, je
nachdem der alte oder der neue Glaube vertreten wird.

2. In den Stadtkantonen Ziirich, Basel, Schaffhausen, teilweise auch
Bern, werden die Jahrzeitstiftungen fiir Armenzwecke bzw. Kirchen- und
Schulzwecke verwendet. In Graubiinden setzen die Bauern ihre Forderung
durch, daB das Kapital an die Stifter bezw. deren Erben zuriickgegeben
wird. Ahnlich verfihrt man in Graubiinden mit den Giitern der auf-
gehobenen Klo6ster,

3. Die Folge ist : die Blindner Kirche verarmt. Die neue Kirche hat
keine geniigenden Mittel, sie ist gezwungen, ganz ungeniigende oder unge-
bildete Leute im Kirchendienst anzustellen. Anders liegen die Verhaltnisse



— 304 —

im Engadin, das erst verhdltnismidBig spit zur neuen Lehre iibertritt und
das Kirchengut retten kann. So wird das Engadin fiihrend im biindnerischen
Protestantismus : es hat den gro8ten Nachwuchs an Predigern und die
gebildetsten Leute.

4. Der Kampf richtet sich vor allem gegen die Kloster : nach Artikel 5
werden sie praktisch aufgehoben. Weitgehend herrscht Abneigung gegen
die KloGster, teils aus politischen Griinden (Disentis), zum Teil sind wirt-
schaftliche und dann religiése Griinde mafigebend (S. 135).

5. Wertvoll sind die Ausfiihrungen iiber das gesteigerte Verlangen
nach Seelsorge, das sich in der 2. Halfte des 15. Jahrh. in der Stiftung
von zahlreichen Kaplaneien seitens bauerlicher Gemeinschaft kundgibt.
Der Bauer wollte den religiosen Trost der Kirche nicht entbehren. So
kommt es zur Abtrennung von Kaplaneien von der Pfarrkirche und ihrer
Verselbstandigung, um den Bediirfnissen der Seelsorge besser gerecht zu
werden.

Auch sonst finden sich manche interessante Einzelheiten, z. B. der
Bericht des Italieners Spavento iiber die gewaltige religitse Aufregung
in Chur zu Ostern 1525 (S. 21 {.); in Ilanz wird Deutsch gepredigt, die
Luviser verlangen aber fiir sich einen welschen Prediger (150).

Ich hétte gewiinscht, daB auch der Appendix der Ilanzer Artikel
abgedruckt wire. Die Schrift bildet einen wertvollen Beitrag zur Auf-
hellung der Reformationsgeschichte, nicht bloB in Graubiinden, sondern
auch vielfach fiir die deutsche Schweiz.

Freiburg. P. Gabriel M. Lol O. P.

Hugo Rahner : Abendlindische Kirchenfreiheit. Dokumente iiber
Kirche und Staat im friihen Christentum. = Menschen der Kirche in Zeugnis
und Urkunde, hrsg. von Hans Urs von Balthasar. 3. Bd. 378 S. Benziger
und Cie. Einsiedeln 1943.

Hugo Rahner ist ein anerkannter Kenner der alten Kirchengeschichte,
der keiner langen Einfiihrung mehr bedarf. Im vorliegenden Werk unter-
nimmt er es, den Kampf der alten Kirche um ihre Freiheit von staatlicher
Bedriickung auf Grund der Dokumente selbst aufzuzeigen. Als Quellen,
die der Verfasser wenn immer moéglich selbst reden laBt, kommen in
Betracht : Gebete, Apologien und vor allem Papstbriefe. Darin liegen —
um es vorweg zu sagen — Wert und Eigenart des Buches.

Den Werdegang der abendlindischen Kirchenfreiheit gruppiert Rahner
nach fiinf Etappen. Einleitend behandelt er das Verhiltnis von Kirche
und Staat zur Zeit der Martyrer. Deutlich hebt er anhand der Dokumente
heraus, daBl die Kirche von Anfang an gewillt war, dem Staat zu geben, was
ihm gebiihrt. Das Jahr 313 bildet den ersten bedeutenden Einschnitt. Es
brachte das Toleranzedikt Konstantins des Groflen. Das war die Geburts-
stunde der abendlindischen Kirchenfreiheit. Konstantin belieB es jedoch
nicht bei der bloBen Duldung des Staates der Kirche gegeniiber. Fir ihn
war die Kirche das auserwdhlte Werkzeug der kaiserlichen Einheitspolitik.
Die ersten Auswirkungen der konstantinischen Auffassung waren die



— 305 —

arianischen Glaubenskdmpfe des 4. Jahrhunderts. — Die dritte Etappe
ist charakterisiert durch die Scheidung der beiden Gewalten im Kampf
mit dem werdenden Cisaropapismus. Drei grole Pipste treten in der
Auseinandersetzung fithrend auf : Innozenz I, Leo I. und Gelasius I. —
Die vierte Etappe ist ausgefiillt vom Kampf des Papsttums gegen den
Casaropapismus Justinians I. (527-565). Es ist die Periode des «leidenden
Papsttums », in der die Vigiliustragodie sich abspielt. — Die letzte Etappe
umfaBt die Zeit vom 7. bis 9. Jahrhundert. Rahner iiberschreibt sie mit
den bezeichnenden Worten « Rom und Byzanz». Wiederum ist es ein
Waffengang des «leidenden Sieges », der unter dem Martyrerpapst Martin I.
(649-653) seinen Héhepunkt erreicht. Die Bilderkimpfe des 8. Jahrhunderts
und das Schisma des Photius deuten bereits auf den unheilvollen Bruch
zwischen Rom und Byzanz hin, der sich im 11. Jahrhundert endgiiltig
vollzogen hat.

So rollt Rahner, mit Hilfe gut ausgewdhlter und in flottes, flieBendes
Deutsch iibertragener Dokumente, das brennende Problem von Kirche und
Staat im friithen Christentum auf. Der Leser gewinnt aus den Quellen
selbst ecin lebendiges Bild vom dramatischen Verlauf der grundlegenden
Kimpfe der beiden Gewalten. Besonders lehrreich sind die einleitenden
Kapitel, die der Verfasser den einzelnen FEtappen vorausschickt. Sie
ermoglichen erst recht, die Dokumente richtig zu verstehen und in ihre
Zeit hineinzustellen. Nebenbei wird der aufmerksame Leser noch eine
Reihe anderer Probleme und Fragen angedeutet finden, was die Lektiire
des Werkes zu einem groBen geistigen Gewinn macht. Dafiir verdient der
Verfasser alle Anerkennung und Dank.

Luzern. Johann Baptist Villiger.

Bruckner A. und B. : Schweizer Fahnenbuch. Vorwort von Bundesrat
Etter. Geleitwort von General Henri Guisan. B. I. 175 S. mit 88 Tafeln
und iiber 600 Abb. im Text. B. II. 80 S. Nachtrige, Zusitze, Register,
mit 21 Abb. St. Gallen, Zollikofer. B. I. Fr. 75.—; B. II. Fr. 22.—.

Das Prachtwerk, das uns A. Bruckner und seine kunstverstindige
Gemahlin geschenkt, und dem der wagemutige St. Gallerverlag unter
groBen finanziellen Risiken eine wirklich groBziigige Ausstattung gab, ist
der schweiz. Armee gewidmet. Dieses Fahnenbuch hat auch dem Freund
und Erforscher unserer schweiz. Kirchengeschichte viel zu sagen und soll
darum in dieser Hinsicht etwas gewiirdigt werden.

Die Fahne war seit dltesten Zeiten religioses Symbol, schon bei den
heidnischen Voélkern, aber auch bei den christlichen Herrschern. Von
entscheidender Bedeutung fiir die Entwicklung der Fahne als religiés be-
stimmtem Zeichen ist das Labarum, das Konstantin Gr. 325 zum Reichs-
banner erhob ; bis heute ist es die Grundform der Kirchenfahne geblieben.
Aus ihm ist aber auch das mittelalterliche freischwebende Kreuz auf Purpur
entstanden ; und dieses ist wieder Ausgangspunkt fiir unser weilles Schweizer-
kreuz auf rotem Grund als Wappen und Bannerzeichen, in Zusammenhang
vor allem mit dem Mauritiuskreuz und der Verehrung der Thebier, die

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 20



— 306 —

nach Bruckner durch das alte Bern in seiner unentwegten Burgunderpolitik
wesentlich geférdert wurde. Auf Berns Betreiben sammelten sich bei
Laupen, wie Justinger erzdhlt, die Eidgenossen unter dem Zeichen des
Kreuzes zur Schlacht ; da dabei « die Anrufung der Thebaischen Heiligen
als Feldgeschrei » erfolgte, 148t sich allerdings aus dem Berner Chronisten
nicht belegen. Der Zusammenhang des Thebderkultes mit der Geschichte
Berns wire indes weiterer Untersuchung wert.

Fiir die religiése Bedeutung der Kriegsfahne spricht deutlich die
weitverbreitete Ubung, eroberte Feldzeichen in der Kirche aufzuhingen,
gewissermaBen als Weihegeschenke an den héchsten Kriegsherrn. Mit
Gott und seinen Heiligen steht insbesondere unser schweiz. Fahnenwesen
durch all die Jahrhunderte in engster Verbindung. Wenn Justinger iiber
die Schlacht bei Laupen schreiben kann : «in dem namen gottes, siner lie-
ben muter sant Marien und des heiligen uberwinders sant Vincencyen ...
zogen sie us mit iren panern », so klingt daraus der berechtigte Stolz einer
groBen kath. Vergangenheit. Aber die Stelle hat auch sonst einen tiefen
Sinn ; denn alle diese Banner zeigten, wie erwdhnt, im Schweizerkreuz das
Zeichen des Erlosers. Es ist indes auffillig, wie auch auf andern Bannern
schweizerischer Herkunft das religiose Motiv stark vertreten ist. Der
hl. Fridolin bei den Glarnern, der Bischofsstab der Basler, der doppelte
Petrusschliissel der Nidwaldner brauchen kaum erwidhnt zu werden. Das
Fahnenbuch gibt aber eine groBe Reihe von Beispielen, die nicht allgemein
bekannt sein diirften. So zeigt das Hochgerichtsfihnlein von Lugnez
die Mutter Gottes mit dem Kind und den hl. Mauritius zu Pferd, jenes
von Disentis den berittenen St. Martin mit dem Bettler, Stein a. Rhein
den Drachentdter St. Georg, und daneben auf einem Felsen kniend die
Mutter Gottes, Diessenhofen seinen hl. Dionysius, die Landschaft Safien
iiberaus wirkungsvoll das Agnus Dei.

Eine Eigenart schweiz. Fahnenkunst, aber wohl italienischen Ursprungs,
ist das Freiviertel, oder gebriuchlicher, Eckquartier. Es sind meist gemalte
oder gestickte Darstellungen religidsen Inhalts, die groBenteils auf Ver-
leihungen von Papsten, vor allem Sixtus IV. und Julius II. zuriickgehen
und vielfach kiinstlerisch hervorragend gearbeitet sind. Das Urner Landes-
banner z. B. weist schon im 13.-14. Jahrhundert im Eckquartier die Kreu-
zigung Christi mit Maria und Johannes auf, ein Motiv, das auch auf spatern
Bannern wiederkehrt, so dem von Schwyz, Nidwalden, vom Entlebuch usw.
Andere Eckquartiere enthalten Bilder aus dem Leben Christi und seiner
hl. Mutter : Basel erhilt in erhabener, perlenbesetzter Stickerei Mariae
Verkiindigung, Ziirich Mariae Krénung, Schwyz die Madonna im Strahlen-
kranz, Bern die Anbetung der drei Weisen, Freiburg die 6. Station des
Kreuzweges.

DaB auch die Ziinfte mit Vorliebe ihre Patrone im Banner fiihrten,
weist auf die groBe Rolle hin, welche bei ihnen das religiése Leben bel
all ihren wirtschaftlichen und politischen Bestrebungen spielte. Das Banner
der Weinleutezunft in Bern zeigt den hl. Papst Urban mit Pedum und
Traube ; die Rheinfelder Schiffsleute, Flosser und Fischer verehren Maria
mit dem Kind; die Backer haben den hl. Homobonus im Banner, die



— 307 —

Maurer St. Theodul, die Berner Metzger das Agnus Dei. DaB die Alpler
ihren hl. Wendelin als Fahnenbild wahlen, wird man fast selbstverstindlich
finden, weniger dagegen, daB z. B. eine weltliche Vereinigung wie die
Zofinger Narrengesellschaft neben zwei Narrengestalten Maria mit dem
Kinde fiihrt.

Religiose Darstellungen finden sich sehr hdufig ferner auf den mili-
tarischen Fahnen der spitern Zeit. Auch hier werden oft die Kirchenpatrone
einer Gegend oder Gemeinde bevorzugt. So sehen wir auf einer Bataillons-
fahne von Reiden aus dem 18. Jahrhundert Johannes den Taufer als Orts-
patron, St. Jakob zu Pferd als Patron von Uffikon, dazu die hl. Margaretha
mit dem Drachen an der Kette. In Luzern stellt sich im 17. Jahrhundert
eine Kompagnie unter den Schutz des hl. Nikolaus, eine andere nimmt
die Verkiindigung Mariae ins Banner; die Standesfahne von 1769 zeigt
die Himmelskénigin im Strahlenkranz, umsiumt vom dreifachen Rosen-
kranz. Diese religiosen Motive begegnen uns iibrigens nicht nur in kath.
Landesteilen. Das sog. Villmergerfihnlein aus der Waadt enthilt noch
im 17. Jahrhundert den hl. Antonius den Einsiedler mit Kreuz und Gléck-
lein ; der Bannerherr von Davos trug auch im 18. Jahrhundert das Bild
der Muttergottes mit dem Kind und der des Ober-Engadins selbst noch
1827 eine seltene Darstellung des hl. Luzius als Greis in einem Buche
lesend. Bei den Schweizerregimentern in fremden Diensten sind die profanen
Symbole hiufiger. Doch kommen auch hier Bilder der hl. Dreifaltigkeit,
der Gottesmutter, des hl. Johannes vor, besonders bei den Truppen im
Solde Frankreichs.

Neben den bildlichen Darstellungen sind zeitweise die Devisen sehr
beliebt. Auch sie enthalten nicht selten fromme Anrufungen. Unter dem
altchristlichen Wahlspruch : In hoc signo vinces riickten einst die Luzerner
nach Marignano aus. Das Lausanner Kontingent folgte seit 1760 seinemi
Banner mit der Devise : Brachium Dei fortitudo nostra. En Dieu espoir.
Die Schiitzenfahne von Moudon aus dem Jahre 1766 erklirt: Si Deus
pro nobis, quis contra nos ? Und die Schaffhauser Dragoner hielten noch
1713 den Wahlspruch der Stadt hoch : Deus spes nostra est. Sehr schén
fleht die Anrufung der Uznacher 1619 neben dem Bild der gekrénten
Himmelskoénigin in der Strahlenmandorla: O mater Dei memento mei ;
die Bruderschaft der Winzer von Vevey bekennt sich auf ihrer Fahne noch
1744 zu dem alten christlichen Grundsatz: Ora et labora.

So stellt sich das Schweizer Fahnenbuch nicht nur in den Dienst der
Landesgeschichte ; es erweist sich auch als wertvolles Hilfsmittel fiir die
Forderung kirchengeschichtlicher Studien, der Patroziniumsforschung, der
Hagiographie, Tkonographie, Heraldik usw. Die iiberaus sorgfiltige, reiche
Ausstattung laBt iibrigens an sich schon die Beniitzung des Werkes zum
Genul3 werden. Schade, daB3 der Fahnenkatalog mit seinen oft seitenlangen
Verzeichnissen einzelner Orte nicht mit Kolumnentiteln versehen wurde.
Der Preis des Werkes mag fiir eine Privatbibliothek hoch erscheinen, muf3
aber mit seinen vielen Farbtafeln und einer wahren Fiille sonstigen Bild-
materials als madBig bezeichnet werden.

P. Gall Heer.



- 308 —

Das Leben des hl. Robert von Molesme. Eine Quelle zur Vorgeschichte
von Citeaux. Untersucht und herausgegeben von Kolumban Spahr S. O.
Cist. Ireiburg i. d. Schweiz. 1944. Paulusdruckerei. xrix-48 Seiten.

Vorliegende Arbeit ist eine Dissertation der Innsbrucker philosophischen
Fakultit, die Umstdande halber erst jetzt erscheinen konnte. Hauptzweck
ist eine kritische Edition der Vita S. Roberti. Dementsprechend umfa3t
sie zwel Teile: Prolegomena und Textedition mit kritisch-historischem
Apparat. Eine Charakteristik Roberts auf Grund der Vita erfolgt nicht,
da sie nicht beabsichtigt war. Dem Zweck der Arbeit entsprechend werden
die Handschriften eingehend besprochen, mit einander verglichen und in
ihrem Abhingigkeitsverhiltnis dargestellt. MaBgebend ist Hs D (Dijon)
aus dem Beginn des 13. Jahrhunderts. Aus dem Abschnitt : Textgestaltung
hebe ich die Ausfithrungen iiber den sog. Cursus in der Vita hervor, die
manchen interessieren diirften. Im Abschnitt VI geht P. Kolumban den
Quellen der Vita nach und sucht das Legendarische vom Geschichtlichen
zu scheiden. Allgemein wichtig ist der Abschnitt : Geschichtliche Beurteilung
der Vita, die ja erst 1221 anldfllich der Heiligsprechung Roberts, 100 Jahre
nach dessen Tode, verfalt wurde. Das wertvollste Ergebnis ist dieses,
daB die Vita sich anschlieBt an die Erziahlungen Gregors d. Gr. iiber den
hl. Benedikt (Lib. Dialog. 2) : Robert wird in Parallele zu Benedikt gestellt,
seine klosterlichen Erfahrungen und auch MiBerfolge denen des heiligen
Benedikt angeglichen. Daraus ergibt sich, dal, wenn auch die berichteten
Tatsachen im allgemeinen historisch sind, die Umstdnde es nicht zu sein
brauchen. Vor allem: « Es darf nicht mehr aus der Vita die Folgerung
gezogen werden, Citeaux sei durch den Verfall von Molesmes Klosterzucht
gegriindet worden » (S. xrix), wie noch Bihlmeyer in seiner Kirchen-
geschichte 2,216 (1940) behauptet. Ich hatte gewiinscht, daB dieses kleine,
aber wertvolle Kapitel weiter ausgefiihrt worden wire. Doch der Verfasser
stellt eine weitere Ausfiihrung dieser Gedanken in Aussicht (S. XLIX).

Die Textausgabe geschieht peinlich genau mit allen Mitteln und
Kunstgriffen moderner Editionstechnik. Man konnte sich fragen, ob nicht
darin des Guten zu wviel geschehen sei, vor allem in den letzten Kapiteln
(von 15 ab), da diese doch durchweg legendarisch sind (S. xvrvir). Der
Edition schlieBt sich eine Mirakelsammlung an und ein Vitentext, die
beide bisher nicht verdffentlicht waren. Als SchluBl ein sehr sorgfaltig
gearbeitetes Verzeichnis der Namen und Sachen. Mit einem Wort : eine
saubere Arbeit, die als Vorbild dienen kann.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

Mélanges d’histoire et de littérature offerts & M. Charles Gilliard, &
’occasion de son 65¢ anniversaire. xxx11-718 p., F. Rouge et Cle, Lau-
sanne 1944,

Le superbe volume de Mélanges que, sous linitiative de M. Louis
Junod, archiviste d’Etat a Lausanne, et de M. Sven Stelling-Michaud,
les amis de M. Charles Gilliard lui ont offert — c’était peu de mois avant



—. 309 —

sa mort — dépasse notablement par ses dimensions et le nombre (60) des
études qu'il renferme les proportions que comportent d’ordinaire les publi-
cations de cette nature. Aussi bien ne saurait-il étre question de présenter
ici chacun de ces travaux : nous en tenant au caractére de notre revue,
nous nous bornerons exclusivement aux articles concernant I’histoire
ecclésiastique.

M. Paul-E. Martin examine (p. 82¢92) la thése de M. Georges de
Manteyer, qui, dans une étude parue a Gap, en 1924, conclut a la création
de la civitas de Genéve sous Gratien, en 378-79, en méme temps que celle
de Grenoble ; hypothése séduisante, dit M. Martin, et parfaitement admis-
sible. M. de Manteyer suppose ensuite que Domnin aurait été, dés 379,
le premier évéque des deux cités nouvellement créées de Grenoble et de
Genéve. Avec Mgr Besson toutefois, M. Martin estime trop sujette a caution
la liste des évéques de Genéve a laquelle l'auteur se référe pour qu’on
puisse identifier son 2¢ évéque, Dominius, avec Domninus, premier évéque
connu de Grenoble. C'est bien vers 350 que l'Eglise de Vienne a fondé
celle de Geneéve, c’est-a-dire organisé en diocése indépendant une commu-
nauté chrétienne dans laquelle la foi avait été apportée — et par elle en
Helvétie — de Lyon, trés probablement dés la 2¢ moitié du II¢ siécle. Le
premier évéque connu de Geneve demeure Isaac, vers 400, et c'est
également de la fin du IVe siécle et du début de V¢ que datent les premiers
documents archéologiques nettement chrétiens de la région genevoise.

M. le docteur Bach, l'auteur du splendide volume sur la cathédrale
de L.ausanne qui vient de paraitre dans la collection des Monuments d’art
et d’histoive de la Suisse, consacre une vingtaine de pages (p. 114-132, avec
une planche) aux trois ambons de Baulmes, de Saint-Maurice et de
Romainmétier. Du 1¢f, un fragment avait été signalé en 1861 ; on l'a
retrouvé — car il s’était égaré depuis — avec trois autres en 1937 ; celui
de Saint-Maurice avait été mis a jour aprés le fragment de Baulmes, et
celui de Romainmotier en 1905. M. Bach est convaincu que les trois sortent
du méme atelier. Il les décrit minutieusement, accumule un nombre impres-
sionnant de rapprochements quant a chacune de leurs particularités et
conclut qu’ils datent du milieu du VIIe siécle, de 1’époque ou le comte
Chramnéléne fonda le monastére de Baulmes et construisit celui de Romain-
motier pour remplacer et vivifier, par l'introduction de la régle colom-
banienne, celui qu’avait fondé naguére saint Romain.

M. Frangois Ganshof (Une crise dans le régne de Charlemagne,
p. 133-145), aprés avoir fait remarquer, a la suite surtout de M. R. Fawtier,
que l'attaque, par les Basques, le 15 aofit 778, de l'arriére-garde de 1’armée
envoyée par Charlemagne pour soumettre I’Espagne du nord, avait abouti
a une défaite beaucoup plus importante qu'on ne l'admettait jusqu'ici,
et que les Saxons avaient profité de ce désastre pour entrer de nouveau
« en dissidence », si bien que la puissance carolingienne fut alors a deux
doigts de sa perte, souligne avec quelle fermeté d’ame Charlemagne prit
immédiatement les mesures nécessaires pour conjurer le danger et prévenir
d’autres,rébellions. Il organisa une campagne contre les Saxons, qui furent
taillés en piéces. Il remplaga les officiers peu sfirs par des comtes en qui



— 310 —

il pouvait avoir toute confiance. Il eut l'occasion de se convaincre de la
fidélité des évéques rencontrés en cours de route ou convoqués a Chasse-
neuil. I1 plaga des abbés francs a la téte des monastéres d’Aquitaine et
envoya dans les mémes contrées de nombreux missi dominici originaires
de Francia. A l'issue d’'une importante réunion de personnages ecclésias-
tiques et laiques, il promulgua, en 779, a son palais d'Héristal, un capi-
tulaire, qui est une charte constitutive donnée a tous les territoires de
I’ancien royaume franc et qui débute par un groupe d’articles dominés
par la préoccupation de raffermir l'autorité et la discipline ecclésiastiques :
pouvoir des métropolitains sur les évéques, de ceux-ci sur le clergé de leur
diocése, observance de la régle dans les monastéres. Il introduit un régime
nouveau des biens d’Eglise donnés en bénéfice par le roi 4 ses vassaux.
Dés l'année suivante, on pouvait considérer la crise comme terminée :
Charlemagne « pourra entreprendre une véritable conquéte de la Saxe,
entrainant I'annexion du pays au royaume franc et la conversion des habi-
tants au christianisme. Il pourra continuer de jeter a tous égards les bases
de son Imperium Christianum ».

M. Charles Roth, en prenant comme base le Cartulaire de Lausanne,
dont il prépare une nouvelle édition, examine cette question : a quel
moment commengait 'année a Lausanne pendant la premiére moitié du
XII1e siécle (p. 158-166), et conclut que, contrairement a ce qu'on admettait
ordinairement, a la suite surtout de M. E. L. Burnet, le style de 1’Annon-
ciation, calcul florentin — celui qui deviendra plus tard le stylus curie
Lausannensis — n’était pas le seul en usage, mais qu’on rencontre aussi
simultanément et plus fréquemment, méme dans des actes portant la
mention : anno ab incarnatione Domini ou incarnationis dowminice, le style
de Paques, c’est-a-dire celui qui était en usage dans l'archidiocése de
Besangon et en Savoie, celui qui prévalut a Genéve au cours du
XIIIe siecle et dont il y a des exemples aussi a Saint-Maurice ainsi qu’a
la chatellenie de Chillon.

Se basant sur le dépouillement des actes notariaux de la ville de
Bologne des années 1265-1300 (une centaine de volumes), M. S. Stelling-
Michaud y trouve attestés 24 jeunes gens originaires du pays de Vaud,
qui étaient venus étudier le droit, soit civil, soit canonique, dans la
célebre université italienne (Etudiants vaudois a Bologne au XII1I¢ siécle,
p. 187-204). Des renseignements fournis par ces actes, dans lesquels ces
étudiants figurent soit comme parties, soit comme témoins, il tire quelques
conclusions sur leurs ressources financiéres, leurs dépenses, leur activité.
Il consacre ensuite & chacun d’eux une notice biographique, ajoutant aux
renseignements puisés aux archives de Bologne ceux que fournissent les
historiens ou les archives de nos cantons romands.

M. Oscar Vasella (Uber das Konkubinat des Klerus im Spdtmittel-
alter, p. 269-283) émet, a l'occasion surtout des travaux de Jos. Lohr, des
considérations d’ordre général sur le concubinat du clergé a la fin du
moyen age, sur les difficultés que présente le probléme et ce qui reste a
faire pour que l'on puisse arriver a des conclusions certaines. Il,consacre
les derniéres pages de son article & un exemple concret et typique : celui



— 311 —

d’un ecclésiastique des Grisons, Christophe Riziinser, curé de Flims, qui
illustre le probléme étudié par son cas personnel et, au surplus, par celui
de sa famille. Aux trois diocéses de Constance, Bale et Coire, possédant,
nous dit l'auteur (p. 271, n. 1), des sources manuscrites relatives a cette
question du concubinat des prétres, il convient d’ajouter celui de Lausanne,
pour lequel tout spécialement les testaments, conservés en grand nombre,
fournissent, en marge des ordonnances édictées par les autorités civiles
(Cf. cette Revue, 1937, p. 331 sq.), des renseignements significatifs.

M. Léon Kern consacre quelques pages (p. 296-301) au moine impri-
meur Henri Wirzburg, originaire de Vach (en Baviere vraisemblablement,
prés de Fiirth) qui, aprés avoir travaillé a Genéve en collaboration avec
Adam Steinschaber, entra, en 1481 au plus tard, au prieuré clunisien de
Rougemont, et qui fut ensuite — la similitude des noms ne permet pas
d’hésiter sur cette identification — prieur d’Istein, de 1484 jusqu'en 1504
tout au moins.

Sans attendre ’achévement, retardé par la guerre, du t. VI de 1'édi-
tion critique de Zwingli, M. Léonard von Muralt (Zwingli als Begriinder
der veformierten Berner Kirche, p. 325-330) signale un autographe que le
réformateur zurichois écrivit, vraisemblablement a4 Berne, a la fin de
janvier 1528, avant de rentrer de la Dispute qui venait d’avoir lieu dans
cette ville. Cest M. le D* Zweig de Salzbourg qui a trouvé cet écrit
(3 ¥4 pages in folio) chez un antiquaire et qui ’a signalé a la Bibliothéque
Centrale de Zurich. Zwingli n’avait pas participé a la séance qui réunit
a Berne, le 27 janvier, les deux Conseils de la ville, les présidents de la
Dispute et le clergé bernois, mais il fut vraisemblablement mis au courant,
par ses amis, des décisions prises et prié de préparer l'ordonnance de
Vintroduction de la Réforme a Berne. Le fait est que les différents articles
dont cette ordonnance se compose reproduisent, en partie mot a mot, le
texte proposé par Zwingli, qui peut donc en étre considéré comme l'auteur,
et dés lors — c’est le titre méme donné par M. de Muralt a son travail —
comme le fondateur de 1'Eglise réformée bernoise. La conclusion est évi-
demment d’'importance. L’auteur a cru devoir ajouter en terminant que,
Berne ayant eu le réle que 1'on sait dans l'introduction de la Réforme dans
le Pays de Vaud, on peut dire que c’est en somme Zwingli qui a fait se
rejoindre, en cette mémorable année 1528, la Suisse orientale et occidentale.
« Des liens, dit-il, ont alors été établis entre la partie alémanique et
romande de notre pays, qui ont opéré bien au-dela de I'année de leur créa-
tion, et qui, rapprochant ces deux fractions et les délimitant, par oppo-
sition aux peuples voisins qui parlaient la méme langue, ont créé une nou-
velle nation helvétique. » L’affirmation pourrait se soutenir si, au milieu
de pays demeurés exclusivement catholiques, la Suisse tout entiére était
devenue protestante, ou vice versa ; mais comme tel n'a pas été le cas,
I'introduction de la Réforme dans la majeure partie de nos cantons aurait
pu, bien au contraire, compromettre & tout jamais l'unité de la Suisse.

Quand Fribourg voulait un port sur le Léman (p. 331-343). Sous ce titre,
M!le Jeanne Niquille raconte trés clairement et trés loyalement un des
épisodes de la délicate affaire que constitue l'attitude de Fribourg lots



— 312 —

de la conquéte de 1536. Vevey, bourg savoyard, appartenait, avec le Bas-
Valais, non pas au Pays de Vaud mais au Chablais. C’est donc illégalement
que Nwzegeli, le capitaine des armées de Berne, a qui la violation, par le
Duc, du traité de St-]Julien donnait des droits sur le Pays de Vaud, avait
sommé Vevey de se rendre. Affolée, la ville des bords du Léman demanda
le secours des Valaisans; mais ceux-ci, occupés de leur cé6té a conquérir
une partie du Chablais, déclinerent l'invitation et proposérent a Vevey
de se donner a Fribourg. L’offre était tentante pour notre cité. Il fallait
cependant redouter l'opposition des cinq cantons catholiques, qui ne
voyaient pas de bon ceil cette offensive contre le catholique duc de Savoie,
leur allié. Lucerne, consulté par Fribourg, conseilla d'agir par voie diplo-
matique plutét que par intervention armée. C’était le contraire de ce que
désirait Berne, qui souhaitait avoir les soldats de Fribourg a ses cotés,
afin de n'avoir pas le nom d’étre seule a lutter contre le Duc, et qui, a cette
condition, était préte a faire des concessions d’ordre territorial. Entre temps,
Vevey se rendit a Neegeli, aprés avoir requ la promesse qu’elle pourrait
conserver la foi catholique. Malgré cette reddition, Berne était disposée
a céder Vevey a Fribourg, dont les troupes s'étaient, ainsi qu’elle le désirait,
mises en campagne ; mais Nageli s'y opposa formellement : Fribourg dut
s'incliner et « renon¢a définitivement au pays du bleu Léman ».
Examinant l'organisation par les Bernois de I’Eglise réformée du Pays
de Vaud (Les premiers inventaives des pavoisses vaudoises, p. 344-355),
M. Robert Centlivres compare la table des paroisses vaudoises de la fin
du XVe siécle publiée ici-méme (1941, p. 274 sq), avec deux listes conser-
vées aux archives cantonales vaudoises : I'une de 1540 et l'autre de 1558.
La conclusion est que les paroisses catholiques n’ont de loin pas été toutes
maintenues : les 135 qui existaient en 1495 n’ont donné naissance, a s’en
tenir a la liste de 1540, qu’a 70 paroisses réformées. A la différence des
premiéres, celles-ci ne comprennent en général qu’'un seul ecclésiastique :
le pasteur, tandis que « a part le curé, chaque paroisse (catholique) avait
son vicaire et ses altariens, desservants des diverses chapelles » (p. 346).
C’est trop dire : le vicaire était le prétre résident, celul qui desservait effec-
tivement la paroisse au nom de celui qui en était nominalement le curé,
mais qui, ordinairement, ne résidait pas; les chapelains, de leur c6té, n’habi-
taient pas nécessairement toujours la ol ils avaient des messes a célébrer et
il arrivait que méme un vicaire se fit remplacer a son tour. M. Centlivres
dit (p. 349, n. 5) que Dommartin ne se trouve pas sur les listes que nous avons
publiées. Ce n’est pas tout a fait exact : Dommartin se trouve réguliére-
ment sur toutes les listes depuis le pouillé du Cartulaire de Lausanne jusqu’en
1397 inclusivement ; puis la paroisse disparait : elle n'est mentionnée ni dans
la visite de 1416, ni dans celle de 1453, ni dans la suite, jusqu’en 1536,
ou le curé de Dommartin, comme le remarque M. Centlivres, est convoqué
a la Dispute de Lausanne. Une paroisse peut, a titre exceptionnel, manquer
dans une liste, par suite d’une vacance, du décés du titulaire, etc.; mais
si la lacune persiste pendant tout un siécle, on est bien obligé d’admettre
que, pour une raison a déterminer par celui qui en étudiera spécialement
I'histoire, elle avait été temporairement ou définitivement supprimée.



— 313 —

M. Antoine Largiader (Zirich und das Waadtiand, p. 377-386) examine
I'attitude de Zurich quant a la reconnaissance de la conquéte du Pays
de Vaud. Berne s’efforgait d’obtenir a ce sujet le placet de la Suisse et de
I’étranger. Les cantons catholiques évitaient naturellement de se prononcer.
Fribourg se trouvait dans une situation particuliérement délicate, s'il
voulait ne pas froisser ses coreligionnaires et cependant conserver ce que,
lors de la conquéte, il s’était approprié, avec l’assentiment de Berne. Les
préoccupations d’ordre religieux finirent par passer a l'arriére-plan et
I'extension de Berne vers 1’ouest fut, avant la fin du XVIe siécle, reconnue
par 'ensemble des cantons suisses. M. Largiadeér s'est appliqué A souligner
la part qu’avait eue Zurich dans ce résultat.

Le travail de M. Largiadér n'a évidemment que des rapports assez
lointains avec l'histoire ecclésiastique. Inversement, celle-ci aura a glaner
des renseignements dans des études telles que celle de M. Marc Chapuis
sur la portée du terme « reconnaissance, recognitio » (p. 146-157), ou dans
I'article de M. Alfred Poulain, qui raconte comment la superbe bible du
XIIIe siécle, dite Bible Porta, du nom de son avant-dernier possesseur
qui l'avait rapportée d’'Italie, est devenue, vers le début du XIXe siécle,
propriété de la Bibliothéque cantonale vaudoise (p. 180-186). Il y a égale-
ment quelques renseignements d’ordre ecclésiastique a tirer des pages
de M. Frédéric Barbey, consacrées a Orbe de 1475 a 1500 (p. 284-195).

Dans la 2¢ partie du volume, celle qui a trait a la période allant d’aprés
la Réforme jusqu’a nos jours, plusieurs études abordent des sujets d’ordre
religieux, mais dans le cadre interne du protestantisme. Enfin, 1'avant-
dernier travail, dit a M. Chanan Lehrmann (Réflexions sur [I'histoive juive
par rapport a I'histoirve universelle, p. 663-674) souligne les mérites des Israé-
lites a travers les siecles. Il les tient en trés haute estime : ils ont été, entre
« des peuples et des continents qui vivaient quelquefois sans compréhension
I'un pour l'autre... un expédient quasi providentiel pour les relier... des
médiateurs pour la continuité de la pensée humaine dans le temps et dans
I'espace » (p. 664). L’auteur devait naturellement rencontrer le christia-
nisme au cours de son exposé, et l'on pouvait se demander comment il
I'apprécierait. « I1 ne s'est, dit-il, séparé nettement de la religion mére
que depuis le concile de Nicée » (p. 667). Comme Nicée est la proclamation
théologiquement précisée de la divinité du Christ, croyance certes partagée
par saint Paul, de I'aveu méme de M. Lehrmann, qui nous dit que c’est
par l'intermédiaire « de saint Paul, alias Saul » que s’est créé le christia-
nisme primitif (p. 670), il aurait pu faire remonter la séparation, en ce
qui concerne le point fondamental de notre doctrine, prés de 300 ans plus
tot. Il commet d’autres erreurs en descendant le cours des siécles : aprés
I'arrivée des Barbares, écrit-il & la p. 668, « le vrai christianisme n’était
connu que par une petite élite du clergé. Les foules, non seulement croyaient
en Dieu, mais craignaient encore le diable et les démons... L'Eglise
interdit, par le fer et le feu, tout mouvement libre de la pensée. Et la con-
séquence en est le refrénement de toute vie spirituelle ». Elle évolua heu-
reusement dans la suite : « La scolastique, cette nouvelle fondation du
christianisme (p. 670), s’épanouit au XIIe siécle, deux générations environ



— M4 —

aprés la grande période de la pensée judéo-arabe. Son but est de concilier
la science et la foi. Jusqu'alors, I'Eglise avait demandé une soumission
inconditionnée aux dogmes : credo gquia absurdum. Depuis, 1'Eglise ne
demande plus une obéissance aveugle a des peuples incultes, mais s’adresse
a leur intelligence : intellego et credo (p. 669). » Certes, M. Lehrmann avait
le droit de relever les incontestables mérites que les Israélites se sont acquis
au cours des siecles, dans le domaine de la pensée, de l'art, du commerce ;
moins que jamais, a I’heure actuelle, la Suisse ne fera de difficulté de les
reconnaitre ; mais — on a pu s’en convaincre par les quelques échantillons
reproduits — la synthése que nous donne l'auteur est, en plusieurs endroits,
par trop simpliste. Son étude détonne un peu dans le cadre de ces Mélanges,
qui présentent par ailleurs, sur l'histoire suisse presque exclusivement et
spécialement pour les périodes particuliérement étudiées par M. Charles
Gilliard, de nombreux et, dans l'ensemble, de si bons travaux de détail :
abondante moisson et princiérement présentée, qui aura été l'une des
derniéres joies de celui a qui cette gerbe était présentée et que ceux qui ont
été les initiateurs de cette publication se félicitent aujourd’hui de lui avoir
procurée.

L. Weber.



	Rezensionen = Comptes rendus

