
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 38 (1944)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Leo Helbling : Dr. Johann Fabri, Generalvikar von Konstanz und
Bischof von Wien (1478-1541). Beiträge zu seiner Lebensgeschichte.

Reformationsgeschichtliche Studien und Texte, Heft 67-68 (Münster
i. W. 1941). xv-217 SS.

Das Stift Einsiedeln hat sich ein besonderes Verdienst um die
Erforschung des Lebens und Wirkens des Konstanzer Generalvikars Johann
Fabri von Leutkirch erworben, der einer der bedeutendsten Vorkämpfer
der katholischen Sache gegen die Glaubensneuerung des 16. Jahrhunderts
war. Der derzeitige Stiftsabt Ignatius Staub hat als wissenschaftliche
Beilage zum Jahresbericht der Klosterschule 1911 eine gründliche
Untersuchung veröffentlicht, « Dr. Johann Fabri, Generalvikar von Konstanz
1518-1523 », die die Frühzeit des Humanisten und Juristen bis zum
Abschluß von Fabris Romreise behandelte. In der Folge sammelte Staub
neue Materialien zu einer Fabribiographie, die er seinem einstigen Schüler
zur Verfügung stellte. Dr. P. Leo Helbling hatte sich bereits 1933 durch
seine Monographie, « Dr. Johann Fabri und die schweizerische
Reformation », als Fortsetzer der Fabriforschung eingeführt.

Als Frucht seiner Studien veröffentlicht nun Helbling im 400. Todesjahr

Fabris eine neue Arbeit als Beiträge zur Lebensgeschichte des
Konstanzer Generalvikars und Vorkämpfers der katholischen Kirche. Für ihn
stellte sich die Frage, ob eine Einzeluntersuchung über eine Periode oder
ein bestimmtes Problem aus dem Leben Fabris, oder eher eine vorläufige
Zusammenfassung des verstreuten Materials zu einem Lebensbild
notwendiger sei. Er entschied sich für das letztere. Das Lebensbild gruppiert
er nach folgenden Gesichtspunkten : Humanist und Jurist (1-12) ; im
literarischen Kampf gegen die Glaubensneuerung (13-58) ; in königlichen
Diensten (59-79) ; auf den Wogen der großen Kirchenpolitik (80-126) ;

Seelsorger und Bischof (127-138).
Da sich Staub eingehend mit der Frühzeit Fabris auseinandergesetzt

hatte, konnte Helbling diese Periode kurz zusammenfassend nur
streifen. Ausführlich kommt dafür der literarische Kampf Fabris gegen
die Glaubensneuerung zur Darstellung. Es ist ein äußerst bewegtes Bild,
das Helbling auf Grund der vorhandenen Materialien vom Konstanzer
Generalvikar entwirft. Äußerst lehrreich für die Geschichte der großen
Glaubensneuerung ist es, die innere Wandlung Fabris zu verfolgen, der
anfänglich nach echter Humanistenart mit bedeutenden Vertretern der
deutschen und schweizerischen Reformation auf freundschaftlichem Fuße
stand, nach dem offenen Auftreten Luthers gegen die römische Kirche
jedoch zu einem der entschiedensten Verteidiger des alten Glaubens wurde.
Durch seine vornehme Humanistenart und das vollendete Latein war er
dem zündenden Volksschriftsteller Martin Luther nicht gewachsen. Auch



— 299 —

gegen Zwingli zog er den kürzern, als er auf dem Zürcher Glaubensgespräch
1523 an der Spitze der bischöflichen Gesandtschaft gegen den schweizerischen

Reformator Stellung beziehen mußte. Noch öfters griff Fabri
gegen seinen einstigen Freund zur Feder wie er die alte Lehre auch gegen
andere Vertreter der Glaubensneuerung verteidigte, so gegen Balthasar
Hubmaier, Kaspar Schwenckfeld und den Ungarn Matthias Biro Devay.

Mit der Berufung Fabris an den Hof des Erzherzogs Ferdinand in
Wien, die er nach längerm Zögern 1523 annahm, beginnt ein neuer Abschnitt
seines wechselvollen Lebens. Es zeugt von dem Weitblick Fabris, daß
er in seiner einflußreichen Stellung als Rat Ferdinands die Bedeutung
der katholischen Hochschulen als wirksamste Gegenpole der Glaubensneuerung

rechtzeitig erkannte. Seine Versuche, die Universitäten Wien,
Freiburg i. Br. und Tübingen zu reformieren, scheiterten freilich an den
Wirren der Bauern- und Religionskriege. Auch in der Reichstagspolitik
hat Fabri nichts Großes schaffen können. Bleibende Verdienste erwarb
er sich um das Zustandekommen des Konzils, dessen Beginn er nicht mehr
erlebte. Bereits 1536 reichte er Paul III. für das nach Mantua ausgeschriebene

Konzil seine Vorschläge ein. Seinem innersten Wesen nach blieb
Fabri auch mitten in der großen Kirchenpolitik Priester und Seelsorger.
Sein Wirken als Bischof von Wien kann freilich erst nach Erforschung
der dortigen Archive eingehend gewürdigt werden.

Im Anhang bringt der Verfasser ein Verzeichnis der Werke Fabris,
soweit sie gedruckt oder handschriftlich überliefert sind. Besonders wertvoll
ist die erstmalige Zusammenstellung der Briefe von und an Fabri. Es
sind allein deren 546, die Helbling ausfindig machte und in chronologischer
Reihenfolge mit einem kurzen Regest versah. Durch diese mühevolle
Sammelarbeit hat er der zukünftigen Fabriforschung wertvollste Dienste
geleistet.

Man wird Dr. P. Leo Helbling Dank wissen, daß er die weitverstreuten
Materialien über Leben und Wirken Fabris zu einem vorläufigen Lebensbild
ordnete. In der Sichtung und Verarbeitung des weitschichtigen Materials
liegt eine Unsumme von Arbeit verborgen, die der Nichtfachmann leicht
übersieht. Ein besonderes Lob verdient die lebendige und farbenfrische
Sprache des Verfassers, die man nicht in allen wissenschaftlichen
Publikationen findet. Wir bedauern nur, daß im vorliegenden Lebensbild eine
eingehende Würdigung des literarischen Hauptwerkes Fabris, des « Malleus
in haeresim lutheranam » unterblieben ist. Vielleicht hat der Verfasser
bewußt darauf verzichtet, weil die kritische Ausgabe des « Malleus », die
in den Händen von Prof. Dr. Anton Nägele, Ellwangen, liegt, fast gleichzeitig

mit seiner Veröffentlichung erschienen ist. Auf alle Fälle bleibt
Helbling das Verdienst, durch seine Arbeit das Interesse für den
süddeutschen Gelehrten und Vorkämpfer des katholischen Glaubens in weiten
Kreisen geweckt zu haben. Möge es ihm auch vergönnt sein, die
abschließende, wissenschaftliche Biographie zu schreiben, die der große
Konstanzer Generalvikar Johann Fabri wirklich verdient.

Luzern. Johann Baptist Villiger.



— 300 —

Paul Burckhardt: Geschichte der Stadt Basel. Von der Zeit der
Reformation bis zur Gegenwart. Basel, Helbing Lichtenhahn. 1942. xi-408 SS.

Geb. Fr. 16.—.

Die Geschichte der Stadt Basel von Paul Burckhardt, dessen frühere
historische Schriften bis heute ihren Wert behauptet haben, wird ohne
Zweifel zu den besten Leistungen ihrer Art zählen. Hebt sich dieses Werk
von der Geschichte der Stadt Basel, die wir Rudolf Wackernagel verdanken,
sehr wesentlich ab, in seiner Anlage und in seiner Form wie auch in den
Voraussetzungen überhaupt, welche im Stoff begründet sind, so dürfen wir
das Buch Burckhardts doch als eine ausgezeichnete Fortsetzung der
Stadtgeschichte Wackernagels bezeichnen. In erster Linie in der unverkennbaren
Liebe zur Geschichte der Vaterstadt selbst, zugleich aber in einer
unbestreitbaren subtilen Einfühlungsgabe in die Eigenart Basels, was beides
schließlich in einem tief entwickelten Sinn für gerechtes und wohl
abgewogenes Urteilen zum Ausdruck kommt. Weil Burckhardt historisch zu
denken und zu fühlen vermag, findet er auch fast durchwegs den Weg zu
einem gerechten Ausgleich zwischen gegensätzlichen Auffassungen, wie sie
vielfach andere geschichtliche Werke noch immer beherrschen. Das muß
umso mehr betont werden, als es ja die Absicht Burckhardts gewesen ist,
vor allem die Entwicklung im 19. Jahrhundert zu zeichnen. Dieser Epoche
gelten fast drei Viertel der gesamten Darstellung. In der Beurteilung der
jüngsten Ereignisse wird Burckhardt freilich sehr zurückhaltend.

Dem aufmerksamen Leser kann es nicht entgehen, daß der Verfasser
insofern vor einer schwierigen Aufgabe stand, als es galt, einen reichen
und vielfach komplizierten Stoff auf einem verhältnismäßig beschränkten
Raum zu meistern. Ohne Zweifel ist die Lösung der Aufgabe nach dieser
Richtung gelungen. In straffer Komposition wird uns ein überreicher Stoff
dargeboten, und trotzdem ist die Darstellung durch viele, überaus
ansprechende Einzelzüge ausgezeichnet, ohne welche dieselbe Anschaulichkeit
nicht denkbar wäre. Aber zwangsläufig erwächst aus der Beschränkung,
die Burckhardt sich auferlegen muß, eine oft schmerzlich empfundene Kürze
der Darstellung gerade in der Erörterung ideengeschichtlicher Fragen. Dafür
mag freilich das Bestreben Bs. entschädigen, bei aller Betonung der
politischen Entwicklung auch einen Querschnitt durch alle wichtigeren Bereiche
der städtischen Geschichte zu bieten. So gibt das Werk u. a. viel Wertvolles

zur Kirchengeschichte, zur Geschichte der Wirtschaft und der Pflege
der Wissenschaften und Künste.

Wir möchten eine andere Bemerkung trotz allem nicht unterlassen.
Sie gilt einem Brauch, der sich mehr und mehr verbreitet, nämlich auf den
kritischen Apparat grundsätzlich zu verzichten und ihn durch eine
Bibliographie zu ersetzen. Diesen Brauch hat sich auch B. zu eigen gemacht.
Ohne hieraus B. selbst einen Vorwurf machen zu wollen, möchten wir
doch dem Bedauern darüber Ausdruck geben, daß dieses Vorgehen so
sehr Übung wird.

Es ist fast unmöglich, auf so beschränktem Raum, der Darstellung
im einzelnen zu folgen. Auf einige Hinweise möchten wir indessen nicht



— 301 —

verzichten, um die kritische Stellungnahme Bs. wenigstens teilweise
aufzuzeigen. Den knappen Aufriß der Geschichte der Reformation (1-35) wird
man in seiner sachlichen und gerechten Formung zu schätzen wissen. Die
Grundlinien der Entwicklung sind gut gezeichnet. Besondere Beachtung
wird man der Beurteilung des Toleranzgedankens (16) und der Kritik der
Bilderstürme schenken (19, 25). Mit gutem Blick sind die Wirkungen der
Täuferverfolgung auf das Verhältnis der Untertanen zur Obrigkeit
hervorgehoben (26), und die Erkenntnis, daß das Landvolk nur sehr ungern in
den Krieg gegen die V Orte gezogen sei, wird man umso deutlicher
unterstreichen, als dieses Motiv in der schweizerischen Geschichtschreibung oft
außer acht gelassen wird.

Zu vielfachen Überlegungen drängt den Leser die Würdigung der
Auseinandersetzung Basels mit Bischof Blarer. B. meint in diesem Zusammenhang,

die Basler Regenten hätten unvorsichtigerweise den Rechtsweg zu
beschreiten versucht (40). Das ist ein eigenartiges Zugeständnis. Wenn B.
sich weiter dahin äußert, durch die Erfüllung der Forderungen Bischof
Blarers wäre das Rad der geschichtlichen Entwicklung Basels völlig
zurückgedreht worden, so wird damit das für die Zeit der katholischen Reform
grundlegende Problem des Revolutionsrechtes klar und deutlich
ausgesprochen. Die geschichtliche Entwicklung umfaßte freilich kein halbes

Jahrhundert, die ursprüngliche Rechtslage konnte ja kaum zweifelhaft sein.
Also wird man es einigermaßen verstehen müssen, daß Bischof Blarer und
gleich ihm in ähnlicher Weise die Bischöfe anderer Hochstifte die Restitution
der mehr oder weniger mit Gewalt entrissenen Rechte erstrebten. Sie
standen damit voll und ganz auf dem Boden der Legitimität. Daß nun ein
Ausgleich schließlich möglich wurde, ist und bleibt doch auch ein Verdienst
des Bischofs, der angesichts der tatsächlichen Lage nur eine Politik des

Erreichbaren verfolgen konnte. Deswegen erscheint es uns wenig glücklich,
daß B. die juristische Lage durch die übrigens unklare Frage abzuschwächen
sucht : « aber war etwa die außenpolitische Entwicklung der Eidgenossenschaft

juristisch haltbar? » (41). Man sieht, wie die historische und juristische
Würdigung sich einander widerstreiten. Aber es sei uns der Hinweis gestattet,
daß Blarer sich gleichzeitig auch mit der römischen Kurie auseinanderzusetzen

hatte, die schließlich in wichtigen Belangen von einer anderen
Konzeption getragen war und den Badener Vertrag verdammt hatte. Es
genüge hier der Verweis auf die Korrespondenzen zwischen Rom und Bischof
Blarer, welche der III. Band der Nuntiaturberichte von Giov. Fr. Bonhomini
bietet (Freiburg Schw. 1929). Leider kennt sie B. offenbar nicht (vgl. auch

Bibliographie p. 377 f.), sonst hätte B. in seiner offenkundigen Gerechtigkeitsliebe

sie nicht übergangen und dann vielleicht auch den religiösen
Motiven besser Rechnung getragen, ja selbst die Politik des Basler Rates
wäre teilweise in anderem Lichte erschienen.

Mit besonderem Interesse liest man die Würdigung der Refugianten-
bewegung in Basel. B. tritt freilich mit Recht einer überspitzten Kritik
des Zunftwesens entgegen (50). Die Geschichte der Stadt im 17.
Jahrhundert tritt eher zurück. Schön sagt B. : « Aber ein starker Rest eidgenössischer

Gesinnung war und blieb unzerstörbar, noch mehr im gemeinen



— 302 —

Volk als bei den Regenten» (57). Mit gutem Recht betont B. auch, daß
Basel in damaliger Zeit erstaunlich wenig Fälle von Zauberei kannte, was
zum guten Teil ein Verdienst der Universität war (60). Der Verlauf des

Bauernkriegs von 1653 ist in der Hauptsache abhängig gewesen von der
Entwicklung der Bewegung in Bern und Luzern. Beachtenswert ist auch
hier das sorgfältig überdachte Urteil betreffend die Strafverfolgung.

Der Abschnitt über die städtische Revolution von 1691 (71 ff.) ist
besonders instruktiv für die Verfassungsgeschichte. Zu beachten ist die
Auffassung Bs., daß die handwerklichen Zünftler meist weder politische
Fähigkeiten noch Ehrgeiz zeigten und das Regiment gerne den Herren
überließen. Es ging anfänglich wenigstens sicher viel weniger um die Frage
einer Neuverteilung der politischen Macht, als um die Bekämpfung der
Familienclicquen, die B. deutlich aufdeckt. Man geht jedenfalls nicht fehl,
im Gegensatz zu einer doktrinären Bewertung der Parteikämpfe im 18.
Jahrhundert, wie sie der älteren Geschichtschreibung eigen war, ähnliche Motive
und Entwicklungen für andere eidgenössische Orte anzunehmen.

Gleichsam als Vorspiel zur Revolution tritt uns die Schilderung des
18. Jahrhunderts entgegen. Es ist da viel weniger von Entwicklungen die
Rede als von Zuständen. In sorgfältiger Überlegung behandelt B. die
wichtigsten Fragen, die wir mit dem Problem der Ursachen der Revolution
verknüpfen. Immer wieder begegnet man entweder ansprechender
Kleinmalerei städtischen Lebens oder klugen Formulierungen historisch wichtiger
Erkenntnisse. Daß in diesem Rahmen ausführlicher auch vom Basler
Pietismus die Rede ist, der ja für die Schweiz führend wurde, versteht
sich. Schließlich leitet die gute Charakteristik Isaak Iselins über zur
Geschichte Basels in der Revolutionszeit. Wer die Diskussion über die Rolle
von Peter Ochs in der Geschichtschreibung der letzten Zeit kennt, — diese
Rolle gewinnt angesichts der jüngsten Ereignisse an Aktualität, aber auch
an Perspektiven,—wird sicher mit größtem Interesse die Stellungnahme Bs.
lesen (102-107, 120). Klar werden Basel und die Waadt in ihrer Bedeutung
für die Revolutionierung der Schweiz einander gegenübergestellt.
Überhaupt zählen wir diesen Abschnitt zusammen mit der natürlich sehr
ausführlichen Darstellung der Dreißiger Wirren und der Kantonstrennung zum
Besten des Buches, nicht allein weil hier der Ertrag neuerer, zum Teil persönlicher

Untersuchungen des Verfassers eine weitreichende Revision älterer
einseitiger Auffassungen ermöglichte, sondern auch die überlegene und
abgeklärte Betrachtungsweise Bs. im Bereich dieser umstrittenen Vorgänge
voll und ganz zur Geltung kommt. Im einzelnen darauf hinzuweisen, ist
uns leider nicht möglich. Aber wer etwa um das Urteil über das Basel vor
und nach den Wirren weiß, wird gerade auch dem Kapitel über das innere
Leben während der Restaurationszeit (146 ff.) besondere Aufmerksamkeit
schenken und sofort spüren, daß die Schematisierung unserer
Landesgeschichte mit Begriffen der Mediation und Restauration manche
Verzeichnung der geistigen Struktur verschuldet hat. Überall fühlt man, wie
gewissenhaft B. die Grundlagen seiner Darstellung ausgearbeitet hat.

Wir müssen uns notgedrungen mit diesen Hinweisen begnügen. Doch
möchten wir nachdrücklich hervorheben, daß die Darstellung sich bis zum



— 303 —

Ende auf gleicher Höhe bewegt und eine ebenso spannende wie gerecht
abgewogene Geschichte der politischen Parteien Basels bietet, wobei auch
die Entwicklung des katholischen Volksteils der Stadt im ganzen eine durchaus

angemessene Berücksichtigung findet, trotz der nun einmal unvermeidlichen

Kürze der Darstellung. Die Zeichnung der bedeutenden politischen
Führer der Parteien nach der persönlichen und sachlichen Seite ist überaus
eindrucksvoll. Den Auffassungen Bs. dürfen auch wir in der Hauptsache
voll zustimmen.

Beiläufig sei angemerkt, daß wir in der sonst sorgfältigen Bibliographie
das anziehende und aufschlußreiche Büchlein von E. Dürr, Jacob Burckhardt

als politischer Publizist (Zürich 1937) nicht ausfindig machen konnten.
S. 29, Z. 4, v. u. lies : hessischer Verstand ; S. 204, Z. 13, v. o. lies Anfänge.

Noch einmal sei unsere Anerkennung für die hervorragende Leistung
P. Burckhardts wiederholt. Mit ihr verbinden wir zugleich auch unseren
persönlichen Dank an den Verfasser für die vielfache Belehrung, die wir
aus seiner geistvollen Stadtgeschichte schöpften.

Oskar Vasella.

Oskar Vasella : Der bäuerliche Wirtschaftskampf und die Reformation
in Graubünden (1526 bis etwa 1540). Separatabdruck aus dem Jahresbericht
der Hist.-Antiq. Gesellschaft von Graubünden. 1943. 183 SS.

Die Abhandlung beschäftigt sich mit den sog. Zweiten Ilanzer Artikeln
vom 25. Juni 1526, die im Grunde nichts anderes sind als das bündnerische
Bauernprogramm in der Zeit der Bauernprogramme. Mehrere Aufsätze
des Verfassers in der Zeitschrift für schweizerische Geschichte bilden die
Voraussetzung. Es ist nicht möglich, den reichen Inhalt der Arbeit kurz
zusammenzufassen, es sollen nur einige Punkte hervorgehoben werden,
besonders solche, die die kirchlichen Belange berühren.

1. Die Ilanzer Artikel sind so radikal wie keine anderen und sie werden

durchgeführt. Sie sind zunächst wirtschaftlicher Art, gehen zurück auf
vorreformatorische Verhältnisse und Forderungen, werden dann natürlich
verschärft infolge der neuen Predigt. Es handelt sich vor allem um die
Zinsen- und Zehntenrechte, insbesondere um die Zinsen für Jahrgedächtnisse

; nach Artikel 4 werden alle Jahrzeiten ohne jeden Vorbehalt
aufgehoben. In der Frage der Aufhebung sind sich alle Gemeinden einig, in
der religiösen Auffassung hingegen gehen die Meinungen auseinander, je
nachdem der alte oder der neue Glaube vertreten wird.

2. In den Stadtkantonen Zürich, Basel, Schaffhausen, teilweise auch
Bern, werden die Jahrzeitstiftungen für Armenzwecke bzw. Kirchen- und
Schulzwecke verwendet. In Graubünden setzen die Bauern ihre Forderung
durch, daß das Kapital an die Stifter bezw. deren Erben zurückgegeben
wird. Ähnlich verfährt man in Graubünden mit den Gütern der
aufgehobenen Klöster.

3. Die Folge ist : die Bündner Kirche verarmt. Die neue Kirche hat
keine genügenden Mittel, sie ist gezwungen, ganz ungenügende oder
ungebildete Leute im Kirchendienst anzustellen. Anders liegen die Verhältnisse



— 304 —

im Engadin, das erst verhältnismäßig spät zur neuen Lehre übertritt und
das Kirchengut retten kann. So wird das Engadin führend im bündnerischen
Protestantismus : es hat den größten Nachwuchs an Predigern und die
gebildetsten Leute.

4. Der Kampf richtet sich vor allem gegen die Klöster : nach Artikel 5

werden sie praktisch aufgehoben. Weitgehend herrscht Abneigung gegen
die Klöster, teils aus politischen Gründen (Disentis), zum Teil sind
wirtschaftliche und dann religiöse Gründe maßgebend (S. 135).

5. Wertvoll sind die Ausführungen über das gesteigerte Verlangen
nach Seelsorge, das sich in der 2. Hälfte des 15. Jahrh. in der Stiftung
von zahlreichen Kaplaneien seitens bäuerlicher Gemeinschaft kundgibt.
Der Bauer wollte den religiösen Trost der Kirche nicht entbehren. So

kommt es zur Abtrennung von Kaplaneien von der Pfarrkirche und ihrer
Verselbständigung, um den Bedürfnissen der Seelsorge besser gerecht zu
werden.

Auch sonst finden sich manche interessante Einzelheiten, z. B. der
Bericht des Italieners Spavento über die gewaltige religiöse Aufregung
in Chur zu Ostern 1525 (S. 21 f.) ; in Ilanz wird Deutsch gepredigt, die
Luviser verlangen aber für sich einen welschen Prediger (150).

Ich hätte gewünscht, daß auch der Appendix der Ilanzer Artikel
abgedruckt wäre. Die Schrift bildet einen wertvollen Beitrag zur
Aufhellung der Reformationsgeschichte, nicht bloß in Graubünden, sondern
auch vielfach für die deutsche Schweiz.

Freiburg. P. Gabriel M. Lahr O. P.

Hugo Rahner : Abendländische Kirchenfreiheit. Dokumente über
Kirche und Staat im frühen Christentum. Menschen der Kirche in Zeugnis
und Urkunde, hrsg. von Hans Urs von Balthasar. 3. Bd. 378 S. Benziger
und Cie. Einsiedeln 1943.

Hugo Rahner ist ein anerkannter Kenner der alten Kirchengeschichte,
der keiner langen Einführung mehr bedarf. Im vorliegenden Werk
unternimmt er es, den Kampf der alten Kirche um ihre Freiheit von staatlicher
Bedrückung auf Grund der Dokumente selbst aufzuzeigen. Als Quellen,
die der Verfasser wenn immer möglich selbst reden läßt, kommen in
Betracht : Gebete, Apologien und vor allem Papstbriefe. Darin liegen —
um es vorweg zu sagen — Wert und Eigenart des Buches.

Den Werdegang der abendländischen Kirchenfreiheit gruppiert Rahner
nach fünf Etappen. Einleitend behandelt er das Verhältnis von Kirche
und Staat zur Zeit der Märtyrer. Deutlich hebt er anhand der Dokumente
heraus, daß die Kirche von Anfang an gewillt war, dem Staat zu geben, was
ihm gebührt. Das Jahr 313 bildet den ersten bedeutenden Einschnitt. Es
brachte das Toleranzedikt Konstantins des Großen. Das war die Geburtsstunde

der abendländischen Kirchenfreiheit. Konstantin beließ es jedoch
nicht bei der bloßen Duldung des Staates der Kirche gegenüber. Für ihn
war die Kirche das auserwählte Werkzeug der kaiserlichen Einheitspolitik.
Die ersten Auswirkungen der konstantinischen Auffassung waren die



— 305 -
arianischen Glaubenskämpfe des 4. Jahrhunderts. — Die dritte Etappe
ist charakterisiert durch die Scheidung der beiden Gewalten im Kampf
mit dem werdenden Cäsaropapismus. Drei trofie Päpste treten in der
Auseinandersetzung führend auf : Innozenz I Leo I. und Gelasius I. —
Die vierte Etappe ist ausgefüllt vom Kampf des Papsttums gegen den

Cäsaropapismus Justinians I. (527-565). Es ist die Periode des «leidenden
Papsttums », in der die Vigiliustragödie sich abspielt. — Die letzte Etappe
umfaßt die Zeit vom 7. bis 9. Jahrhundert. Rahncr überschreibt sie mit
den bezeichnenden Worten « Rom und Byzanz ». Wiederum ist es ein

Waffengang des « leidenden Sieges », der unter dem Märtyrerpapst Martin I.
(649-653) seinen Höhepunkt erreicht. Die Bilderkämpfe des 8. Jahrhunderts
und das Schisma des Photius deuten bereits auf den unheilvollen Bruch
zwischen Rom und Byzanz hin, der sich im 11. Jahrhundert endgültig
vollzogen hat.

So rollt Rahner, mit Hilfe gut ausgewählter und in flottes, fließendes
Deutsch übertragener Dokumente, das brennende Problem von Kirche und
Staat im frühen Christentum auf. Der Leser gewinnt aus den Quellen
selbst ein lebendiges Bild vom dramatischen Verlauf der grundlegenden
Kämpfe der beiden Gewalten. Besonders lehrreich sind die einleitenden
Kapitel, die der Verfasser den einzelnen Etappen vorausschickt. Sie

ermöglichen erst recht, die Dokumente richtig zu verstehen und in ihre
Zeit hineinzustellen. Nebenbei wird der aufmerksame Leser noch eine
Reihe anderer Probleme und Fragen angedeutet finden, was die Lektüre
des Werkes zu einem großen geistigen Gewinn macht. Dafür verdient der
Verfasser alle Anerkennung und Dank.

Luzern. Johann Baptist Villiger.

Bruckner A. und B. : Schweizer Fahnenbuch. Vorwort von Bundesrat
Etter. Geleitwort von General Henri Guisan. B. I. 175 S. mit 88 Tafeln
und über 600 Abb. im Text. B. II. 80 S. Nachträge, Zusätze, Register,
mit 21 Abb. St. Gallen, Zollikofer. B. I. Fr. 75.— ; B. II. Fr. 22.—.

Das Prachtwerk, das uns A. Bruckner und seine kunstverständige
Gemahlin geschenkt, und dem der wagemutige St. Gallerverlag unter
großen finanziellen Risiken eine wirklich großzügige Ausstattung gab, ist
der Schweiz. Armee gewidmet. Dieses Fahnenbuch hat auch dem Freund
und Erforscher unserer Schweiz. Kirchengeschichte viel zu sagen und soll
darum in dieser Hinsicht etwas gewürdigt werden.

Die Fahne war seit ältesten Zeiten religiöses Symbol, schon bei den
heidnischen Völkern, aber auch bei den christlichen Herrschern. Von
entscheidender Bedeutung für die Entwicklung der Fahne als religiös
bestimmtem Zeichen ist das Labarum, das Konstantin Gr. 325 zum Reichsbanner

erhob ; bis heute ist es die Grundform der Kirchenfahne geblieben.
Aus ihm ist aber auch das mittelalterliche freischwebende Kreuz auf Purpur
entstanden ; und dieses ist wieder Ausgangspunkt für unser weißes Schweizerkreuz

auf rotem Grund als Wappen und Bannerzeichen, in Zusammenhang
vor allem mit dem Mauritiuskreuz und der Verehrung der Thebäer, die

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 20



— 306 -
nach Bruckner durch das alte Bern in seiner unentwegten Burgunderpolitik
wesentlich gefördert wurde. Auf Berns Betreiben sammelten sich bei
Laupen, wie Justinger erzählt, die Eidgenossen unter dem Zeichen des
Kreuzes zur Schlacht ; daß dabei « die Anrufung der Thebäischen Heiligen
als Feldgeschrei » erfolgte, läßt sich allerdings aus dem Berner Chronisten
nicht belegen. Der Zusammenhang des Thebäerkultes mit der Geschichte
Berns wäre indes weiterer Untersuchung wert.

Für die religiöse Bedeutung der Kriegsfahne spricht deutlich die
weitverbreitete Übung, eroberte Feldzeichen in der Kirche aufzuhängen,
gewissermaßen als Weihegeschenke an den höchsten Kriegsherrn. Mit
Gott und seinen Heiligen steht insbesondere unser Schweiz. Fahnenwesen
durch all die Jahrhunderte in engster Verbindung. Wenn Justinger über
die Schlacht bei Laupen schreiben kann : « in dem namen gottes, siner
lieben muter sant Marien und des heiligen uberwinders sant Vincencyen
zogen sie us mit iren panern », so klingt daraus der berechtigte Stolz einer
großen kath. Vergangenheit. Aber die Stelle hat auch sonst einen tiefen
Sinn ; denn alle diese Banner zeigten, wie erwähnt, im Schweizerkreuz das
Zeichen des Erlösers. Es ist indes auffällig, wie auch auf andern Bannern
schweizerischer Herkunft das religiöse Motiv stark vertreten ist. Der
hl. Fridolin bei den Glarnern, der Bischofsstab der Basler, der doppelte
Petrusschlüssel der Nidwaldner brauchen kaum erwähnt zu werden. Das
Fahnenbuch gibt aber eine große Reihe von Beispielen, die nicht allgemein
bekannt sein dürften. So zeigt das Hochgerichtsfähnlein von Lugnez
die Mutter Gottes mit dem Kind und den hl. Mauritius zu Pferd, jenes
von Disentis den berittenen St. Martin mit dem Bettler, Stein a. Rhein
den Drachentöter St. Georg, und daneben auf einem Felsen kniend die
Mutter Gottes, Diessenhofen seinen hl. Dionysius, die Landschaft Safien
überaus wirkungsvoll das Agnus Dei.

Eine Eigenart Schweiz. Fahnenkunst, aber wohl italienischen Ursprungs,
ist das Freiviertel, oder gebräuchlicher, Eckquartier. Es sind meist gemalte
oder gestickte Darstellungen religiösen Inhalts, die großenteils auf
Verleihungen von Päpsten, vor allem Sixtus IV. und Julius II. zurückgehen
und vielfach künstlerisch hervorragend gearbeitet sind. Das Urner Landesbanner

z. B. weist schon im 13.-14. Jahrhundert im Eckquartier die
Kreuzigung Christi mit Maria und Johannes auf, ein Motiv, das auch auf spätem
Bannern wiederkehrt, so dem von Schwyz, Nidwalden, vom Entlebuch usw.
Andere Eckquartiere enthalten Bilder aus dem Leben Christi und seiner
hl. Mutter : Basel erhält in erhabener, perlenbesetzter Stickerei Mariae
Verkündigung, Zürich Mariae Krönung, Schwyz die Madonna im Strahlenkranz,

Bern die Anbetung der drei Weisen, Freiburg die 6. Station des

Kreuzweges.
Daß auch die Zünfte mit Vorliebe ihre Patrone im Banner führten,

weist auf die große Rolle hin, welche bei ihnen das religiöse Leben bei
all ihren wirtschaftlichen und politischen Bestrebungen spielte. Das Banner
der Weinleutezunft in Bern zeigt den hl. Papst Urban mit Pedum und
Traube ; die Rheinfelder Schiffsleute, Flösser und Fischer verehren Maria
mit dem Kind ; die Bäcker haben den hl. Homobonus im Banner, die



— 307 —

Maurer St. Theodul, die Berner Metzger das Agnus Dei. Daß die Älpler
ihren hl. Wendelin als Fahnenbild wählen, wird man fast selbstverständlich
finden, weniger dagegen, daß z. B. eine weltliche Vereinigung wie die
Zofinger Narrengesellschaft neben zwei Narrengestalten Maria mit dem
Kinde führt.

Religiöse Darstellungen finden sich sehr häufig ferner auf den
militärischen Fahnen der spätem Zeit. Auch hier werden oft die Kirchenpatrone
einer Gegend oder Gemeinde bevorzugt. So sehen wir auf einer Bataillonsfahne

von Reiden aus dem 18. Jahrhundert Johannes den Täufer als

Ortspatron, St. Jakob zu Pferd als Patron von Uffikon, dazu die hl. Margaretha
mit dem Drachen an der Kette. In Luzern stellt sich im 17. Jahrhundert
eine Kompagnie unter den Schutz des hl. Nikolaus, eine andere nimmt
die Verkündigung Mariae ins Banner; die Standesfahne von 1769 zeigt
die Himmelskönigin im Strahlenkranz, umsäumt vom dreifachen Rosenkranz.

Diese religiösen Motive begegnen uns übrigens nicht nur in kath.
Landesteilen. Das sog. Villmergerfähnlein aus der Waadt enthält noch
im 17. Jahrhundert den hl. Antonius den Einsiedler mit Kreuz und Glöcklein

; der Bannerherr von Davos trug auch im 18. Jahrhundert das Bild
der Muttergottes mit dem Kind und der des Ober-Engadins selbst noch
1827 eine seltene Darstellung des hl. Luzius als Greis in einem Buche
lesend. Bei den Schweizerregimentem in fremden Diensten sind die profanen
Symbole häufiger. Doch kommen auch hier Bilder der hl. Dreifaltigkeit,
der Gottesmutter, des hl. Johannes vor, besonders bei den Truppen im
Solde Frankreichs.

Neben den bildlichen Darstellungen sind zeitweise die Devisen sehr
beliebt. Auch sie enthalten nicht selten fromme Anrufungen. Unter dem
altchristlichen Wahlspruch : In hoc signo vinces rückten einst die Luzerner
nach Marignano aus. Das Lausanner Kontingent folgte seit 1760 seinem
Banner mit der Devise : Brachium Dei fortitudo nostra. En Dieu espoir.
Die Schützenfahne von Moudon aus dem Jahre 1766 erklärt : Si Deus

pro nobis, quis contra nos Und die Schaffhauser Dragoner hielten noch
1713 den Wahlspruch der Stadt hoch : Deus spes nostra est. Sehr schön
fleht die Anrufung der Uznacher 1619 neben dem Bild der gekrönten
Himmelskönigin in der Strahlenmandorla : O mater Dei memento mei ;

die Bruderschaft der Winzer von Vevey bekennt sich auf ihrer Fahne noch
1744 zu dem alten christlichen Grundsatz : Ora et labora.

So stellt sich das Schweizer Fahnenbuch nicht nur in den Dienst der
Landesgeschichte ; es erweist sich auch als wertvolles Hilfsmittel für die
Förderung kirchengeschichtlicher Studien, der Patroziniumsforschung, der
Hagiographie, Ikonographie, Heraldik usw. Die überaus sorgfältige, reiche
Ausstattung läßt übrigens an sich schon die Benützung des Werkes zum
Genuß werden. Schade, daß der Fahnenkatalog mit seinen oft seitenlangen
Verzeichnissen einzelner Orte nicht mit Kolumnentiteln versehen wurde.
Der Preis des Werkes mag für eine Privatbibliothek hoch erscheinen, muß
aber mit seinen vielen Farbtafeln und einer wahren Fülle sonstigen
Bildmaterials als mäßig bezeichnet werden.

P. Gall Heer.



- 308 —

Das Leben des hl. Robert von Molesme. Eine Quelle zur Vorgeschichte
von Citeaux. Untersucht und herausgegeben von Kolumban Spahr S. O.
Cist. Freiburg i. d. Schweiz. 1944. Paulusdruckerei, xlix-48 Seiten.

Vorliegende Arbeit ist eine Dissertation der Innsbrucker philosophischen
Fakultät, die Umstände halber erst jetzt erscheinen konnte. Hauptzweck
ist eine kritische Edition der Vita S. Roberti. Dementsprechend umfaßt
sie zwei Teile : Prolegomena und Textedition mit kritisch-historischem
Apparat. Eine Charakteristik Roberts auf Grund der Vita erfolgt nicht,
da sie nicht beabsichtigt war. Dem Zweck der Arbeit entsprechend werden
die Handschriften eingehend besprochen, mit einander verglichen und in
ihrem Abhängigkeitsverhältnis dargestellt. Maßgebend ist Hs D (Dijon)
aus dem Beginn des 13. Jahrhunderts. Aus dem Abschnitt : Textgestaltung
hebe ich die Ausführungen über den sog. Cursus in der Vita hervor, die
manchen interessieren dürften. Im Abschnitt VI geht P. Kolumban den
Quellen der Vita nach und sucht das Legendarische vom Geschichtlichen
zu scheiden. Allgemein wichtig ist der Abschnitt : Geschichtliche Beurteilung
der Vita, die ja erst 1221 anläßlich der Heiligsprechung Roberts, 100 Jahre
nach dessen Tode, verfaßt wurde. Das wertvollste Ergebnis ist dieses,
daß die Vita sich anschließt an die Erzählungen Gregors d. Gr. über den
hl. Benedikt (Lib. Dialog. 2) : Robert ward in Parallele zu Benedikt gestellt,
seine klösterlichen Erfahrungen und auch Mißerfolge denen des heiligen
Benedikt angeglichen. Daraus ergibt sich, daß, wenn auch die berichteten
Tatsachen im allgemeinen historisch sind, die Umstände es nicht zu sein
brauchen. Vor allem : « Es darf nicht mehr aus der Vita die Folgerung
gezogen werden, Citeaux sei durch den Verfall von Molesmes Klosterzucht
gegründet worden » (S. xlix), wie noch Bihlmeyer in seiner Kircheu-
geschichte 2,216 (1940) behauptet. Ich hätte gewünscht, daß dieses kleine,
aber wertvolle Kapitel weiter ausgeführt worden wäre. Doch der Verfasser
stellt eine weitere Ausführung dieser Gedanken in Aussicht (S. xlix).

Die Textausgabe geschieht peinlich genau mit allen Mitteln und
Kunstgriffen moderner Editionstechnik. Man könnte sich fragen, ob nicht
darin des Guten zu viel geschehen sei, vor allem in den letzten Kapiteln
(von 15 ab), da diese doch durchweg legendarisch sind (S. xlvii). Der
Edition schließt sich eine Mirakelsammlung an und ein Vitentext, die
beide bisher nicht veröffentlicht waren. Als Schluß ein sehr sorgfältig
gearbeitetes Verzeichnis der Namen und Sachen. Mit einem Wort : eine
saubere Arbeit, die als Vorbild dienen kann.

Freiburg. P. Gabriel M. Löhr O. P.

Mélanges d'histoire et de littérature offerts à M. Charles Gilliard, à

l'occasion de son 65e anniversaire, xxxn-718 p., F. Rouge et Cle,
Lausanne 1944.

Le superbe volume de Mélanges que, sous l'initiative de M. Louis
Junod, archiviste d'Etat à Lausanne, et de M. Sven Stelling-Michaud,
les amis de M. Charles Gilliard lui ont offert — c'était peu de mois avant



— 309 —

sa mort — dépasse notablement par ses dimensions et le nombre (60) des
études qu'il renferme les proportions que comportent d'ordinaire les
publications de cette nature. Aussi bien ne saurait-il être question de présenter
ici chacun de ces travaux : nous en tenant au caractère de notre revue,
nous nous bornerons exclusivement aux articles concernant l'histoire
ecclésiastique.

M. Paul-E. Martin examine (p. 82*92) la thèse de M. Georges de

Manteyer, qui, dans une étude parue à Gap, en 1924, conclut à la création
de la civitas de Genève sous Gratien, en 378-79, en même temps que celle
de Grenoble ; hypothèse séduisante, dit M. Martin, et parfaitement admissible.

M. de Manteyer suppose ensuite que Domnin aurait été, dès 379,
le premier évêque des deux cités nouvellement créées de Grenoble et de
Genève. Avec Mgr Besson toutefois, M. Martin estime trop sujette à caution
la liste des évêques de Genève à laquelle l'auteur se réfère pour qu'on
puisse identifier son 2e évêque, Dominius, avec Domninus, premier évêque
connu de Grenoble. C'est bien vers 350 que l'Eglise de Vienne a fondé
celle de Genève, c'est-à-dire organisé en diocèse indépendant une communauté

chrétienne dans laquelle la foi avait été apportée — et par elle en
Helvétie — de Lyon, très probablement dès la 2e moitié du IIe siècle. Le
premier évêque connu de Genève demeure Isaac, vers 400, et c'est
également de la fin du IVe siècle et du début de Ve que datent les premiers
documents archéologiques nettement chrétiens de la région genevoise.

M. le docteur Bach, l'auteur du splendide volume sur la cathédrale
de Lausanne qui vient de paraître dans la collection des Monuments d'art
et d'histoire de la Suisse, consacre une vingtaine de pages (p. 114-132, avec
une planche) aux trois ambons de Baulmes, de Saint-Maurice et de
Romainmôtier. Du 1er, un fragment avait été signalé en 1861 ; on l'a
retrouvé — car il s'était égaré depuis — avec trois autres en 1937 ; celui
de Saint-Maurice avait été mis à jour après le fragment de Baulmes, et
celui de Romainmôtier en 1905. M. Bach est convaincu que les trois sortent
du même atelier. Il les décrit minutieusement, accumule un nombre
impressionnant de rapprochements quant à chacune de leurs particularités et
conclut qu'ils datent du milieu du VIIe siècle, de l'époque où le comte
Chramnélène fonda le monastère de Baulmes et construisit celui de Romainmôtier

pour remplacer et vivifier, par l'introduction de la règle colom-
banienne, celui qu'avait fondé naguère saint Romain.

M. François Ganshof (Une crise dans le règne de Charlemagne,
p. 133-145), après avoir fait remarquer, à la suite surtout de M. R. Fawtier,
que l'attaque, par les Basques, le 15 août 778, de l'arrière-garde de l'armée
envoyée par Charlemagne pour soumettre l'Espagne du nord, avait abouti
à une défaite beaucoup plus importante qu'on ne l'admettait jusqu'ici,
et que les Saxons avaient profité de ce désastre pour entrer de nouveau
« en dissidence », si bien que la puissance carolingienne fut alors à deux
doigts de sa perte, souligne avec quelle fermeté d'âme Charlemagne prit
immédiatement les mesures nécessaires pour conjurer le danger et prévenir
d'autres.rébellions. Il organisa une campagne contre les Saxons, qui furent
taillés en pièces. Il remplaça les officiers peu sûrs par des comtes en qui



- 310 —

il pouvait avoir toute confiance. Il eut l'occasion de se convaincre de la
fidélité des évêques rencontrés en cours de route ou convoqués à Chasse-
neuil. Il plaça des abbés francs à la tête des monastères d'Aquitaine et
envoya dans les mêmes contrées de nombreux missi dominici originaires
de Francia. A l'issue d'une importante réunion de personnages ecclésiastiques

et laïques, il promulgua, en 779, à son palais d'Héristal, un
capitulaire, qui est une charte constitutive donnée à tous les territoires de
l'ancien royaume franc et qui débute par un groupe d'articles dominés
par la préoccupation de raffermir l'autorité et la discipline ecclésiastiques :

pouvoir des métropolitains sur les évêques, de ceux-ci sur le clergé de leur
diocèse, observance de la règle dans les monastères. Il introduit un régime
nouveau des biens d'Eglise donnés en bénéfice par le roi à ses vassaux.
Dès l'année suivante, on pouvait considérer la crise comme terminée :

Charlemagne « pourra entreprendre une véritable conquête de la Saxe,
entraînant l'annexion du pays au royaume franc et la conversion des
habitants au christianisme. Il pourra continuer de jeter à tous égards les bases
de son Imperium Christianum ».

M. Charles Roth, en prenant comme base le Cartulaire de Lausanne,
dont il prépare une nouvelle édition, examine cette question : à quel
moment commençait l'année à Lausanne pendant la première moitié du
XIIIe siècle (p. 158-166), et conclut que, contrairement à ce qu'on admettait
ordinairement, à la suite surtout de M. E. L. Burnet, le style de l'Annonciation,

calcul florentin — celui qui deviendra plus tard le stylus curia
Lausannensis — n'était pas le seul en usage, mais qu'on rencontre aussi
simultanément et plus fréquemment, même dans des actes portant la
mention : anno ab incarnatione Domini ou incarnationis dominice, le style
de Pâques, c'est-à-dire celui qui était en usage dans l'archidiocèse de

Besançon et en Savoie, celui qui prévalut à Genève au cours du
XIIIe siècle et dont il y a des exemples aussi à Saint-Maurice ainsi qu'à
la châtellenie de Chillon.

Se basant sur le dépouillement des actes notariaux de la ville de

Bologne des années 1265-1300 (une centaine de volumes), M. S. Stelling-
Michaud y trouve attestés 24 jeunes gens originaires du pays de Vaud,
qui étaient venus étudier le droit, soit civil, soit canonique, dans la
célèbre université italienne (Etudiants vaudois à Bologne au XIIIe siècle,

p. 187-204). Des renseignements fournis par ces actes, dans lesquels ces
étudiants figurent soit comme parties, soit comme témoins, il tire quelques
conclusions sur leurs ressources financières, leurs dépenses, leur activité.
Il consacre ensuite à chacun d'eux une notice biographique, ajoutant aux
renseignements puisés aux archives de Bologne ceux que fournissent les
historiens ou les archives de nos cantons romands.

M. Oscar Vasella (Über das Konkubinat des Klerus im Spätmittelalter,

p. 269-283) émet, à l'occasion surtout des travaux de Jos. Löhr, des

considérations d'ordre général sur le concubinat du clergé à la fin du

moyen âge, sur les difficultés que présente le problème et ce qui reste à

faire pour que l'on puisse arriver à des conclusions certaines. II.consacre
les dernières pages de son article à un exemple concret et typique : celui



— 311 —

d'un ecclésiastique des Grisons, Christophe Räzünser, curé de Flims, qui
illustre le problème étudié par son cas personnel et, au surplus, par celui
de sa famille. Aux trois diocèses de Constance, Bâle et Coire, possédant,
nous dit l'auteur (p. 271, n. 1), des sources manuscrites relatives à cette
question du concubinat des prêtres, il convient d'ajouter celui de Lausanne,
pour lequel tout spécialement les testaments, conservés en grand nombre,
fournissent, en marge des ordonnances édictées par les autorités civiles
(Cf. cette Revue, 1937, p. 331 sq.), des renseignements significatifs.

M. Léon Kern consacre quelques pages (p. 296-301) au moine imprimeur

Henri Wirzburg, originaire de Vach (en Bavière vraisemblablement,
près de Fürth) qui, après avoir travaillé à Genève en collaboration avec
Adam Steinschaber, entra, en 1481 au plus tard, au prieuré clunisien de

Rougemont, et qui fut ensuite —¦ la similitude des noms ne permet pas
d'hésiter sur cette identification — prieur d'Istein, de 1484 jusqu'en 1504
tout au moins.

Sans attendre l'achèvement, retardé par la guerre, du t. VI de l'édition

critique de Zwingli, M. Léonard von Murait (Zwingli als Begründer
det teformietten Betnet Kirche, p. 325-330) signale un autographe que le
réformateur zurichois écrivit, vraisemblablement à Berne, à la fin de

janvier 1528, avant de rentrer de la Dispute qui venait d'avoir lieu dans
cette ville. C'est M. le Dr Zweig de Salzbourg qui a trouvé cet écrit
(3 y2 pages in folio) chez un antiquaire et qui l'a signalé à la Bibliothèque
Centrale de Zurich. Zwingli n'avait pas participé à la séance qui réunit
à Berne, le 27 janvier, les deux Conseils de la ville, les présidents de la
Dispute et le clergé bernois, mais il fut vraisemblablement mis au courant,
par ses amis, des décisions prises et prié de préparer l'ordonnance de
l'introduction de la Réforme à Berne. Le fait est que les différents articles
dont cette ordonnance se compose reproduisent, en partie mot à mot, le
texte proposé par Zwingli, qui peut donc en être considéré comme l'auteur,
et dès lors — c'est le titre même donné par M. de Murait à son travail —
comme le fondateur de l'Eglise réformée bernoise. La conclusion est
évidemment d'importance. L'auteur a cru devoir ajouter en terminant que,
Berne ayant eu le rôle que l'on sait dans l'introduction de la Réforme dans
le Pays de Vaud, on peut dire que c'est en somme Zwingli qui a fait se

rejoindre, en cette mémorable année 1528, la Suisse orientale et occidentale.
« Des liens, dit-il, ont alors été établis entre la partie alémanique et
romande de notre pays, qui ont opéré bien au-delà de l'année de leur création,

et qui, rapprochant ces deux fractions et les délimitant, par opposition

aux peuples voisins qui parlaient la même langue, ont créé une
nouvelle nation helvétique. » L'affirmation pourrait se soutenir si, au milieu
de pays demeurés exclusivement catholiques, la Suisse tout entière était
devenue protestante, ou vice versa ; mais comme tel n'a pas été le cas,
l'introduction de la Réforme dans la majeure partie de nos cantons aurait
pu, bien au contraire, compromettre à tout jamais l'unité de la Suisse.

Quand Ftiboutg voulait un port sur le Léman (p. 331-343). Sous ce titre,
Mlle Jeanne Niquille raconte très clairement et très loyalement un des

épisodes de la délicate affaire que constitue l'attitude de Fribourg lors



- 312 —

de la conquête de 1536. Vevey, bourg savoyard, appartenait, avec le Bas-
Valais, non pas au Pays de Vaud mais au Chablais. C'est donc illégalement
que Naegeli, le capitaine des armées de Berne, à qui la violation, par le
Duc, du traité de St-Julien donnait des droits sur le Pays de Vaud, avait
sommé Vevey de se rendre. Affolée, la ville des bords du Léman demanda
le secours des Valaisans ; mais ceux-ci, occupés de leur côté à conquérir
une partie du Chablais, déclinèrent l'invitation et proposèrent à Vevey
de se donner à Fribourg. L'offre était tentante pour notre cité. Il fallait
cependant redouter l'opposition des cinq cantons catholiques, qui ne
voyaient pas de bon œil cette offensive contre le catholique duc de Savoie,
leur allié. Lucerne, consulté par Fribourg, conseilla d'agir par voie
diplomatique plutôt que par intervention armée. C'était le contraire de ce que
désirait Berne, qui souhaitait avoir les soldats de Fribourg à ses côtés,
afin de n'avoir pas le nom d'être seule à lutter contre le Duc, et qui, à cette
condition, était prête à faire des concessions d'ordre territorial. Entre temps,
Vevey se rendit à Naegeli, après avoir reçu la promesse qu'elle pourrait
conserver la foi catholique. Malgré cette reddition, Berne était disposée
à céder Vevey à Fribourg, dont les troupes s'étaient, ainsi qu'elle le désirait,
mises en campagne ; mais Naegeli s'y opposa formellement : Fribourg dut
s'incliner et « renonça définitivement au pays du bleu Léman ».

Examinant l'organisation par les Bernois de l'Eglise réformée du Pays
de Vaud (Les premiers inventaires des paroisses vaudoises, p. 344-355),
M. Robert Centlivres compare la table des paroisses vaudoises de la fin
du XVe siècle publiée ici-même (1941, p. 274 sq), avec deux listes conservées

aux archives cantonales vaudoises : l'une de 1540 et l'autre de 1558.
La conclusion est que les paroisses catholiques n'ont de loin pas été toutes
maintenues : les 135 qui existaient en 1495 n'ont donné naissance, à s'en
tenir à la liste de 1540, qu'à 70 paroisses réformées. A la différence des

premières, celles-ci ne comprennent en général qu'un seul ecclésiastique :

le pasteur, tandis que « à part le curé, chaque paroisse (catholique) avait
son vicaire et ses altariens, desservants des diverses chapelles » (p. 346).
C'est trop dire : le vicaire était le prêtre résident, celui qui desservait
effectivement la paroisse au nom de celui qui en était nominalement le curé,
mais qui, ordinairement, ne résidait pas; les chapelains, de leur côté, n'habitaient

pas nécessairement toujours là où ils avaient des messes à célébrer et
il arrivait que même un vicaire se fît remplacer à son tour. M. Centlivres
dit (p. 349, n. 5) que Dommartin ne se trouve pas sur les listes que nous avons
publiées. Ce n'est pas tout à fait exact : Dommartin se trouve régulièrement

sur toutes les listes depuis le pouillé du Cartulaire de Lausanne jusqu'en
1397 inclusivement; puis la paroisse disparaît : elle n'est mentionnée ni dans
la visite de 1416, ni dans celle de 1453, ni dans la suite, jusqu'en 1536,
où le curé de Dommartin, comme le remarque M. Centlivres, est convoqué
à la Dispute de Lausanne. Une paroisse peut, à titre exceptionnel, manquer
dans une liste, par suite d'une vacance, du décès du titulaire, etc. ; mais
si la lacune persiste pendant tout un siècle, on est bien obligé d'admettre
que, pour une raison à déterminer par celui qui en étudiera spécialement
l'histoire, elle avait été temporairement ou définitivement supprimée.



- 313 —

M. Antoine Largiadèr (Zurich und das Waadtland, p. 377-386) examine
l'attitude de Zurich quant à la reconnaissance de la conquête du Pays
de Vaud. Berne s'efforçait d'obtenir à ce sujet le placet de la Suisse et de

l'étranger. Les cantons catholiques évitaient naturellement de se prononcer.
Fribourg se trouvait dans une situation particulièrement délicate, s'il
voulait ne pas froisser ses coreligionnaires et cependant conserver ce que,
lors de la conquête, il s'était approprié, avec l'assentiment de Berne. Les
préoccupations d'ordre religieux finirent par passer à l'arrière-plan et
l'extension de Berne vers l'ouest fut, avant la fin du XVIe siècle, reconnue
par l'ensemble des cantons suisses. M. Largiadèr s'est appliqué à souligner
la part qu'avait eue Zurich dans ce résultat.

Le travail de M. Largiadèr n'a évidemment que des rapports assez
lointains avec l'histoire ecclésiastique. Inversement, celle-ci aura à glaner
des renseignements dans des études telles que celle de M. Marc Chapuis
sur la portée du terme « reconnaissance, recognitio » (p. 146-157), ou dans
l'article de M. Alfred Poulain, qui raconte comment la superbe bible du
XIIIe siècle, dite Bible Porta, du nom de son avant-dernier possesseur
qui l'avait rapportée d'Italie, est devenue, vers le début du XIXe siècle,
propriété de la Bibliothèque cantonale vaudoise (p. 180-186). U y a également

quelques renseignements d'ordre ecclésiastique à tirer des pages
de M. Frédéric Barbey, consacrées à Orbe de 1475 à 1500 (p. 284-195).

Dans la 2e partie du volume, celle qui a trait à la période allant d'après
la Réforme jusqu'à nos jours, plusieurs études abordent des sujets d'ordre
religieux, mais dans le cadre interne du protestantisme. Enfin, l'avant-
dernier travail, dû à M. Chanan Lehrmann (Réflexions sur l'histoire juive
par rapport à l'histoire universelle, p. 663-674) souligne les mérites des Israélites

à travers les siècles. Il les tient en très haute estime : ils ont été, entre
« des peuples et des continents qui vivaient quelquefois sans compréhension
l'un pour l'autre. un expédient quasi providentiel pour les relier.. des

médiateurs pour la continuité de la pensée humaine dans le temps et dans
l'espace » (p. 664). L'auteur devait naturellement rencontrer le christianisme

au cours de son exposé, et l'on pouvait se demander comment il
l'apprécierait. « Il ne s'est, dit-il, séparé nettement de la religion mère

que depuis le concile de Nicée » (p. 667). Comme Nicée est la proclamation
théologiquement précisée de la divinité du Christ, croyance certes partagée
par saint Paul, de l'aveu même de M. Lehrmann, qui nous dit que c'est

par l'intermédiaire « de saint Paul, alias Saul » que s'est créé le christianisme

primitif (p. 670), il aurait pu faire remonter la séparation, en ce

qui concerne le point fondamental de notre doctrine, près de 300 ans plus
tôt. Il commet d'autres erreurs en descendant le cours des siècles : après
l'arrivée des Barbares, écrit-il à la p. 668, « le vrai christianisme n'était
connu que par une petite élite du clergé. Les foules, non seulement croyaient
en Dieu, mais craignaient encore le diable et les démons. L'Eglise
interdit, par le fer et le feu, tout mouvement libre de la pensée. Et la
conséquence en est le refrènement de toute vie spirituelle ». Elle évolua
heureusement dans la suite : « La scolastique, cette nouvelle fondation du
christianisme (p. 670), s'épanouit au XIIe siècle, deux générations environ



— 314 —

après la grande période de la pensée judéo-arabe. Son but est de concilier
la science et la foi. Jusqu'alors, l'Eglise avait demandé une soumission
inconditionnée aux dogmes : credo quia absurdum. Depuis, l'Eglise ne
demande plus une obéissance aveugle à des peuples incultes, mais s'adresse
à leur intelligence : intellego et credo (p. 669). » Certes, M. Lehrmann avait
le droit de relever les incontestables mérites que les Israélites se sont acquis
au cours des siècles, dans le domaine de la pensée, de l'art, du commerce ;

moins que jamais, à l'heure actuelle, la Suisse ne fera de difficulté de les
reconnaître ; mais — on a pu s'en convaincre par les quelques échantillons
reproduits — la synthèse que nous donne l'auteur est, en plusieurs endroits,
par trop simpliste. Son étude détonne un peu dans le cadre de ces Mélanges,
qui présentent par ailleurs, sur l'histoire suisse presque exclusivement et
spécialement pour les périodes particulièrement étudiées par M. Charles
Gilliard, de nombreux et, dans l'ensemble, de si bons travaux de détail :

abondante moisson et princièrement présentée, qui aura été l'une des
dernières joies de celui à qui cette gerbe était présentée et que ceux qui ont
été les initiateurs de cette publication se félicitent aujourd'hui de lui avoir
procurée.

L. Wœber.


	Rezensionen = Comptes rendus

