
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 38 (1944)

Rubrik: Mélange

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MÉLANGE

Un nouveau livre sur Pélage1

M. de Plinval s'est, depuis de longues années, spécialisé dans l'étude
de la question de Pélage. Il a donné en 1937, dans l'Histoire de l'Eglise
publiée sous la direction de MM. Fliehe et Martin, t. IV (Cf. cette Revue

1938, p. 309 sq.), un important chapitre sur les luttes pélagiennes, étude

qui dépasse les limites du présent volume, car elle embrasse encore le
mouvement dit « semi-pélagien » ainsi que les discussions qui aboutirent, en 529,

aux définitions du concile d'Orange. Qu'on ne se représente cependant
pas le livre que nous signalons aujourd'hui comme une édition développée
de l'article mentionné ci-dessus : la présentation est toute différente ; c'est
bien plutôt l'examen, repris à nouveau, de toute la question, sur laquelle
l'auteur nous donne, sous sa seule responsabilité, les conclusions auxquelles
la poursuite de ses recherches l'a fait actuellement aboutir.

Dans un premier chapitre, M. de Plinval, résumant les travaux qu'il a
publiés naguère sur l'héritage littéraire de Pélage, réunit sous 3 groupes
les écrits qu'il lui attribue ; d'abord ses ouvrages incontestés : le
Commentaire sur les 13 épîtres de saint Paul, le Libellus fidei adressé au pape
Innocent I, la lettre à Démétriade, à laquelle il estime pouvoir joindre
celle à Célantia ainsi que le De indutatione cotais Pharaonis, retrouvé par
Dom Morin et que notre auteur se propose de publier un jour. Puis, réunis
autour de De vita Christiana, cinq des six traités réédités en 1890 par
Caspari, dont les trois principaux furent regardés jadis comme étant l'œuvre
du pape saint Sixte. C'est le groupe le plus discuté. On s'accorde, à cause
de la similitude de style et de doctrine, à le considérer comme émanant
d'un seul et même auteur. Personne ne songe cependant plus aujourd'hui
à Sixte, mais M. de Plinval, avec un manuscrit de Saint-Gall, attribue
le De vita Christiana à Pélage — bien que celui-ci, à Diospolis, ait renié
la paternité de cet écrit, ou, plus exactement, d'une prière qui en aurait
été extraite — tandis que d'autres, sur la foi de Gennade et d'un manuscrit
du Mont-Cassin, continuent à y voir l'œuvre de l'évêque breton Fastidius.
Enfin le 3e groupe, celui sur lequel s'est particulièrement exercée la sagacité
de M. de Plinval, comprend un certain nombre de lettres pseudo-hiérony-
miennes, que la parenté de langage et d'idées rapproche à tel point des

deux groupes précédents que notre auteur se croit autorisé à y voir
également l'œuvre de Pélage.

Ces conclusions, M. de Plinval les avait déjà présentées il y a 10 ans,

1 Georges de Plinval, Pélage, ses écrits, sa vie et sa téfotme. Lausanne,
Payot, 1943. 432 p. in-8°. Fr. 15.—, broché.



— 291 —

restituant à Pélage une vingtaine de traités, dont 9 lui étaient attribués
pour la première fois. Elles avaient été acceptées par certains critiques,
ainsi par Hugo Koch, qui avait même apporté à l'appui quelques
arguments nouveaux, et combattues par d'autres, en particulier par le
P. Kirmer. M. de Plinval non seulement les maintient, mais il propose
d'ajouter à sa liste la Lettre à Claudia sur le jugement dernier, tandis qu'il
laisse provisoirement de côté « quelques écrits dont un examen ultérieur
établira peut-être l'authenticité » (p. 43). Il arrive de la sorte à un total
de 22 traités, sans compter les 6 aujourd'hui perdus.

La difficulté du problème provient du fait que non seulement, comme
le relève M. de Plinval, aucun des manuscrits originaux n'a conservé le
nom de Pélage, mais qu'il n'est au surplus aucun des écrits de ce dernier
qui n'ait été, anciennement déjà, attribué à un tout autre écrivain : la
Lettre à Démétriade à Julien d'Eclane ; le Commentaire sur les épîtres
de saint Paul, le Libellus fidei et la Lettre à Célantia, par une cruelle ironie,
à saint Jérôme, l'adversaire acharné de Pélage, tandis que le De vita
Christiana a été généralement transmis sous le nom de saint Augustin.
C'est dire qu'on est réduit à recourir à la critique interne. Celle-ci, dans
certains cas, vu la précision des rapprochements qu'elle accumule, peut
conduire à des résultats décisifs. C'est loin d'être ici le cas. On est frappé,
au surplus, de voir M. de Plinval, après avoir relevé la franchise et la
droiture dont Pélage a toujours fait preuve, nous dire — et répéter même
avec insistance, car ce traité joue dans sa démonstration le rôle de
charnière — qu'il a menti en rejetant la paternité du De vita Christiana.
On pourra formuler également des réserves au sujet des conclusions du
chap. 3, où M. de Plinval, appuyé sur la même méthode, s'efforce de
découvrir les influences subies par Pélage, autrement dit de dresser la liste
des auteurs que, bien qu'on puisse l'appeler un autodidacte, il a néanmoins
utilisés, soit saint Cyprien. Lactance, quelque peu saint Ambroise et beaucoup

plus YAmbrosiaster. Par contre, s'il se rencontre parfois avec les Pères

grecs, c'est, nous dit M. de Plinval, sans avoir été directement influencé
par eux ; il était d'ailleurs ajoute-t-il (contrairement à ce qu'on admet
d'ordinaire), incapable de les lire dans le texte original, du moins au début
de sa carrière (p. 86).

M. de Plinval suppose que Pélage est arrivé à Rome, pour étudier
le droit, plus tôt qu'on ne le dit ordinairement : déjà vers 375 ou 380, et
qu'il y a été baptisé vers 382. Il se « convertit », c'est-à-dire abandonna
les études juridiques pour se vouer au nouvel idéal qui l'avait conquis,
tout en voulant rester laïque, car notre auteur évite de faire de lui un
moine, cette épithète, dont on le gratifie ordinairement, étant, nous dit-il,
une de celles qui ne lui plaisaient guère (p. 102).

C'était un homme vibrant, irascible, irréprochable comme moralité,
mais tenace et combattit. Il réagit contre l'affaiblissement du niveau moral
consécutif à l'entrée en masse des païens dans l'Eglise et aux rapports qui
s'étaient établis entre Chrétiens et Juifs (rapports que M. de Plinval
semble exagérer) ainsi qu'aux infiltrations manichéennes (également
surfaites). Il rejette énergiquement la théorie du salut de tous les chrétiens,



— 292 —

qui avait alors ses défenseurs et s'insurge non moins vivement contre la thèse,
soutenue par Jovinien, de l'égalité des récompenses futures pour tous
les élus. Il distingue, quant à lui (M. de Plinval dit que c'était alors la
croyance la plus répandue ; il est permis d'en douter) deux degrés dans la
récompense céleste : la Vie éternelle, qui sera la rémunération générale de
tous les justes, et le Royaume, c'est-à-dire le séjour spécial réservé aux
martyrs, aux vierges, à ceux qui, par amour pour le Christ, auront renoncé
à tous les plaisirs de ce monde (p. 186). Sa thèse fondamentale, on pourrait,
même dire unique, c'était, pour se servir d'un mot qu'il n'a pas employé
mais qui semble avoir été forgé par saint Jérôme, Vimpeccantia, l'impecca-
bilité, soit la possibilité d'observer et d'exécuter facilement (ce dernier
mot est tantôt maintenu et tantôt supprimé au cours de la controverse)
les commandements de Dieu : l'homme peut et doit vivre sans pécher.
Il souligne le fait de la loi naturelle gravée dans le cœur de chaque homme
et magnifie surtout la prérogative du libre arbitre. Il fait sans cesse appel
à l'effort volontaire. Loin d'insister sur la faiblesse humaine, il pousse ses

adeptes à compter sur leurs propres forces et ne manque pas une occasion
de stimuler les âmes qu'il dirige, faisant au besoin appel à leur ambition
et à leur fierté, soulignant, comme Tertullien, que la valeur morale des
chrétiens doit aller en augmentant avec les siècles. S'il atténue certaines
formules de saint Paul, notamment la prédestination, qui se ramène, pour
lui, à une « prescience » ou une « préconnaissance », il renchérit par contre
sur les exigences morales de l'Apôtre, se montrant sur plusieurs points, du
moins dans ses premières années, plus sévère que lui : toute désobéissance
envers Dieu constitue un péché grave : il n'y a pas de « fautes légères »

(p. 179). Il ne veut pas qu'on jure ; il condamne la richesse, et il fut même,
à un moment de sa vie, assez opposé au mariage, et du moins toujours
partisan des « divorces pieux par consentement mutuel » (p. 159). Selon lui,
la nature humaine n'est pas déchue ; ce que nous avons hérité d'Adam,
c'est tout simplement le mauvais exemple qu'il nous a donné. Implicitement

du moins, il n'admet donc pas de péché de naissance, de telle sorte

que, à ses yeux, aux enfants, le baptême n'est pas administré — bien
qu'il consente à conserver l'expression traditionnelle — « pour la rémission
de leurs péchés », puisqu'ils n'en ont pas commis, mais uniquement pour
leur ouvrir le « royaume des cieux ». Il évite le mot de « grâce », lui
préférant celui d'adiutorium, ou si, plus tard, il l'emploie, c'est pour désigner
non pas un secours surnaturel, direct, actif, personnel et gratuit, mais les

bienfaits extérieurs que le Christ nous a donnés : la révélation qu'il nous
a apportée, les exemples qu'il nous a laissés, les sanctions qu'il nous a fait
connaître et surtout le grand privilège que nous a octroyé le Créateur :

la liberté. Il considère dès lors le Christ beaucoup plus comme législateur
que comme Rédempteur ; la personne du Sauveur le laisse assez froid. Comme
conséquence, il n'admet guère la prière de demande et estime inutile
d'intercéder pour les autres et impossible de leur substituer nos propres
mérites.

La place que donnait Pélage à la loi naturelle et ses appels constants
à la volonté étaient bien faits pour plaire à un public romain : il ne tarda



— 293 —

pas à trouver, notamment dans le monde féminin, plusieurs partisans
influents, riches, rigides, aux allures dissimulées, très prudents au début,
puis agressifs et enclins à se passer de l'autorité, tandis que, inversement,
Pélage, en avançant en âge, faisait preuve d'une certaine timidité et tenait
à rester en communion avec Rome.

C'est alors qu'entra en jeu un de ses disciples, Célestius, qui sera pendant
vingt ans l'âme de tout le mouvement et, avant Julien, le théoricien du

Pélagianisme. Tempérament fougueux, soulignant les thèses les plus
hardies de son maître et mettant brutalement en lumière les conséquences
qui s'en dégageaient, et en premier lieu la négation du péché originel,
Célestius, par son intervention, provoqua la rupture. Après un bref séjour
en Afrique, en mai 411, qui lui donna l'occasion de rencontrer saint Augustin,
alors exclusivement occupé de l'affaire des Donatistes, Pélage était parti
pour l'Orient. Célestius qui, comme son maître, fuyait les barbares, débarqua
à Hippone, y fut démasqué par le diacre Paulin, le biographe de saint
Ambroise, et condamné à Carthage. Il suscita ensuite des troubles peut-être
en Sicile, en tous cas à Ephèse, où il avait reçu la prêtrise. A Jérusalem,
en juillet 415, une conférence provoquée par un jeune prêtre espagnol,
Orose, qui avait été, à Hippone, l'hôte de saint Augustin et qui venait
d'arriver en Palestine, innocenta Pélage et tourna à la confusion des Latins,
qui en appelèrent au pape Innocent1. Au synode de Diospolis, présidé,
en décembre de la même année, par l'évêque de Cesaree, métropolitain de
la Palestine, Pélage fut contraint de se désolidariser de Célestius et de faire
d'assez sérieuses concessions qui constituaient une infraction grave à la
logique de son système (p. 290), moyennant quoi on lui délivra un brevet
d'orthodoxie. Il triompha un peu bruyamment, à la grande indignation de
saint Jérôme et à la consternation de l'Afrique, notamment de saint
Augustin qui, entre temps, était, lui aussi, descendu dans la lice, et qui,
remontant aux principes, soulignait avec force les conséquences de l'attitude
doctrinale de Célestius, et indirectement de Pélage. Les deux conciles de

Carthage et de Milève — conciles annuels ordinaires, qui n'avaient aucunement

été convoqués dans ce but — s'occupèrent de la question, (le premier
sans même prononcer le nom de Célestius) et envoyèrent une adresse au

pape Innocent. Pendant ce temps, répondant aux Dialogues de Jérôme,
Pélage, dans son De libero arbitrio, atténuait quelque peu son point de

vue, si ce n'est pour le fond, du moins quant à la terminologie.
C'est à ce moment que Rome intervint. Innocent, « donnant du

pélagianisme une description tellement outrée, que ce n'était plus qu'une sorte
d'athéisme pratique, à peine déguisé sous quelques formules chrétiennes »

(p. 304), prononça l'excommunication contre Pélage et Célestius. Après lui
au moment où saint Augustin prononçait la fameuse phrase que l'on a con'

1 « Il ne faudrait nullement, note cependant M. de Plinval, donner à cette
décision le caractère d'un « appel » proprement dit ; ce n'était qu'une motion
transactionnelle dans le genre de celles qu'on adopte par fatigue à la fin d'une
réunion passionnée, lorsque personne ne sait plus très bien de quoi il s'agit »

(p. 278).



— 294 —

densée en ces mots : Roma locata est, causa finita est, Zosime, le successeur
d'Innocent, caractère mobile et facilement influençable, « encore peu
averti des conséquences théologiques de la controverse et n'envisageant que
la moralité des personnes » (p. 317), ayant entendu Célestius qui, chassé
de Constantinople, était accouru à Rome, fit savoir à l'Afrique que la
profession de foi que celui-ci lui avait présentée, aussi bien que celle que
venait d'envoyer Pélage, lui semblait correcte. Il réhabilitait du moins
ce dernier qui, à ses yeux, avait été calomnié et qu'on avait jugé trop
précipitamment. Quant à Célestius, si ses adversaires ne formulaient pas,
dans l'intervalle de deux mois, leurs accusations contre lui, il serait absous.

L'Afrique maintint résolument son point de vue. Zosime, abordant
plus froidement et plus à fond le problème, se ravisa et envoya à tous les
évêques de la catholicité sa Tractoria, véritable encyclique par laquelle il
se ralliait à la condamnation portée par son prédécesseur. Célestius, entre
temps, avait pris la fuite. Des violences s'étaient produites. Le pouvoir
civil intervint : l'empereur Honorius ordonna l'expulsion immédiate des
chefs de l'hérésie, tandis que le 1er mai 418, le célèbre concile de Carthage
condamnait les thèses capitales du pélagianisme et « établissait, sur des

principes dont l'inspiration augustinienne est évidente, les fondements
d'une théologie de la grâce qui est devenue presque aussitôt classique »

(p. 325).
Condamné encore par un synode présidé par l'évêque d'Antioche,

contraint tout au moins de quitter la Palestine, d'où il semble s'être réfugié
en Egypte, Pélage disparut si bien qu'on ne sait ni où ni quand il est mort.
Doctrine qui, de la part de son initiateur, avait évolué dans un sens plus
doux et plus large, mais que ses successeurs avaient dénaturée, le pélagianisme
était en baisse. Seuls lui demeuraient fidèles 18 évêques d'Italie, avec, à
leur tête, Julien, le jeune évêque d'Eclane. Ouvertement révoltés, ils
attaquaient le pape et traitaient leurs adversaires de Manichéens. Us furent
exilés, puis se soumirent, sauf trois, dont Julien, qui alla se réfugier auprès
de Théodore de Mopsueste, ancien ami de Pélage et partisan de ses idées.
Célestius demanda la revision de son procès, mais le pape Célestin refusa,
puis envoya Germain d'Auxerre et Loup de Troyes en Grande-Bretagne,
où le pélagianisme avait pris pied, mais où, après un second voyage, Germain
finit par avoir gain de cause.

Enfin le concile œcuménique d'Ephèse condamna lui aussi la nouvelle
doctrine, une connexion, à la vérité un peu arbitraire, ayant été trouvée
entre elle et le nestorianisme. Célestius disparut à son tour. Le pape Sixte III
désirait la paix. Saint Léon également, ce qui ne l'empêcha pas de prendre
quelques mesures assez fermes. Plus tard, Gélase se montra même assez
intransigeant, et il n'y eut plus dès lors qu'un pélagianisme apparemment
et extérieurement soumis, mais qui, au fond, ne l'était pas. Le tout finissait
par un échec. Pélage, dit M. de Plinval, « a connu une période d'éclat ; il
a brillé de pair avec les plus grands docteurs de son temps, avec saint
Augustin, avec saint Jérôme ; puis son rayonnement s'est interrompu.
C'est un soleil mort » (p. 409).

C'est par cette phrase que se termine le livre de M. de Plinval. A-t-il,



— 295 —

demandera-t-on, ainsi qu'on l'a déjà fait pour d'autres, tenté de réhabiliter
Pélage

Pas précisément. Il reconnaît parfaitement que Pélage « laisse disparaître
dans l'ombre, jusqu'à l'oubli total qui équivaut à une négation virtuelle,
les données du dogme chrétien qui peuvent altérer ou limiter la liberté
fondamentale de l'individu » (p. 387). « Si l'on admet, écrit-il ailleurs,
l'humilité, le sentiment de nos faiblesses et de nos limites, le regret des

défaillances passées ou possibles comme faisant partie des éléments essentiels
de la piété, il faut reconnaître que la conception pélagienne de la vertu et
de la prière se dérobe à l'esprit du christianisme » (p. 206). M. de Plinval
— et c'était son droit, puisque cet aspect des hérétiques est souvent trop
laissé dans l'ombre — insiste sur les qualités de son héros ; il souligne sa

grandeur d'âme, l'unité, la cohérence de sa doctrine, le caractère fortement
pragmatique de sa parole, l'élan religieux qu'il a provoqué, ce qu'il y a
de générosité, mais aussi — il a soin de l'ajouter — d'imprudente hardiesse
dans le point de vue qu'il défend. Pélage, dans son livre, apparaît, par
certains côtés, d'autant plus sympathique que ses principaux coryphées et
plusieurs de ses antagonistes le sont moins : Célestius, hardi et provocant,
agitateur infatigable et intrigant, aimant la dispute pour elle-même, « qui
a tout compromis par son initiative et tout perdu par son intransigeance »

(p. 254) ; Julien d'Eclane, qui nous est présenté comme un démagogue,
fier, ambitieux, susceptible et grossier, plus vaniteux que convaincu, un
homme dont Harnack et Bruckner ont surfait les qualités intellectuelles
et auquel sa préoccupation constante : contredire Augustin, a fait
commettre plus d'une méprise. Parmi les adversaires de Pélage, Orose, qui ne
manquait pas d'esprit et qui avait de la verve, mais qui, dans sa naïveté,
s'était découvert une vocation d'inquisiteur, fit preuve d'une activité
fiévreuse et quelque peu brouillonne. Quant à saint Jérôme, tout le mondé
reconnaît que c'est dans la controverse anti-pélagienne qu'il s'est montré
le plus violent. M. de Plinval parle de son « irascibilité chronique », du
« vieux débusqueur d'hérésies » dans « l'éternel foyer de mécontentement
qu'était la petite colonie latine de Bethléem » (p. 275-76). Il souligne « la'
maladresse insigne et scandaleuse de divers passages de ses Dialogues
contre les pélagiens » (p. 282) et laisse clairement entendre qu'il y a eu
chez lui non seulement de l'exagération et de la passion, mais une manière
d'attaquer qui, à plus d'une reprise, frise la mauvaise foi. Saint Augustin,
au contraire, toujours charitable, ménageait les personnes, et notamment'
Pélage, mais emporté par la rigidité de ses conceptions, il a fini par aboutir,
dans un sens opposé à celui des adversaires qu'il a si longuement et si
abondamment combattus, à des conclusions qu'assouplissait sans doute
l'impulsion de sa piété mais que l'Eglise n'a pas indistinctement maintenues :

« l'augustinisme donnait un aspect plus étroit et plus dur à la notion d'Eglise,
quand le pélagianisme tendait au contraire à élargir la religion jusqu'aux
limites de l'humanité » (p. 402).

Il y aurait des réserves à faire au sujet de l'une ou l'autre de ces
affirmations. En particulier, tout en reconnaissant la véhémence dont fit
preuve saint Jérôme, on estimera que M. de Plinval met une sorte d'acharné-



— 296 —

ment à noircir ses intentions. Inversement, Julien d'Eclane, malgré la
violence et les tendances rationalistes qu'on peut lui reprocher, était un
homme cultivé, un écrivain de talent et un polémiste habile, qui excellait
à découvrir les points faibles de ses adversaires.

Nous nous permettrons toutefois de faire ici une autre remarque, d'ordre
plus général. L'auteur, parcourant la série des écrivains ecclésiastiques qui
ont manifesté des tendances analogues à celles qui caractérisèrent plus
tard saint Augustin, remonte, au travers de saint Cyprien et de Tertullien,
jusqu'à saint Paul et parle des expressions absolues et violentes de l'épître
aux Romains. (Nous aurions aimé que fût mieux marquée toute la distance
qu'il y a entre un texte scripturaire et un passage patristique. Saint Augustin,
précisément au sujet de la controverse pélagienne, a bien mis en relief cette
différence. Cf. Battiffol, Le catholicisme de saint Augustin, t. II, p. 482, n. 1.)
U rappelle qu'il était admis au IVe siècle — et Pélage s'est rallié à cette
explication — que « les plus paradoxales de ces phrases » ne représentaient
pas la pensée directe de l'Apôtre, mais qu'elles étaient des objections ou
des interruptions lancées par quelque interlocuteur imaginaire, un cri de

réprobation arraché à un adversaire fictif (p. 154-55). Inutile de dire que
M. de Plinval ne partage pas cette opinion, mais il semble se demander
ce qui serait advenu si elle s'était généralisée et si, d'autre part, saint
Augustin s'était montré moins exclusif. « Aujourd'hui qu'a prévalu l'exégèse
de saint Augustin, que l'enseignement commun de la théologie catholique
et protestante a mis en relief la notion de la grâce et que les interprétations
de Luther et de Jansénius ont posé l'accent sur les caractères les plus abrupts
et pessimistes de la doctrine paulinienne, on est surpris de voir un commentateur

des Epîtres expliquer dans un sens aussi humain et modéré certains
textes fameux » (p. 154). « U aurait pu se faire que saint Augustin. eût
conçu la grâce comme une force tellement large et miséricordieuse qu'elle
se fût réellement étendue à toute l'humanité, prête à fournir à toutes les

âmes le secours de son aide bienfaisante. U n'y aurait eu ainsi entre Pélage
et saint Augustin qu'une différence d'appréciation, fort importante encore,
portant sur le caractère salutaire de cette grâce en ce qui concerne le péché
d'Adam et ses conséquences, l'un accordant plus à la grâce du Créateur,
l'autre à celle du Rédempteur, mais le résultat revenant au même » (p. 400).
Au lieu de cela, « l'offensive aveugle de Julien eut pour seul résultat, en

obligeant Augustin à revenir sur ces questions, de grossir démesurément
l'importance que le péché originel et la notion de la concupiscence physique
ont tenue depuis dans la théologie et la morale catholiques » (p. 363). On
le voit, il ne s'agit pas d'une réhabilitation de Pélage, puisque M. de Plinval
reconnaît qu'il s'est trouvé finalement en opposition avec l'unanimité de

l'Eglise, mais l'auteur envisage une situation hypothétique, qui eût rendu
impossible, ou presque, le conflit pélagien, et en cela, abandonnant son rôle
de pur historien, pour laisser percer peut-être des préférences personnelles,
il s'est aventuré dans des considérations de nature un peu délicate.
Duchesne écrit avec raison : « Augustin n'aurait pas existé que le
pélagianisme, une fois tiré au clair, eût été arrêté net » (Hist. ane. de l'Eglise,
t. III, p. 213). M. de Plinval commence son chap. 8 en disant qu'il va



— 297 —

« rechercher contre quels écueils devait se heurter la doctrine de Pélage.
au sein même de l'Eglise, et à la suite de quelles circonstances ont été
formulées les condamnations qui devaient finalement s'opposer à
l'incorporation de son système dans les données de la foi ». En réalité, ce ne sont
pas les condamnations qui ont rendu cette incorporation impossible, mais
la négation par Pélage d'un point important de la doctrine révélée qui a
nécessairement provoqué cette condamnation ; et c'est parce qu'ils en ont
eu immédiatement l'intuition très nette que soit saint Jérôme, avec des
procédés de polémique sans doute regrettables, soit saint Augustin, avec plus
de charité mais non moins de fermeté, ont réagi avec tant d'insistance. Il
y a toujours à la base d'un conflit d'ordre doctrinal une question dogmatique
dont l'historien ne peut faire abstraction sans fausser son exposé. Tout en
se maintenant dans une stricte objectivité, notre auteur aurait dû, semble-t-il,
rappeler avec plus de précision le côté théologique du problème.

Le livre de M. de Plinval est fort bien présenté. L'auteur suit tout
le long la même méthode : en note, en sous-sol de son texte, il cite le texte
original des écrits de Pélage —- ou supposés tels — sur lesquels s'appuie
son exposé. Il a réussi à condenser en 400 pages tout ce qui se rattache
au conflit auquel la personne de Pélage a donné naissance, y compris les
incidents accessoires et les personnages de second ordre qui y ont été mêlés,
le tout sans jamais alourdir son récit par des digressions inutiles ou des
discussions de détail. Il lui arrive d'emprunter à notre monde moderne des

comparaisons pour caractériser une initiative ou une opinion et nous les
rendre ainsi plus compréhensibles et presque actuelles. Il dit par ex. que,
chez saint Augustin, la liberté ne fonctionne que « branchée » sur la grâce
(p. 398) ; il nous présente Orose entrant en campagne avec la perspective
de « trouver dans cette grave affaire la matière d'un « reportage »

sensationnel » (p. 271). Les initiatives de saint Germain en Bretagne rappellent
un peu le genre des meeting (p. 349).

« Nous avons eu la surprise et la joie, écrit M. de Plinval dans les pages
qui servent d'introduction à son étude, de voir surgir derrière les lignes
abstraites d'une théorie théologique l'activité réelle et mouvante d'un
homme qui apporta une conviction puissante et communicative au service
de la cause qu'il poursuivait » (p. 19). Reconnaissons hautement que
M. de Plinval a réussi à rendre non moins vivantes aux yeux du lecteur
la personnalité de Pélage, celle de ses adeptes et de ses adversaires ainsi
que le milieu dans lequel s'est déroulée la controverse dont il s'est constitué
l'historien.

L. Wceber.


	Mélange

