
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 38 (1944)

Artikel: Un bréviaire clunisien du XIIe siècle à la Bibliothèque de Fribourg

Autor: Morin, Germain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-126383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-126383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Un bréviaire clunisien du XIIe siècle

à la Bibliothèque de Fribourg

par D. Germain MORIN

Le manuscrit L. 46 de la Bibliothèque cantonale et universitaire
de Fribourg n'offre rien, au premier abord, qui soit de nature à attirer
sur lui l'attention. C'est un gros volume trapu de plus de 352 feuillets,
dont le premier et les derniers, à partir du 325e, ne datent que du

XVIe siècle, de l'époque postérieure à l'introduction de la Réforme.
Le parchemin est épais et plutôt grossier ; les marges ont été rognées
à l'excès par le relieur, et la reliure elle-même, passablement fatiguée,
ne se recommande - que par sa solidité. Le titre moderne, sur le dos,

Breviarium Cliiniacense Paterniaei, est exact ; mais il faut être bon

connaisseur en liturgie et en histoire monastique pour apprécier à sa

valeur l'intérêt du contenu. Au point de vue paléographique, il y a eu

jusqu'ici un malentendu regrettable : on a attribué le volume au
XVe siècle, alors que le Bréviaire primitif lui-même est tout entier d'une
belle main régulière du XIIe siècle, quoique sans aucun luxe, à part
quelques initiales en rouge, bleu et vert ; quand on a voulu y mêler

un peu d'or, comme sur les feuillets 8 et suivants, celui-ci fait actuellement

pauvre mine, ayant été dès l'origine d'assez mauvaise qualité. Aussi

bien faut-il considérer que ce n'est là qu'un Bréviaire, destiné à servir
hors de l'office, en voyage ou n'importe où, comme le montrent le format
(actuellement 19 X 12 cm.) et l'extrême brièveté des leçons de Matines,

parfois réduites à deux lignes, ou même une ligne et demie. L'écriture
aussi est trop menue et trop serrée pour un livre de chœur.

La première chose à examiner, parce que plus significative, est

le calendrier (fol. lT-7r), dont la première page (fol. lv), probablement
endommagée à la Réforme, a été remplacée de main postérieure. Plus

tard encore, une autre main y a ajouté au 18 janvier la Dedicatio
cathedre Romane, remise à cette date par Paul V (1605-1621), alors que
la première main du XIIe siècle avait marqué la Cathedra sancti Petri
au 22 février, sa vraie date traditionnelle.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 14



— 210 —

Naturellement, puisqu'il s'agit d'un livre de Cluny, on cherche

tout d'abord les noms des quatre grands saints abbés du célèbre monastère.

Saint Odilon n'y est pas, ou plutôt n'y est plus : car il figure à

sa date, le 1er janvier, dans le corps même du Bréviaire. Viennent
ensuite, de première main, saint Hugues (29 avril), saint Maïeul (11 mai),
saint Odon (19 novembre) renvoyé de la veille à cause de l'octave de

saint Martin. La fête de saint Hugues, surtout, aide à dater exactement
le manuscrit, car ce grand abbé, mort le 29 avril 1109, fut canonisé,
à Cluny même, par le Pape Calliste II, dès le 6 janvier 1120. Pourtant,

dans le corps du Bréviaire, les pièces composant son office n'ont
été ajoutées qu'en cursive du XIIIe siècle au bas du fol. 219v. Vers
la même époque, on a également ajouté dans le calendrier, au 13 mai
Translucio suncti hugonis. Et, de première main, figure au 15 juillet
la notice fautive : Cupta est civitas ierusalem u francis dono gratiue dei
millesimo [centesimo] nonagesimo nono. De tout cela il résulte bien que
le manuscrit a dû être transcrit après le début du XIIe siècle.

D'autres indices sont la preuve qu'il ne faut pas descendre jusqu'au
dernier quart de ce siècle : car saint Thomas de Cantorbéry, martyrisé
le 29 décembre 1170, canonisé dès 1173, et dont le culte s'introduisit
sur-le-champ un peu partout, en France notamment, n'est marqué au
calendrier que de seconde main et d'une encre plus pâle ; de même

saint Bernard de Clairvaux, canonisé en 1174.

Certaines particularités permettent de préciser encore davantage.
Par exemple, à la Pentecôte, on ne trouve pas encore assignée pour tierce

l'hymne Veni creator spiritus, usage introduit par saint Hugues, d'après
un de ses biographes. La fête de la Transfiguration, au 6 août, revêt
déjà un caractère de grande solennité comme le veut Pierre le Vénérable

(Statut 5) : mais, par contre, il n'est pas encore tenu compte du
Statut 9 du même Abbé, qui prescrit de chanter, au premier dimanche
de l'Avent, le commencement de l'évangile de Marc Initium evangelii,
au lieu de l'évangile selon Matthieu Cum appropinquasset Jerosolymis

qu'on avait lu jusque-là ; notre Bréviaire se tient encore à l'ancien

usage. Les Statuts (Migne lat. 189) ayant été promulgués la 24e année

de l'abbatiat de Pierre (1122-1156), il semble en résulter que le manuscrit

de Payerne peut avoir été transcrit antérieurement à 1146. En tout
cas, on ne se trompera pas de beaucoup en lui assignant comme date

approximative les années 1120-1140.

Mais continuons à décrire par ordre le contenu du volume.

Après le calendrier, commence le Propre du Temps (fol. 8r-174v).



— 211 —

On y voit conservée, pour les premières Vêpres de Noël, l'hymne célèbre

de saint Ambroise Veni redemptor gentium. Aux Matines de la
même fête, le second cantique du 3e Nocturne est encore conforme
à l'ancienne Itala, comme je l'ai constate dans toute une série d'autres
anciens manuscrits (RBén. t. 34, 1922, 279), Lactate Jherusalem, et

diem festum agite... A la fin des Matines, on chante la Généalogie
selon saint Matthieu, quoiqu'il n'y ait d'homélies que sur ceux de

saint Jean et de saint Luc. La Généalogie selon saint Luc se lit, non
aux Matines du jour même de l'Epiphanie, comme en beaucoup d'Eglises,

mais au jour de l'octave, où l'on célèbre spécialement le baptême
du Christ.

Le Psautier ne figure nulle part dans le manuscrit : on l'avait
peut-être dans un livre spécial, ou bien on devait le réciter par cœur.
Mais les hymnes et le reste du Commun sont indiqués pour le Temps
après l'Epiphanie. Parmi ces hymnes, je remarque (fol. 52v) celle du

jeudi à Vêpres, et là, à la deuxième strophe, le vers authentique,
Subvecta caelis irrogans,

tout comme dans le Bréviaire de la basilique vaticane, au lieu que
nous, bénédictins du XXe siècle, nous sommes condamnés à perpétuer
ce non-sens :

Subvecta caelis irrigans,

comme si le Créateur avait assigné l'air comme domaine aux oiseaux,
afin de les mieux arroser du haut du ciel

Il y a, dans ce commun du Temps, une grande variété de formules,

en fait de capitules, collectes, etc. ; quelques-unes, parmi elles,

sont précieuses, et ont chance de provenir du Collectaire d'Etienne
de Liège, ou même de remonter au vieux fonds liturgique de Rome,
celle-ci par exemple (fol. 49r) assignée à l'office de None pour le mardi :

Nostris quaesumus Domine propiciare temporibus ; ut tuo munere
dirigatur et romana securitas, et devocio Christiana. Per.

Chose curieuse, en parcourant le contenu du manuscrit, je venais
de tomber sur cette oraison, quand je reçus la nouvelle que Rome,

pour le sort de laquelle tremblait alors tout le monde chrétien, venait
d'échapper miraculeusement à la destruction (4 juin 1944). C'eût été

une heureuse occasion de remettre en honneur cette antique formule.
Fol. 139, l'office de la Trinité est amalgamé d'une singulière façon

avec celui de l'octave de Pentecôte et celui du premier dimanche après
cette fête.



— 212 —

L'office de la Dédicace vient fol. 175 entre le dernier dimanche

après la Pentecôte (évangile Cum sublevasset oculos Dominus Jesus)
et le Propre des Saints, lequel va de la Saint-Etienne à la fête de l'apôtre

saint Thomas.
Le Commun des Saints (fol. 310-324) vient ensuite, ainsi que

les Litanies des Saints incomplètes ; mais, à partir du fol. 321, le texte
est écrit de main un peu postérieure et avec moins de soin. Quant
aux feuillets de la fin, comme je l'ai dit, ils ont été ajoutés à l'époque
moderne en écriture grossière, et n'ont rien à faire avec le beau bréviaire
qui précède.

Lorsqu'ils ont été reliés avec le manuscrit, peut-être celui-ci était-il
déjà devenu la possession de Claude Duvillard, prévôt de la collégiale
de Saint-Nicolas à Fribourg (1563) et vicaire général de l'évêque de

Lausanne f en 1577 : en effet, en tête du fol. 8r, on lit cette note en
écriture du XVIe siècle : Ex libris Claudii a WMario ; puis, au bas du
fol. 2r, cette autre note, de la main, si facilement reconnaissable, dc

son successeur dans la dignité de prévôt : Sum Sebastiani Werronis :

ex dono D. Claudi] a Villario. 1577. Celui-ci, à son tour, l'aura légué
au Collège St-Michel, auquel il appartenait encore au commencement
du XIXe siècle, comme le prouve cette inscription tracée à l'intérieur
de la couverture : Collegü S. Michuelis Friburgii helvetiorum, 1818.

De là, il passa à la Bibliothèque cantonale, dont il porte le timbre, fol. 2r.

Il serait intéressant de savoir où le Bréviaire a été écrit, en France

ou en Suisse En France sûrement, à en juger d'après les Saints marqués
au calendrier : parmi eux, en effet, figurent, non seulement les quatre
grands abbés, de saint Odon à saint Hugues, mais aussi tous les autres
saints moins connus, honorés spécialement à Cluny, tels que Consortia

au 22 juin, Révérien 1er juin, Taurin d'Evreux 11 août, Gerduch
d'Aurillac 13 oct., Aquilin d'Evreux 19 oct., et même la Translacio
S. Regnoberti de Bayeux, mais ajoutée au 6 septembre, main du
XIIIe siècle. En fait de fêtes particulières à la Suisse, on ne trouve
guère que celle des saints Victor et Ours de Soleure, joints de première
main à saint Jérôme 30 septembre, mais dont le culte s'était répandu
ailleurs, notamment en Bourgogne.

Plus significative serait la Dedicatio ecclesie Paterniucen au 18 mai ;

mais, justement, elle n'a été insérée au calendrier primitif que de main
postérieure, au XIIIe siècle : il y a donc tout lieu de croire que notre
manuscrit a été transcrit pour la Congrégation de Cluny, mais n'est
devenu qu'un siècle plus tard, environ, propriété du monastère de



— 213 —

Payerne. La date de la Dédicace aura sans doute été ajoutée après
la construction des parties orientales de l'abbatiale, attribuées par
les archéologues au XIIe siècle déjà avancé ; l'ogive y apparaît déjà
un peu partout.

Ce qui ajoute au prix de notre manuscrit, c'est la rareté relative
des livres anciens de ce genre provenant de l'Abbaye de Cluny. On sait
combien peu d'intérêt on a toujours eu pour les livres, soit manuscrits,
soit imprimés, d'une liturgie quelconque, dès qu'elle n'était plus en

usage. Presque immanquablement, ils étaient voués à la destruction :

on les dépeçait, on s'en servait pour les reliures, ou bien on les vendait
aux épiciers pour faire des cornets ; en Bavière, lors de la sécularisation
des monastères au siècle dernier, on imagina même de les utiliser pour
boucher les creux des chemins, idée vraiment géniale On se rappelle
le sort infligé à cet admirable missel bénéventin du XIe siècle, dont
les fragments conservés à Payerne et à Zurich ont été récemment édités
à Beuron avec un savant commentaire. Même les livres gallicans imprimés
en usage dans la plupart des diocèses de France jusque vers le milieu
du siècle dernier étaient devenus presque introuvables dès la fin du
même siècle : on n'en rencontrait d'exemplaires que dans les bibliothèques
des Abbayes bénédictines, des Grands Séminaires avant la spoliation
dernière, ou chez quelques collectionneurs particuliers qui prévoyaient
qu'on y attacherait un jour une certaine valeur. Pour ce qui concerne
les livres de liturgie en usage jadis à la grande Abbaye de Cluny, ceux
surtout de la belle époque du XI-XIIe siècle, ils semblent être devenus
très tôt excessivement rares. Dom Martène, dans son ouvrage classique
De untiquis monuchorum ritibus, composé à la fin du XVIIe siècle,
donc à une époque où Cluny et les monastères de sa dépendance
existaient encore, ne cite guère à ce sujet que les Coutumiers d'Udalric
et de Bernard, ainsi que les Statuts de Pierre le Vénérable ; il paraît
n'avoir connu que fort peu de chose des livres liturgiques clunisiens

proprement dits, bien qu'il use largement de ceux des autres monastères

qui étaient à sa portée. C'est donc pour les amateurs d'études liturgiques
une bonne fortune que de retrouver, au milieu du XXe siècle, ce Bréviaire
de Payerne, si négligé jusqu'ici, mais pourtant en bon état, qui nous
renseigne exactement sur l'office divin en usage dans la plus célèbre

Abbaye de l'ordre bénédictin, à l'époque où elle n'avait rien perdu
encore de son antique splendeur.


	Un bréviaire clunisien du XIIe siècle à la Bibliothèque de Fribourg

