
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 38 (1944)

Artikel: Aus spätmittelalterlichen Klosterpredigten

Autor: Löhr, Gabriel M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-126382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-126382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus spätmittelalterlichen Klosterpredigten
Von P. Gabriel M. LÖHR 0. P., Freiburg.

(Fortsetzung und Schluss.>

Was zu einem guten Gebet gehört

f. 205r. Am 4. suntag [Juli 8] prediget dicz Johannes Lock, leßmeister,
unser lieber peichtvater, im [14]87 jar.

Vil ander mattery, dy czum gepet gehorn, die lest dißer lerer auff
dicz mal untterwegen und sagt allein von 4 umbstentten, die czum gepet
gehorn. Der Ia ist, dz es mit vertrawen schol geschechen Der ij
dz ist dz man an sunt sey. Nymant bedarff hoffen, dz er yn seinem gepet
erhört wirt, so er noch willen hat czu totsunden Der 3. umbstant der
ist dz man umb nucze vernuftige dinck pit und dicz ist alles besloßen im
heiligen pater noster. Dies wird im einzelnen genau erklärt nach S. Theol.
II-II q. 83 a. 9. Ebenso die Frage, ob man auch andere Gebete als das
Vaterunser beten dürfe (II-II q. 83 a. 14 ad 3). Der 4. umbstant, der czum
gepet gehört, der ist devotio intentio : ein andächtiges auffmercken auff
dz gepet, erklärt nach II-II q. 83 a. 13.

Warum werden wir im Gebete nicht erhört 4 Ursachen nach Thomas
von Aquin. Dy Ia ist eine willige ursach, als do eines mit snytzen oder
leichtvertiger tennterey umbget, auß der er wol und gewißlich weiß, dz
es ym sein gemut czustrewet Die 2. ursach ist auß menschlicher kranck-
heit, welche kumpt auß der czuruckung und czustorung unser ursprunglichen

gerechtigkeit Die 3. ursach, die ist ein vorgeenttte ursach, als
da eins pey großer leichtvertigkeit, gelechter, schympfen oder schertzen
ist gewest pey newen meren, sagen, pey lydlein singen oder vil desgleichen.
Ist nit muglich der mit pech oder kot umbget, dz er nit befleckt werdt.
Und so man denn petten scholl oder will, so kumpt es denn alle doher,
es sey czorn, unmut oder geczenck und vil des gleichen, so man etwe
czornlein hat gehabt und denn in kor kumpt, so get es alles herfur
Die 4. ursach ist und kumpt auß der anvechttung des poßen geistes.

Die Macht der Fürbitte Marias

f. 217r. In die annuntiatio b. Marie 1487 Johannes Lock, lector et
confessor noster.

Von dem namen Maria sagt dyßer lerer, dz Maria in hebreysch heist
und ist als vil als maris stella, ein merstern. In krichyscher sprach so
heist Maria mare, als ein pitter mer. In der siriachuschen oder sirie 1 sprach

1 Dieser Hinweis auf das Griechische und Syrische geht wohl zurück auf
den Nürnberger Humanisten Johannes Cono O. P. (1463-1513), der dem dortigen
Kloster angehörte. Quétif-Echard, Scriptores Ordinis Praed. II, 27. Quellen und
Forsch, zur Gesch. d. Dominikanerordens 10, 159.



— 200 —

so heist Maria als vil als domina. Es wird erzählt, wie Maria durch ihre
Fürbitte eine Seele aus der Hölle befreit habe. Das wird mit Thomas
erklärt im Supplementum q. 71 a. 5 ad 5. « Aber von dem großen gewalt,
den dy edel muter gocz hat pey yrem kint spricht Bernhardus : O Maria
wie mocht es muglich sein, dz dir pey deinem kint versagung geschech,
seyt dein fleisch ist sein fleisch und sein fleisch ist dein fleisch Nw
versagt er ym selber, so er dir versagt. Nw verjagt oder vertryb oder versmecht
er sich selber, so er dein gepet oder dich versmecht. Dicz ist unmuglich,
wann als unmuglich es ist, dz er ym selber yczyt versag, als unmuglich
ist es, dz er dir versag. Darumb pyt fur uns arm sunder, dz wir hie also
leben, dz wir von deinem gemyntten kint nymer geschiden werden. Amen ».

Von dem Mitleiden Maria

f. 220r. Von dem mitleiden Marie prediget dicz stucklein der vater
Petrus Gundelvinger am h. karfreitag (April 13) 1487 jar.

Der weiß man, der spricht : alle wasser dy flyßent in dz mer l. Nw
dyßen spruch den legen auß etlich lerer auff dz groß herczeleidt Marie der
junckfrewlichen muter gottes in solcher weiß. Dz mer dz ist pitter und
alle wasser, so sie ye und ye necher sint dem mer, so sie ye sewrere und
pittere sint, und so sie ye und ye ferer sind dem mer, so sie ye und ye süßer
und wol gesmacher sint. Also ist ym auch mit dem großen herczeleidt
Marie, der aller pitterkeit und alles herczenleidt, dz alle werlt ye leidt von
dem ersten anvang der werlt piß an den letzten jüngsten tag czu einem
hawffen mocht samen oder machen. Drei Gründe werden ausgeführt :

Dy Ia dz sie was allein ein muter, dy mitleiden mocht haben mit yrem
kintt, wann er keinen leiplichen naturlichen vater nit het und darumb
so must sie vater und muter stat vertretten und den großen herczeleiden
leitt yres lieben kindtes Czum 2. so was sy allein sein allergetrewster
frewnt Czum 3. so was und must ir herczenleid uberswencklichen groß
sein von wegen der unerung gotlicher maiestat, gegen der sie den stant
aller menschen, aller heiligen, aller engel und aller der ganezen werlt allein
vertrat

« Dicz mitleyden, dz dy eelement und unvernuftigen creaturn mit
yrem schopfer hetten, dz was ein großer trost und auffenthalt der betrübten
muter Christi. Und als es an czweyffel mag gehalten werden, wenn sie
darnach heymsuchet dye stat da ir kint het an gelyden und so sie kom an
dy statt da dz crewez getantten was und sy sah dy stein, dy sich czu
spalten hetten, so was sy dy yniglich küssen und den dancken der trew
und des mitleydens, dz sie ir beweist hetten yn iren engsten und notten ».

Die Gnade, ihr Wesen und ihre Wirkungen

f. 224v. Diße stucklein dy prediget der wirdig vater Ludwig Wintz-
perger, leßmeister und prior tzu Eystet, an der aposteln Philippi und Jacobi
tag (Mai 1) im [14)87 jar.

1 Ecclus. 40, 11.



— 201 —

Die frag : was ist doch dy gnadt gocz Antwurt unser heiliger vater
Thomas de Aquino 1

: die gnadt gocz ist ein begabung der vernuftigen
creatur, dy ir vergebens gegeben wirt in dz weßen der sei und nit in die
kreft und sy macht dyselben vernuftigen creatur die sy hat, ire werck
und sy got angenem, wann der meister von Hochen synnen der spricht,
dz got dy vernuftigen creaturn erschaffen hat, dz sy yn erkenn, so sy ynn
erkennt dz sy yn lieb, so sy yn liebt dz sy yn denn besiez, so sy yn besiez
dz sy dann ewiglich yn ym sellig sey. Und darumb so wir disse gnadt
(225r) haben, so sey wir heilig. Eya was ist denn heiligkeit Antwurt
aber unser heiliger vater Thomas 2, dz dicz heilig ist czum Ia dz rein ist.
Czum 2. dz ist heilig dz mit plut besprengt ist. Nw was ist rein Diesse

reinigkeit die stet in gesuntheit des gemuez. Nw was ist die selbig gesunt-
heit Dz wer dicz gewest, dz wir an suntt weren blyben im paradiß, so

wer wir an Peinlichkeit czu got kumen, ya und het halt Eva gesuntt und
wer newert Adam bestenttig blyben, so het got Eva allein getodt und het
Adam ein andere frawen erschaffen, wann yn Adam was ein wurcklicher
(225v) Ursprung aller menschen und in Eva ein leidlicher 3. Nw woll wir
wider czu derselben ursprunglichen gerechtigkeit oder gesuntheit kumen,
in der wir an suntt mugen leben, dz muß wir thun und erlangen aus
reinigkeit des gemutz und dy haben wir in der vernuft, so wir got lernen
erkennen und dz iert uns der glawb, dz vater unser und ein yds nach
seinem stant dz vil oder wenig got ist schuldig noch czuforschen und czu
erkennen. Und so wir mit der gedechtnuß dzselbig sam stez oder emsich-
lich betrachten und ym willen dz unß außerwellen oder wollen, wann
der wil wert alleczeit geurteilt nach seiner wille kur oder freyheit : wil
er wol so ist er (226r) gut, wil er übel so ist er poß. Und yn dießem stett
reinigkeit des herezens oder des gemuez, und also mugen wir dz Ia haben,
dz czu der heiligkeit gehört oder in dem dy heiligkeit stett, dz ist reinigkeit.

Dz 2. darynnen die heiligkeit stet dz ist dy mit plutt besprengt sint.
Und von dem in der gemein czu reden so sey wir dz alle, wann alle menschen
hat unser herr in seinem edeln allerheiligsten plut gewaschen, dy sich sein
anders entpfencklich machen.

Nw dy selbig entpfencklichkeit so wir in suntten sein gewest, dy stett
in dem dz wir ware puß thun, wann wenn wir dy czwey stucklin warlich
haben : dz ein ist, dz uns unser suntt warlich (226v) leidt sint und unß
rewen, dz wir got ye erezurnt haben, peichten und pußen wollen. Dz 2.

dz wir ganezen willen haben uns ewiglichen vor suntten czu hütten ; und
nemlich so wir halt den allermynsten grat der rewen haben als so dz wir
gedencken : ach hett ich etwe gewist, dz dicz also sunt und swer wer
gewest und so ser wider got, ya ich hett mich ee x mal lassen todten ee
ichs getan hett. Dicz ist genung czum ewigen leben, ya es mug der aller-
mynst grat oder Staffel der rew also groß sein, dz der mensch mag an feg-
fewr von mundt auff in dz ewig leben varn. Und so wir also ware puß
thun so sey wir mit plut besprengt, dz ist mit dem verdynnen Jhesu Cristi
und in seinem plut gewaschen (227r) und ym czugeeigent oder vereiniget.

1 I-II q. 110. 2 II-II q. 81 a. 8. 3 I-II q. 81 a. 5 ad 1.



— 202 —

Und so muß wir von nott wegen heilig sein und haben also dz 2. dz czu
der heiligkeit gehört, dz ist dz wir mit plut besprengt sint.

Nw auß der heiligkeit kumpt und entspringt geistlichheit. Dy stet
in der gemein czu reden in viererley unterscheit, spricht unser heiliger
vater Thomas von Aquin. Dy Ia ist ein geistlichkeit des glawbens. Diesse

geistlichkeit die mugen haben posse und gutt, als Jacobus spricht : der
glawb an die werck ist todt'. Dy 2. so die werck ubereintragen oder
concordirn mit dem glawben. Und diße geistlichkeit, es sey in
weltlichem oder in geistlichem stant, so ist sy allein der frummen und gütten.
Dy 3. ist der dy weih haben, also dz sy ir tagczeit (227v) oder die VII
psalm müssen sprechen, als denn dy clericor oder dy nach pristerlicher
weich stellen oder darczu angevangen haben darnach czu arweitten. Dy
4. dz sint diß, dy durch gotz willen sich untterwerffen und untertenig
machen der gehorsam und sich selbs und ir obern iren willen aufgeben,
von den spricht Bernhardus, dz dicz dy also leben unter der gehorsam,
dy sint sicher gewiß dz sy reyner leben, seltener vallen, sneller auffstehen
und sicherer sterben. Und darumb so ist dz ein rechte ware geistlichkeit,
so man hat dy 3 gotlichen tugent als glawb, hoffnung und lieb, wann
dyselben habent got allweg czu (228r) yrem gegenwurff und ist keine an
die andern recht. Und so wir also eine ware rechte geistlichkeit halten,
so mugen wir haben und füren eine werdige wandelung.

Eya was gehört dann czu einer werdigen wandellung Hie czu
antwurt unser heiliger vater Thomas, da er also spricht : czu einer werdigen
wandelung do gehört dz man wolgeschickt sey czu den obern und czu
den menschen. Czu deinen obern, dy pede got und sein Statthalter sint.
Pistu den wolgeschickt, so du in dieße drey erpewtest, dz ist fidelitas,
reverentia und famulatio. Czu voran scholt du dz deinem allerentlichsten
höchsten größten obern, dz ist got deinem herrn erpytten, und dz heyßen
und gepytten die die x gepott, dy er dir gegeben hat. Wann als dir dz
Ia gepot sagt, hastu in recht und (228v) warlich lieb, so pist du im
genczlich gewißlich getrew. Begerstu denn nit czu unern seinen heiligen
namen, als dir dz 2. gepot sagt, so beweist und thust du im reverentia,
dz ist dz du in erest. Erest du yn denn warlich und begirlich, so huttest
du dich vor swern. Von da sag ich dir eins von swern : hast du des ein
poße gewonheit und du weist es wol an dir und du huttest dich nit davor
als du pillich schöltest, also dz du dich sein in nichte maßest und swerest
also in tag hinein auß poßer suntlicher gewonheit, so tuest du also oft
totsunt als oft du also auß suntlicher gewonheit swerest an not. Und es

ist dir und macht dir dy gewonheit sam etwas dz schweren (229r) schwerer
mer denn sie es geringert, wann es ist nit ein klein dinck umb sweren.
Man scholt nit swern an große ursach: judicia, justifia, veritate*: dy
drey, dz ist dz gericht, dy gerechtigkeit und dy warheit, dy solten dich
czwingen, so du swern wollest und nit also in tag hynein als ein heydt oder
judt. Darnach ist, dz du deinen feyrtag recht haltest als du pillich scholt.
So thust du dz drytt dz czu einer wirdigen wandelung geht, dz ist famulatio,

1 2, 26. 2 II-II q. 89 a. 3.



— 203 —

dinstparikeit gottes. Und denn dy andern siben gepott, dy czeigen, weißen,
leren und schicken, ordinirn dich, wy du deinen nechsten schuldig pist
czu lieben als dich, wy du dich selbs vor suntten yn gedancken, wortten
(229v) und wercken behutten scholt und nymant in nichte beleidtgen,
beschedtigen noch unrecht thun schöltest wider got oder recht. Drewen
thust du dicz, so fürest du an czwyffel einen werdigen wandel.

Und dapey so merck dicz, dz ich alle dieße ding mit dem beslewß,
als ich am ersten hab gesagt, dz dy gnadt goz ist ein begabung der vernuftigen

creatur, dy ir vergebens oder umbsust wirtt gegeben, dadurch sy
und ire wercke got angenem werden. Und dz kun wir mit nichte von unß
selber gehaben, und es wer oder es ist ein grosse hoffart, frevel oder hoch-
mut, dz wir wolten meinen, es kom oder wurdt und sie gnadt gotz auß
unserm verdynen, auß unser wolgeschicklichkeit, fleiß oder (230r) ernst.
Des kumpt und muß uns allen kumen aus der freyen lawtern unverdyntten
gab und gnadt gotz, schul wir got ewiglichen sehen und sellig in im werden.
O darumb irren die ser und vil, die es meinen von in selbs oder von yrs
verdynens wegen czu haben oder czu erlangen. Dz uns allen die selbig
vergeben unverdynt gnadt wert an unsern letzten czeitten, dadurch wir
got ewiglichen lieben, loben und geern mugen, dz geb uns der, der dicz
allein selbs getun mag. Amen \
Ob Christus seinen Vorläufer, seine hl. Mutter und seine Jünger selber

getauft habe
f. 233r. An S. Johannes Baptiste nativitastag predigte dicz der vater

Kurser czu der czeit mit namen Lorentius Auffkirchen im [14J87 jor.

Die Liebe Gottes und ihre Wirkungen. Wie man zu ihr gelangt. Das Joch
Christi. Der Gehorsam
f. 253v. Dyße predig dy hat getan unser lieber vater Johannes Lock,

leßmeister, am suntag quinquagesima im (14)86.

Nach den wortten, als dy epistole an dyßem hewttigen sunttag lawtt
so wirt uns dy edel tugent der gotlichen lieb über alle tugent auff dz höchst
gelobt. Drei Gründe : 1) Ihre Notwendigkeit. 2) Ihr Nutzen : wir bezahlen
damit alles, was wir schuldig sind ; wir werden mit uns selber vereinigt ;

wir werden durch sie mit Gott vereinigt. 3) Ihre Höhe und Größe : die
Liebe ist das Ziel des Gesetzes ; sie gibt allen Tugenden das Leben ; sie
macht alles Gott wohlgefällig.

Wie gelangen wir zu solcher wahren Gottesliebe « Dz lert uns got
durch dy figur und geschieht, dy sich beging mit Abraham. Den leret
got, dz er im scholt opfern drey junge kw und ein drey jerige geiß und
einen drey jerigen hemel oder styr und czwey turtel und czw gemeine
tawben 2 David der opfert auch czwen ochsen und es was got auch
angenem ». Dies wird im einzelnen vom Gehorsam ausgelegt.

1 Ob die Hörerinnen den Prediger ganz verstanden haben, scheint fraglich
zu sein.

2 Genesis Kap. 15. Dort ist die Rede von einer dreijährigen Kuh, nicht
von drei Kühen.



— 204 —

« Nw was sint dy ursach dz uns dz joch Christi suß und leicht wirdt
Der sint vil an zal, besunder so sint ir 5, dy dyßer lerer yczunt melt oder lert.
Dy Ia ist propter unctionem, dz ist durch dy begnadung und Salbung dy
got allen den besunders gibt, dy da halten sein gepot. Dy 2. ist propter
retributionem, durch dy widergeltung oder belonung aller der, dy halten
dy gepot unsers herrn. Dy 3. ist propter amorem, durch dy lieb dy got
czu den hat, dy seine gepot behalten. Dy 4. ist propter exemplum
sanctorum, so wir ansehen dz exempel der lieben heiligen. Dy 5. ursach ist :

propter portabimus nos deus : umb des willen, dz uns got tregt. Also gleich
als da eine liebe muter ein kindlein hat, dz tregt oder hat ein eppeffelein
in seiner hant und dy muter tregt dz kintt mit dem eppeffelein, also tregt
got und hilft uns, dz wir mugen behalten seine gepot allein dz wir dz
eppeffellein, dz sint seine heiligen gepot, nit auß der hant werfen ».

Vom Leiden des Herrn
f. 265r. Dz sint etliche stucklein, dy ich hab gemerckt in der predig,

dy da thet der vater Wilperg am heiligen karfreytag im [14]85 jar, czu
derselben czeit was er

Unser heiliger vater Thomas de Aquino der fragt in tertio parte articulo

6. 1 von dem leiden unsers hern, da spricht er also von dem leiden
Jhesu Cristi und fragt, wy dz sey gewest über aller menschen leiden und
er antwurtt im (265v) selber und spricht nach dreyerley unterscheidt :

in einer gemein czu nemen und auff dz allerkurczt czu begreyffen, so ist
dz leiden Jhesu Cristi über aller menschen leiden. Dy Ia ist dy manig-
valtigkeit, also dz er leydt von Juden, heyden, von herrn und knechten,
von weibern und mannen, von jungen und alten, von seinen frewntten
und veindten, von seinen erkantten und unerkantten. Czum 2. so ist dz
leiden Cristi über aller menschen leiden und dz von seines (266r) heiligen
edeln leibs wegen, der in allerhöchster subtylster lewtterster allerclerster
Zartheit von dem heiligen geiste auß dem allersubtylsten allerclersten
alleredelsten plutt dz dy zart junckfraw Marie in irem herezen verporgen
hat gemacht warft. Nw dz demselbigen allerzerczten alle dy gutter, dy
im czugehortten, enezogen und genuinen wurden und mit den allerpein-
lichsten grewlichsten herezsten dingen umbgeben, dz was auch ein (266v)
ursach, dz sein pein und marter ubertryfft aller menschen leiden. Czum
3. von seiner allerheiligsten sei wegen, dy er an allen trost auff dz
allerhöchst in engsten und notten haben wolt. Wy dz dicz was also, als Johannes
Damascenus 2 spricht, dz er wolt, dz alle dy kreft seiner sei ein ydliche
besunders und sy alle in der gemein gequellet und gepeiniget wurden an
allen trost und auffenthalt, also dz keine der andern keinen trost oder
auffenthalt thet. Als (267r) dz dy vernuft het geringert der synlikeit ir
peinlikeit und ir het geholffen in solcher weiß, also dz der edel herr czu
im selbst het gesprochen oder in im selbs het gedocht : Eya dicz dz du
leydest, dz leydest du doch durch dy erloßung und trostung der ganezen
weit und alle heiligen werden ir Seligkeit, ir heiligkeit und ir nutzparikeit

1 III q. 46 a. 5 et 6. 2 Ib. a. 6.



— 205 —

darauß nemen oder dicz gleichen in tausentervaltiger weiß hett er sich
selber getrosten mugen und ein vernufftige trostung im (267v) selbs mugen
furwerffen, dadurch er ein wenig in im selbs het ein geistliche trostung
gewunen. O dicz thet alles der edel herr nit, ya nye in dem allermynsten
punctlein in allen seinen pyttern leiden, er leydt es alles in der allerellend-
lichsten gelaßenlichsten pyttersten weiß, in der er wolt, dz alle seine kreft
auff dz höchst an alles trösten stuntten in aller eilender janliger pytterkeit
und gelaßenheit. Dicz macht sein leiden unergruntlich (268r) unaußsprech-
lich und ungemessenlich, ya unbegreyflich ubertryfft aller menschen leyden.

Nw merck furpaß von den fruchten des hochwirdigen leidens Jhesu
Cristi. Und der werden auff dz kurczt hye 8 1 gemelt. Und ist der Ia recu-
peratio, dz ist wider pryngung, von der spricht Paulus : Er lobt in uns
sein lieb in dem da wir dennoch veindt gocz waren da gedacht und wolt er
sterben fur uns. Des nym ein exempel : es geschech, dz ein (268v) reicher
man, der hat einen sun und einen knecht, der macht sein gescheft also,
dz er schickt und geb alles sein gutt seinem sun und doch in solcher untter-
scheidt, wenn es wer dz der sun sturb an erben so scholl dz selbig alles
sein gutt seinem knecht werden. Sturb denn der sun so wer ya an allen
czweyffel nach allen rechten das gutt des suns alles des knechcz. Also ist
ym auch mit uns : der ewig hymelisch vater der hat sein gescheft und
(269r) testament also gemacht : wer es dz sein ewiger eingeporner sun
sturb, so scholt uns seinen knechten alles sein gut bleiben und werden.
Nw wolhyn, er ist gestorben, darumb alle seine gutter, dz ist alles sein

verdynen dz ist furwar unser und also sey wir widerprocht worden. Dy
2. frucht ist dz unser testament oder gescheft ist versygelt und bewerft.
Czu einem yden gescheft gehorn dyße drey, dz ist dz dz gescheft wert
beschryben, beczeugt und probryrt oder bewert. Nw (269v) Cristus unser
selligmacher der hat sein gescheft oder testament mit seinem eygen plut
geschriben, er hat es mit seinen lieben jungem bezeugt, er hat es probrirt
und bewert mit seinem sterben, dz es also muß behalten werden und
bestettigt bleiben. Czum 3. und dy drytt frucht ist, dz wir gancze freyheyt
haben, wenn wir in dz leyden Christi flyhen sint, wann es ist ein sicher
oder gewißer czufiucht und wir haben keyßerliche freyheit darynnen. Als
er selber sprach Johannes am 6 : Qui (270r) venit ad me, non eiciam eum
foras, Der do kumpt czu mir den wurff ich nit auß oder ich vertreyb in nit
von mir und nit allein treybt er uns nit von im, ya er ledt uns auch und
heyst uns auch, dz wir czu im flyhen schuhen, als er spricht Matheus am
11 : Venite ad me omnes, Kumpt alle tzu mir, dy da arweytten und beswert
sint und ich wil euch ergeczen oder widerpringen. Secht wy einen sichern
czufiucht haben wir. Dy 4. frucht ist danckprikeit oder dz wir im gethurn
dancken, wann wenn einem vil gucz von einem andern geschieht, so ist
pillich, dz er ym danckt ; thut er dz so kumpt er (270v) auch czu ym. Nw
kum wir denn czu gott, so sey wir sellig und also in allen dingen so sucht
got seinen eygen nutz und nit den seinen in keinen dingen. Dy 5. frucht
ist Überwindung des teuffels, als wy in allen rechten ist dz warlich besloßen :

1 III q. 49.



— 206 —

wer sein eygen herrn ist verratten, todten oder darczu helffen, der hat
den grynt oder köpf verfallen und ist wirdig des tods und dz er aller seiner

ern, alles seines gutz, alles seines gewalcz berawbt wert. Dicz hat der
teuffei getan, der halff und riet dartzu, dz unser herr ertodt wart, darumb
wurden im mit pillichen rechten genumen und entzogen (271r) all dy dinck,
dy er dann vor im hett untterdenig gemacht. Dy 6. frucht ist guttigkeit,
dy wir in dem, dz unser herr als vil streych und leyden durch uns gelyden
hat, und so wir dz eben vermercken, so gewinnen wir yn warlich lieb, so
wir yn liebhaben, so wert wir sellig in ym. Dy 7. frucht ist, dz er ist unser
opfer fur uns und fur alle unser schult, er ist dz wasser in dem wir
gewaschen werden, er ist dz plut durch dz wir bezaln und genug mugen
thun fur alle unser schult und durch dz wir (271v) uns mugen wider ver-
sunen dem ewigen vater. Dy 8. frucht ist dz wir alle sellig mugen werden
in dem verdynen Jhesu Christi. Dicz wert uns beczwungen und gepewt
uns unser cristenlicher glaub, dz wir in keiner andern weiß nit mugen noch
künnen sellig werden, dann in seinem allerheiligsten verdynen und leyden.
Und dicz schul wir auch allezeit begern. Des helff uns allen got. Amen.

Die Ursachen der Sünde und ihre Heilmittel

f. 281. Dyße hernach geschriben predig dy thet der wirdig vater
Frydrich Stromer, lesmeister, czu der czeit prior und des provincials gemeiner
vicarier einer, an der kirchweyabent nach ostern, dy geviel also, dz sy
was am suntag in der oetav S. Vincentius unsers vaters im [14]86 jar

April 9). Dy vorredt und furgelegten dy hab ich untterwegen gelaßen
von kurtz wegen.

Dißer lerer der seezt uns fur 12 ptunnen oder ursach, darauß alle
sunt iren grünt und irn anvang haben und wider dy selben (282r) lert er
uns ander 12 prunnen oder ursach, dadurch wir denselben mugen wider-
stant thun und dyselben vertreyben.

Der Ia dy erbsunt, dy gibt uns allen dicz unlick, dz wir kinder des

czorns gocz geporn wurden und berawbt sint der ursprunglichen gerechttig-
keit. Was ist dyselb Es ist dz behendt czuneygen oder dy auffgerichtig-
keit, dy wir alle hetten czu alle gut und dz wir an alle arweyt unser gemut
hetten mugen keren in got dz höchst gut uns mit im czu vereinigen. Dicz
ist uns also genumen, dz wir alle von jugent auff mer geneyget, begirig
und behendt oder snel sint tzum poßen denn tzum gütten ; proni : snel
oder resch sint dy gedencken der menschen von seiner jugent auf czum
(228v) poßen, sagt und bewert dz puch der geschopff1. Nw wider dz so
hab ich czum Ia dz sacrament der heiligen tauff, dy macht uns wider
kinder der frewndtschaft gocz, dy ist uns reinigen von dem unfalt der
erbsunt, sy ist uns trencken mit eingyßung der gnaden, sy ist uns erkullen
oder ergeezen, so sy uns ist pringen czu den ewigen wollusten. Dyße drey
eygenschaft hat dz leyplich wasser an im als reinigen, den durst erleschen
und erfrewen oder ergeezen. Dicz alles geistlich thut dy tauff.

1 8, 21.



— 207 —

Der 2. ptunn ist dy eygenwillig wurcklich sunt, von der Augustinus
spricht, dz sunt nichts anders ist denn ein freywilliger abker von dem
höchsten ewigen unverwandellichen gut, dz czu ver(283r)smehen und sich
kern czu einem czeyttlichen vergencklichen, desselben mer begern und
lieben denn des ewigen ungemessen guttes, dz got ist. In dyßem grünt
sint eygentlich alle sunt besloßen, der dy suchen wil, der mag der wol
vinden. Nw wider dz so hab wir dy 2. erczeney und den andern prunnen,
mit dem wir vertreyben und ertrencken mugen alle sunt, dz ist dz sacrament

der heiligen penitencz oder puß, dy nympt ab alle sunt, sy ertrenckt
und verswent und außlescht alle sunt, da sy recht wurcken ist, wann als
Augustinus spricht : Nicht dy meng, dy groß, dy swer oder dy viiheycht
der sunt dy verdampf nit dy menschen, allein der wil, dz man der nit
laßen wil und dz nit pußen oder lassen wil, dz selbig verdampf dy menschen
(283v).

Der 3. prun oder ursach ist vorcht. O dz man dy menschen oder eygen
schaden mer furcht denn got czu ertzurnen oder seine gepot czu
übertreffen, dicz ist nit eine kleine ursach aller sünden. Nw wider dicz so haben
wir gar einen edeln prunnen, in dem wir den prunnen der ungeordentten
vorcht ertrencken mugen. Was ist dyßer O es ist dz eilend vorchtsam
hercz Jhesu Christi, dz auch vorchtig, erschrecklig oder erpydlich was
am olperg, von welcher wegen er switzet pluttigen sweiß. Nit dz in dy
vorcht uberwindt, besunder er überwandt dy vorcht also vil und genug-
samyglich, dz er ee wolt sein leib und leben verlyßen ee er dy gehorsam
seines hymelischen vaters verlaßen wolt uns czu einem (284r) ebenpild,
dz wir uns nichez als vil erschrecken lyßen dadurch wir seine gepot wem
verlaßen oder czu prechen.

Der 4. prunn oder ursach, darauß vil sunt kumen, ist ungeordentte
lieb czu uns selbs oder deß andern. Wy tieff dißer grünt in uns steckt
und unergruntet ist, darumb frag sich ein ydes gotmynenttes getrewes
hercz selber, wy vil widerstanttes man wider dicz bedarff. Nw dißen
valschen poßen grünt aber czu uberwindten und czu erdrencken, so hab
wir aber gar einen vil edeln prunnen, der uns hilfft gesygen, dz ist dy
geißlung Jhesu Christi, dy also groß und vil was, dz nit einer einigen nodel
spitzen weitt an im an allem seinem leib unverseret bleib, es wart (284v)
alles verwunt, czurryßen und czuslagen. Wie vi! lieb er in dyßem czu im
selbs und czu seinem eygen nucz oder den seinen behalten hat oder im
muglich ist gewest czu behalten, dz befilh einem vernuftigen getrewen
gemut, dz mit ernst dy pittern grawsamkeitt dyßer hertten sieg ansieht.

Der 5. und 6. prun ist omissio, da man dz gut versampt und nit thut
dz man schuldig ist, und comissio oder dz übel thut, dz man nit thun
scholt, dz da verpoten ist, oder dz da unrecht ist thut. Nw wider dy czwey
hab wir aber zwen ander prunnen, in den wir ertrencken mugen dyße poß
prunnen. Dz sint dy verwundten durchlochertten edeln fuß Jhesu Cristi.
Mit den hat er volpracht alle dy (285r) dinck, dy er schuldig was, dy thet
er, und dz er untterwegen scholt laßen dz ließ er also vil und also gencz-



— 208 —

lichen, dz er ee wolt an den galgen des crewcz genagelt werden ee er dz
mynst versawmen wolt, dz er thun scholt, oder dz mynst thun wolt dz
er von recht nit thun scholt.

Der 7. und 8. prunn aller sünden ist, dz wir entweder dy sunt selber
thun oder durch ander person, den wir helfen oder ratten darczu. Wider
dy czwen prunnen so haben wir aber czwen edel prunnen. Dz sint dy
durchlochertten verwuntten hent Jhesu Cristi, dy haben nye kein übel
weder durch ander lewtt oder durch sich selbs nye getan, ee wolt er dz sy
im durchwundt und durchgraben wurden pyß (285v) yn den allerpyt-
tersten todt.

Der 9. und 10. prun oder ursach aller sünden ist, dz man dy prospera
dz sint die geluckseligen dinck unordenlichen haben wil, oder dy adversi-
tates widerwertigen dinck umb dy warheit oder gerechtigkeit dy czu vol-
pringen oder nit czu verlaßen nit leyden oder gedulden wil. Als Augustinus
spricht, dz kein sunt geschieht sy sey dz man dy widerwertigkeit nit leyden
wil oder dy geluckseligkeit haben wil. Nw wider dyße czwen groß valsch

prunnen dy aber czu erdrencken so hab wir, dz der edel herr Jhesus auff
dz höchst alle gluckselige dinck versmecht hat und alle widerwerttigkeit
umb dy lieb der warheit und (286r) gerechtigkeit auff dz allerhöchst gelyden
hat. Wie vern aber dicz reicht oder tryft, dz betracht ein yds getrewes
vernuftigs gemut pey im selbs.

Der 11. und 12. prun oder dy ursach aller sünden ist, dz alle suntt
entweder sy geschechen durch dy visibila sensu, ewsern synn, oder invisi-
bilia sensu oder innern unsichtigen synn. Nw wider dz hat uns der edel
herr Jhesus aber gar edler kospar prunnen czwen gegeben in den wir dy
czwen poß prunnen ertrencken und überwinden mugen, dz ist dz er in
allen seinen ewssern und ynnern synnen auff dz höchst gelyden hat alle
sunt in den czu vermeyden und alle tugent in den czu volpringen. Wy
groß(186v)lich er dz volpracht hat, o wer kan dz außgesprechen Nymant.
Damascenus spricht \ dz er in seinem heiligen leyden allen seinen synnen
von außen und ynnen verhengt er und wolt dz ein ydlichs 1yd dz es leyden
mocht und keins verhintert dz ander. Als exempel : dz im dy fuß
durchgraben und angenagelt wurden, dz wolt er dennoch dz in hentten auch
leyden. Da er auff dz höchst weetagen in seinem heiigen hawbt hett, nit
dester mynner wolt er weetagen dar czu in allen seinen glydern haben,
ya piß auff dz allermynst ederlein dz an seinem allermynsteii zehlein was
dz wart alles versert und vol smerezen und nichez dester mynner von seinen
ewsern wees oder lyden wegen wurden sein inner kreft (287r) gepeinigt
und entpfunden unterscheydlichen einen yden weetagen besunders. O dicz
ist ein unergruntlicher grünt seines allerpyttersten leydens, in dem wir
wol pillich ertrencken und uberwindten und ubermugen künnen alle sunt,
dy wir mit ewsern oder ynnern synnen oder kreften getan mochten. Des
helff uns got. Amen.

1 S. th. III q. 46 a. 6.


	Aus spätmittelalterlichen Klosterpredigten

