
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 38 (1944)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Oskar Farner : Huldrych Zwingli. Seine Jugend, Schulzeit und
Studentenjahre 1484-1506. Zürich, Zwingli-Verlag, 1943. iv-340 SS. Mit
lllustr. sowie einer Flurkarte. Geb. Fr. 9.50.

Das vorliegende Lebensbild reicht bis zur Pfarramtszeit Zwinglis in
Glarus, also bis 1506, da der zweiundzwanzigjährige Toggenburger
Neupriester in die praktische Seelsorge übertrat. Farners Buch liest man mit
gemischten Gefühlen. Er tut sich viel darauf (3), daß frühere Biographen
diesen Lebensabschnitt auf nur 15-26 Seiten behandelten, während er
uns ein eigentliches Buch vorlegt. Nun darf Farner die Anerkennung,
manche treffliche Beobachtungen gemacht und dadurch nützliche
Einsichten gewonnen zu haben, gewiß nicht versagt werden. Ja, wir geben
ihm auch darin Recht, daß er dem psychologischen Element mehr Rechnung

trägt und etwa auch lokale Tradition berücksichtigt. Doch halten
wir dafür, daß Farner die von ihm beschrittene Methode reichlich
überspitzt und die Grenzen der Erkenntnismöglichkeiten häufig verkennt.
Freilich ist anzunehmen, daß sich in den späteren Schriften Zwinglis
manche Anklänge an Jugendeindrücke, vielleicht auch unmittelbare
Jugenderinnerungen finden (so etwa S. 153 f.). Allein trotz dieser Voraussetzung

darf die Möglichkeit späterer Beobachtungen und Entwicklung
nicht ausgeschlossen werden (vgl. S. 89 ff., 115 ff., bes. 138 ff.). Manches
kann auch als allgemeines Gedanken- und Sprachgut angesprochen werden,
so etwa Äußerungen über die Kindesliebe und anderes (s. S. 52 f., 121).
Endlich liebt es Farner, Quellenzeugnisse anzuführen, deren Zuverlässigkeit

ihm fast von vornherein zweifelhaft ist. Trotzdem wird ihr Bericht
in die Darstellung hineinverwoben, bis der Leser plötzlich erfährt, daß
die Nachricht gar nicht zutreffen kann, weil sie entweder widerspruchsvoll

ist oder gar die Fehler offen zu Tage liegen (vgl. S. 63 ff., 82 f. und
S. 192 f.). So bleibt der Leser, selbst wenn Farncr vorsichtig genug
ist, den unbewiesenen Charakter der Aussagen anzudeuten, doch in einer
verwirrenden Fülle von Möglichkeiten stecken, weil sie zu sehr angehäuft

und oft bis ins einzelne erörtert werden. Das Buch bietet daher
sehr viel Vermutetes und Mögliches und viel weniger Tatsächliches. Der
Fluß und die Klarheit der Darstellung, die gerade zufolge dieser Methode
streckenweise ermüdend wirkt, werden stark beeinträchtigt. Was Farner
durch Zitate von Stellen aus Zwinglis Schriften an Anschaulichkeit
gewinnen will, geht ihm auf diese Weise zu einem guten Teil verloren.

Diese Bemerkungen gelten in erhöhtem Maße vom ersten Teil des
Buches, in welchem Farner oft weitausgreifend von der Heimat (Tal und
Dorf), dem Zwinglihaus, dessen Lage nicht eindeutig sicher ist, dann von den



— 155 —

Geschlechtern von Wildhaus, der Sippe und der Familie des Reformators
spricht. Einiges ist gut beobachtet (S. 52), anderes wenig überzeugend.
Gelegentliche spätere Aussagen werden in der Deutung zu stark gepreßt
(44 f.). Von unsicheren Voraussetzungen ausgehend sucht Farner trotzdem

zu weiteren Schlußfolgerungen zu gelangen (49 f. betr. Bartholomäus
Zwingli). Unsicher scheint mir Farners Beurteüung der Vermögensverhältnisse

der Familie Zwinglis (50). Ausführlicher bespricht Farner die
Frage der Geburtsdaten. Beachtenswert ist dabei die Unzuverlässigkeit
von Myconius (69), dessen historische Schriften leider zu wenig untersucht

sind. Farner steht ihm nicht immer unkritisch gegenüber (206),
aber er mißt ihm doch unseres Erachtens zu viel Gewicht bei (Anm. zu
S. 242). Manche Abschnitte können nicht allein auf den jungen Zwingli
bezogen werden, sondern auf Zwingli überhaupt. Das gilt etwa von der
anziehenden Charakteristik der Muttersprache (96 ff.) oder von Zwinglis
Anschauung von den Tieren und der Pflanzenwelt (107 ff.).

Besser erscheint uns als Ganzes der zweite Teil, der mit der eigentlichen

Biographie zusammenhängt (152 ff.), obgleich auch hier Farner
noch öfters seine große Vorliebe für Vermutungen aller Art kundgibt
(155, 171, 174 f., 179). Mit viel Aufwand behandelt Farner die Frage
der Exklusion Zwinglis in Wien (184 ff.). Es überrascht uns nicht, daß
er hier die Tendenz verfolgt, die Authentizität der Streichung anzuzweifeln

und ihre Motivierung so zu gestalten, daß sie schließlich Zwingli
nur zur Ehre gereichen kann (191). Nun braucht man diesem Vorkommnis
sicher nicht jene Bedeutung beizumessen, wie es ehedem geschah. Ebenso
wird man betonen müssen, daß eine eindeutige und absolut stringente
Erklärung kaum gegeben werden kann. Und aus diesem Grunde weisen
wir gerade auch den Versuch zurück, das Motiv des Ausschlusses auf
politischem Gebiet zu suchen. Der Besuch der Wiener Universität durch
Bündner ist gerade in jener Zeit nie unterbrochen worden, obgleich
Graubünden im Schwabenkrieg mindestens so belastet erschien wie jeder
eidgenössische Stand. Patriotismus spielt hier gewiß nicht herein. Endlich,
so möchten wir gleich hinzufügen, zog ja Zwingli wieder nach Wien, und
er wurde wieder inskribiert, trotz der voraufgegangenen Exklusion, was
immerhin auch unserer Meinung nach beweisen dürfte, daß dem Vorgang
nicht so großes Gewicht beigemessen wurde. Deswegen allein messen
wir allerdings Zwinglis späterem Zeugnis nicht jene Glaubwürdigkeit zu,
wie es Farner tut (187), der die Folgerungen überspitzt.

Was Farner noch über den Studiengang Zwinglis schreibt, ist im
übrigen durchaus der Beachtung wert (bes. 205 ff.). Allerdings läßt sich

ja das Theologiestudium nicht allein aus den Matrikeleinträgen ablesen,
noch bleibt es überhaupt auf den Rahmen der Universitätsstudien
beschränkt. Vieles blieb der persönlichen Initiative überlassen. Es darf
daher auch nicht die stille Voraussetzung gemacht werden, als ob Zwingli
an der Universität unbedingt hätte Theologie studieren müssen.
Deswegen mutet uns die Fragestellung Farners : Der Abbruch des Studiums
(242 ff.) ganz fremd an, wenn wir an den Studiengang der Geistlichen
in jener Zeit denken. Man erkennt daran bloß, wie der ursprüngliche



— 156 —

Lebensgang stets unter dem Blickpunkt der späteren Entwicklung
betrachtet wird, statt ihn in den Rahmen der Zeit selbst zu stellen.

Fügen wir noch einige besondere kritische Bemerkungen hinzu.
Daß die Aussage Bullingers über die Rede des Chorh. Schönbrunners
anläßlich des Todes Zwinglis (vgl. S. 138, 151) wirklich authentisch ist,
wagen wir zu bezweifeln. Wir halten dafür, daß Farner besonders im
Abschnitt über den kleinen Eidgenossen (138 ff.) manche Stellen in
Zwinglis Schriften aus ihrem Zusammenhang reißt und unerlaubte
Rückschlüsse zieht, insofern als Zwingli gerade in seiner Auseinandersetzung
mit den Hauptgegnern Eck und Fabri seine gut eidgenössische Gesinnung
heraushebt — aus polemischen Gründen, wie man leicht begreift. Der
Ablaßprediger heißt unseres Wissens Sanson, nicht Samson (167). Unschön
und mißverständlich ist das Wort Unterrichter für Lehrer (ebda.). Zu
wünschen wäre es gewesen, wenn Farner sich darüber etwas umgesehen
hätte, in welchem Alter Novizenaufnahmen beim Predigerorden üblicherweise

stattfanden (S. 172), da die Chronisten behaupten, Zwingli sei • ad

annum probationis» ins Kloster gelockt worden, w-as übrigens nicht heißen
will, daß er ein ganzes Jahr im Kloster geweilt hätte (172 f.).

Bartholomäus Zwingli wurde 1482 nach Wildhaus gewählt. Die Pfründe
war damals ein beneficium ineuratum, d. h. sie war mit allen Seelsorgerechten

ausgestattet und die Annahme, Zwingli hätte daher in Gams,
der ursprünglichen Pfarrkirche, getauft werden müssen, trifft keineswegs
zu (127 f.). Seltsam mutet es an, wie Farner die Tatsache, daß Zwingli
seine erste Predigt in Rapperswil hielt, zu erklären sucht, nämlich eine
Glarner Abordnung hätte so Gelegenheit gehabt, den Pfarramtskandidaten

in der Nähe zu hören (244 : « Ein anderer Grund wäre nicht
leicht auszudenken.»). Nun können wir zufällig verraten, daß Zwingli
in Rapperswil einen Vetter besaß, der Geistlicher war, namens Hilarius
Körner. Es wird nämlich in der uns zur Verfügung stehenden Quelle
gesagt, Dekan Barth. Zwingli hätte zwei Neffen, Ulrich Zwingli in Glarus
und Hil. Korner in Rapperswil. Mehr verlautet er über diesen Geistlichen
allerdings nicht. Diese Angabe könnte immerhin zu neuen Feststellungen
über die Verwandtschaft Zwinglis führen.

Farner gibt im Anhang den Abdruck des Zinsbuches der Pfrund Wild-
haus von 1534 sowie die Liste der in Basel vom Sommersemester 1500
bis Sommersemester 1506 immatrikulierten Studenten. Leider übergeht er
aber unsere eigene Arbeit : Untersuchungen über die Bildungsverhältnisse
im Bistum Chur, Jahresber. der hist.-ant. Gesellsch. Graubündens 1932,
sowie jene P. Staerkles, Beiträge zur spätmittelalterlichen Bildungsgeschichte

St. Gallens. Mitteilungen z. vaterl. Gesch. St. Gallens 1939, wo
bereits die Namen der aus dem Bistum Chur und dem st. gallischen
Gebiet stammenden Studenten veröffentlicht wurden, mit teilweise
eingehenden Nachweisen zu ihrer Lebensgeschichte. So sind denn auch
Staerkles Mitteilungen über Zwingli (S. 241, Nr. 443) unberücksichtigt
geblieben, wie auch einzelne von uns beigebrachte Nachrichten über Gregor
Bünzli und Joh. Forer, von anderem abgesehen (so z. B. zur Schule von
Weesen Staerkle 71, zu Gregor Heer — S. 249, Nr. 479). Übrigens



— 157 —

sei zum Konkurrenten Zwinglis, dem Feldkirchcr Laurenz Mär (146) für
den Zusammenhang auch verwiesen auf diese Zeitschrift 1932, 121 ; 1936,
44 ff. Es ist bedauerlich, daß sich Farner so manches entgehen ließ.

Den Hauptwert dieser Biographie verdankt ihr Verfasser seiner
eingehenden Kenntnis der Schriften Zwinglis, die Hauptschwäche erblicken
wir im Bestreben Farners mehr erklären zu wollen, als was erklärt werden
kann und darf. Qskay Va$Ma

Eugen Gruber : Geschichte des Klosters Magdenau. Theodosius-Buch-
druckerei Ingenbohl, 1944, viii + 540 SS.

Auf dem Brül nahe der Stadt St. Gallen fanden sich im ersten Drittel
des 13. Jahrhunderts fromme Frauen zu einer Beginenvereinigung zusammen.

Aus dieser ging bald darauf das Kloster Magdenau hervor, dessen

Niederlassung am 3. April 1244 in der Münsterkirche zu St. Gallen
gutgeheißen ward. In der waldumrauschten Stille suchten dann
gottbegeisterte Frauen nach der Regel des hl. Benedikt und den Bräuchen von
Zisterz ihr Lebensideal zu verwirklichen. Wie sich in jener Gemeinschaft
im Wandel der Jahrhunderte das Leben nach innen und außen abspielte,
zeigt Dr. E. Gruber in der « Geschichte des Klosters Magdenau ». In
seiner bescheidenen Art nennt er sie einen Versuch (S. vn). Wer jedoch
den ansehnlichen Band mit der eigentlichen Schilderung (bis S. 418)
aufmerksam durchgelesen und die statistischen Beigaben (bis S. 525) nebst
dem Register (bis S. 540) wenigstens überflogen hat, der kann dem
Verfasser nur Bewunderung zollen für die Fülle des gebotenen Stoffes, den
er einem gut erhaltenen und gut geordneten Klosterarchiv verdankt und
den er sich durch Benützung des St. Galler Stiftsarchivs, der Staatsarchive
Aarau und Frauenfeld und durch reichliche Beiziehung des einschlägigen
Schrifttums erwarb.

In keiner ähnlich gearteten Darstellung wird der Sinn einer
Klostergeschichte so klar erfaßt wie hier. Ein Kloster ist wie jeder lebende
Organismus aus Leib und Seele bestehend. Der Leib ist die äußere Tätigkeit,

vorab der Wirtschaftsbetrieb, und die Seele ist die übernatürliche
Zweckbestimmung, bei einem Kloster, das sich nach der Regel des hl. Benedikt

richtet, das feierliche Gotteslob. So hat der Verfasser ganz mit Recht
aus der Gründungsurkunde den eigentlichen Stiftungszweck des Klosters
Magdenau scharf herausgehoben : « Ut divini scilicet eultus nominis augea-
tur. » — « Damit nämlich das Gotteslob gefördert werde. » Dr. Gruber
versteht es meisterhaft scheinbar unbedeutende Einzelheiten aus den
Urkunden zu lesen und sie für die Gesamtdarstellung auszuwerten. Und
das tritt aus dieser immer wieder hervor, wie die Äbtissinnen und Vateräbte

bei all ihrer Sorge um das zeitliche Wohlergehen der Gemeinschaft
ihre besondere Aufmerksamkeit auf die Hauptaufgabe des Klosters lenkten,

das feierliche Lob Gottes, getreu St. Benedikts Mahnung : « Nihil
operi Dei praeponatur » (K. 43).

Daß die Quellen über das innere Leben nicht gerade reichlich fließen,
wird wohl niemand mehr bedauert haben als der Verfasser selbst. Rieh-



— 158 —

tigerweise hat er Ersatz gesucht in den Quellen und im Schrifttum über
den Orden im allgemeinen. Gewiß mußte er auch feststellen, daß man
über das Leben in den Frauenklöstern im besondern nicht viel erfährt.
Einzeldarstellungen anderer zisterziensischer Frauenklöster sind da oft
gute Helfer. Leider hat sie Dr. Gruber nur im Kapitel « Die Reform anderer
Klöster » herangezogen, wo er sie unmittelbar benötigte. Und recht
ausgiebige Hilfe wäre zu finden gewesen in der ältesten für die Nonnen unsres
Ordens eigens verfertigten Übersetzung der « Consuetudines » ins
Altfranzösische. Ph. Guignard hat sie veröffentlicht im Anhang seiner
wertvollen Arbeit « Les monuments primitifs de la règle cistercienne », Dijon 1878,
wobei bemerkt sei, daß von hier aus die unglückliche Wortform « la règle
cistercienne » im französischen Schrifttum über unsern Orden in Umlauf
kam und leider auch von Dr. Gruber ins Deutsche übernommen wurde.
Mit einem kurzen Hinweis, daß eine kleine Mönchsschar unter Anführung

des hl. Robert von Molesme nach Cîteaux zog, um dort die Regel
des hl. Benedikt genauestens beobachten zu können, daß der hl. Alberich
dies Unternehmen durch eigene Satzungen — « Instituta monachorum
Cisterciensium de Molismo venientium » — zu sichern suchte, daß sodann
der hl. Stephan Harding das begonnene Werk durch die « Carta Caritatis

» festigte, wobei er unter Wahrung einer entsprechenden Selbständigkeit
des Einzelklosters die Einheit und Einförmigkeit aller Klöster mit

Cîteaux zum Gesetz erheben ließ, hätte der Verfasser « den Sinn der
Zisterzienserbewegung» (s. Schweiz. Kirchenzeitung 112. Jg. (1944), Nr. 14,
S. 158) klar machen können. Doch sei betont, daß die Arbeit der Eigenart

eines Zisterzienser-Frauenklosters gerecht wird. Das entsprechende
Hervorheben des Einflusses, den die jeweiligen Vateräbte ausübten,
beweist dies. In keiner der vielen mir bekannten Geschichtsdarstellungen
über ein Frauenkloster unsres Ordens tritt dies so gut hervor wie in der
« Geschichte des Klosters Magdenau ».

Wie die Zeitverhältnisse auf das klösterliche Leben einwirkten und
wie das Kloster seine Umgebung beeinflußte, die Verbundenheit mit der
Scholle und die Beziehungen zu Adel und Volk und überhaupt die
bedeutenden Geschehnisse des St. Gallerlandes und des Toggenburg im besondern

sind sehr gut dargestellt. Mustergültig finde ich die Auswertung
des '< Totenbuches », während das Kapitel « Bistum und Klöster » (S. 33 ff.)
durch Benützung der « Regesta Episcoporum Constantiensium » hätte
gewinnen können.

Die in den Klostergeschichten meist langweilig geschilderten
Wirtschafts- und Rechtsverhältnisse sind hier sogar recht interessant behandelt,
weil eben der Verfasser mit der Wirtschafts- und Rechtsgeschichte wohl
vertraut ist.

Trotz Vielfalt und Fülle hat ihm die Beherrschung des Stoffes die
Möglichkeit gegeben, diesen klar zu übersehen, ihn in kurz und bündig
geformte Kapitel zu fassen. So wurde gute Lesbarkeit der langen
Darstellung erreicht. Auch mißliche Verhältnisse sind bei aller Offenheit
vornehm und taktvoll behandelt. Die peinlich genauen Quellen- und
Schrifttumshinweise verraten den zünftigen Historiker.



— 159 —

Ohne Zweifel ist die « Geschichte des Klosters Magdenau » ein sehr
beachtenswerter Beitrag zur st. gallischen Kirchen- wie Profangeschichte.
Wer immer sich mit einer Kloster- oder Pfarreigeschichte befaßt, wird
Dr. Grubers Arbeit nicht nur anregend, sondern methodisch wie sachlich
sehr lehrreich und somit nutzbringend finden. Und auch der überkritische
Ordensgeschichtler wird der « Geschichte des Klosters Magdenau » unter
den Darstellungen der Zisterzienser-Frauenklöster den ersten Platz
zuweisen.

Das Buch empfiehlt sich auch durch das gefällige Äußere : den
vornehmen Einband, die schöne und passende Bebilderung und die gut
erklärenden Kartenskizzen.

Der Verfasser darf sich freuen, etwas sehr Gediegenes geboten zu
haben, und das Kloster Magdenau darf sich einer würdigen Jubiläumsgabe

rühmen.

Altenryf (Hauterive). P. Kolumban Spahr, S. O. Cist.

P. Ansgar Müller O. S. B. : Die Herkunft des Salve Regina. — Lc
P. A. Müller de Disentis a publié en tiré à part la petite étude qu'il a
consacrée, dans « Maria Einsiedeln » (Nos 1 et 2, 1943/44), à l'origine du
Salve Regina. Insistant sur le style de cette prose et notamment sur son
caractère rimé, il estime qu'elle ne peut se placer qu'entre 950 et 1100,
et comme elle était déjà très répandue au XIe siècle, il semble qu'il faille
exclure, comme auteurs, non seulement saint Bernard, mais aussi Adhémar,
évêque du Puy, mort en 1098. Le P. Müller incline fortement à attribuer
dès lors la paternité du Salve au seul qui entre encore en ligne de compte :

Pierre Mezonza, évêque de Compostelle, qui vécut dans la 2e moitié du
Xe siècle, et que déjà Guillaume Durand désigne comme l'auteur de notre
pièce.

Tout le monde est aujourd'hui d'accord pour exclure Hermann Contract
de Reichenau (alors même que ce ne serait pas seulement vers 1500, mais
déjà au XIIIe siècle qu'on lui aurait attribué le Salve Regina). Notons par
contre que nombre d'historiens : le P. Thurston Vacandard, le P. Gabriel
Meier, se sont néanmoins prononcés plutôt pour Aymar, que le P. Müller
croit devoir écarter, ou tout au moins en faveur de l'Eglise de Puy-en-
Velay, dont il fut l'évêque, et qui semble avoir été l'une des premières à
chanter le Salve Regina.

L. W.


	Rezensionen = Comptes rendus

