Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 37 (1943)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Donnet André : Saint Bernard et les origines de 1’Hospice du Mont-
Joux. Saint-Maurice, (Euvre de Saint-Augustin, 1942, 163 pages.

Nous avons signalé (Revue, 1940, p. 303) I'essai publié sur saint Bernard
de Mont-Joux par M. le chanoine Quaglia. C'est le méme sujet que le
nouvel archiviste de I’Etat du Valais, M. Donnet, a choisi pour sa thése
de doctorat, présentée A l'université de Genéve.

M. Donnet commence par parler longuement et d’une maniére parti-
culiérement érudite du passage du Saint-Bernard a 1’époque préhistorique
et surtout romaine : au col existait un petit sanctuaire dédié¢ a Jupiter
Penninus, substitué au dieu gaulois Penn. A c6té se trouvait une mansio,
c’est-a-dire non pas un véritable hospice, mais un modeste local qui pouvait,
au besoin, servir d’abri pour la nuit. Au haut moyen 4age, les textes sont
peu précis et peu shrs. Des trois principaux passages qui traversaient les
Alpes — les deux autres étaient le Cenis et le Septimer — le Saint-Bernard
était le plus fréquenté. De cette époque date une nouvelle mansio, qu'on
hésite un peu a appeler un hospice. Aprés avoir cité et commenté tous les
textes se rapportant a ces débuts, 'auteur conclut : les barbares avaient
achevé de détruire ce qui pouvait exister encore, au col, de l’ancienne
mansto, si bien que, durant de nombreuses années, la montagne était
demeurée déserte ; par contre, dés la fin du VIIIe siecle, 1a ou est actuelle-
ment Bourg-Saint-Pierre, existait, consacré au prince des apdtres, un
monastére-hopital, dont les moines étaient voués a une tache analogue
A celle qui est demeurée, jusqu'a nos jours, celle de leurs successeurs a
1'hospice actuel du Grand-Saint-Bernard. De ce dernier, édifié au col méme,
la charte de fondation n’est pas conservée, mais une série de documents
en attestent, a partir de 1125, l'existence et en attribuent la création a
saint Bernard.

M. Donnet nous donne ensuite la liste, si ce n’est définitive, du moins
aussi compléte que les circonstances actuelles lui ont permis de l’établir,
des vies manuscrites du fondateur. Ces textes, au nombre de 18, sont avant
tout ceux qui, & partir du XVIIe siécle, ont été découverts par les Bollan-
distes, puis, tout récemment, par le chanoine Quaglia (ms. A4 des archives
capitulaires de Saint-Gaudens & Novare). M. Donnet y ajoute un manuscrit
d’Annecy (L), déja signalé par M. Ducis, et deux autres découverts par
lui (K, aux archives du Grand-Saint-Bernard, et O a la bibliothéque du
séminaire de Verceil). Il les classe en trois subdivisions, de 6 textes
chacune : le 1er groupe, d’origine italienne, représente, sous une forme
presque identique, « une tradition ancienne et continue, connue du XIII¢ au
XVe siécle ». Un deuxiéme groupe, d’origine récente, ayant, semble-t-il,
son point de départ en Savoie, au début du X Ve siécle, a comme manuscrit
principal (G) la vie de saint Bernard attribuée a4 Richard de la Valdiseére,
texte auquel Papebroch et, aprés lui, la plupart des historiens avaient



— 313 —

donné la préférence, tandis que les chanoines de Rivaz et Liitolf, Mgr J.-A.
Duc, évéque d’Aoste, et M. Alex. Colombo le considéraient comme suspect,
voire méme — le mot est du P. Poncelet — comme un faux. Enfin, un
3¢ groupe, qui emprunte aux deux précédents, présente la contamination,
dés le XVe siécle, des deux traditions italienne et savoisienne.

Notre auteur consacre tout un chapitre a faire ressortir les invraisem-
blances accumulées dans le manuscrit G, donné comme l'ccuvre de ce
Richard de la Valdisére, qui aurait été chanoine et archidiacre d’Aoste,
fonctions dans lesquelles il aurait succédé a saint Bernard lui-méme. C'est
ce texte qui indique Menthon comme lieu d’origine de notre fondateur, et
qui le fait, selon un trait emprunté a la légende de saint Alexis, s’évader
du chateau paternel la veille de son mariage. M. Donnet examine, dans
un autre chapitre, le ms. 4 découvert par M. le chanoine Quaglia (et en
donne, en appendice, une édition provisoire). 11 date du début du XI1II¢ siécle
ou de la fin du XIIe. Ce n’est pas une biographie proprement dite — cette
tache, dit expressément notre texte, était réservée a Azolin, propre frére
du saint — mais un panégyrique prononcé, vraisemblablement quelques
années apres la mort de Bernard, a l'occasion de son anniversaire, devant
des auditeurs qui 'avaient encore connu, par un prédicateur qui s’en tient
exclusivement aux derniers épisodes de la vie de son héros : sa venue a
Novare, ou il préche et opére des miracles, sa rencontre, a Pavie, avec
I’empereur Henri IV, qu'’il essaye de détourner de son projet d’aller & Rome
soutenir, contre Grégoire VII, I’antipape Clément I1I, son retour a Novare,
ou il arrive déja malade, ou il meurt au bout de six semaines et ou il est
enseveli.

Abordant enfin la question de la fondation du Grand-Saint-Bernard,
fondation qui est passée sous silence dans les textes du groupe italien,
M. Donnet s’efforce d’extraire les quelques indications que fournissent, a
ce sujet, les autres manuscrits d'une part, ainsi que les plus anciennes chartes
ayant trait a I’hospice du Mont-Joux de l'autre. Il suppose que « ce sont
les plaintes des habitants a S. Bernard, archidiacre d’Aoste, qui l'ont
déterminé a débarrasser le col des rangonneurs qui avaient trouvé un refuge
tout indiqué dans les ruines du temple de Jupiter et de la mansio romaine,
et 2 remplir une des fonctions de sa charge, celle de protéger les pauvres
et les malheureux, en assurant la sécurité de ce lieu de passage trés fré-
quenté par la construction d’un hospice » (p. 112). La fondation semble
devoir se placer vers le milieu du XIe siecle et étre en relation avec les
fréquents passages du pape Léon IX par le col du Mont-Joux. M. Donnet
ne pense pas que les premiers moines établis a I’hospice aient vécu selon
la régle de Saint-Augustin ; il croit que Bernard se sera contenté d’adapter
a leur but particulier le genre de vie pratiqué par les clercs de la cathédrale
d’Aoste, dont il aura simplement renforcé la vie canonique, qui la, comme
ailleurs, tendait alors a disparaitre ; le mouvement de réforme aboutissant
simultanément, en divers endroits, dans la deuxiéme moitié du XIe siécle,
a l'institution des chanoines réguliers, soit 2 une vie commune plus stricte,
renforcée par l'observation des conseils évangéliques, ne se sera introduite
au Mont-Joux qu’aprés la mort du fondateur.



— 314 —

M. Donnet examine enfin sommairement les textes liturgiques consacrés
a saint Bernard. Il émet le veeu que M. le chanoine Quaglia, qui a poussé
plus & fond ses recherches dans ce domaine, en donne un jour le résultat.
Nous avons le plaisir d’annoncer que ce travail paraitra dans un des prochains
numéros de cette revue.

M. le chanoine Quaglia a le mérite d’avoir, le premier, dans des con-
ditions peu favorables et surtout avec des ressources matérielles limitées,
orienté résolument les études consacrées au fondateur du Grand-Saint-
Bernard dans la voie ot M. Donnet a maintenant repris ce travail. Celui-ci
présente ses conclusions dans un livre qui répond a toutes les conditions
scientifiques exigées aujourd’hui d’'une étude historique : exposé précis,
mais sobre, documentation abondante, élucidation des questions connexes
et des points de détail rencontrés au cours de la thése. Notre auteur a
eu, de plus, la bonne fortune d’étre aidé dans ses recherches et dans la
présentation de sa thése par un guide aussi qualifié que M. le professeur
Léon Kern, Archiviste fédéral, qui lui a, on le devine notamment par les
notes au bas des pages, fourni nombre de précisions et de renseignements.

Sur certains points de détail, M. Donnet ne partage pas les vues du
chanoine Quaglia. Il place, par exemple, la mort du saint en 1081, du fait
qu’elle semble avoir suivi de preés la rencontre, & Pavie, avec Henri IV
(tandis que son précédesseur, sur la foi de documents, tardifs il est vrai,
puisque l'un est du XVe siécle et 'autre du XVIe, la met en 1086). La
généalogie de la famille de Bernard élaborée par nos deux historiens présente
également quelques divergences. M. Donnet ne pense pas que 1'église du
monastére du Mont-Joux dédiée a saint Nicolas soit postérieure & saint
Bernard, qui se serait contenté, de son vivant, selon M. Quaglia, d’une
chapelle consacrée a saint Michel. Il estime, d’autre part, que la fondation
de 'hospice de Colonne-Joux ou du Petit-Saint-Bernard est sans relation
aucune avec notre saint : ce serait une maison née dans un but similaire
a celui qui donna naissance a celle du Mont-Joux, voisine sous la puissante
protection de laquelle la seconde aura plus tard éprouvé le besoin de se
placer, en adoptant le méme patron, ce qui amena, en 1466, 1'union, passa-
geére, des deux monastéres. Ce sont 14 des points de détail au sujet desquels
des divergences de vues sont possibles. Ce qui est plus important, et ce qu’il
faut souligner en terminant, c’est que nos deux auteurs aboutissent, pour
I’ensemble, a des conclusions identiques quant a i’origine de saint Bernard,
le si¢cle qui I'a vu naitre, les motifs qui I’ont décidé & fonder 1’hospice du
Mont-Joux. Comme le dit M. Donnet dans sa préface, le résultat des
études récentes, c’est que « la vie la plus accréditée de S. Bernard de
Menthon, qui a servi et sert encore aux hagiographes, ne mérite pas grande
créance », et on ne peut que lui donner raison quand il ajoute que rien ne
viendra, semble-t-il, infirmer les positions essentielles de sa theése.

L. Weaber.



— 315 —

Bithlmann Joseph : Christuslehre und Christusmystik des Heinrich
Seuse. Mit einem Holzschnitt, einer Handschrift- und Miniatur-Repro-
duktion. Luzern (Josef Stocker) 1942. VII, 251 SS.

Der letzte grofle mittelalterliche deutsche Mystiker aus dem Domini-
kanerorden hat kurz nacheinander zwei Darstellungen erhalten, die das
Beste bieten, was bisher iiber seine geschichtliche Personlichkeit und seine
Lehre geschrieben wurde. Erzbischof Konrad Griber (Der Mystiker Hein-
rich Seuse, Freiburg i. Br. 1941) iiberpriifte von neuem die Lebens-
schicksale Seuses und gelangte dabei zu Ergebnissen, die man als end-
giiltig gesichert einschatzen darf. Auch die Echtheit seiner Werke, speziell
der Vita, die ja stark umstritten wurde, wird liberzeugend nachgewiesen.
Grober verbindet mit seiner Untersuchung eine hochinteressante Schil-
derung des ausgehenden Mittelalters im siiddeutschen Raum, die dem
Kirchenhistoriker wertvolles Material liefert.

Biihlmann befaBte sich mit den gleichen Fragen nur in seiner ge-
dringten Einleitung, die iiberdies noch ein paar Worte iiber Sprache und
Darstellungskunst Seuses enthadlt. Wir haben keine abweichenden An-
sichten zwischen den beiden Verfassern entdeckt. Es miiBte Biihlmann
boch angerechnet werden, wenn er von sich aus zu den gleichen Resul-
taten wie Grober gelangte. '

Das Hauptverdienst Biihlmanns liegt darin, daB er zum ersten Mal
auf katholischer Seite eine Gesamtdarstellung der Mystik Seuses bietet.
Seuse war kein spekulativer Denker wie sein Lehrer Eckehart. Die dog-
matischen Lehren bilden fiir ihn blo8 den Ausgangspunkt zu praktischer
Verwirklichung in Frommigkeit und Mystik. Dennoch ist es geradezu
auffillig, daB die Mystik des Seuse ausgesprochen doktrindre Ziige auf-
weist. Ob sich hierin nicht ein typisches Merkmal der dominikanischen
Mystik offenbart ? Zwar ist ein lehrhaftes Geprige auch der Mystik des
hl. Bernhard von Clairvaux eigen (vgl. Gilson Et., La théologie mystique
de saint Bernard, Paris 1934) ; doch nicht in solch systematischer, ver-
geistigter Form und durchgehender Beeinflussung.

Christus ist fiir Seuse Zentralgestalt und Inbegriff aller geistigen und
religiosen Werte. Man kdnnte bei ihm nicht, wie es Rob. Linhardt beim
hl. Bernhard getan, zwischen Gottesmystik und Christusmystik unter-
scheiden. Wo liegen hiefiir die tieferen Griinde ? Wir vermissen diese
Fragestellung bei Biihlmann, wie er iiberhaupt die Eigenarten der Lehren
Seuses zu wenig von der Personlichkeit des Mystikers her zu leiten oder
zu deuten versucht. Wenn die Vita auf dem Grundthema aufgebaut ist,
daB die Annahme der Leiden das Hochste im geistlichen Leben bilde
(S. 101), so hatte diese, sicher nicht alltigliche Auffassung von der lang-
jihrigen Einstellung Seuses her erklirt werden miissen, der absichtlich
im Schmerz verweilte und Wohlgefallen an grausamer Selbstpeinigung
fand (vgl. die Belege bei Grdber, a.a.O. 162 ff.; 209 ff.). Trotz der
innigsten Worte und der siiBesten Bezeichnungen muB Seuse selber seine
Christusnachfolge als « hart » erkliren (S. 159). K. A. Kneller S.]J.
(« Geschichte der Kreuzwegandacht », Freiburg i. Br. 1908, 46 ff.) stellt



— 316 —

dieser herben Leidensauffassung die franziskanische Passionsminne gegen-
iiber, die viel mildere Ziige aufweist und daher Gemeingut des gliubigen
Volkes wurde. Wenn man Geistesrichtungen miteinander vergleichen will,
wie Biihlmann es wiederholt zu tun versucht, muB man auch wirklich die
geistigen Haltungen und nicht bloB die materiellen Unterlagen mit-
einander konfrontieren. Leider miissen wir indes die Feststellung machen,
daB sich der Verfasser in den fremden Anschauungen nicht geniigend
auskennt. Wir beschrinken uns auf einige Hinweise, die mit der franzis-
kanischen Mystik in Beziehung stehen.

Biihlmann zitiert den hl. Bonaventura an mehr als 30 Stellen. Doch
iberpriift er seine Deutungen nicht an Hand zuverladssiger Literatur. Es
ist kaum zu entschuldigen, daB die hervorragende Darsteilung der Aszese
und Mystik des seraphischen Lehrers durch E. Longpré O. F. M., im Dic-
tionnaire de Spiritualité I, Paris 1937, col. 1768-1843, nicht herangezogen
wurde. Auch die Beniitzung von Stanisl. Griinewald O. F. M. Cap., « Franzis-
kanische Mystik », Miinchen 1932, hiatte Biihlmann vor einseitigen Behaup-
tungen bewahren konnen. Ganz sicher sind die Gedanken Seuses iiber
das Leiden von groBer Bedeutung fiir die mystische Frommigkeit; aber
die Formulierungen Biihlmanns auf S. 64-66 sind iibertrieben, weil er nicht
bedachte, daB Seuse schon gréBere Vorginger gehabt hatte. Wenn man
die aszetisch-mystischen Hauptschriften des hl. Bonaventura nennen will
(S. 218, Anm. 108), darf man neben dem « Itinerarium mentis in (nicht ad)
Deum » die Collationes de septem donis Spiritus Sancti und die Collationes
in Hexaémeron nicht unerwidhnt lassen. Hingegen irrt sich Biihlmann,
wenn er das « Incendium amoris » als von « De triplici via » unterschiedene
Schrift ansieht, da es sich bei diesem Werklein nur um einen « falsus
titulus » handelt (vgl. S. Bonav., Op. omnia, T. VIII, Prolog. c. I, § 1, b).

Als Illustration zur Passionsverehrung nach liturgischen Tageszeiten
hitte Bonaventura mit seinem « Officium de Passione Domini» bereits
S. 82 Anm. 15 genannt werden sollen, weil dieses lange vor jenem des
Bruders Berthold O. P. verfaBt wurde und diesem vielleicht als Anregung
und Vorlage diente.

Weil Biihlmann die Lehre des hl. Bonaventura iiber die Bedeutung
der Eucharistie fiir das mystische Leben gar nicht beriicksichtigt (vgl. die
Zusammenfassung in : Dict. Spir. I, 1812-1814), wagt er die iiberspitzte
Behauptung, «dall kaum einer der Mystiker oder der mittelalterlichen
Theologen und Prediger so eindringlich vom heiligsten Sakrament, von
dessen Verehrung und hidufigem Empfange spricht, wie Seuse» (S. 182).

Was Biihlmann iiber die Verehrung der Menschheit Christi im
Dominikanerorden schreibt (S. 183), wird durch ruhiges Vergleichen mit
der franziskanischen Literatur (vgl. P. Stanislas du Chambon-Feugerolies
O. F. M. Cap., La dévotion a2 I'humanité du Christ dans la spiritualité de
saint Bonaventure, Lyon 1932 ; Dict. Spirit. I, 1806-1809) entsprechend
abgeschwicht.

Noch weniger kénnen wir uns einverstanden erklaren mit dem Satz :
« Vor der Dominikanerpredigt hért man {iiberhaupt nichts wvon einer
deutschen Mystik » (S. 146). Niemand wird die iiberragende Stellung der



— 317 —

drei groBen deutschen Dominikanermystiker, Eckehart, Tauler, Seuse,
leugnen. Doch schon vor Beginn der Dominikanerpredigt, also vor 1287,
gab es deutsche Mystiker im Franziskanerorden. Sicher darf David von
Augsburg dazu gerechnet werden (vgl. Stickerl D., David v. A, ein deutscher
Mystiker aus dem Franziskanerorden, Miinchen 1914 ; Heerincky J., Theo-
logia mystica in scriptis fratris David ab Augusta, in: Antonianum V1I1
(1933) 49-83, 161-193), den auch Hier. Wilms O. P. unter die deutschen
Mystiker einreiht (La mistica alemana, in: Ciencia Tomista 50 [1934]
188-190). Die deutschen Predigten Bertholds von Regensburg enthalten
nicht viel iiber Mystik, wohl aber seine «Sermones ad religiosos et
quosdam alios », von denen f{reilich erst 20, 67 aber noch nicht heraus-
gegeben wurden. St. Griinewald, Franziskanische Mystik 18, Anm. 3,
rechnet auch den Zeitgenossen Lamprecht von Regensburg unter die
deutschen Mystiker. Die obige Formulierung Biihlmanns ist somit unhaltbar.

Diese Aussetzungen sind seclbstverstandlich von untergeordneter
Natur. Wir bedauern, da3 der Verfasser sie nicht vermieden hat; denn
seine Darlegungen iiber die Christus-Mystik des Heinrich Seuse sind im
iibrigen so gediegen und vollstindig, daB3 sich die Forschung fortan auf
dieses Werk berufen wird.

Freiburg. Di. P. Lorenz Casutt G. F. M. Cap.

Angelo Mercati : Il sommario del processo di Giordano Bruno. Citta
del Vaticano 1942, 155 S. (= Studi e Testi pubblicati per cura degli
scrittori della Biblioteca Vaticana e degli archivisti dell’ Archivio segreto
vol. 101).

Zu den wertvollsten Entdeckungen, die in den letzten Jahren im
Vatikanischen Archiv in Rom gemacht wurden, gehort wohl die Auffindung
des Summarium des Inquisitionsprozesses gegen den italienischen Natur-
philosophen Giordano Bruno durch den derzeitigen Prifekten des Vati-
kanischen Archivs, Mons. Angelo Mercati. Die eigentlichen Akten des
vielumstrittenen Prozesses miissen heute als verloren gelten. Sie befanden
sich nie im Vatikanischen Archiv, wie schon oft zu Unrecht behauptet
wurde, sondern im Archiv des Hl. Offizium in Rom, das 1810 auf Befehl
Napoleons nach Paris geschleppt wurde. Wenn die Giordano Bruno-Akten
nicht schon frither abhanden gekommen waren, so doch sicher zwischen
1815-1817, als ein GroBteil der Papiere des Hl. Offizium als «inutili» in
Paris vernichtet wurde.

Zum groBen Gliuck fiir die spitere wissenschaftliche Forschung war
im Auftrag eines Assessors des HIl. Offizium nach dem Juni 1597 das
Summarium des ganzen Prozesses gegen Giordano Bruno hergestellt worden.
Dem unbekannten Kompilator standen u. a. zur Verfiigung : die ProzeBakten
von Venedig, die Aussagen von 5 Mitgefangenen, von denen einer 5 Monate
vor Bruno den Scheiterhaufen in Rom bestieg, die Akten von 10 vor dem
Hl. Offizium in Rom stattgefundenen Verhéren und die Verteidigungs-
schriften des Angeklagten. Gestiitzt auf diese primdren Quellen grup-



— 38 —

pierte der Verfasser das Material des gesamten Prozesses in methodischer
Reihenfolge um 33 Anklagepunkte, denen er mit objektiver Genauigkeit
die Verteidigung Brunos gegeniiberstellte.

Trotzdem im letzten Jahrhundert zu wiederholten Malen in rémischen
Archiven Nachforschungen iiber das Vorhandensein von Akten iiber den
Giordano Bruno-ProzeB angestellt wurden, blieb das Summarium unent-
deckt. 1886 kam es erstmals zum Vorschein, konnte jedoch wegen widriger
Zeitumstinde nicht ausgeniitzt werden. Es geriet neuerdings in Ver-
gessenheit, bis Mercati es nach 15jahrigem Suchen am 15. Nov. 1940 unter
den Papieren Pius’ IX. entdeckte und in mustergiiltiger Weise edierte.

Nach einer einfilhrenden Studie iiber das Vatikanische Archiv im
Jahre 1849, bringt Mercati eine ausfiihrliche Beschreibung des Manuskriptes
des Summarium, das sich in einem der Quartbinde des pipstlichen
Geheimarchivs befindet, die zur Zeit der napoleonischen Herrschaft die
Reise nach Paris und zuriick in die Ewige Stadt antreten mu3ten. Sodann
untersucht er die Frage nach den Originalakten des Prozesses, die der
unbekannte Kompilator fiir seine Zusammenfassung beniitzte und be-
leuchtet in einem abschlieBenden Kapitel die neuen Ergebnisse iiber den
Verlauf des Inquisitionsprozesses und die pantheistischen Ideen des ruhe-
losen Dichterphilosophen.

Nach einem abenteuerlichen Wanderleben, das Giordano Bruno nach
seinem Austritt aus dem Orden gefiihrt hatte, wurde er 1592 der Inqui-
sition zu Venedig ausgeliefert und von dort im Februar 1593 in das
Gefingnis der pdpstlichen Inquisition in Rom verbracht. Der rémische
ProzeB galt als Fortsetzung des venezianischen. Er wurde mit groBter
Genauigkeit gefiihrt und dauerte 7 Jahre. Die Behandlung der Gefangenen
war, wie die den von Mercati verdoffentlichten Dokumente dartun, fir
die damalige Zeit mild und menschenwiirdig. Aus der Zusammenstellung
der Irrlehren Brunos geht hervor, daB der abtriinnige Ménch die Grund-
dogmen des Christentums iiberhaupt leugnete. Sein Bekenntnis zum helio-
zentrischen System spielt nur eine untergeordnete Rolle und wird unter
den verschiedenen vorgebrachten Anklagepunkten nicht eigens erwihnt.

Am 14. Januar 1599 wurden 8 Sitze aus Brunos Schriften als hare-
tisch erklart. Damit war der eigentliche ProzeB abgeschlossen. Der Ver-
urteilte gab bald darauf seinen Richtern den schriftlichen Widerruf seiner
Irrlehren. Eine Zeitlang scheint die Bekehrung aufrichtig gewesen zu sein.
Doch hielt sie nicht lange an. Neuerdings versteifte sich der Ungliick-
liche auf seine Irrtiimer, wie aus einer an den Papst gerichteten Vertei-
digungsschrift hervorgeht. Nochmals versuchte man auf giitlichem Wege
den Abtriinnigen von seinen falschen Lehren abzubringen. Doch umsonst
begaben sich der General und der Vikar des Dominikanerordens in den
Kerker, um Bruno von seinen Irrtiimern zu iiberzeugen. Der wandte
sich in einer neuen Verteidigungsschrift an den Papst. Klemens VIII.
erteilte jedoch am 20. Januar 1600 den Befehl, den hartnidckigen Irr-
lehrer der weltlichen Gewalt zu iibergeben. Nach der damaligen Recht-
sprechung wurde Giordano Bruno zum Feuertode verurteilt. Die Hin-
richtung erfolgte am 17. Februar 1600 auf dem Campo de’ Fiori zu Rom.



— 319 —

Soweit der duBere Verlauf des beriihmten Inquisitionsprozesses. Die
Akten entwerfen kein giinstiges Bild vom Menschen Bruno. Von Beken-
nermut, wie vielfach in antikirchlichen Schriften behauptet wurde, kann
angesichts der zweimaligen Abschwoérung keine Rede mehr sein. Das
hartnickige Festhalten an den verurteilten Irrlehren haben die Richter
als Halsstarrigkeit angesehen. Mercati sieht darin bereits die Anzeichen
der geistigen Zerriittung. Leider laBt uns das Summarium iiber die letzten
Jahre im Ungewissen, sonst mii3te es vielleicht das Bild eines geistig
Umnachteten entwerfen. Auf jeden Fall beweisen die wiederaufgefun-
denen Papiere die Berechtigung des Inquisitionsprozesses. Wenn das
Urteil nicht zu Gunsten Brunos ausgefallen ist, so liegt die Schuld nicht
an den Richtern, sondern am Angeklagten selbst. MaBgebend fiir die
erstern war die Tatsache, daB8 Bruno in Wort und Schrift die Grund-
dogmen des Christentums leugnete und somit Kirche und Staat in gleicher
Weise gefihrdete. — Im Anhang veroffentlicht Mercati als Frucht jahre-
langer Forschungen interessante Dokumente iiber die Inquisition in Modena.
Unter den dort Verurteilten befindet sich u. a. der bekannte Dichter Panfilo
Sassi. Die Publikation des derzeitigen verdienten Leiters des Vatika-
nischen Archivs, die den 101. Band der wissenschaftlich hochstehenden
Serie der « Studi e Testi» bildet, ist ein iiberaus wertvoller Beitrag zur
Geschichte der vielumstrittenen Inquisition in Italien im Zeitalter der
katholischen Erneuerung.

Luzern. Joh. Bapt. Villiger.

Der selige Frowin von Engelberg, ein Reformabt des 12. Jahrhunderts
(1143-1178). Dargeboten von Moénchen der Abtei Engelberg (= 7. Heft
der Sammlung : Schriften zur Heimatkunde von Engelberg). Druck und
Verlag der Stiftsdruckerei Engelberg 1943, 53 SS.

Die Abtei Engelberg feiert in vorliegenden Gedenkblattern die Ver-
dienste ihres zweiten Griinders, der vor 800 Jahren die Leitung der zer-
fallenen Stiftung Konrads von Sellenbiiren iibernahm und den Bestand
derselben durch eine weitsichtige Reform fiir Jahrhunderte sicherte. In
einem einleitenden Uberblick umreiBt S. Gn. Abt Dr. Leodegar Hunkeler
das Leben Frowins und die Geschichte seines freilich spat (Anfang 17. Jh.)
einsetzenden Kultes. Ein langerer Aufsatz : « Frowin als Ménch und Abt »,
aus der berufenen Feder des gleichen Verfassers, fiihrt in die geistige
und religiése Umwelt zuriick, der Frowin angehérte, um von ihr aus zum
Verstindnis seines Reformwerkes vorzudringen. In der Schwarzwilder
Abtei St. Blasien, der Frowin entstammte, wehte (iiber die Abteien Saint-
Bénigne zu Dijon und Fruttuaria im Piemontesischen) der Geist Clunys.
Er hat auch dem Reformwerk Frowins in Engelberg seine Eigenart auf-
gedriickt. Dieses bestand zunichst in der &uBeren Sicherstellung der
Abtei (freie Abtwahl!); dann in der Mitteilung des monastischen, religiésen
und geistigen Lebens: Ausgestaltung der Liturgie, Hebung der Marien-
verehrung, des Reliquienkultes, der klosterlichen Zucht ; in der Férderung



— 320 —

von Kunst und Wissenschaft, der Neuordnung der Seelsorge, der Urbar-
machung des Engelberger Talbodens. Vielleicht geht auch die Griindung
des Engelberger Frauenklosters auf diese Zeit zuriick. Frowins Reformarbeit
wird abschlieBend als eine nochmalige, den o6rtlichen Verhiltnissen und
Bediirfnissen weise angepaBte Verkorperung des Geistes von Cluny be-
zeichnet zu einer Zeit, da in Frankreich die cluniazensische Reformbewegung
ihre fithrende Stellung bereits verloren hatte. — Wenig untersucht waren
bis jetzt die philosophisch-theologischen Werke Frowins. Bereits Mabillon
hatte sich mit ihnen befaBt. Seine Exzerpte wurden sogar in der Patro-
logie von Migne nachgedruckt. Die Frage wurde seit geraumer Zeit von
lic. theol. P. Othmar Bauer wieder aufgegriffen. Die Losung wird mit
Ungeduld und Spannung erwartet. P. Bauer faBt hier sein vorlaufiges
Urteil iiber die geistesgeschichtliche Bedeutung Frowins in die Worte :
« Als Gottesgelehrter und christlicher Humanist hat Frowin im Geistes-
leben seiner Zeit eine beachtenswerte Stellung eingenommen. Aufgeschlossen
und bejahend — wenn auch aus der Ferne — steht er der friihscholastischen
Renaissance gegeniiber. Bewundernde Nachahmung des Alten paart sich
in ihm mit jugendlichem Gestaltungsdrang ». — Weit bekannter, besonders
durch Durrer, waren die prachtvollen Codices der Engelberger Schreiber-
schule, deren Griinder ebenfalls Frowin war. Die diesbeziiglichen Ver-
dienste wiirdigt Dr. P. Ephrem Omlin. Er verbreitet sich besonders iiber
die kunstgeschichtliche Seite der « schmissigen » Initialen und ganzseitigen
Textillustrationen. Entgegen der Vermutung Durrers glaubt er den Frowin-
meister nicht mit der Person des Abtes selbst gleichsetzen zu miissen.
Wie Durrer sucht er die Heimat dieser Kunst im Kulturkreis von Hirsau
(Stuttgarter Passionale) und St. Blasien. — SchlieBlich zeigt Dr. P. Gall
Heer am Beispiel des Annalisten P. Ildephons Straumeyer 1701-1743, wie
treu das Erbe Frowins im entlegenen Bergtal gewahrt wurde. Man kann
nur staunen iiber die literarische Fruchtbarkeit Straumeyers — ein Seiten-
stiick zu den unsterblichen Arbeiten der Benediktiner von St-Germain-
des-Prés. P. Heer war zu diesem Aufsatz durch seine Dissertation iiber
Mabillon und die Schweizer Benediktiner ausgezeichnet vorbereitet. — Diese
Aufsitze sind durch ihre Gediegenheit eine ebenso wiirdige wie wissen-
schaftlich beachtenswerte Festgabe, die ihren Verfassern zur Ehre gereicht.
Sie ergdnzen und — berichtigen zum Teil, was in der ersten Nummer
des laufenden Jahres dieser Zeitschrift iiber Frowin geschrieben wurde.

O. Perler.



	Rezensionen = Comptes rendus

