
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 37 (1943)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Donnet André : Saint Bernard et les origines de l'Hospice du Mont-
Joux. Saint-Maurice, Œuvre de Saint-Augustin, 1942, 163 pages.

Nous avons signalé (Revue, 1940, p. 303) l'essai publié sur saint Bernard
de Mont-Joux par M. le chanoine Quaglia. C'est le même sujet que le
nouvel archiviste de l'Etat du Valais, M. Donnet, a choisi pour sa thèse
de doctorat, présentée à l'université de Genève.

M. Donnet commence par parler longuement et d'une manière
particulièrement erudite du passage du Saint-Bernard à l'époque préhistorique
et surtout romaine : au col existait un petit sanctuaire dédié à Jupiter
Penninus, substitué au dieu gaulois Penn. A côté se trouvait une mansio,
c'est-à-dire non pas un véritable hospice, mais un modeste local qui pouvait,
au besoin, servir d'abri pour la nuit. Au haut moyen âge, les textes sont
peu précis et peu sûrs. Des trois principaux passages qui traversaient les

Alpes — les deux autres étaient le Cenis et le Septimer — le Saint-Bernard
était le plus fréquenté. De cette époque date une nouvelle mansio, qu'on
hésite un peu à appeler un hospice. Après avoir cité et commenté tous les

textes se rapportant à ces débuts, l'auteur conclut : les barbares avaient
achevé de détruire ce qui pouvait exister encore, au col, de l'ancienne
mansio, si bien que, durant de nombreuses années, la montagne était
demeurée déserte ; par contre, dès la fin du VIIIe siècle, là où est actuellement

Bourg-Saint-Pierre, existait, consacré au prince des apôtres, un
monastère-hôpital, dont les moines étaient voués à une tâche analogue
à celle qui est demeurée, jusqu'à nos jours, celle de leurs successeurs à

l'hospice actuel du Grand-Saint-Bernard. De ce dernier, édifié au col même,
la charte de fondation n'est pas conservée, mais une série de documents
en attestent, à partir de 1125, l'existence et en attribuent la création à

saint Bernard.
M. Donnet nous donne ensuite la liste, si ce n'est définitive, du moins

aussi complète que les circonstances actuelles lui ont permis de l'établir,
des vies manuscrites du fondateur. Ces textes, au nombre de 18, sont avant
tout ceux qui, à partir du XVIIe siècle, ont été découverts par les Bollan-
distes, puis, tout récemment, par le chanoine Quaglia (ms. A des archives

capitulaires de Saint-Gaudens à Novare). M. Donnet y ajoute un manuscrit
d'Annecy (L), déjà signalé par M. Ducis, et deux autres découverts par
lui (K, aux archives du Grand-Saint-Bernard, et O à la bibliothèque du
séminaire de Veiceil). Il les classe en trois subdivisions, de 6 textes
chacune : le 1er groupe, d'origine italienne, représente, sous une forme

presque identique, « une tradition ancienne et continue, connue du XIIIe au
XVe siècle ». Un deuxième groupe, d'origine récente, ayant, semble-t-il,
son point de départ en Savoie, au début du XVe siècle, a comme manuscrit
principal (G) la vie de saint Bernard attribuée à Richard de la Valdisère,
texte auquel Papebroch et, après lui, la plupart des historiens avaient



- 313 —

donné la préférence, tandis que les chanoines de Rivaz et Lütolf, Mgr J.-A.
Duc, évêque d'Aoste, et M. Alex. Colombo le considéraient comme suspect,
voire même — le mot est du P. Poncelet — comme un faux. Enfin, un
3e groupe, qui emprunte aux deux précédents, présente la contamination,
dès le XVe siècle, des deux traditions italienne et savoisienne.

Notre auteur consacre tout un chapitre à faire ressortir les invraisemblances

accumulées dans le manuscrit G, donné comme l'œuvre de ce
Richard de la Valdisère, qui aurait été chanoine et archidiacre d'Aoste,
fonctions dans lesquelles il aurait succédé à saint Bernard lui-même. C'est
ce texte qui indique Menthon comme lieu d'origine de notre fondateur, et
qui le fait, selon un trait emprunté à la légende de saint Alexis, s'évader
du château paternel la veille de son mariage. M. Donnet examine, dans
un autre chapitre, le ms. A découvert par M. le chanoine Quaglia (et en
donne, en appendice, une édition provisoire). Il date du début du XIIIe siècle
ou de la fin du XIIe. Ce n'est pas une biographie proprement dite — cette
tâche, dit expressément notre texte, était réservée à Azolin, propre frère
du saint — mais un panégyrique prononcé, vraisemblablement quelques
années après la mort de Bernard, à l'occasion de son anniversaire, devant
des auditeurs qui l'avaient encore connu, par un prédicateur qui s'en tient
exclusivement aux derniers épisodes de la vie de son héros : sa venue à

Novare, où i! prêche et opère des miracles, sa rencontre, à Pavie, avec
l'empereur Henri IV, qu'il essaye de détourner de son projet d'aller à Rome
soutenir, contre Grégoire VII, l'antipape Clément III, son retour à Novare,
où il arrive déjà malade, où il meurt au bout de six semaines et où il est
enseveli.

Abordant enfin la question de la fondation du Grand-Saint-Bernard,
fondation qui est passée sous silence dans les textes du groupe italien,
M. Donnet s'efforce d'extraire les quelques indications que fournissent, à
ce sujet, les autres manuscrits d'une part, ainsi que les plus anciennes chartes
ayant trait à l'hospice du Mont-Joux de l'autre. Il suppose que « ce sont
les plaintes des habitants à S. Bernard, archidiacre d'Aoste, qui l'ont
déterminé à débarrasser le col des rançonneurs qui avaient trouvé un refuge
tout indiqué dans les ruines du temple de Jupiter et de la mansio romaine,
et à remplir une des fonctions de sa charge, celle de protéger les pauvres
et les malheureux, en assurant la sécurité de ce lieu de passage très
fréquenté par la construction d'un hospice » (p. 112). La fondation semble
devoir se placer vers le milieu du XIe siècle et être en relation avec les

fréquents passages du pape Léon IX par le col du Mont-Joux. M. Donnet
ne pense pas que les premiers moines établis à l'hospice aient vécu selon
la règle de Saint-Augustin ; il croit que Bernard se sera contenté d'adapter
à leur but particulier le genre de vie pratiqué par les clercs de la cathédrale
d'Aoste, dont il aura simplement renforcé la vie canonique, qui là, comme
ailleurs, tendait alors à disparaître ; le mouvement de réforme aboutissant
simultanément, en divers endroits, dans la deuxième moitié du XIe siècle,
à l'institution des chanoines réguliers, soit à une vie commune plus stricte,
renforcée par l'observation des conseils évangéliques, ne se sera introduite
au Mont-Joux qu'après la mort du fondateur.



— 314 —

M. Donnet examine enfin sommairement les textes liturgiques consacrés
à saint Bernard. Il émet le vœu que M. le chanoine Quaglia, qui a poussé
plus à fond ses recherches dans ce domaine, en donne un jour le résultat.
Nous avons le plaisir d'annoncer que ce travail paraîtra dans un des prochains
numéros de cette revue.

M. le chanoine Quaglia a le mérite d'avoir, le premier, dans des
conditions peu favorables et surtout avec des ressources matérielles limitées,
orienté résolument les études consacrées au fondateur du Grand-Saint-
Bernard dans la voie où M. Donnet a maintenant repris ce travail. Celui-ci
présente ses conclusions dans un livre qui répond à toutes les conditions
scientifiques exigées aujourd'hui d'une étude historique : exposé précis,
mais sobre, documentation abondante, elucidation des questions connexes
et des points de détail rencontrés au cours de la thèse. Notre auteur a
eu, de plus, la bonne fortune d'être aidé dans ses recherches et dans la
présentation de sa thèse par un guide aussi qualifié que M. le professeur
Léon Kern, Archiviste fédéral, qui lui a, on le devine notamment par les
notes au bas des pages, fourni nombre de précisions et de renseignements.

Sur certains points de détail, M. Donnet ne partage pas les vues du
chanoine Quaglia. Il place, par exemple, la mort du saint en 1081, du fait
qu'elle semble avoir suivi de près la rencontre, à Pavie, avec Henri IV
(tandis que son précédesseur, sur la foi de documents, tardifs il est vrai,
puisque l'un est du XVe siècle et l'autre du XVIe, la met en 1086). La
généalogie de la famille de Bernard élaborée par nos deux historiens présente
également quelques divergences. M. Donnet ne pense pas que l'église du
monastère du Mont-Joux dédiée à saint Nicolas soit postérieure à saint
Bernard, qui se serait contenté, de son vivant, selon M. Quaglia, d'une
chapelle consacrée à saint Michel. Il estime, d'autre part, que la fondation
de l'hospice de Colonne-Joux ou du Petit-Saint-Bernard est sans relation
aucune avec notre saint : ce serait une maison née dans un but similaire
à celui qui donna naissance à celle du Mont-Joux, voisine sous la puissante
protection de laquelle la seconde aura plus tard éprouvé le besoin de se

placer, en adoptant le même patron, ce qui amena, en 1466, l'union, passagère,

des deux monastères. Ce sont là des points de détail au sujet desquels
des divergences de vues sont possibles. Ce qui est plus important, et ce qu'il
faut souligner en terminant, c'est que nos deux auteurs aboutissent, pour
l'ensemble, à des conclusions identiques quant à l'origine de saint Bernard,
le siècle qui l'a vu naître, les motifs qui l'ont décidé à fonder l'hospice du
Mont-Joux. Comme le dit M. Donnet dans sa préface, le résultat des
études récentes, c'est que « la vie la plus accréditée de S. Bernard de
Menthon, qui a servi et sert encore aux hagiographes, ne mérite pas grande
créance », et on ne peut que lui donner raison quand il ajoute que rien ne
viendra, semble-t-il, infirmer les positions essentielles de sa thèse.

L. Wceber.



— 315 —

Bühlmann Joseph : Christuslehre und Christusmystik des Heinrich
Seuse. Mit einem Holzschnitt, einer Handschrift- und Miniatur-Reproduktion.

Luzern (Josef Stocker) 1942. VII, 251 SS.

Der letzte große mittelalterliche deutsche Mystiker aus dem
Dominikanerorden hat kurz nacheinander zwei Darstellungen erhalten, die das
Beste bieten, was bisher über seine geschichtliche Persönlichkeit und seine
Lehre geschrieben wurde. Erzbischof Konrad Gröber (Der Mystiker Heinrich

Seuse, Freiburg i. Br. 1941) überprüfte von neuem die
Lebensschicksale Seuses und gelangte dabei zu Ergebnissen, die man als
endgültig gesichert einschätzen darf. Auch die Echtheit seiner Werke, speziell
der Vita, die ja stark umstritten wurde, wird überzeugend nachgewiesen.
Gröber verbindet mit seiner Untersuchung eine hochinteressante
Schilderung des ausgehenden Mittelalters im süddeutschen Raum, die dem
Kirchenhistoriker wertvolles Material liefert.

Bühlmann befaßte sich mit den gleichen Fragen nur in seiner
gedrängten Einleitung, die überdies noch ein paar Worte über Sprache und
Darstellungskunst Seuses enthält. Wir haben keine abweichenden
Ansichten zwischen den beiden Verfassern entdeckt. Es müßte Bühlmann
hoch angerechnet werden, wenn er von sich aus zu den gleichen Resultaten

wie Gröber gelangte.
Das Hauptverdienst Bühlmanns liegt darin, daß er zum ersten Mal

auf katholischer Seite eine Gesamtdarstellung der Mystik Seuses bietet.
Seuse war kein spekulativer Denker wie sein Lehrer Eckehart. Die
dogmatischen Lehren bilden für ihn bloß den Ausgangspunkt zu praktischer
Verwirklichung in Frömmigkeit und Mystik. Dennoch ist es geradezu
auffällig, daß die Mystik des Seuse ausgesprochen doktrinäre Züge
aufweist. Ob sich hierin nicht ein typisches Merkmal der dominikanischen
Mystik offenbart Zwar ist ein lehrhaftes Gepräge auch der Mystik des

hl. Bernhard von Clairvaux eigen (vgl. Gilson Et., La théologie mystique
de saint Bernard, Paris 1934) ; doch nicht in solch systematischer,
vergeistigter Form und durchgehender Beeinflussung.

Christus ist für Seuse Zentralgestalt und Inbegriff aller geistigen und
religiösen Werte. Man könnte bei ihm nicht, wie es Rob. Linhardt beim
hl. Bernhard getan, zwischen Gottesmystik und Christusmystik
unterscheiden. Wo liegen hiefür die tieferen Gründe Wir vermissen diese

Fragestellung bei Bühlmann, wie er überhaupt die Eigenarten der Lehren
Seuses zu wenig von der Persönlichkeit des Mystikers her zu leiten oder
zu deuten versucht. Wenn die Vita auf dem Grundthema aufgebaut ist,
daß die Annahme der Leiden das Höchste im geistlichen Leben bilde
(S. 101), so hätte diese, sicher nicht alltägliche Auflassung von der
langjährigen Einstellung Seuses her erklärt werden müssen, der absichtlich
im Schmerz verweilte und Wohlgefallen an grausamer Selbstpeinigung
fand (vgl. die Belege bei Gröber, a.a.O. 162 ff.; 209 fl.). Trotz der
innigsten Worte und der süßesten Bezeichnungen muß Seuse selber seine

Christusnachfolge als « hart » erklären (S. 159). K. A. Kneller S. J.
(« Geschichte der Kreuzwegandacht », Freiburg i. Br. 1908, 46 ff.) stellt



- 316 —

dieser herben Leidensauffassung die franziskanische Passionsminne gegenüber,

die viel mildere Züge aufweist und daher Gemeingut des gläubigen
Volkes wurde. Wenn man Geistesrichtungen miteinander vergleichen will,
wie Bühlmann es wiederholt zu tun versucht, muß man auch wirklich die
geistigen Haltungen und nicht bloß die materiellen Unterlagen
miteinander konfrontieren. Leider müssen wir indes die Feststellung machen,
daß sich der Verfasser in den fremden Anschauungen nicht genügend
auskennt. Wir beschränken uns auf einige Hinweise, die mit der
franziskanischen Mystik in Beziehung stehen.

Bühlmann zitiert den hl. Bonaventura an mehr als 30 Stellen. Doch
überprüft er seine Deutungen nicht an Hand zuverlässiger Literatur. Es
ist kaum zu entschuldigen, daß die hervorragende Darstellung der Aszese
und Mystik des seraphischen Lehrers durch E. Longpré O. F. M., im
Dictionnaire de Spiritualité I, Paris 1937, col. 1768-1843, nicht herangezogen
wurde. Auch die Benützung von Stanisi. Grünewald O. F. M. Cap., «

Franziskanische Mystik », München 1932, hätte Bühlmann vor einseitigen Behauptungen

bewahren können. Ganz sicher sind die Gedanken Seuses über
das Leiden von großer Bedeutung für die mystische Frömmigkeit ; aber
die Formulierungen Bühlmanns auf S. 64-66 sind übertrieben, weil er nicht
bedachte, daß Seuse schon größere Vorgänger gehabt hatte. Wenn man
die aszetisch-mystischen Hauptschriften des hl. Bonaventura nennen will
(S. 218, Anm. 108), darf man neben dem « Itinerarium mentis in (nicht ad)
Deum » die Collationes de Septem donis Spiritus Sancti und die Collationes
in Hexaëmeron nicht unerwähnt lassen. Hingegen irrt sich Bühlmann,
wenn er das « Incendium amoris » als von « De triplici via » unterschiedene
Schrift ansieht, da es sich bei diesem Werklein nur um einen « falsus
titulus » handelt (vgl. S. Bonav., Op. omnia, T. VIII, Prolog, c. I, § 1, b).

Als Illustration zur Passionsverehrung nach liturgischen Tageszeiten
hätte Bonaventura mit seinem « Officium de Passione Domini » bereits
S. 82 Anm. 15 genannt werden sollen, weil dieses lange vor jenem des
Bruders Berthold O. P. verfaßt wurde und diesem vielleicht als Anregung
und Vorlage diente.

Weil Bühlmann die Lehre des hl. Bonaventura über die Bedeutung
der Eucharistie für das mystische Leben gar nicht berücksichtigt (vgl. die
Zusammenfassung in : Diet. Spir. I, 1812-1814), wagt er die überspitzte
Behauptung, « daß kaum einer der Mystiker oder der mittelalterlichen
Theologen und Prediger so eindringlich vom heiligsten Sakrament, von
dessen Verehrung und häufigem Empfange spricht, wie Seuse» (S. 182).

Was Bühlmann über die Verehrung der Menschheit Christi im
Dominikanerorden schreibt (S. 183), wird durch ruhiges Vergleichen mit
der franziskanischen Literatur (vgl. P. Stanislas du Chambon-Feugerolles
O. F. M. Cap., La dévotion à l'humanité du Christ dans la spiritualité de
saint Bonaventure, Lyon 1932 ; Diet. Spirit. I, 1806-1809) entsprechend
abgeschwächt.

Noch weniger können wir uns einverstanden erklären mit dem Satz :

« Vor der Dominikanerpredigt hört man überhaupt nichts von einer
deutschen Mystik» (S. 146). Niemand wird die überragende Stellung der



- 317 —

drei großen deutschen Dominikanermystiker, Eckehart, Tauler, Seuse,

leugnen. Doch schon vor Beginn der Dominikanerpredigt, also vor 1287,

gab es deutsche Mystiker im Franziskanerorden. Sicher darf David von
Augsburg dazu gerechnet werden (vgl. Stöckerl D., David v. A., ein deutscher
Mystiker aus dem Franziskanerorden, München 1914 ; Heerinckx J., Theo-
logia mystica in scriptis fratris David ab Augusta, in : Antonianum Vili
(1933) 49-83, 161-193), den auch Hier. Wilms O. P. unter die deutschen
Mystiker einreiht (La mistica alemana, in : Ciencia Tomista 50 [1934]
188-190). Die deutschen Predigten Bertholds von Regensburg enthalten
nicht viel über Mystik, wohl aber seine « Sermones ad religiosos et
quosdam alios », von denen freilich erst 20, 67 aber noch nicht
herausgegeben wurden. St. Grünewald, Franziskanische Mystik 18, Anm. 5,

rechnet auch den Zeitgenossen Lamprecht von Regensburg unter die
deutschen Mystiker. Die obige Formulierung Bühlmanns ist somit unhaltbar.

Diese Aussetzungen sind selbstverständlich von untergeordneter
Natur. Wir bedauern, daß der Verfasser sie nicht vermieden hat ; denn
seine Darlegungen über die Christus-Mystik des Heinrich Seuse sind im
übrigen so gediegen und vollständig, daß sich die Forschung fortan auf
dieses Werk berufen wird.

Freiburg. Di. P. Lorenz Casati O. F. M. Cap.

Angelo Mercati : Il sommario del processo di Giordano Bruno. Città
del Vaticano 1942, 155 S. Studi e Testi pubblicati per cura degli
scrittori della Biblioteca Vaticana e degli archivisti dell' Archivio segreto
voi. 101).

Zu den wertvollsten Entdeckungen, die in den letzten Jahren im
Vatikanischen Archiv in Rom gemacht wurden, gehört wohl die Auffindung
des Summarium des Inquisitionsprozesses gegen den italienischen
Naturphilosophen Giordano Bruno durch den derzeitigen Präfekten des
Vatikanischen Archivs, Mons. Angelo Mercati. Die eigentlichen Akten des

vielumstrittenen Prozesses müssen heute als verloren gelten. Sie befanden
sich nie im Vatikanischen Archiv, wie schon oft zu Unrecht behauptet
wurde, sondern im Archiv des Hl. Offizium in Rom, das 1810 auf Befehl
Napoleons nach Paris geschleppt wurde. Wenn die Giordano Bruno-Akten
nicht schon früher abhanden gekommen waren, so doch sicher zwischen
1815-1817, als ein Großteil der Papiere des Hl. Offizium als «inutili» in
Paris vernichtet wurde.

Zum großen Glück für die spätere wissenschaftliche Forschung war
im Auftrag eines Assessors des Hl. Offizium nach dem Juni 1597 das

Summarium des ganzen Prozesses gegen Giordano Bruno hergestellt worden.
Dem unbekannten Kompilator standen u. a. zur Verfügung : die Prozeßakten
von Venedig, die Aussagen von 5 Mitgefangenen, von denen einer 5 Monate
vor Bruno den Scheiterhaufen in Rom bestieg, die Akten von 10 vor dem
Hl. Offizium in Rom stattgefundenen Verhören und die Verteidigungsschriften

des Angeklagten. Gestützt auf diese primären Quellen grup-



— 318 —

pierte der Verfasser das Material des gesamten Prozesses in methodischer
Reihenfolge um 33 Anklagepunkte, denen er mit objektiver Genauigkeit
die Verteidigung Brunos gegenüberstellte.

Trotzdem im letzten Jahrhundert zu wiederholten Malen in römischen
Archiven Nachforschungen über das Vorhandensein von Akten über den
Giordano Bruno-Prozeß angestellt wurden, blieb das Summarium unent-
deckt. 1886 kam es erstmals zum Vorschein, konnte jedoch wegen widriger
Zeitumstände nicht ausgenützt werden. Es geriet neuerdings in
Vergessenheit, bis Mercati es nach 15jährigem Suchen am 15. Nov. 1940 unter
den Papieren Pius' IX. entdeckte und in mustergültiger Weise edierte.

Nach einer einführenden Studie über das Vatikanische Archiv im
Jahre 1849, bringt Mercati eine ausführliche Beschreibung des Manuskriptes
des Summarium, das sich in einem der Quartbände des päpstlichen
Geheimarchivs befindet, die zur Zeit der napoleonischen Herrschaft die
Reise nach Paris und zurück in die Ewige Stadt antreten mußten. Sodann
untersucht er die Frage nach den Originalakten des Prozesses, die der
unbekannte Kompilator für seine Zusammenfassung benützte und
beleuchtet in einem abschließenden Kapitel die neuen Ergebnisse über den
Verlauf des Inquisitionsprozesses und die pantheistischen Ideen des ruhelosen

Dichterphilosophen.
Nach einem abenteuerlichen Wanderleben, das Giordano Bruno nach

seinem Austritt aus dem Orden geführt hatte, wurde er 1592 der Inquisition

zu Venedig ausgeliefert und von dort im Februar 1593 in das

Gefängnis der päpstlichen Inquisition in Rom verbracht. Der römische
Prozeß galt als Fortsetzung des venezianischen. Er wurde mit größter
Genauigkeit geführt und dauerte 7 Jahre. Die Behandlung der Gefangenen
war, wie die den von Mercati veröffentlichten Dokumente dartun, für
die damalige Zeit mild und menschenwürdig. Aus der Zusammenstellung
der Irrlehren Brunos geht hervor, daß der abtrünnige Mönch die
Grunddogmen des Christentums überhaupt leugnete. Sein Bekenntnis zum
heliozentrischen System spielt nur eine untergeordnete Rolle und wird unter
den verschiedenen vorgebrachten Anklagepunkten nicht eigens erwähnt.

Am 14. Januar 1599 wurden 8 Sätze aus Brunos Schriften als häretisch

erklärt. Damit war der eigentliche Prozeß abgeschlossen. Der
Verurteilte gab bald darauf seinen Richtern den schriftlichen Widerruf seiner
Irrlehren. Eine Zeitlang scheint die Bekehrung aufrichtig gewesen zu sein.
Doch hielt sie nicht lange an. Neuerdings versteifte sich der Unglückliche

auf seine Irrtümer, wie aus einer an den Papst gerichteten
Verteidigungsschrift hervorgeht. Nochmals versuchte man auf gütlichem Wege
den Abtrünnigen von seinen falschen Lehren abzubringen. Doch umsonst
begaben sich der General und der Vikar des Dominikanerordens in den

Kerker, um Bruno von seinen Irrtümern zu überzeugen. Der wandte
sich in einer neuen Verteidigungsschrift an den Papst. Klemens VIII.
erteilte jedoch am 20. Januar 1600 den Befehl, den hartnäckigen
Irrlehrer der weltlichen Gewalt zu übergeben. Nach der damaligen
Rechtsprechung wurde Giordano Bruno zum Feuertode verurteilt. Die
Hinrichtung erfolgte am 17. Februar 1600 auf dem Campo de' Fiori zu Rom.



- 319 —

Soweit der äußere Verlauf des berühmten Inquisitionsprozesses. Die
Akten entwerfen kein günstiges Bild vom Menschen Bruno. Von
Bekennermut, wie vielfach in antikirchlichen Schriften behauptet wurde, kann
angesichts der zweimaligen Abschwörung keine Rede mehr sein. Das
hartnäckige Festhalten an den verurteilten Irrlehren haben die Richter
als Halsstarrigkeit angesehen. Mercati sieht darin bereits die Anzeichen
der geistigen Zerrüttung. Leider läßt uns das Summarium über die letzten
Jahre im Ungewissen, sonst müßte es vielleicht das Bild eines geistig
Umnachteten entwerfen. Auf jeden Fall beweisen die wiederaufgefundenen

Papiere die Berechtigung des Inquisitionsprozesses. Wenn das
Urteil nicht zu Gunsten Brunos ausgefallen ist, so liegt die Schuld nicht
an den Richtern, sondern am Angeklagten selbst. Maßgebend für die
erstem war die Tatsache, daß Bruno in Wort und Schrift die
Grunddogmen des Christentums leugnete und somit Kirche und Staat in gleicher
Weise gefährdete. — Im Anhang veröffentlicht Mercati als Frucht
jahrelanger Forschungen interessante Dokumente über die Inquisition in Modena.
Unter den dort Verurteilten befindet sich u. a. der bekannte Dichter Panfilo
Sassi. Die Publikation des derzeitigen verdienten Leiters des Vatikanischen

Archivs, die den 101. Band der wissenschaftlich hochstehenden
Serie der « Studi e Testi » bildet, ist ein überaus wertvoller Beitrag zur
Geschichte der vielumstrittenen Inquisition in Italien im Zeitalter der
katholischen Erneuerung.

Luzern. Joh. Bapt. Villiger.

Der selige Frowin von Engelberg, ein Reformabt des 12. Jahrhunderts
(1143-1178). Dargeboten von Mönchen der Abtei Engelberg 7. Heft
der Sammlung : Schriften zur Heimatkunde von Engelberg). Druck und
Verlag der Stiftsdruckerei Engelberg 1943, 53 SS.

Die Abtei Engelberg feiert in vorliegenden Gedenkblättern die
Verdienste ihres zweiten Gründers, der vor 800 Jahren die Leitung der
zerfallenen Stiftung Konrads von Sellenbüren übernahm und den Bestand
derselben durch eine weitsichtige Reform für Jahrhunderte sicherte. In
einem einleitenden Überblick umreißt S. Gn. Abt Dr. Leodegar Hunkeler
das Leben Frowins und die Geschichte seines freilich spät (Anfang 17. Jh.)
einsetzenden Kultes. Ein längerer Aufsatz : « Frowin als Mönch und Abt »,

aus der berufenen Feder des gleichen Verfassers, führt in die geistige
und religiöse Umwelt zurück, der Frowin angehörte, um von ihr aus zum
Verständnis seines Reformwerkes vorzudringen. In der Schwarzwälder
Abtei St. Blasien, der Frowin entstammte, wehte (über die Abteien Saint-
Bénigne zu Dijon und Fruttuaria im Piemontesischen) der Geist Clunys.
Er hat auch dem Reformwerk Frowins in Engelberg seine Eigenart
aufgedrückt. Dieses bestand zunächst in der äußeren Sicherstellung der
Abtei (freie Abtwahl!) ; dann in der Mitteilung des monastischen, religiösen
und geistigen Lebens : Ausgestaltung der Liturgie, Hebung der
Marienverehrung, des Reliquienkultes, der klösterlichen Zucht ; in der Förderung



- 320 —

von Kunst und Wissenschaft, der Neuordnung der Seelsorge, der
Urbarmachung des Engelberger Talbodens. Vielleicht geht auch die Gründung
des Engelberger Frauenklosters auf diese Zeit zurück. Frowins Reformarbeit
wird abschließend als eine nochmalige, den örtlichen Verhältnissen und
Bedürfnissen weise angepaßte Verkörperung des Geistes von Cluny
bezeichnet zu einer Zeit, da in Frankreich die cluniazensische Reformbewegung
ihre führende Stellung bereits verloren hatte. — Wenig untersucht waren
bis jetzt die philosophisch-theologischen Werke Frowins. Bereits Mabillon
hatte sich mit ihnen befaßt. Seine Exzerpte wurden sogar in der Patrologie

von Migne nachgedruckt. Die Frage wurde seit geraumer Zeit von
lie. theol. P. Othmar Bauer wieder aufgegriffen. Die Lösung wird mit
Ungeduld und Spannung erwartet. P. Bauer faßt hier sein vorläufiges
Urteil über die geistesgeschichtliche Bedeutung Frowins in die Worte :

« Als Gottesgelehrter und christlicher Humanist hat Frowin im Geistesleben

seiner Zeit eine beachtenswerte Stellung eingenommen. Aufgeschlossen
und bejahend — wenn auch aus der Ferne — steht er der frühscholastischen
Renaissance gegenüber. Bewundernde Nachahmung des Alten paart sich
in ihm mit jugendlichem Gestaltungsdrang ». — Weit bekannter, besonders
durch Durrer, waren die prachtvollen Codices der Engelberger Schreiberschule,

deren Gründer ebenfalls Frowin war. Die diesbezüglichen
Verdienste würdigt Dr. P. Ephrem Omlin. Er verbreitet sich besonders über
die kunstgeschichtliche Seite der « schmissigen » Initialen und ganzseitigen
Textillustrationen. Entgegen der Vermutung Durrers glaubt er den Frowin-
meister nicht mit der Person des Abtes selbst gleichsetzen zu müssen.
Wie Durrer sucht er die Heimat dieser Kunst im Kulturkreis von Hirsau
(Stuttgarter Passionale) und St. Blasien. — Schließlich zeigt Dr. P. Gall
Heer am Beispiel des Annalisten P. Ildephons Straumeyer 1701-1743, wie
treu das Erbe Frowins im entlegenen Bergtal gewahrt wurde. Man kann
nur staunen über die literarische Fruchtbarkeit Straumeyers — ein Seitenstück

zu den unsterblichen Arbeiten der Benediktiner von St-Germain-
des-Prés. P. Heer war zu diesem Aufsatz durch seine Dissertation über
Mabillon und die Schweizer Benediktiner ausgezeichnet vorbereitet. — Diese
Aufsätze sind durch ihre Gediegenheit eine ebenso würdige wie
wissenschaftlich beachtenswerte Festgabe, die ihren Verfassern zur Ehre gereicht.
Sie ergänzen und — berichtigen zum Teil, was in der ersten Nummer
des laufenden Jahres dieser Zeitschrift über Frowin geschrieben wurde.

O. Perler.


	Rezensionen = Comptes rendus

