Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 37 (1943)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Th. Miiller-Wolfer : Der Werdegang der Reformation in Aarau. 109 S.
Sonderabdr. aus Argovia Bd. 54, 1942. Aarau, H. R. Sauerlinder u. Co.

Th. Miiller ist der Verfasser mehrerer reformationsgeschichtlicher
Arbeiten von anerkanntem Wert. Die vorliegende Monographie wurde
auch mit Unterstiitzung der reformierten Kirchgemeinde Aarau heraus-
gegeben. Wir betonen das, weil diese Studie eine gute Leistung darstellt,
sowohl was den Ton betrifft, in dem sie gehalten ist, wie auch in der
Auswertung der herangezogenen Quellen. Gestehen wir es offen, diese
Schrift kommt der Forderung nach gerechter Wiirdigung aller Motive,
welche in der Entwicklung der Reformation in Aarau wirksam waren,
in einem erfreulichen AusmaB entgegen.

Trotz starker Beschrinkung auf ihren engeren Gegenstand bietet die
Studie viel Beachtenswertes. Sind auch die Linien der Entwicklung nicht
in allem so klar erkennbar, wie in anderen eidgendssischen Orten, und
blieb die neugliubige Bewegung in Aarau naturgemilB auch stark abhingig
von der bernischen Regierungspolitik, so fehlen doch die singuliren Ziige
in der Aarauer Religionspolitik keineswegs. Ja, man darf sagen, gerade
das Spannungsverhiltnis zwischen dem Streben nach Selbstindigkeit
Aaraus und dem Regierungswillen Berns in der Glaubensfrage, kennzeichnet
das Eigenartige in der Reformationsgeschichte Aaraus. Dieses Spannungs-
verhiltnis schildert M. mit aller Offenheit und Klarheit, ohne den Tat-
sachen irgendwie Gewalt anzutun. Der Verfasser stellt dabei ein gutes
historisches Urteil unter Beweis. Das erkennen wir auch bei der Dar-
stellung der vorreformatorischen Verhiltnisse, die etwas knapp ausge-
fallen ist (vgl. 8, 10) und unter Verwertung weiterer Quellen, etwa der
Regesten der Bischofe von Konstanz, hiatte vertieft werden konnen. Die
ersten Kanpfe, in denen Persdnlichkeiten wie der stidtische Leutpriester
A. Honolt und Hans Buchser, von Suhr, als Leutpriester leidenschaftliche
Anhidnger der neuen Ideen besonders hervortreten, zeigen die iiblichen
Merkmale auf, aber sie gewinnen durch viele Einzelziige an Anschau-
lichkeit. Interessant ist es, schon in den Anfiangen die rivalisierende
EinfluBnahme der alt- und neugldubigen Orte auf Aarau zu verfolgen.
Dieses Hin und Her, wie auch die starken tiuferischen Einfliisse bringt
die Darstellung sehr gut zum Ausdruck (vgl. 23 ff.). Die konservative
Haltung der aargauischen Stiddte ist im iibrigen auffallend. Man kann
sich mehr als einmal fragen, wie die Entwicklung ausgegangen ware, wenn
Bern, Aarau, insbesondere dem Rat und der engeren Biirgerschaft, wirk-
liche Freiheit der Entscheidung zugebilligt hitte. Gerade um dieser Motive
willen, die auch fiir andere Orte wie Aarau naherer Untersuchung wert
wiren, verdient die vorliegende, wohl dokumentierte Darstellung, die

Beacht h weit Kreise.
c¢achtung auch weiterer Kreise Oskar Vasella.



— 219 —

Weisz Leo: Leo Jud, Ulrich Zwinglis Kampfgenosse 1482-1542'.
Zwingli-Biicherei 27. Zwingli-Verlag, Ziirich 1942. 143 S.

Das mit hiibschem Einband erschienene Buch umfaf3t neben der
Darstellung und den Literaturangaben auch Portrits- und Kupferstich-
wiedergaben von Leo Jud, Thomas Wittenbach, Zwingli, Erasmus, Pellikan,
Kaspar Schwenckfeld u. a. m.

Jud ist 1482 zu Gemar im ElsaB3 als Sohn des Priesters Johannes Jud
und dessen Konkubine Elsa Hochsang geboren. 1499 in Basel zundchst
Student der Medizin, wandte er sich unter dem Einflu3 von Thomas Witten-
bach der Theologie zu. Waihrend dieser Zeit schlo er Freundschaft mit
Ulrich Zwingli. Als er nach seiner Priesterweihe 1507 von Rom zuriick-
kehrte, wurde er Diakon zu St. Theodor in Basel, 1512 nach Erlangung
des Magistergrades der Artes Pfarrer in St. Pilt. Auf Zwinglis Veranlassung
wurde er 1519 dessen Nachfolger als Pfarrer in Einsiedeln. Bekanntlich
ist dann Jud 1522 als Pfarrer zu St. Peter nach Ziirich berufen worden.
Bis zu seinem Tode 1542 blieb Jud in Ziirich als einer der fiihrenden
Geistlichen.

Uberblickt man zunichst die Schilderung der Friihzeit von Juds Ent-
wicklung, wie sie uns L. W. bietet, so lassen sich verschiedene beachtens-
werte Feststellungen machen. Niemand wird den ecrasmischen EinfluB3
auf Jud leugnen wollen, sicher stand auch Jud unter dem Eindruck der
neuen philologisch-kritischen, humanistischen Einstellung zum Bibeltext.
Auch eine gewisse Reformrichtung, die sich bei Jud geltend machte, ja
der er sich anschloB, wird man nicht anzweifeln wollen. Aber daf3 die Ent-
wicklung des Bibeliibersetzers wirklich so folgerichtig verlief (57), das
Verhidltnis zu Luthers Reformation (20 f.) richtig gezeichnet ist, wenn
W. behauptet (21) : « ... und so kann von einer starken Beeinflussung
der schweizerischen Reformation durch Wittenberg nicht einmal im Anfang
gesprochen werden », das erscheint uns doch sehr fraglich zu sein. Die
Einordnung des Defensor pacis von Marsilius von Padua wird man hin-
gehen lassen (25-35) und der Hinweis auf die Neuausgabe in Basel ist gewil
dankenswert, aber die Folgerungen, die W. hieraus zieht, diirften doch
wiederum iiberspitzt sein, und die Meinung, Leo Jud sei der Herausgeber
gewesen (34), ist kaum mehr als eine schwache Hypothese. Endlich
scheint uns L. W. auch den EinfluB Leo Juds auf den Ziircher Rat zu
iiberschiatzen. W. meint (45), Zwinglis Haltung sei es zu verdanken gewesen,
wenn Messe und Bilder nicht gleich abgeschafft worden seien. Im Gegen-
satz zu Jud sei Zwingli weniger radikal gewesen. Uns erscheint hier eine
andere Erklirung wahrscheinlicher. Der Rat verwehrte auch Zwingli ein
radikaleres Vorgehen in einem Zeitpunkt, da die gefihrdete politische
Lage es nicht gestattete, die Konsequenzen aus der theologischen Lehre
zu ziehen. So sicher ist die Deutung nicht immer, wie W. sie den Vor-
gangen gibt und auch wenn wir nicht geneigt sind, alle kritischen Bemer-

! Die Besprechung ist uns vom Gymnasiasten Rudolf Jud in Einsiedeln
eingeliefert und von uns iiberarbeitet worden. O. V.



— 220 —

kungen einfach abzulehnen, wie es etwa gelegentlich geschieht, so miissen
wir doch gestehen, daB u. E. die Grenzen der historisch zuldssigen Inter-
pretationsweise nicht immer geniigend gewahrt sind.

Die Verdienste von Leo Jud fiir die Gestaltung der Liturgie seiner
Kirche, seine Bedeutung als Ubersetzer, zumal der Bibel, sind unverkennbar.
L. W. stellt sie stark heraus, ja gelegentlich iiberbetont er vielleicht die
literarische Tatigkeit Juds im Verhdltnis zu Zwingli (vgl. 62 f.). Trotzdem
bleibt es ein Verdienst des Biographen, manche wesentlichen Hinweise
auf bisher unbeachtet gebliebene Zusammenhinge zu bieten. Ebenso nach-
driicklich mochten wir hervorheben, da L. W. mit Recht die kritische
Lage der Ziircher Kirche nach der Niederlage bei Kappel stirker beleuchtet,
als es vielfach geschehen war. Aber uns scheint, dal er doch in mancher
Hinsicht die Schatten iiber der Kirche zu groB sieht (vgl. z. B. 76 f.).
Ganz zutreffend erscheint es uns auch nicht, wenn er meint, die reformierte
Kirche hitte auf der Landschaft einen stirkeren Riickhalt, in der Stadt
dagegen eine machtigere Gegnerschaft gefunden (79). Das ist wohl eher
eine Umkehrung des richtigen Verhdltnisses. Ob der Vorrang im Kampf
um die Rettung der Ziircher Kirche eher L.eo Jud denn Bullinger zuzu-
erkennen ist, diirfte noch nicht voéllig geklart sein. Es ist doch auch sehr
auffillig, daB Leo Jud es war, der sich Schwenckfeld naherte und in seinem
Geiste eine schirfere Trennung von Kirche und Staat forderte, und kein
anderer als Bullinger selbst ithm wieder mit Erfolg aus seinem inneren
Konflikt heraushalf (vgl. 90 ff.; 101 ff.). Das gibt doch auch wieder zu
denken.

Die Biographie liest sich gut, auch wenn die Disposition in manchen
Teilen unausgeglichen erscheint. Wir bedauern aber, daB L. W. sich mit
einer summarischen Aufzihlung der Quellen und Literatur begniigt, ohne
die Belege im einzelnen zu bringen. Wir glauben ndmlich, daB auf diese
Weise seine neuen Erkenntnisse nicht so zur Geltung kommen kénnen,
wie sie es verdienten.

Rudolf Jud. — O. Vasella.

Galbiati Gjovanni : I duchi di Savoia Emanuele Filiberto e Carlo
Emanuele I nel lore carteggio con San Carlo Borromeo. Secondo gli originali
della Biblioteca Ambrosiana publicati. Milano, Biblioteca Ambrosiana, 1941,
135 pp.

Der gegenwiartige Prafekt der Biblioteca Ambrosiana in Mailand,
Giov. Galbiati, ist beriihmt als Romanist und Orientalist, wovon eine
neulich erschienene Ubersicht iiber sein wissenschaftliches Arbeiten beredtes
Zeugnis ablegt, hat doch Galbiati in den letzten dreiBig Jahren 242 gréBere
und kleinere Studien verdffentlicht (vgl. Fronde sparte, Bibliografia di
Msgr. Giov. Galbiati cronologicamente disposta dal 1911 al 1941, Milano
1941). In der Schweiz ist Msgr. Galbiati iiberdies mannigfach bekannt
worden. Um die Verdéffentlichung des Werkes von Karl Fry, Giov. Ant.
Volpe : Nuntius in der Schweiz, Dokumente, Bd. 1: Die erste Nuntiatur
(1560-1564), Firenze 1935, machte sich Giov. Galbiati sehr verdient. Wir

4



— 221 —

mochten hier an die hochst wertvolle Publikation der « Echi di San Carlo
Borromeo » (Milano 1937-38) erinnern, die in zwanzig Faszikeln erschien.
Sie ist auch fiir die schweizerische Geschichte in mehrfacher Hinsicht von
besonderem Wert. Sie vermittelt eine Fiille von Erkenntnissen zur Zeit-
geschichte des Heiligen und bietet iiberdies einen vortrefflichen Einblick
in das Schrifttum zur Lebensgeschichte des beriihmten Kardinals selbst.

Wir mochten hier hinweisen auf den Briefwechsel zwischen dem
savoyischen Fiirstenhaus und dem heiligen Kardinal. Alle drei Persén-
lichkeiten interessieren auch die Schweiz, weil sie wiederholt die Geschicke
der Eidgenossenschaft mitbestimmten. Zwar beziehen sich von den 147
Briefen nur wenige unmittelbar auf die schweizerischen Verhiltnisse. Aber
sie ermoglichen es, zugleich mit dem einleitenden Kommentar Galbiati’s,
das Bild der Schreibenden deutlicher zu sehen, zumal die Briefe durch
ihren intimen Charakter Einblick in die Seele verschaffen.

Emanuel Philibert war es, der die von den Bernern im Jahre 153 6
auf beiden Seiten des Genfersees eroberten savoyischen Gebiete zuriic k-
zuerhalten trachtete. Er schloB deshalb mit den katholischen V Orten
im Jahre 1560 ein Biindnis, das konfessionellen Charakter trug und gegen
Bern gerichtet war. Dieses sah sich gezwungen, durch den Vertrag von
Lausanne (1564), die beiden Landvogteien auf der Siidseite des Genferse es,
Ternier und Thonon, sowie das im Nordwesten von Genf liegende Pays
de Gexan den Herzog von Savoyen herauszugeben. Joh. Dierauer (Geschichte
der schweizerischen Eidgenossenschaft, III %, Gotha 1921, 356) sieht in
diesem Vorgehen nur riicksichtsloses Rankespiel und Ketzerverfolgung.
Doch wie Galbiati zu verstehen gibt (Einleitung, S. 10-11), handelte es
sich fiir den Herzog eher darum, sich gegeniiber den italienischen Fiirsten
unabhingig zu erhalten. Die Briefe lassen an mehreren Stellen erkennen,
daB die Riicksicht auf das Staatswohl an erster Stelle stand, obschon
Filiberto energisch fiir die Gegenreform eintrat, wo diese nicht mit der
«ragion di Stato» kollidierte. Die Harte, mit der Philibert seine Ziele
verfocht, trugen ihm den Beinamen « Testa di Ferro» ein. Indes, die vor-
liegende Briefsammlung zeigt iiberraschend, daB der Fiirst auch gewinnende
Herzlichkeit und tiefe Ehrfurcht besaBl, die in allen Schreiben an den
Mailinder Kardinal zum Vorschein kommen. Die gleichen Gesinnungen
bekundet auch sein Sohn Carlo Emanuele, der noch vier Jahre die Freund-
schaft des heiligen Kirchenfiirsten genieen konnte und in dieser Periode
35 Briefe nach Mailand sandte.

Die 80 Briefe des hl. Karl zeigen seine hehre Gestalt im bekannten
Licht : Stets offenbart er sich als der unermiidliche Seelenhirt, der das
geistliche Wohl seiner Anvertrauten fordern will. Zahlreich sind die Briefe,
in denen er dem Wohlwollen der Fiirsten Personen anempfiehlt, die ihm
teuer sind oder denen er die Protektion seiner Gonner verschaffen mochte.
Auch Schweizer werden daraus Nutzen ziehen.

Die Briefe umfassen die Jahre 1565-1584. Wenige Monate nach Beginn
der Korrespondenz wendet sich Fiirst Philibert an den Kardinal, er moge
fir die Erhaltung des Hospizes auf dem Groflen St. Bernhard besorgt sein
(Br. 5, S. 37), indem er ihnen eine « provisione » zukommen lasse. Erst



— 222 —

aus einem Brief seines Sohnes Karl Emanuel vom Jahre 1583 (Br. 126,
S. 104) ersieht man deutlich, da er um die Erlaubnis nachsuchte, in der
Erzdiézese Mailand betteln zu diirfen. Die Moénche von St. Bernhard
bitten ja nicht so sehr ihretwegen um Almosen, sondern fiir die Durch-
reisenden, « poi che quando mancassero in essa le ellemosine solite ... si
perderebbero ogn’anno molte persone nel passaggio di quei aspri monti »,
Ein spateres Schreiben (Br. 131, S. 107) beweist, daB sich der Heilige dieser
Sache annahm. Er wiinscht ausdriicklich, daB auch die Kirchenprovinz
Savoyen die Almosensammlung gestatte, obschon ein bischéfliches Regional-
konzil seinerzeit ein Bettelverbot aufgestellt hatte.

Die Schweizerveise, die Karl Borromaus vom August bis September
1570 unternahm, hinterlieB im vorliegenden Carteggio keine Spur. Im
Jahre 1581 betrat der Heilige abermals Schweizerboden, indem er iiber
den Lukmanier bis Disentis reiste. Im Jahre 1583 begann er die kirchliche
Visitation im Misox. Er wire gern nach Chur gekommen ; doch berichtete
ihm der dortige Bischof, die weltlichen Behérden werden nicht gestatten,
daB der Kardinal zum Volke rede (Mayer Gg., Geschichte des Bistums
Chur, II, Stans 1909, 181). Der tiefere Grund war indessen wohl, da3 der
Bischof selber sich vor dem Kommen des strengen Visitators fiirchtete.
Borroméus erlieB in der Mesolcina eine Reihe von Verordnungen (Mayer,
ebd. 206), auf die der Fiirst Carlo Emanuele in seinem Brief vom
25. Dezember 1583 anspielt, indem er schreibt: « Vengo con questa a
ralegrarme con lei de le sue fationi ca fatto nei Grisoni» (Br. 128, S. 105).
Galbiati erwahnt nur die Reise vom Jahre 1581 und scheint die spiteren
Verordnungen mit diesem Besuch in Disentis in Beziehung zu setzen
(vgl. S. 105, Anm. 2).

Damals war Peter Raschér Bischof von Chur (1581-1601). Er stand
nicht in besonders gutem Ruf. Sowohl der hl. Karl (vgl. Mayer, ebd. 1I,
181-182) als auch die romische Kurie (ebd. 184) tadelten sein Benehmen
scharf. Umso mehr iiberrascht es, daB der Herzog von Savoyen im
Oktober 1583 nach Mailand berichtet : « A Monsignor di Coira, per il quale
V. S. IlIma et Rev™2 mi ha scritto, ho sempre desiderato di compiacere,
et poi che vi concorre le benevoglienze di lei verso a lui, pud 'uno e l'altro
credere, che in maggior cosa, che de la tratta de grani ricercata, haverei
sodisfatto, Io la concessa subito et molto volentieri» (Br. 120, S. 101).
Folglich hatte Borromidus sein Wohlwollen gegeniiber dem Bischof von
Chur geduBert, ein Zeichen, daBl er seine persdnliche Einstellung nicht
von den Visitationsergebnissen abhingig machte und daB er sich sogar um
die materiellen Bediirfnisse seines Untergebenen bekiimmerte. Bei dieser
« tratta de grani» handelt es sich wohl um den Ankauf von Getreide, den
der Fiirst bereitwillig gestattet, vor allem, wie er beifiigt, um dem Kardinai
einen Dienst erweisen zu koénnen. Mayer, der Verfasser der Geschichte
des Bistums Chur, erwihnt die beiden genannten Dokumente aus dem
Carteggio nicht.

Von den guten Beziehungen des hl. Karl zum Hause Savoyen wubBte
auch der Hauptmann Nikolaus Riser aus Unterwalden, der sich im Jahre
1584 an den Kardinal wandte, damit sich dieser in einem nicht naher



— 223 —

erwahnten Anliegen fiir ihn beim Herzog verwende. Der Heilige driickt
in seinem Schreiben an den Fiirsten und an den Hauptmann sein Bedauern
aus, daB er Riser nicht personlich vorstellen konnte, weil dieser erst nach
der Abreise des Kardinals in Turin eintraf. Doch bezeichnet er thm die
Orte Varallo oder Arona, wo er mit ihm zusammentreffen konne ; auch
148t er Riser wissen, daBl er einen Brief an den Kardinal von Mondovi
gesandt habe, um ihn iiber die betreffende Angelegenheit zu informieren
(Br. 146, S. 114).

Dieses Entgegenkommen von Seiten des Kardinals setzt voraus, daB
ihm Riser bekannt und sympathisch sein muBte. Wahrscheinlich trafen
sich die beiden im Tessin, denn Hauptmann Riser wird in den Eidgenés-
sischen Abschieden seit dem 28. November 1571 als Landvogt von Blegno
erwahnt (Eidg. Absch. Bd. 4, Abt. 2, S. 1293). Die Abschiede berichten
zum Jahre 1571 : « Der Landvogt (— es war dies Heinrich von Matt —)
wiinscht eine Wallfahrt zu U. L. Frau nach Loreto und Rom zu machen
und will inzwischen seinen Schwdher, den Hauptmann Riser, an seine
Stelle setzen. Unterwalden hat bereits seine Erlaubnis dazu erteilt; Uri
und Schwyz wird es in den Abschied geben, damit auch sie ihre Ein-
willigung erteilen » (Ebd. S. 1319). Als Riser an den Kardinal gelangte,
war er nicht mehr Kommissir von Blegno, sondern Landvogt von Bellenz,
wo er seit 1576 waltete (ebd. 1292). Was sein Bittgesuch bezweckte, wissen
wir nicht. Wiinschte er vielleicht in fremde Dienste zu treten ? Es wird
ja gerade in jenen Tagen ein ehemaliger Landvogt erwahnt, der in Rom
Kriegsdienste leistete (ebd. S. 1324 ; es handelt sich um Landvogt Ulrich
von Uri). Auf jeden Fall ersechen wir aus diesem Dokument, wie der
heilige Kardinal seine Freundschaft mit dem Fiirstenhaus beniitzte, um
andern behilflich zu sein.

Vor allem bediente sich Borromdus seiner hohen Beziehungen, um
mit Hilfe der Fiirsten gegen die Hdresie vorzugehen. In dieser Brief-
sammlung finden sich manche Stellen, die sich mit der Bekampfung des
Protestantismus und anderer Sekten befassen. Doch nur eine einzige
steht in Beziehung zu den schweizerischen Verhiltnissen. Der Fiirst Karl
Emanuel entschuldigt sich, weil er solange siumte, dem Kardinal Nach-
richten « de le cose di Geneva» zu geben (Br. 102, S. 92). Man spiirt die
Ungeduld des besorgten Prilaten aus diesen Zeilen. Er gab sich vielleicht
der Hoffnung hin, es werde doch noch gelingen, den Protestantismus aus
der Stadt zu entfernen. Zwei Jahre zuvor hatte er an den Fiirsten
geschrieben : « Commendo grandemente quelle che ha gia fatto per castigo
di quelli heretici ; et progola a proseguire 'opera incomminciata per dira-
dicare intieramente questa pestifera semenza, che pud essere origin
d’infiniti mali » (Br. 108, S. 95). In diesen Zusammenhang sei noch die
kurze Notiz erwihnt, daB der Kardinal im Oktober 1568 seine Freude
iiber die Wahl des Franziskaners Giustiniano Chiensis zum Bischof von
Genf aduBerte (Br. 19, S. 45). Doch vergingen 12 Jahre, bevor dieser
den Bischofsstuhl besetzen konnte.

Galbiati veroffentlicht im Anschluf8 an einen Brief auch das Schreiben
des herzoglichen Sekretirs Lino, in dem dieser u. a. dem Kardinal mit-



— 224 —

teilt, die schweizerischen Gesandten werden fiir den 24. September 1578
in Turin erwartet und werden sich dort einige Tage aufhalten. Die Eid-
genossischen Abschiede kénnen uns auch in dieser Sache aufkliren. Es
handelt sich um die Abgesandten der VI katholischen Orte Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwalden ob und nid dem Wald, Zug und Freiburg, die nach
Turin kamen, um das im Jahre 1577 eingegangene Biindnis zu bestitigen.
Die VI Orte hatten 29 Gesandte hingeschickt, unter denen die bekannteste
Personlichkeit Renward Cysat war, der im Namen der eidgendssischen
Bevollmichtigten die lateinische BegriiBungsrede hielt. Die Feier fand
am 28. Sept. 1578 statt; sie wird in den Eidg. Abschieden mit allen
Details beschrieben.

Indirekt haben noch einige Briefe Bezug auf schweizerische Belange.
Es sind namlich in sieben Briefen (Nr. 45, 51, 62, 80, 95, 97, 118)
AuBerungen diber den Bischof Giov. Francesco Bonhomini enthalten, der
in den Jahren 1579-1581 Nuntius in der Schweiz war. Die Herausgeber
der Nuntiaturberichte, Franz Steffens und Heinrich Reinhardt (Bd. I:
Solothurn 1906 ; Bd. II: Solothurn 1917 ; Bd. III: Freiburg 1929),
kannten diese Dokumente der Ambrosiana nicht, weshalb wir darauf
hinweisen moéchten, auch wenn ihre Bedeutung nicht grof3 ist.

Vielleicht wire es von Nutzen gewesen, wenn Galbiati jedem Brief
eine kleine Inhaltsangabe vorangestellt hitte. Zwar sind die Briefe
meistens klein ; doch wire dieses Mittel zum Zweck einer raschen Orien-
tierung von Vorteil.

Msgr. Galbiati hat die Briefe verdftentlicht « Per le nozze di don
Mariano Imperiali, principe di Francavilla, e Clorinde dei duchi di Thaon
di Revel ». Sie eigneten sich dazu ausgezeichnet, denn sie sind ein Muster
fiir die ehrfurchtsvollen Beziehungen eines Fiirstenhauses mit der Kirche
und fiir den Eifer der Adeligen fiir die katholische Religion.

Freiburg. Dr. P. Lorenz Casutt O. F. M. Cap.



	Rezensionen = Comptes rendus

