
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 37 (1943)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Th. Müller-Wolfer : Der Werdegang der Reformation in Aarau. 109 S.

Sonderabdr. aus Argovia Bd. 54, 1942. Aarau, H. R. Sauerländer u. Co.

Th. Müller ist der Verfasser mehrerer reformationsgeschichtlicher
Arbeiten von anerkanntem Wert. Die vorliegende Monographie wurde
auch mit Unterstützung der reformierten Kirchgemeinde Aarau
herausgegeben. Wir betonen das, weil diese Studie eine gute Leistung darstellt,
sowohl was den Ton betrifft, in dem sie gehalten ist, wie auch in der
Auswertung der herangezogenen Quellen. Gestehen wir es offen, diese
Schrift kommt der Forderung nach gerechter Würdigung aller Motive,
welche in der Entwicklung der Reformation in Aarau wirksam waren,
in einem erfreulichen Ausmaß entgegen.

Trotz starker Beschränkung auf ihren engeren Gegenstand bietet die
Studie viel Beachtenswertes. Sind auch die Linien der Entwicklung nicht
in allem so klar erkennbar, wie in anderen eidgenössischen Orten, und
blieb die neugläubige Bewegung in Aarau naturgemäß auch stark abhängig
von der bernischen Regierungspolitik, so fehlen doch die singulären Züge
in der Aarauer Religionspolitik keineswegs. Ja, man darf sagen, gerade
das Spannungsverhältnis zwischen dem Streben nach Selbständigkeit
Aaraus und dem Regierungswillen Berns in der Glaubensfrage, kennzeichnet
das Eigenartige in der Reformationsgeschichte Aaraus. Dieses Spannungsverhältnis

schildert M. mit aller Offenheit und Klarheit, ohne den
Tatsachen irgendwie Gewalt anzutun. Der Verfasser stellt dabei ein gutes
historisches Urteil unter Beweis. Das erkennen wir auch bei der
Darstellung der vorreformatorischen Verhältnisse, die etwas knapp ausgefallen

ist (vgl. 8, 10) und unter Verwertung weiterer Quellen, etwa der
Regesten der Bischöfe von Konstanz, hätte vertieft werden können. Die
ersten Kämpfe, in denen Persönlichkeiten wie der städtische Leutpriester
A. Honolt und Hans Buchser, von Suhr, als Leutpriester leidenschaftliche
Anhänger der neuen Ideen besonders hervortreten, zeigen die üblichen
Merkmale auf, aber sie gewinnen durch viele Einzelzüge an Anschaulichkeit.

Interessant ist es, schon in den Anfängen die rivalisierende
Einflußnahme der alt- und neugläubigen Orte auf Aarau zu verfolgen.
Dieses Hin und Her, wie auch die starken täuferischen Einflüsse bringt
die Darstellung sehr gut zum Ausdruck (vgl. 23 ff.). Die konservative
Haltung der aargauischen Städte ist im übrigen auffallend. Man kann
sich mehr als einmal fragen, wie die Entwicklung ausgegangen wäre, wenn
Bern, Aarau, insbesondere dem Rat und der engeren Bürgerschaft, wirkliche

Freiheit der Entscheidung zugebilligt hätte. Gerade um dieser Motive
willen, die auch für andere Orte wie Aarau näherer Untersuchung wert
wären, verdient die vorliegende, wohl dokumentierte Darstellung, die
Beachtung auch weiterer Kreise.

Oskar Vasella.



— 219 —

Weisz Leo : Leo Jud, Ulrich Zwingiis Kampfgenosse 1482-1542 '.
Zwingli-Bücherei 27. Zwingli-Verlag, Zürich 1942. 143 S.

Das mit hübschem Einband erschienene Buch umfaßt neben der
Darstellung und den Literaturangaben auch Porträts- und Kupferstichwiedergaben

von Leo Jud, Thomas Wittenbach, Zwingli, Erasmus, Pellikan.
Kaspar Schwenckfeld u. a. m.

Jud ist 1482 zu Gemar im Elsaß als Sohn des Priesters Johannes Jud
und dessen Konkubine Elsa Hochsang geboren. 1499 in Basel zunächst
Student der Medizin, wandte er sich unter dem Einfluß von Thomas Wittenbach

der Theologie zu. Während dieser Zeit schloß er Freundschaft mit
Ulrich Zwingli. Als er nach seiner Priesterweihe 1507 von Rom zurückkehrte,

wurde er Diakon zu St. Theodor in Basel, 1512 nach Erlangung
des Magistergrades der Artes Pfarrer in St. Pilt. Auf Zwingiis Veranlassung
wurde er 1519 dessen Nachfolger als Pfarrer in Einsiedeln. Bekanntlich
ist dann Jud 1522 als Pfarrer zu St. Peter nach Zürich berufen worden.
Bis zu seinem Tode 1542 blieb Jud in Zürich als einer der führenden
Geistlichen.

Überblickt man zunächst die Schilderung der Frühzeit von Juds
Entwicklung, wie sie uns L. W. bietet, so lassen sich verschiedene beachtenswerte

Feststellungen machen. Niemand wird den crasmischen Einfluß
auf Jud leugnen wollen, sicher stand auch Jud unter dem Eindruck der
neuen philologisch-kritischen, humanistischen Einstellung zum Bibeltext.
Auch eine gewisse Reformrichtung, die sich bei Jud geltend machte, ja
der er sich anschloß, wird man nicht anzweifeln wollen. Aber daß die
Entwicklung des Bibelübersetzers wirklich so folgerichtig verlief (57), das
Verhältnis zu Luthers Reformation (20 f.) richtig gezeichnet ist, wenn
W. behauptet (21) : «... und so kann von einer starken Beeinflussung
der schweizerischen Reformation durch Wittenberg nicht einmal im Anfang
gesprochen werden », das erscheint uns doch sehr fraglich zu sein. Die
Einordnung des Defensor pacis von Marsilius von Padua wird man
hingehen lassen (25-35) und der Hinweis auf die Neuausgabe in Basel ist gewiß
dankenswert, aber die Folgerungen, die W. hieraus zieht, dürften doch
wiederum überspitzt sein, und die Meinung, Leo Jud sei d^r Herausgeber
gewesen (34), ist kaum mehr als eine schwache Hypothese. Endlich
scheint uns L. W. auch den Einfluß Leo Juds auf den Zürcher Rat zu
überschätzen. W. meint (45), Zwingiis Haltung sei es zu verdanken gewesen,
wenn Messe und Bilder nicht gleich abgeschafft worden seien. Im Gegensatz

zu Jud sei Zwingli weniger radikal gewesen. Uns erscheint hier eine
andere Erklärung wahrscheinlicher. Der Rat verwehrte auch Zwingli ein
radikaleres Vorgehen in einem Zeitpunkt, da die gefährdete politische
Lage es nicht gestattete, die Konsequenzen aus der theologischen Lehre
zu ziehen. So sicher ist die Deutung nicht immer, wie W. sie den
Vorgängen gibt und auch wenn wir nicht geneigt sind, alle kritischen Bemer-

1 Die Besprechung ist uns vom Gymnasiasten Rudolf Jud in Einsiedeln
eingeliefert und von uns überarbeitet worden. O. V.



— 220 —

kungen einfach abzulehnen, wie es etwa gelegentlich geschieht, so müssen
wir doch gestehen, daß u. E. die Grenzen der historisch zulässigen
Interpretationsweise nicht immer genügend gewahrt sind.

Die Verdienste von Leo Jud für die Gestaltung der Liturgie seiner
Kirche, seine Bedeutung als Übersetzer, zumal der Bibel, sind unverkennbar.
L. W. stellt sie stark heraus, ja gelegentlich überbetont er vielleicht die
literarische Tätigkeit Juds im Verhältnis zu Zwingli (vgl. 62 f.). Trotzdem
bleibt es ein Verdienst des Biographen, manche wesentlichen Hinweise
auf bisher unbeachtet gebliebene Zusammenhänge zu bieten. Ebenso
nachdrücklich möchten wir hervorheben, daß L. W. mit Recht die kritische
Lage der Zürcher Kirche nach der Niederlage bei Kappel stärker beleuchtet,
als es vielfach geschehen war. Aber uns scheint, daß er doch in mancher
Hinsicht die Schatten über der Kirche zu groß sieht (vgl. z. B. 76 f.).
Ganz zutreffend erscheint es uns auch nicht, wenn er meint, die reformierte
Kirche hätte auf der Landschaft einen stärkeren Rückhalt, in der Stadt
dagegen eine mächtigere Gegnerschaft gefunden (79). Das ist wohl eher
eine Umkehrung des richtigen Verhältnisses. Ob der Vorrang im Kampf
um die Rettung der Zürcher Kirche eher Leo Jud denn Bullinger
zuzuerkennen ist, dürfte noch nicht völlig geklärt sein. Es ist doch auch sehr
auffällig, daß Leo Jud es war, der sich Schwenckfeld näherte und in seinem
Geiste eine schärfere Trennung von Kirche und Staat forderte, und kein
anderer als Bullinger selbst ihm wieder mit Erfolg aus seinem inneren
Konflikt heraushalf (vgl. 90 ff. ; 101 ff.). Das gibt doch auch wieder zu
denken.

Die Biographie liest sich gut, auch wenn die Disposition in manchen
Teilen unausgeglichen erscheint. Wir bedauern aber, daß L. W. sich mit
einer summarischen Aufzählung der Quellen und Literatur begnügt, ohne
die Belege im einzelnen zu bringen. Wir glauben nämlich, daß auf diese
Weise seine neuen Erkenntnisse nicht so zur Geltung kommen können,
wie sie es verdienten.

Rudolf Jud. — O. Vasella.

Galbiati Giovanni : I duchi di Savoia Emanuele Filiberto e Carlo
Emanuele I nel lore carteggio con San Carlo Borromeo. Secondo gli originali
della Biblioteca Ambrosiana publicati. Milano, Biblioteca Ambrosiana, 1941,
135 pp.

Der gegenwärtige Präfekt der Biblioteca Ambrosiana in Mailand,
Giov. Galbiati, ist berühmt als Romanist und Orientalist, wovon eine
neulich erschienene Übersicht über sein wissenschaftliches Arbeiten beredtes
Zeugnis ablegt, hat doch Galbiati in den letzten dreißig Jahren 242 größere
und kleinere Studien veröffentlicht (vgl. Fronde sparte, Bibliografia di
Msgr. Giov. Galbiati cronologicamente disposta dal 1911 al 1941, Milano
1941). In der Schweiz ist Msgr. Galbiati überdies mannigfach bekannt
worden. Um die Veröffentlichung des Werkes von Karl Fry, Giov. Ant.
Volpe : Nuntius in der Schweiz, Dokumente, Bd. I : Die erste Nuntiatur
(1560-1564), Firenze 1935, machte sich Giov. Galbiati sehr verdient. Wir



— 221 —

möchten hier an die höchst wertvolle Publikation der « Echi di San Carlo
Borromeo » (Milano 1937-38) erinnern, die in zwanzig Faszikeln erschien.
Sie ist auch für die schweizerische Geschichte in mehrfacher Hinsicht von
besonderem Wert. Sie vermittelt eine Fülle von Erkenntnissen zur
Zeitgeschichte des Heiligen und bietet überdies einen vortrefflichen Einblick
in das Schrifttum zur Lebensgeschichte des berühmten Kardinals selbst.

Wir möchten hier hinweisen auf den Briefwechsel zwischen dem
savoyischen Fürstenhaus und dem heiligen Kardinal. Alle drei
Persönlichkeiten interessieren auch die Schweiz, weil sie wiederholt die Geschicke
der Eidgenossenschaft mitbestimmten. Zwar beziehen sich von den 147

Briefen nur wenige unmittelbar auf die schweizerischen Verhältnisse. Aber
sie ermöglichen es, zugleich mit dem einleitenden Kommentar Galbiati's,
das Bild der Schreibenden deutlicher zu sehen, zumal die Briefe durch
ihren intimen Charakter Einblick in die Seele verschaffen.

Emanuel Philibert war es, der die von den Bernern im Jahre 153 6

auf beiden Seiten des Genfersees eroberten savoyischen Gebiete zurüc k-
zuerhalten trachtete. Er schloß deshalb mit den katholischen V Orten
im Jahre 1560 ein Bündnis, das konfessionellen Charakter trug und gegen
Bern gerichtet war. Dieses sah sich gezwungen, durch den Vertrag von
Lausanne (1564), die beiden Landvogteien auf der Südseite des Genfersees,
Tcrnier und Thonon, sowie das im Nordwesten von Genf liegende Pays
de Gexan den Herzog von Savoyen herauszugeben. Joh. Dierauer (Geschichte
der schweizerischen Eidgenossenschaft, III 2, Gotha 1921, 356) sieht in
diesem Vorgehen nur rücksichtsloses Ränkespiel und Ketzerverfolgung.
Doch wie Galbiati zu verstehen gibt (Einleitung, S. 10-11), handelte es
sich für den Herzog eher darum, sich gegenüber den italienischen Fürsten
unabhängig zu erhalten. Die Briefe lassen an mehreren Stellen erkennen,
daß die Rücksicht auf das Staatswohl an erster Stelle stand, obschon
Filiberto energisch für die Gegenreform eintrat, wo diese nicht mit der
« ragion di Stato » kollidierte. Die Härte, mit der Philibert seine Ziele
verfocht, trugen ihm den Beinamen « Testa di Ferro » ein. Indes, die
vorliegende Briefsammlung zeigt überraschend, daß der Fürst auch gewinnende
Herzlichkeit und tiefe Ehrfurcht besaß, die in allen Schreiben an den
Mailänder Kardinal zum Vorschein kommen. Die gleichen Gesinnungen
bekundet auch sein Sohn Carlo Emanuele, der noch vier Jahre die Freundschaft

des heiligen Kirchenfürsten genießen konnte und in dieser Periode
35 Briefe nach Mailand sandte.

Die 80 Briefe des hl. Karl zeigen seine hehre Gestalt im bekannten
Licht : Stets offenbart er sich als der unermüdliche Seelenhirt, der das
geistliche Wohl seiner Anvertrauten fördern will. Zahlreich sind die Briefe,
in denen er dem Wohlwollen der Fürsten Personen anempfiehlt, die ihm
teuer sind oder denen er die Protektion seiner Gönner verschaffen möchte.
Auch Schweizer werden daraus Nutzen ziehen.

Die Briefe umfassen die Jahre 1565-1584. Wenige Monate nach Beginn
der Korrespondenz wendet sich Fürst Philibert an den Kardinal, er möge
für die Erhaltung des Hospizes auf dem Großen St. Bernhard besorgt sein
(Br. 5, S. 37), indem er ihnen eine« provisione» zukommen lasse. Erst



— 222 —

aus einem Brief seines Sohnes Karl Emanuel vom Jahre 1583 (Br. 126,
S. 104) ersieht man deutlich, daß er um die Erlaubnis nachsuchte, in der
Erzdiözese Mailand betteln zu dürfen. Die Mönche von St. Bernhard
bitten ja nicht so sehr ihretwegen um Almosen, sondern für die
Durchreisenden, « poi che quando mancassero in essa le ellemosine solite si

perderebbero ogn'anno molte persone nel passaggio di quei aspri monti ».

Ein späteres Schreiben (Br. 131, S. 107) beweist, daß sich der Heilige dieser
Sache annahm. Er wünscht ausdrücklich, daß auch die Kirchenprovinz
Savoyen die Almosensammlung gestatte, obschon ein bischöfliches Regionalkonzil

seinerzeit ein Bettelverbot aufgestellt hatte.
Die Schweizerreise, die Karl Borromäus vom August bis September

1570 unternahm, hinterließ im vorliegenden Carteggio keine Spur. Im
Jahre 1581 betrat der Heilige abermals Schweizerboden, indem er über
den Lukmanier bis Disentis reiste. Im Jahre 1583 begann er die kirchliche
Visitation im Misox. Er wäre gern nach Chur gekommen ; doch berichtete
ihm der dortige Bischof, die weltlichen Behörden werden nicht gestatten,
daß der Kardinal zum Volke rede (Mayer Gg., Geschichte des Bistums
Chur, II, Stans 1909, 181). Der tiefere Grund war indessen wohl, daß der
Bischof selber sich vor dem Kommen des strengen Visitators fürchtete.
Borromäus erließ in der Mesolcina eine Reihe von Verordnungen (Mayer,
ebd. 206), auf die der Fürst Carlo Emanuele in seinem Brief vom
25. Dezember 1583 anspielt, indem er schreibt : « Vengo con questa a
ralegrarme con lei de le sue fationi ca fatto nei Grisoni » (Br. 128, S. 105).
Galbiati erwähnt nur die Reise vom Jahre 1581 und scheint die späteren
Verordnungen mit diesem Besuch in Disentis in Beziehung zu setzen

(vgl. S. 105, Anm. 2).
Damals war Peter Rascher Bischof von Chur (1581-1601). Er stand

nicht in besonders gutem Ruf. Sowohl der hl. Karl (vgl. Mayer, ebd. II,
181-182) als auch die römische Kurie (ebd. 184) tadelten sein Benehmen
scharf. Umso mehr überrascht es, daß der Herzog von Savoyen im
Oktober 1583 nach Mailand berichtet : « A Monsignor di Coirà, per il quale
V. S. Illma et Revma mi ha scritto, ho sempre desiderato di compiacere,
et poi che vi concorre le benevoglienze di lei verso a lui, può l'uno e l'altro
credere, che in maggior cosa, che de la tratta de grani ricercata, haverei
sodisfatto, Io la concessa subito et molto volentieri» (Br. 120, S. 101).

Folglich hatte Borromäus sein Wohlwollen gegenüber dem Bischof von
Chur geäußert, ein Zeichen, daß er seine persönliche Einstellung nicht
von den Visitationsergebnissen abhängig machte und daß er sich sogar um
die materiellen Bedürfnisse seines Untergebenen bekümmerte. Bei dieser
« tratta de grani » handelt es sich wohl um den Ankauf von Getreide, den
der Fürst bereitwillig gestattet, vor allem, wie er beifügt, um dem Kardinal
einen Dienst erweisen zu können. Mayer, der Verfasser der Geschichte
des Bistums Chur, erwähnt die beiden genannten Dokumente aus dem

Carteggio nicht.
Von den guten Beziehungen des hl. Karl zum Hause Savoyen wußte

auch der Hauptmann Nikolaus Riser aus Unterwaiden, der sich im Jahre
1584 an den Kardinal wandte, damit sich dieser in einem nicht näher



— 223 -
erwähnten Anliegen für ihn beim Herzog verwende. Der Heilige drückt
in seinem Schreiben an den Fürsten und an den Hauptmann sein Bedauern
aus, daß er Riser nicht persönlich vorstellen konnte, weil dieser erst nach
der Abreise des Kardinals in Turin eintraf. Doch bezeichnet er ihm die
Orte Varallo oder Arona, wo er mit ihm zusammentreffen könne ; auch
läßt er Riser wissen, daß er einen Brief an den Kardinal von Mondovi
gesandt habe, um ihn über die betreffende Angelegenheit zu informieren
(Br. 146, S. 114).

Dieses Entgegenkommen von Seiten des Kardinals setzt voraus, daß
ihm Riser bekannt und sympathisch sein mußte. Wahrscheinlich trafen
sich die beiden im Tessin, denn Hauptmann Riser wird in den Eidgenössischen

Abschieden seit dem 28. November 1571 als Landvogt von Blegno
erwähnt (Eidg. Absch. Bd. 4, Abt. 2, S. 1293). Die Abschiede berichten
zum Jahre 1571 : « Der Landvogt (— es war dies Heinrich von Matt —)
wünscht eine Wallfahrt zu U. L. Frau nach Loreto und Rom zu machen
und will inzwischen seinen Schwäher, den Hauptmann Riser, an seine
Stelle setzen. Unterwaiden hat bereits seine Erlaubnis dazu erteilt ; Uri
und Schwyz wird es in den Abschied geben, damit auch sie ihre
Einwilligung erteilen » (Ebd. S. 1319). Als Riser an den Kardinal gelangte,
war er nicht mehr Kommissär von Blegno, sondern Landvogt von Bellenz,
wo er seit 1576 waltete (ebd. 1292). Was sein Bittgesuch bezweckte, wissen
wir nicht. Wünschte er vielleicht in fremde Dienste zu treten Es wird
ja gerade in jenen Tagen ein ehemaliger Landvogt erwähnt, der in Rom
Kriegsdienste leistete (ebd. S. 1324 ; es handelt sich um Landvogt Ulrich
von Uri). Auf jeden Fall ersehen wir aus diesem Dokument, wie der
heilige Kardinal seine Freundschaft mit dem Fürstenhaus benützte, um
andern behilflich zu sein.

Vor allem bediente sich Borromäus seiner hohen Beziehungen, um
mit Hilfe der Fürsten gegen die Häresie vorzugehen. In dieser
Briefsammlung finden sich manche Stellen, die sich mit der Bekämpfung des
Protestantismus und anderer Sekten befassen. Doch nur eine einzige
steht in Beziehung zu den schweizerischen Verhältnissen. Der Fürst Karl
Emanuel entschuldigt sich, weil er solange säumte, dem Kardinal
Nachrichten « de le cose di Geneva» zu geben (Br. 102, S. 92). Man spürt die
Ungeduld des besorgten Prälaten aus diesen Zeilen. Er gab sich vielleicht
der Hoffnung hin, es werde doch noch gelingen, den Protestantismus aus
der Stadt zu entfernen. Zwei Jahre zuvor hatte er an den Fürsten
geschrieben : « Commendo grandemente quelle che ha già fatto per castigo
di quelli heretici ; et progola a proseguire l'opera incomminciata per
diradicare intieramente questa pestifera semenza, che può essere origin
d'infiniti mali» (Br. 108, S. 95). In diesen Zusammenhang sei noch die
kurze Notiz erwähnt, daß der Kardinal im Oktober 1568 seine Freude
über die Wahl des Franziskaners Giustiniano Chiensis zum Bischof von
Genf äußerte (Br. 19, S. 45). Doch vergingen 12 Jahre, bevor dieser
den Bischofsstuhl besetzen konnte.

Galbiati veröffentlicht im Anschluß an einen Brief auch das Schreiben
des herzoglichen Sekretärs Lino, in dem dieser u. a. dem Kardinal mit-



— 224 —

teilt, die schweizerischen Gesandten werden für den 24. September 1578
in Turin erwartet und werden sich dort einige Tage aufhalten. Die
Eidgenössischen Abschiede können uns auch in dieser Sache aufklären. Es
handelt sich um die Abgesandten der VI katholischen Orte Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwaiden ob und nid dem Wald, Zug und Freiburg, die nach
Turin kamen, um das im Jahre 1577 eingegangene Bündnis zu bestätigen.
Die VI Orte hatten 29 Gesandte hingeschickt, unter denen die bekannteste
Persönlichkeit Renward Cysat war, der im Namen der eidgenössischen
Bevollmächtigten die lateinische Begrüßungsrede hielt. Die Feier fand
am 28. Sept. 1578 statt ; sie wird in den Eidg. Abschieden mit allen
Details beschrieben.

Indirekt haben noch einige Briefe Bezug auf schweizerische Belange.
Es sind nämlich in sieben Briefen (Nr. 45, 51, 62, 80, 95, 97, 118)
Äußerungen über den Bischof Giov. Francesco Bonhomini enthalten, der
in den Jahren 1579-1581 Nuntius in der Schweiz war. Die Herausgeber
der Nuntiaturberichte, Franz Steffens und Heinrich Reinhardt (Bd. I :

Solothurn 1906 ; Bd. II : Solothurn 1917 ; Bd. III : Freiburg 1929),
kannten diese Dokumente der Ambrosiana nicht, weshalb wir darauf
hinweisen möchten, auch wenn ihre Bedeutung nicht groß ist.

Vielleicht wäre es von Nutzen gewesen, wenn Galbiati jedem Brief
eine kleine Inhaltsangabe vorangestellt hätte. Zwar sind die Briefe
meistens klein ; doch wäre dieses Mittel zum Zweck einer raschen
Orientierung von Vorteil.

Msgr. Galbiati hat die Briefe veröffentlicht « Per le nozze di don
Mariano Imperiali, principe di Francavilla, e Clorinde dei duchi di Thaon
di Revel ». Sie eigneten sich dazu ausgezeichnet, denn sie sind ein Muster
für die ehrfurchtsvollen Beziehungen eines Fürstenhauses mit der Kirche
und für den Eifer der Adeligen für die katholische Religion.

Freiburg. Dr. P. Lorenz Casutt O. F. M. Cap.


	Rezensionen = Comptes rendus

