
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 37 (1943)

Artikel: Der Lichttitel der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns

Autor: Fry, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-126143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-126143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Lichttitel der Wallfahrtskirche
Maria Licht in Truns

Von Dr. Karl FRY, Truns

Unter den zahllosen Titeln, mit denen das katholische Volk seiner

Verehrung zur allerseligsten Jungfrau und Mutter des Herrn
Ausdruck verlieh, ist, soweit wir sehen, der Titel « Maria (zum, vom)
Licht » im ganzen deutschen Sprachgebiet einmalig. Das ist an sich

merkwürdig deshalb, weil das Lichtmotiv in der kirchlichen Symbolik
und in der Liturgie überaus häufig zur Geltung kommt. Es dürfte
nicht uninteressant sein zu untersuchen, wann genau dieser Titel an
der Wallfahrtskirche in Truns aufgekommen ist, woher er stammt
und was er besagt.

I

Der Lichttitel taucht bereits zwei Jahre nach der Errichtung
der Kapelle auf dem Muttergottesberg bei Truns dokumentarisch auf.

Im Taufregister der Pfarrei wird bei einer Taufe am 16. Februar 1666

als Pate angeführt « R. D. Carolus Schmidt, sacellanus B. V. Lucis
Montanae »*. Diese erste und in ihrer Form «B. V. Lucis Montanae »

nicht wiederkehrende Bezeichnung des Lichttitels ist, abgesehen davon,
daß sie uns den ersten Seelsorger an der Wallfahrtskirche übermittelt,
wertvoll als Beweis, daß die Verehrung Mariens in der neuen Kapelle
gleich am Anfang unter dem Lichttitel stattfand. Damit ist nicht
gesagt, daß der Lichttitel auch sofort allgemein durchgedrungen sei.

Auf den Votivtafeln pilgern Hilfesuchende aus der ersten Zeit der

Wallfahrtsgeschichte zu «Unserer Lieben Frau gen Truns» (1673),
zur « gnadenreichen Kapelle der unbefleckten Jungfrau Maria ob

1 Liber Bapt. et Matr. Nr. 2, Pfarrarchiv Truns. Mit dem Benefiziaten
Schmidt ist als Patin eingetragen Dorothea dil sgr. fendrich Sialm Soliva. Das
getaufte Kind ist Florin dil Florin Spescha und der Anna de Casa Nova. Schmidt
figuriert 1671, Juli 6., wieder als Pate in Truns bei einem Kinde der Eheleute
Jakob und Katharina de Funs ; diesmal ist er als cooperator in Hospental
angeführt (ebda.).

REVUE D IUSTOIHE ECCLÉSIASTIQUE S



— 114 —

Truns » (1677), « gen Truns zur allerseligsten Jungfrau » (1678), « zu
Unserer Lieben Frau allhier » (1680), « nach Truns zur Muttergottes »

(1682), « zur Jungfrau und Muttergottes Maria » (1688). Auf dem
vorhandenen Bestand der Votivtafeln tritt der Lichttitel überhaupt
erst 1697 auf, von dort an regelmäßig, wenn auch noch 1700 ein
Verehrer der Gnadenmutter sich einfach auf die Fürbitte « Unserer
Lieben Frau zu Truns » beruft1. Und doch stand der Lichttitel bereits
fest. Besonders der dritte Benefiziat der Wallfahrtskirche, P. Karl
Decurtins, der verdiente Förderer der Wallfahrt, unter dem die Kirche
erweitert (1681/83) und das Pfrundhaus gebaut wurde (1685), hat
den Titel urgiert. Eine noch vorhandene gedruckte Tafel mit den
Statuten der 1693 an der Wallfahrtskirche errichteten Bruderschaft
des Namens Maria trägt in der Mitte das Bild der bekleideten Gnadenmutter.

Unter dem Holzschnitt ist [in Kapitalien] zu lesen :

Sancta Maria de Luce
Illuminatrix Thronensis
Miraculis clara2.

Ein zweifellos von P. Karl in Augsburg um die Jahrhundertwende

bestellter Barockkelch weist über dem Bilde der Jungfrau,
das mit dem auf der Bruderschaftstafel bis auf eine Einzelheit
übereinstimmt, die Legende auf :

Beata Virgo de Luce Thronensis 3. Der sofort nach dem Bau
der Kapelle urkundlich belegte und um 1700 allgemein übliche Lichttitel

war vor allem durch die Wallfahrtslieder popularisiert worden.
Seine erste Erwähnung im Lied findet sich schon 1674 bei Alig, dessen

Lied « O Mumma de Diu, Regina digl ciel » in der zweiten Strophe
das Trunser Heiligtum mit Einsiedeln in Parallele bringt und zum
ersten Mal den Refrain hat « O Maria della Glisch », der in andere

1 Es darf nicht übersehen werden, daß viele Votivtafeln, und gewiß nicht
die uninteressantesten, abhanden gekommen sind, so noch 1921 im Trödelhandel.
— Wir zitieren die Inschriften der Votivtafeln hier in moderner Graphie.

2 Die Statuten selber sind deutsch. Im deutschen Text wird die
Wallfahrtskirche wiederholt als « Kirchen unser lieben Frawen vom Liecht zu Truns »

bezeichnet. — Die Tafel wurde jedenfalls in der Klosterdruckerei gedruckt, die
Schrift ist die gleiche, wie die der CONSOLAZIUN, die 1690 in Maria Licht
herauskam.

3 Auf dem Bruderschaftsbild hält Maria in der rechten Hand ein Zepter,
auf dem Kelch eine Kerze. Der Kelch kann nicht vor 1701 angesetzt werden,
weil die darauf abgebildete Statue auf dem heute noch unter dem Gnadenbild
stehenden Sockel ruht, der das Datum 1701 trägt.



— 115 —

Wallfahrtslieder überging und bis auf den heutigen Tag nicht mehr
verstummte. Aligs Lied wird durch die Gesangbücher des P. Zac-
carias da Salò (1685 und 1695) weiter verbreitet. Nicht weniger als

4 Wallfahrtslieder bringt dann die CONSOLAZIUN \ Diese bald
überall gesungenen Lieder 2 erläutern den Lichttitel nach allen Seiten.
Das bekannteste der 4 Wallfahrtslieder, « Maria, clai eis tarlischar » 3,

behandelt die Gründungsgeschichte und die Entwicklung der Wallfahrt

in breiter Form, ganz im Sinne der barocken Legenden- und
Wallfahrtslieder. Es darf mit Sicherheit dem damaligen Benefiziaten
P. Karl Decurtins zugeschrieben werden 4.

Wenn wir vom Lichttitel der Trunser Wallfahrtskirche sprechen,
muß beachtet werden, daß es sich nicht um ein Patrozinium im
liturgischen Sinne handelt. Die Kirche wurde auf den Titel Maria
Heimsuchung konsekriert. Im Visitationsbericht aus dem Jahre 1672 im
Bündner Oberland ist unter Truns gesagt : « 5. Julii consecrata in
Truns capella et unum altare in honorem Visitationis Beatissimae
Mariae Virginis »5. Daß die Kirche auf den Titel Maria Heimsuchung
konsekriert wurde, erfahren wir auch aus P. Maurus Wenzins « Des-

criptio brevis », der zwischen dem liturgischen Titel und dem Titel,
den die Kirche im Volksmunde trägt, unterscheidet6. Die Synopsis

spricht zum Jahre 1664 von der Wallfahrtskirche « dicata B. V. Dei
Genitrici vulgo de Luce »7. Sie verlegt ihre Konsekration ins Jahr 1673,
ohne zu sagen, auf welchen Titel sie konsekriert wurde ; die Wiedergabe

des Titels der Marienkirche mit «vulgo de luce » sagt jedenfalls,

dieser Titel sei nicht der liturgische.
1683, nachdem an die ursprüngliche Kapelle das Schiff angebaut

und zum bestehenden Kapellenaltar noch 4 weitere Altäre hinzugefügt

worden waren, wurde die Kirche neuerdings samt den neuen

1 3 in der ersten (1690) und 1 weiteres in der zweiten Ausgabe (1702/3).
2 Vgl. die Herkunft der Melodien zu den einzelnen Liedern in der neuesten

(10.) Ausgabe der CONSOLAZIUN (Truns 1941, hg. von Fry-Sialm). S. 530/548.
3 ebd. S. 530/39.
4 Vgl. Guglielm Gadola, Las fontaunas della CONSOLAZIUN dell' olma

devoziusa in Ischi XXIX (1942). S. 89.
5 Gefl. Mitteilung des H. H. bischöfl. Archivars Giatgen Battaglia. Nach

einer Eintragung im Trunserkirchenbuch Nr. 1 fand die Konsekration am 4. Juli
statt.

6 Die betr. Stelle lautet : « Ecclesia elegantissima et eultissima B. V. Mariae
visitationi dicata, quae vulgo de luce nuneupatur ». (Vgl. zur « Descriptio brevis »

Schumacher, Album Desertinense. Disentis 1914. S. 95.)
7 Disentiser Exemplar IL S. 219.



— 116 —

Altären konsekriert. Das Protokoll zur Visitation im Oberländer Priesterkapitel

aus dem Jahre 1683, lautet :

« Actum in Truns die 23 Junii 1683 Annexas capellas filiales
haec ecclesia [parochialis Sancti Martini in Trons] habet 5

4. Beatissimae Virginis Miraculosae, quae consecrata fuit hae vice.
Habet qninque altaria, quae omnia, excepto maiori, fuerunt consecrata

» etc.1.
Aus dieser Eintragung erhellt zunächst, daß in diesem Jahre

die 4 neuen Altäre, nicht aber der bereits 1672 konsekrierte Kapellenaltar,

der nun zum Hochaltar vorrückte, konsekriert wurden. Ferner
wurde die Kirche neuerdings konsekriert, wie der Text ausdrücklich
sagt. Wir wissen aus den Apostelkreuzen, daß wenigstens das Schiff
damals konsekriert wurde. Die bereits 1672 konsekrierte Kapelle
wurde wohl sowenig wie der Hochaltar nochmals konsekriert. Im
Konsekrationsvermerk von 1683 wird nicht mehr gesagt, auf welchen
Titel die Kirche diesmal konsekriert wurde. Es wird somit die neue
Konsekration auf den alten Heimsuchungstitel stattgefunden haben.
Man wäre versucht, an einen Patroziniumswechsel zu denken, etwa an
eine Konsekration auf den Titel Maria Namen, da um diese Zeit ungefähr

das Heimsuchungsbild am Hochaltar durch eine bekleidete Marienstatue

verdrängt wurde 2 und das Fest Maria Namen für die Zukunft
das Hauptfest der Wallfahrtskirche wurde und bis heute blieb. Damals
kamen aber, namentlich durch die Kapuziner 3, im Gefolge besonders

der neuen Bruderschaften und ihrer prunkvollen Prozessionen die
bekleideten Statuen überall auf ; das Namen-Mariäfest seinerseits konnte
auch durch die Bruderschaft allein ausgebaut werden, und vor allem,

1 Mitteilung des H. H. bischöfl. Archivars G. Battaglia in Chur. — Die
Synopsis (Dis.-Ex. S. 255) verlegt diese Konsekration ins Jahr 1684.

2 Das Heimsuchungsbild erscheint am Altar auf einer Votivtafel aus dem
Jahre 1577 ; dies ist der einzige direkte Beweis, daß es als Altarbild diente. Die
bekleidete Statue findet sich zum ersten Mal auf Votivtafeln von 1688 und dann
immer wieder. Sie wurde erst 1894 durch eine neue Holzstatue ersetzt. Seit
1936 prangt neuerdings eine bekleidete Figur am Hochaltar.

s. dazu Fry, Die Votivtafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns
im Schw. Archiv für Volkskunde XXXVIII (1940/41), Tafel Nr. 9, und Poeschel

Erwin, Die Kunstdenkmäler der Schweiz. Graubünden. Bd. IV, 1942. S. 435,
Anm. 1.

3 Nach P. demente da Brescia, Istoria delle Missioni de' Frati minori
Capuccini nella Rezia etc. Trento 1702, S. 280, schenkte eine reiche Dame
aus Brescia den Kapuzinern eine schöne bekleidete Marienstatue für Ruis
(um 1630).



— 117 —

ein Patroziniumswechsel wäre, sei es in den Visitationsprotokollen,
sei es in den andern zeitgenössischen Quellen, zweifellos vermerkt.

Der Konsekrationstitel von Maria Licht war also und blieb für
immer Maria Heimsuchung1. Das Geheimnis der Heimsuchung war
seit dem 15. Jahrhundert, nachdem das Basler Konzil 1441 die Feier
des Festes auf die ganze Kirche ausgedehnt hatte, viel verehrt worden 2.

1642 und 44 hatten auch protestantische Gesangbücher noch Lieder
für Maria Heimsuchung aufgenommen 3. Tizian malte als eines seiner

ersten Werke ein Heimsuchungsbild *. Viel trug zur Verbreitung der

Verehrung des Titels Maria Heimsuchung die Gründung des Ordens

der Heimsuchung durch Franz von Sales im Jahre 1610 bei. In
Graubünden kennen wir nicht weniger als 6 Kirchen mit dem Patrozinium
Maria Heimsuchung, von denen 3 aus den Jahren 1668-80 datieren
und 2 Wallfahrtskirchen sind (Solis und Zitegl) 5. Merkwürdig ist,
daß in Frankreich zwei Kapellen von Notre-Dame de Lumière ihr
Hauptfest ebenfalls an Maria Heimsuchung feiern. Eine andere Marienkirche

mit dem Lichttitel « Notre-Dame de Lumière » in der Provence,
die wir unten ausführlicher behandeln, war auf den Titel der schmerzhaften

Mutter konsekriert 6.

1 Daraus erklärt sich auch die Tatsache, daß in amtlichen zeitgenössischen
Schriftstücken der Lichttitel nie auftritt, wenigstens nicht in Wendungen, die
zu unrichtigen Schlußfolgerungen Anlaß gegeben hätten.

So bittet eine vom Trunser Pfarrer Gion de Turre verfaßte Eingabe
von Statthalter, Vogt und Gemeinen der « Kirchgenossenschaft zuo Thrunß »

vom ersten Märzsonntag 1678 an die Kurie den Bischof, beim täglichen Zulauf
von Einheimischen und « Ausländischen » zur « gnadenreichen Capei der hoch-
gebenedeiten Muotter Gottes ob Thrunß » dieser den Hochwürdigen Herrn Benedict

Vincienz [!] als Seelsorger zu gewähren ; diese Originaleingabe trägt die
Dorsalrubrik (zeitgenössisch) : Praesentatio primi curati Benedicti Vincenz ad

Capellam Miraculosae Dei Matris in Thruns 1678 (Bischön. Archiv, Chur). Weder
in der Eingabe der Trunser, noch bei der Regestierung durch die bischöfliche
Kanzlei wird der Lichttitel erwähnt.

Die Eintragung des Pfarrers Laurentius Caduff im Trunserkirchenbuch
Nr. 1 : «Anno 1672 die 4 Julii dietam Ecclesiam Beatissimae Virginis de Luce
consecravit Reverendissimus ac Illustrissimus Dominus Episcopus Curiensis »,

legt die Konsekration auf den Lichttitel nur scheinbar nahe.
2 Vgl. Beißet Stephan, Geschichte der Verehrung Marias im 16. und 17. Jahrh.

Freiburg i. Br. 1910. S. 298.
3 ebd. 108.
4 ebd. 175 ; über Heimsuchungsbilder ebd. 293 ff.
5 Vgl. Helvetia Christiana, Bistum Chur. Bd. I. 1942, die Zusammenstellung.

S. 253.
6 Wir führen die hier erwähnten Kirchen unten des näheren an.



— 118 —

II
Wir wissen nun, wann der Lichttitel in Maria Licht aufgekommen

ist. Die nächste Frage lautet : Wie kam er auf, oder, woher stammt
der Name Maria Licht

O. Farner sagt : « Der Name stammt wohl von einer Bewahrung
des Kirchleins im Jahre 1723, als eine bis ins Innere dringende
Lawine zwar Schaden anrichtete, aber das ewige Licht nicht
auslöschte »1. Diese Behauptung, die für sich nur eine Berufung auf
Nüscheler hat2, ist gänzlich aus der Luft gegriffen und zeigt höchstens,
wie gänzlich grundlos man konstruieren kann. Schon Nüscheler hatte
seine Erklärung des Namens einzig auf eine Votivtafel gestützt, die
über einen kausalen Zusammenhang zwischen der erwähnten Lawine
und dem Lichttitel aber nicht das Geringste aussagt3. Wir haben

nachgewiesen, daß der Name bereits 1666 vorkommt und um 1700 allgemein
gebräuchlich war.

Dr. E. Poeschel möchte die Entstehungsgeschichte der Wallfahrtskirche

(Lichtlegende und Lichttitel) in Zusammenhang mit einem alten
Feuerkultus auf vorgeschichtlicher Opferstätte bringen 4. Es scheint

uns auf Grund der vorliegenden Quellen durchaus nicht nötig, auf
ähnliche Erklärungsversuche zurückgreifen zu müssen.

Was zunächst den behaupteten Feuerkultus betrifft, ist es möglich,
daß am Platze der heutigen Kirche vormals das bekannte Scheibenwerfen

stattfand5. Es muß nun aber jedenfalls bestritten werden,

1 Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden, Jahresbericht der
Hist. Ant. Gesch. Graub. 1924. S. 142.

2 Die Gotteshäuser der Schweiz, Erstes Heft, Bisthum Chur. Zürich 1864.
S. 77.

3 Das Lawinenunglück geschah übrigens im Jahre 1720. Die 1723 gemalte
Tafel besagt : Anno 1720, 19. Februar, nach dem ersten Februarsonntag, abends
8 Uhr, kam die Lawine von Piatta cotschna und zerstörte die Fenster und
Türen [wohl die nördliche Seitentüre] der Kirche Maria Licht, wobei viel Schnee
in die Kirche geweht, das [ewige] Licht durch die Macht Mariens aber nicht
gelöscht wurde.

4 a. a. O. S. 428.
6 Vgl. das Wallfahrtslied Consolaziun 1690. S. 145, Str. 2. Nach der

heutigen Überlieferung fand das Scheibenwerfen, mindestens in der letzten Zeit
vor seinem Eingehen, nicht auf dem Muttergotteshügel, sondern jenseits der
Val Quadra auf einem Wiesenvorsprung statt. Es mag sein, daß vor dem
Kirchenbau das Scheibenwerfen auf dem Marienberg geübt und nachträglich
an den späteren Standort verlegt wurde, weil nun der alte Platz verbaut
worden war.



— 119 —

daß ein Scheibenwerfen die Ursache des Kirchenbaues an jenem Ort
und der Benennung der Kapelle sein konnte. Gerade weil das Licht
im Zusammenhang mit dem Scheibenwerfen allgemein bekannt war,
konnte es unmöglich als ein außerordentliches oder gar wunderbares
Licht gedeutet werden.

Von einem Steinkultus ferner findet sich in Acladira unseres
Erachtens nicht die geringste Spur. Der herangezogene eratische
Block auf dem kleinen freien Platz zwischen dem Hof Acladira, der

Kirche und dem Pfrundhaus hat weder die Form noch weist er
Einschnitte oder Zeichen auf, die ihn zu einem Kultusstein
stempelten. Daß bis in die jüngste Zeit eine Prozession der Pfarrei Truns
sich um diesen Stein bewegte, bevor sie den Weg in die Kirche nahm,
erklärt sich ganz einfach daraus, daß sich der Stein genau in der
Mitte des erwähnten Platzes befindet, sodaß sich gar keine andere

Möglichkeit ergibt, auf diesem Platze eine Prozession zu halten, als

daß sie um den Stein geht. Auch die in den letzten Jahren
eingeführte Lichterprozession am Vorabend von Maria Namen konnte
sich nur entfalten, indem sie sich um den Stein bewegte. Unter
diesen Umständen, die jedem, der mit den Ortsverhältnissen vertraut
ist, einleuchten, scheint uns die Annahme, die Prozession um den Stein
sei mit einer Verdrängung eines heidnischen Kultus zu begründen,
gänzlich unhaltbar.

Woher stammt denn der Lichttitel tatsächlich Die zeitgenössischen

Quellen und die Tradition zeugen übereinstimmend für
aufgetretene Lichterscheinungen. Als älteste Quellen kennen wir die
Wallfahrtslieder. Das bei Alig aufgenommene und dann bei Zaccarias
da Salò weitergegebene Marienlied « O Mumma de Diu, Regina digl
ciel » spricht in Strophe 2 und 9 nur indirekt von Lichterscheinungen.
Hingegen tritt die Lichtlegende in den Wallfahrtsliedern der
CONSOLAZIUN (1690) entschieden auf. Das Lied « O Mumma de Diu,
sco steila sereina »1 vergleicht die Lichterscheinungen auf dem Marienberg

mit dem brennenden Dornbusch des Moses2 und führt den

Kapellenbau ausdrücklich auf die Lichterscheinung zurück :

Da quella lodada soingia Capella
Ti Glish eis Stada il emprim fundament3.

1 S. 156. 2 Strophe 6, S. 157.
3 Von dieser gerühmten heiligen Kapelle

Warst du, Licht, der erste Grundstein. (Str. 10.)



— 120 —

Es ist zu beachten, daß in diesem Lied wiederholt Lichtwendungen

in einem übertragenen, symbolischen Sinn genommen werden,
so z. B. wenn die Statue der Gnadenmutter leuchtend hingestellt wird1,
oder wenn es heißt, Maria leuchte durch die vielen Wunder, die hier
geschehen 2. Trotzdem ist das eben angeführte Verspaar ein direkter
Hinweis auf die behaupteten Lichterscheinungen beim Bau der Kapelle.

Ausführlich wird die Lichtlegende im Wallfahrtslied « Maria, clar
eis terlishar »3 behandelt. Nach Strophe 7 soll der Hügel am ersten
Abend nach der Grundsteinlegung für die Kapelle im Lichte erglänzt
sein. Nach Str. 11 sahen viele den Ort erleuchtet, ja der wunderbare
Glanz soll « heute noch » von vielen gesehen werden 4.

Welchen Wert beanspruchen nun diese Wallfahrtslieder Es
ist klar, daß solche dichterisch ausgeschmückte Wallfahrtslegenden
nicht in allen Einzelheiten historische Tatsachen verbürgen. Es ist
wohl zu prüfen, was im Einzelfall dichterische Phantasie ist und
was dichterische Ausschmückung einer Tatsache, die der poetischen
Bearbeitung zugrunde liegt. So entspricht manches Detail unseres
Wallfahrtsliedes unzweifelhaft der Sachlage, z. B. wenn es das

Erbauungsjahr mit 1664 angibt und den Anbau des Schiffes 20 Jahre
später ansetzt ; ferner werden wirklichkeitsgetreu die 12 Fenster der
Kirche und ihre 5 Altäre erwähnt. Es wäre ebenso verkehrt, das

ganze Lied als reine Poesie aufzufassen, wie es verkehrt wäre, alles,
was es in breiter Form schildert, als lautere Tatsächlichkeit
hinzunehmen. Die Erwähnung der Lichterscheinungen in unseren
Wallfahrtsliedern muß in Konfrontation mit unseren andern Quellen
gedeutet werden. Betonen wollen wir vorläufig nur, daß die hier
herangezogenen Wallfahrtslieder sicher in die erste Zeit der Wallfahrt
zurückreichen und lange schon gesungen wurden, bevor sie in die

Sammlung der Consolaziun aufgenommen wurden 5.

Unsere nächste Quelle für die Lichterscheinungen ist ein Geschichtswerk,

die Synopsis.
Die Synopsis erzählt zum Jahre 1664 ausführlich, wie es zum

Bau der Kapelle auf dem Hügel von Acladira kam. Der Trunser
Pfarrer, der zur Besichtigung der reparaturbedürftigen Sebastianskapelle

in Acladira dorthin ging, fühlte sich am Standort der heu-

1 S. 160, Str. 5. 2 S. 155, Str. 9.
3 Vgl. Consolaziun 1690, S. 145/152. * Str. 22, S. 150.
5 Das gilt auch dann, wenn P. Karl Decurtins wirklich ihr Verfasser ist,

denn er wirkte seit 1679 an der Wallfahrtskirche.



— 121 —

tigen Wallfahrtskirche durch eine geheimnisvolle Kraft aufgehalten.
Einige, die ihn begleiteten, bezeugten ihm, man habe an diesem Orte
wiederholt bei Nacht ein glänzendes Licht gesehen. Nun entschied
man sich für den Bau einer neuen Kapelle zu Ehren der Muttergottes
und Sebastians an Ort und Stelle. In der Nacht nach der feierlichen
Grundsteinlegung des neuen Gotteshauses erstrahlte der ganze Hügel in
wunderbarem Lichte, was die Bauleute bei der Arbeit mächtig antrieb1.

Dieser Bericht der Synopsis wird durch eine Eintragung im
Sterberegister Nr. 1 der Pfarrei Truns gestützt und präzisiert. Wir
führen sie wörtlich an : « Reverendissimus Dominus Joannes de Turre,
Vicarius foraneus, posuit [posuit steht für das gestr. collocavit] primum
lapidem pro aedificanda Ecclesia Beatissimae Virginis et S. Sebastiani

in Calcadira, anno 1663, die 27 Aprilis, quae sequenti die coepit
aedificari, et iam illa die, videlicet die 28, corusca fuit viso lumine
nocturno ; diebus sequentibus a multis visum est idem lumen. Proin
iudicio Reverendissimi supranominati Joannis de Turre merito poterit
vocari Ecclesia Beatissimae Virginis Mariae de Luce, iuxta illud :

Et Porta Lucis Fulgida » 2.

Wie sind nun die drei Zeugnisse über die Lichterscheinungen,
die den Lichttitel begründeten, zu bewerten

Zunächst fällt die Konkordanz zwischen dem Wallfahrtslied
« Maria, clar eis tarlischar » und der Synopsis auf. Beide verlegen
die Erbauung der Kapelle ins Jahr 1664. Beide stimmen in der

Erwähnung gleicher Begleitumstände beim Bau und nach dem Bau
der Kapelle überein, so in der Anführung einzelner Wunder, die auf
dem Bauplatz und in der neuen Kirche geschehen sein sollen. Die
Notiz im Pfarrbuch trägt, schon rein äußerlich betrachtet, bestimmt
mehr geschichtlichen Charakter als die beiden andern Berichte. Sie

ist in ihrer Form streng berichtend, chronikalisch, während
Wallfahrtslied und Synopsis erbauliche Züge aufweisen. Ihnen steht aber
die Notiz insofern nach, als sie im Gegensatz zu ihnen nicht
zeitgenössisch ist. Sie stammt aus der Feder des Trunser Pfarrers Lau-
rentius Caduff, der die Pfarrei von 1750-56 versah. Pfarrer Caduff
hatte aber, was zu beachten ist, ausgesprochen historischen Sinn.
So trug er wiederholt geschichtliche Notizen und sachliche Ergän-

1 Vgl. Dis. Ex. II, S. 219/21.
2 Lib. Def. Nr. 1, Pfarrarchiv Truns, Eintragung auf einer freien Seite

vor dem Corpus des Buches.



— 122 —

zungen zu den früheren Verzeichnissen der Pfarrbücher nach. Auch
stellte er Listen der Trunser Pfarrherren und Kapläne und der in
Maria Licht begrabenen Disentiser Patres zusammen, sowie die Todesdaten

mit kurzen biographischen Angaben verschiedener Bündner
Geistlicher. Dabei bemerkt Caduff einmal ausdrücklich, seine Notizen
seien gemacht «uti habetur per traditionem»1. Diese Bemerkung kann
den Wert seiner Aufzeichnungen für längst vergangene Zeiten
einschränken, sie verbürgt aber in jedem Fall seine literarische Gewissenhaftigkeit

und erhöht seine Zuverlässigkeit für Daten der jüngsten
Vergangenheit. Nun kann zunächst die Verschiedenheit in der Datierung

des Kirchenbaues bei unseren 3 Quellen wohl dadurch ins Reine

gebracht werden, daß Wallfahrtslied und Synopsis mit 16642 das

Datum der Vollendung (und vielleicht der Benedizierung) der Kapelle
angeben, während Caduff uns das genaue Datum der Grundsteinlegung,

das wir nur aus ihm kennen, überliefert. Seine Angabe ist
so genau gehalten, daß man kaum an ihrer Echtheit zweifeln darf.

Die entscheidende Frage lautet nun für uns : Wie verhält es sich

mit den Lichterscheinungen, die den Lichttitel, wie Caduff ausdrücklich

sagt, begründeten ?3 Wichtig ist einmal, daß unsere 3 Quellen sie

alle erwähnen. Dabei wird das Licht in der Nacht nach der
Grundsteinlegung der Kapelle von allen dreien bezeugt. In anderen
Einzelheiten der Lichterscheinungen gehen die 3 Quellen auseinander.

Die Synopsis erzählt von durch Zeugen belegten Lichterscheinungen
aus der Zeit vor der Inangriffnahme des Baues, ohne zu sagen, wann

genau und wie lange diese stattfanden. Das Wallfahrtslied sagt, die

Lichterscheinungen werden « noch heutigen Tags » wahrgenommen 4,

1 Vgl. die Eintragungen Caduffs im Lib. Def. Nr. 1. Seine Verdienste in
dieser Hinsicht sind von P. A. Vincenz in seiner Historia della vischnaunca de
Trun (Maggi, Banz 1940) S. 32 erwähnt.

2 Das Erbauungsjahr 1664 ist auch in einer Inschrift in der Kapelle selber
bezeugt und zwar handelt es sich dabei um eine unzweifelhaft aus der ersten
Zeit der Kapelle datierende Inschrift, weil die Kartusche, in der sie geschrieben
steht, mit der Ausmalung der Kapelle kompositionell verbunden ist. Nun wurde
aber, wiederum nach einer noch vorhandenen zeitgenössischen Inschrift, diese
1690 vorgenommen. Das hier stehende Datum 1664 kann somit spätestens aus
diesem Jahre stammen, wird aber wahrscheinlich von einer damals bereits
vorhandenen Datierung aus dem Erbauungsjahr selber kopiert sein.

3 Den kausalen Zusammenhang zwischen Lichterscheinungen und Lichttitel

gibt uns Caduff allein.
4 La terhshur biars han d'agur

Aunc ozildi tal' ura. Consolaziun 1690, S. 150, Str. 22.



— 123 —

während Caduff, genauer und wiederum nüchterner als die andern,
berichtet, das gleiche Licht (wie in der Nacht nach der Grundsteinlegung)

sei noch an folgenden Tagen von mehreren gesehen worden.
Wenn wir die Quellen gegen einander abwägen und auf ihren

Eigenwert untersuchen, kommen wir zum Ergebnis, daß außerordentliche

Lichterscheinungen tatsächlich vorgekommen sein müssen. Es
ist bekannt, daß die Synopsis nicht durchwegs als zuverlässige
Geschichtsquelle zu benützen ist'. Bei den Angaben, die sich auf den

Bau unserer Wallfahrtskapelle beziehen, handelt es sich jedoch um
zeitgenössische Vorgänge, bei denen ihr Verfasser unmöglich
Tatsachen erdichten konnte. Zwar ist es ersichtlich, daß die Synopsis
selbst bei Daten der jüngsten Vergangenheit nicht ganz zuverlässig
ist ; so versetzt sie die Konsekration der Kapelle ins Jahr 1673 und

jene der erweiterten Kirche ins Jahr 1684, während wir aus den

oben zitierten Visitationsprotokollen wissen, daß es sich um die

Jahre 1672 und 1683 handelt 2. Wie es aber falsch wäre, aus diesen

Datierungsfehlern die Konsekration als solche zu leugnen, so müßte
es auch zu weitgehend sein, daraus den Bericht von den

Lichterscheinungen anzweifeln zu wollen. Das Wallfahrtslied ferner, das

die gleichen Erscheinungen erzählt, wurde ja von vielen Hunderten

gesungen, und es ist nicht anzunehmen, daß aus leerer Phantasie sich
eine Licht - « legende » hätte bilden können. Weder das Volk, noch
die Geistlichkeit hätten sich mit einer derartigen Erfindung abfinden
dürfen3. Dazu wiegt das Zeugnis des Pfarrers Caduff auch seinerseits

schwer. Zu seiner Zeit lebten immerhin die Kinder jener Trunser,
die den Kapellenbau erlebt hatten, wenn nicht gar noch die eine
oder andere Person, die der Zeit des Baues angehörte. Bei ihnen
wird er sich, wie er selber bezeugt («uti habetur per traditionem »),

erkundigt haben, bevor er die Lichterscheinungen und die daraus

1 Vgl. Dr. P. Iso Müller, Die Disentiser Klosterchronik (Synopsis) vom
Jahre 1696 in Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XIII. Jahrg. Heft 4 (1933).

2 Das Konsekrationsjähr 1672 ist auch von Pfarrer Caduff bezeugt. C. gibt
als Konsekrationstag den 4. Juli an, während das Visitationsprotokoll den 5. hat.

3 Das Wallfahrtslied reicht in die erste Zeit nach der Erbauung zurück,
wie wir oben bemerkt haben. Der Bericht der Synopsis über die Lichterscheinungen

datiert, wie an Ort und Stelle vermerkt ist, aus dem Jahre 1709.
Anfangs des 18. Jahrhunderts, als die Kapelle St. Valentin und St. Sebastian

in Cartatscha (Truns) erbaut wurde, soll am Bauplatz (nach dem Zeugnis einer
Votivtafel der Kapelle) ebenfalls ein Licht gesehen worden sein —¦ ohne daß
dieser behaupteten Lichterscheinung besondere Beachtung geschenkt worden
wäre, oder daß daraus irgendwelche Folgen entstanden wären.



- 124 —

durch den Trunser Pfarrer abgeleitete Benennung der Kapelle schriftlich

festlegte.
Lichterscheinungen, die beim Bau von Marienkirchen eine

entscheidende Rolle spielten und Anlaß von Wallfahrten wurden, sind
in der Geschichte der Marienverehrung keine SeltenheitI,

Ob alle behaupteten Lichterscheinungen tatsächlichem Geschehen

entsprechen, muß im einzelnen Fall untersucht und kann nur auf
Grund der jeweiligen Sachlage beurteilt werden. Unhaltbar ist aber

jedenfalls die These, daß es sich bei allen gleichartigen Lichterscheinungen

einfach um Wanderlegenden handeln müsse. Abgesehen davon,
daß jeweilen die Wanderung von einem Ort zum andern erst
nachgewiesen werden müßte, widerspricht ein solches Urteil einer gesunden
Voraussetzungslosigkeit. Ist einmal eine Lichterscheinung in ihrer
Tatsächlichkeit an einem Orte festgestellt, dann muß nach allen
Regeln der Logik im Gegenteil geschlossen werden, daß eine gleiche
Erscheinung auch an jedem andern Ort stattfinden kann. Zwei gleichartige

Lichterscheinungen an zwei verschiedenen Orten erhöhen an
sich die Wahrscheinlichkeit des Vorkommnisses, weit entfernt, sie

zu vermindern. Tatsächlich werden zu sehr verschiedenen Zeiten und
an weit auseinanderliegenden Orten Lichterscheinungen berichtet, von
denen zum mindesten einzelne als echt erwiesen sind. Wir verweisen
auf die wohl berühmtesten Lichterscheinungen aller Zeiten, die im
vollen Lichte des zwanzigsten Jahrhunderts auftraten, die Ereignisse
in Fatima am 13. September und am 13. Oktober 1917. Am zuletzt
genannten Tage sahen in Fatima an 70 000 Personen ein Sonnenwunder,

das sich in seiner Großartigkeit und Einzigartigkeit kaum
mehr übertreffen läßt und das wir vielleicht, würde es aus dem
« finsteren Mittelalter » bezeugt, selbst gegen alle Evidenz ins Reich
der Phantasie verweisen würden 2.

Nach diesem Sonnenwunder, das alle uns überlieferten
Lichterscheinungen überragt, dürften wir jedenfalls weniger berechtigt sein,
alle Lichterscheinungen aus früheren Zeiten in Bausch und Bogen
zu verwerfen. Für Maria Licht scheinen uns die vorliegenden Berichte

1 Vgl. Beißet Stephan, Wallfahrten zu Unserer Lieben Frau in Legende
und Geschichte. Freiburg i. Br. 1913 (Sachregister unter Licht).

2 Vgl. Fonseca L. Gonzaga da, Maria spricht zur Welt (Geheimnis und
weltgeschichtliche Sendung Fätimas). Verlag Paulusdruckerei, Freiburg i. Schw.
1943. S. 71 ff. Zur Kritik ähnlicher Erscheinungen s. auch Beißet, Wallfahrten,
a. a. O. S. 66 ff.



— 125 -
zu genügen, um wirklich vorgekommene außerordentliche
Lichterscheinungen anzunehmen l.

Abzuklären wäre noch die Frage des Patroziniumswechsels auf
Acladira. Nach dem Zeugnis des Wallfahrtsliedes und der Synopsis 2

wurde die Marienkapelle an Stelle einer baufälligen Sebastianskapelle,
die weiter oben bei den Häusern des Weilers Acladira stand, gebaut.
Die Lichterscheinungen und andere wunderbare Begebnisse, die
gemeldet werden3, hätten nun wohl genügt, die alte Kapelle an den

neuen Standort zu verlegen und sie dort nach dem Lichttitel zu
benennen 4, nicht aber, an Stelle einer Sebastianskapelle eine Marien-

kapelle zu errichten. Wie kam es also zum Wechsel des Patroziniums
An sich ist das sehr merkwürdig. Gerade im 17. Jahrhundert

und näher in seiner zweiten Hälfte wurden dem Pestheiligen Sebastian
nach dem Todeszug der Seuche in den Dreißiger Jahren 5 in ganz
Graubünden Heiligtümer gebaut und renoviert, darunter in der näheren

Umgebung von Truns nicht weniger als sechs6. Es brauchte somit

1 Ob die Lichterscheinungen der natürlichen oder übernatürlichen Ordnung
zuzuweisen sind, läßt sich für Maria Licht, im Gegensatz zu manchen andern
Orten, heute nicht entscheiden ; das Urteil darüber wird im ordentlichen
Verfahren katholischerseits jeweilen durch einen kanonischen Prozeß gefällt. Für
Maria Licht wurde, soweit wir wissen, ein solcher nicht durchgeführt. Eine
indirekte Bestätigung der Echtheit der Erscheinungen, oder wenigstens der in
der Folge vorgekommenen wunderbaren Heilungen am Gnadenort, durch die
kirchliche Behörde dürfen wir vielleicht in der Bezeichnung der Kirche als

wundertätige (miraculosa) Kirche in den oben angeführten Aktenstücken der
bischöfl. Kanzlei sehen.

2 Consolaziun (1690), S. 146, Str. 4 :

Aunc bue de dig, ei ent ül Vig
Ina Capella Stada
A soing Bastiaun, cau sin in maun,
Ei Stada consecrada.

Synopsis a. a. O. : Iam quidem olim apud Accladira
Capella steterat D. Sebastiano dicata.

3 Lied und Synopsis berichten, der Herr Pfarrer mit Gefolge sei, als er
über den heutigen Platz der Wallfahrtskirche ging, um zur alten Sebastianskapelle

hinaufzusteigen, an Ort und Stelle durch eine geheimnisvolle Kraft
festgehalten worden.

4 Etwa Sankt Sebastian zum Licht.
6 In Schlans z. B. brach die Seuche am 21. September 1631 aus und raffte

78 Personen dahin. Die Eintragung im Schlanser Taufbuch II (Pfarrarchiv
Schlans) verzeichnet alle Personen mit Namen. — Im Jahre 1637 lebte der Abt
von Disentis mehrere Monate in Ruis aus Angst vor der Pest (P. demente,
a. a. O. S. 180).

6 Vgl. die Zusammenstellung der Patrozinien in Helvetia Christiana, a. a. O.
S. 256. — Nach P. demente, a. a. O. S. 145, wurde selbst in Zernez kurz vor
1635 noch eine Sebastianskapelle renoviert.



— 126 —

bestimmt einen starken Antrieb, das Sebastianspatrozinium gerade
in dieser Zeit fallen zu lassen.

Wir haben an anderer Stelle nachgewiesen, daß die Trunser
Pfarrei vor nicht gar langer Zeit die Marienkapelle am Ahorn
zugunsten einer Annakapelle hatte eingehen lassen1. Es mochte nun
die Trunser immer noch wurmen, in der großen Pfarrei keine eigene

Muttergotteskapelle zu besitzen, dies umsomehr, als die an der
Pfarrkirche errichtete Rosenkranzbruderschaft die Marienverehrung mächtig
förderte und der Verlust der alten Marienkirche gewiß immer noch

schmerzlich empfunden wurde. Es ist nun ganz gut möglich, daß

Gion de Turre, der Trunser Pfarrer, als auf dem Hügel von Acladira
die auffallenden Lichterscheinungen stattfanden, dies auf einen Wunsch
Mariens deutete, ihr an diesem Ort ein Heiligtum zu bauen. War
aber einmal der Gedanke daran aufgetaucht, war es leicht, ihn
durchzusetzen, denn vor der Jungfrau und Mutter konnte man Sebastianus

gern zurücktreten lassen. Kam die Sebastiansverehrung um die Mitte
des Jahrhunderts lokal in Aufschwung — eben soweit die Pest ihr
Schreckensregiment ausgeübt hatte — so war das ganze 17.

Jahrhundert in der ganzen katholischen Kirche ein ausgesprochen maria-
nisches Jahrhundert2. So ließ sich die Errichtung einer Marienkapelle

an Stelle der alten Sebastianskapelle ohne weiteres
rechtfertigen. Dies umsomehr, als dem hl. Sebastian in der neuen Kapelle
ein Ehrenplatz erhalten blieb. Am Hochaltar stehen heute noch zwei

Statuen des Heiligen, von denen die neuere aus der Zeit des Altares
ihn in der selteneren Darstellung als prunkvollen römischen Hauptmann

zeigt, während die andere noch aus der alten Sebastianskapelle
stammen dürfte. Ferner ist ihm der vordere Seitenaltar auf der

Evangelienseite geweiht3 und endlich malte ihn ein Biucchi an die

Fassade der Wallfahrtskirche als weitaus kühnstes und kraftvollstes
der 3 Fassadenbilder. Wir möchten auch die anachronistischen
gotischen Spitzbogenfenster der Kapelle als bewußte Anpassung des

Neubaues an die ehemalige Sebastianskapelle deuten. Wenn auch

in den Visitationsprotokollen die Konsekrationsnotizen von einer Weihe

der Kirche zu Ehren des hl. Sebastian nichts sagen und wir ihn

1 s. Bündner Monatsblatt 1933, S. 321/34. Andere Fälle, wo Maria Heiligen-
patrozinien verdrängt hat, s. bei Farner, a. a. O. S. 127.

2 Vgl. Beißet, Geschichte der Verehrung Marias im 16. und 17. Jahrh.
passim.

3 s. Visitationsbericht 1683, a. a. O.



- 127 —

sonfit auch nicht als zweiten Kirchenpatron bezeichnen können, so

lebte die Kirche doch noch lange im Volksmunde als Kapelle Mariens-
und Sebastians fort. 1

Auf eine mögliche Beeinflussung des Patroziniumswechsels in Acladira

sei noch hingewiesen.
Wenn der Titel Maria zum Licht auf deutschem Sprachgebiet,

soweit uns bekannt, auch nicht nachweisbar ist, so steht er doch

nicht als Einzelfall überhaupt da. In Neapel sahen wir nahe beim
weltberühmten Aquarium ein Haus mit der Inschrift « Santa Maria
della Luce »2. Nach unseren Erkundigungen war das Haus eine

Blindenanstalt, für die der erwähnte Name allerdings sehr sinnvoll
ist. Aus Jacarezinho in Brasilien schrieb uns unser Freund, P. Fidel
Manetsch von Disentis, der dort in der Seelsorge wirkt, am 12. Juli 1939,
« Nossa Senhora da Luz » werde in Brasilien viel verehrt und es gebe
dort Mädchen mit dem Taufnamen « Maria da Luz ».

Nach einem Bericht in der Zeitung « Das Neue Volk » (Rorschach,
22. Mai 1943) wird die Mutter Gottes auf den Marianen (Rota) und
auf den Philippinen (Manila), sowie in Mexiko unter dem Titel «Mutter
des Lichtes » und « Unsere Liebe Frau vom Lichte » verehrt.

Der Titel kommt aber vielfach noch in größerer Nähe unserer
Wallfahrtskirche vor, nämlich in Südfrankreich.

Im Bistum Digne (Basses-Alpes) finden sich zwei Kirchen « Notre-
Dame de Lumière ». Die eine ist die Pfarrkirche von Uvernet, die
andere eine kleine Feldkapelle in der Pfarrei Tours. An beiden Orten
sind es zwei bescheidene Bergpfarreien, die, unweit von einander

(in der Nähe von Barcelonnette), je 100 Seelen umfassen. Das Fest
U. L. F. vom Licht wird an beiden Kirchen an Maria Heimsuchung
gefeiert3.

Eine weitere Muttergotteskapelle mit dem gleichen Titel besteht
im Dorfe La Tour in der Pfarrei St-Maurice, Bistum Gap (Hautes-
Alpes). Das Heiligtum scheint ursprünglich die Kapelle des Schlosses
de la Tour gewesen zu sein. Das Einzugsgebiet dieser Kapelle geht,

1 Das scheint aus der Notiz bei Caduff hervorzugehen, s.o. S. 121.
2 Auf unseren Votivtafeln kommt der Lichttitel ein einziges Mal italienisch

vor und zwar in der Form la V [ergine] S [anta] Della Luce, in Tron il 13 [?].
3 Vgl. M. Guillier-Turgis, Marie, Reine de France. Ses pèlerinages.

Sanctuaires, Oratoires. Paris 1931. S. 131, und Mitteilung durch die bischön. Kanzlei
von Digne.



— 128 -
wie das der beiden vorher angeführten, nicht über die Gemarken
der Pfarrei hinaus. Pfarrprozession zur Kapelle am Dienstag in der

Bittwoche, am Pfingstmontag und am Tage nach der ersten heiligen
Kommunion der Kinder. In der Pfarrei wird Notre-Dame de Lumière
viel verehrtx.

Das größte Heiligtum der Mutter vom Licht in Frankreich ist
Notre-Dame de Lumière in der Pfarrei Goult, Bistum Cavaillon
(zwischen Avignon und Apt), im Herzen der Provence. Das von Mistral
besungene Heiligtum hat mit Maria Licht in Truns frappante Parallelen.

Die heutige Kirche geht auf das Jahr 1663 zurück und steht an
der Stelle einer bereits im 4. Jahrhundert dort errichteten, im 8.

Jahrhundert durch die Sarazenen und im 12. durch die Waldenser bis
auf die letzten Spuren zerstörten Marienkapelle. 1661 wurde nach
der Baulegende der neuen Kapelle ein Kranker in Verbindung mit
Lichterscheinungen auf den Ruinen der alten Kapelle plötzlich geheilt.
Der Geheilte betrieb die Errichtung einer Kirche an diesem Platz.
Am 3. Juni 1663 wurde eine kleine Kapelle durch einen bischöflichen
Offizial benediziert. Während des Baues und nachher erschienen
wiederholt glänzende Lichter, die die ganze Umgegend erleuchteten.

Ja, alte Leute bezeugten um diese Zeit, die Gegend sei seit 40 Jahren
durch wunderbare Lichterscheinungen ausgezeichnet worden. Die
Echtheit der Lichterscheinungen wurde im Auftrage des Bischofs

von Cavaillon in einem kanonischen Prozeß bestätigt. Der Karmeliterpater

Michel du Saint-Esprit schrieb die Geschichte der Kirche und
ihrer Wallfahrt, worin er die Lichterscheinungen und die in der Kirche
geschehenen Gnadenerweisungen aus den Jahren 1663 bis 1666 behandelte

2. Hunderte von Votivtafeln, die auf das Gründungsjahr
zurückreichen, schmücken heute noch die Kirche und bilden ein wahres
Museum provenzalischer Volkskunde. 1699 wurde die vergrößerte
Kirche, die am Gewölbe Darstellungen aus dem Leben Mariens zeigt,
durch den Bischof von Cavaillon konsekriert3. Das Gnadenbild ist

1 Vgl. ebd. S. 163 und Mitteilung durch den Pfarrer von St-Maurice,
Abbé Giraud.

2 Das Buch erschien 1666 in Lyon unter dem Titel : Le saint Pèlerinage
de Notre-Dame de Lumière. Wir konnten uns ein Exemplar zur Ansicht aus
der Nationalbibliothek in Paris beschaffen. Vgl. auch : Marie, Reine de France,
S. 165.

3 Die Konsekration wurde in der Kirche mit der Inschrift verewigt :

« Cette église, bâtie avec les aumônes des fidèles, a été consacrée à la Mère de
l'éternelle Lumière par l'illustrissime et reverendissime Seigneur J.-B. de Sade



— 129 —

eine bekleidete Marienstatue mit Kind und Zepter in einem Strahlenkranz

und von Wolken und zahllosen Engelsköpien umgeben. Die

ursprüngliche Kapelle trug den Titel Notre-Dame de Compassion, oder
Notre-Dame de Pitié, während sie das Volk immer Notre-Dame de

Lumière nannte1. In der neuesten Zeit ist die Kirche durch ein
neben ihr erbautes Exerzitienhaus zu neuem Leben erweckt worden.
Immer noch kommen Pilger aus der nächsten Umgebung und aus der

ganzen Provence zur Mutter vom Licht in Goult wie in alter Zeit.

In der Nacht vor Maria Geburt findet eine feierliche Lichterp; ozession

bei der Kirche statt2.
Die Analogien zwischen Nossadunna della Glisch in Truns und

Notre-Dame de Lumière in Goult sind mehr als auffallend. Das

Erbauungsjahr beider Kapellen fällt fast auf den Monat zusammen.
Hier wie dort ist der Name im Volksmund Maria Licht, während
der Konsekrationstitel ein anderer ist ; hier wie dort geben
Lichterscheinungen zum Bau und zum Aufschwung der Wallfahrt Anlaß.
An beiden Orten nach kurzer Zeit Umbau der Kapelle. Votivtafeln
und ein Bilderzyklus aus dem Leben Mariens schmücken an beiden

Orten die Heiligtümer. An beiden Orten betreuen Ordensleute die

Wallfahrt3.
Wir ffagen nun : Ist es ganz ausgeschlossen, daß zwischen beiden

Kirchen irgend ein Zusammenhang besteht Bei den engen
Beziehungen, die zwischen den III Bünden (dem Oberland und
Südfrankreich (Lyon seit jeher bestanden *, ist es gut denkbar, daß

de Mazan, évêque de Cavaillon, le 15 septembre 1699. » Die Inschrift ist
französisch wiedergegeben bei Audibert Joseph, Le mois de Notre-Dame de
Lumière. Avignon 1913. S. 67. In dieser Erbauungsschrift, die keine
wissenschaftlichen Ansprüche erhebt, finden sich immerhin neben Literaturhinweisen
einzelne historische Notizen.

1 Nach der Anmerkung 3 S. 16 wiedergegebenen Inschrift scheint die Kirche
1699 auf den Titel Notre-Dame de Lumière konsekriert worden zu sein.

2 Einen gedrängten Aufschluß über den heutigen Stand der Wallfahrt gibt
ein moderner Prospekt, der vom Exerzitienhaus herausgegeben wurde. Die
Statue wurde am 30. Juli 1864 im Auftrag Pius' IX. durch den Erzbischof von
Avignon in Gegenwart von 20 000 Pilgern feierlich gekrönt.

3 In Goult waren es bis zur französichen Revolution die Karmeliter, seit 1837
die Oblaten der Unbefleckten Jungfrau Maria. Vgl. Audibert, a. a. O. S. 78 f.

4 Möglicherweise war jemand des Trunser Zweiges der Familie de Turre,
die gerade um die Mitte des 17. Jahrhunderts ihre Blütezeit hatte, und von
der wenigstens einer als Hauptmann (Trunser Pfarrbücher) bezeugt ist, in
französischen Diensten. Die Beziehungen zu Pfarrer de Turre wären dann von
selbst gegeben.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 9



- 130 -
die Kunde vom provenzalischen Heiligtum und seinen Lichterscheinungen

und Gnadenerweisungen zu uns drang (seit 1661 Es ist
nicht einmal unmöglich, daß das Buch des P. Michel seinen Weg zu
uns fand. Ein solcher Zusammenhang ließe nun den Schluß zu, der
Trunser Pfarrer habe auf Grund der gleichgelagerten Vorgänge in
Goult auf dem Hügel bei Acladira, als die Lichterscheinungen
auftraten, die neu zu erstellende Kapelle ohne weiteres der Muttergottes
weihen wollen I. Dies konnte umso näher liegen, als auch in Goult
neben der Marienkapelle eine Heiligenkapelle (St. Michael) eine große
Rolle gespielt hatte. Das sind freilich nur Hypothesen, die wir aber
doch einer Erwähnung wert fanden. Sie würden zumindest in die

Frage des Patroziniumswechsels Licht bringen und auch die Benennung

der Kirche erklären. Und wenn tatsächlich kein Zusammenhang

zwischen Goult und Truns bestehen sollte, dann ständen wir
doch vor der religionsgeschichtlich sehr interessanten Tatsache, daß
fast zur gleichen Zeit an zwei verschiedenen Orten analoge
Lichterscheinungen und Krankenheilungen, und Kirchenbauten unter dem

gleichen Titel stattgefunden haben.

III
Was besagt endlich der Titel Maria zum Licht
Die Mutter vom Licht, das ist die Mutter Jesu. Im Prolog zum

Johannesevangelium wird zunächst das Wort Gottes, der Logos,
emphatisch Licht genannt : In ihm war das Leben, und das Leben war
das Licht der Menschen. Johannes der Täufer war nicht das Licht,
sondern er kam, um Zeugnis abzulegen für das Licht. Das Wort
war das wahre Licht, das jeden Menschen, der in diese Welt kommt,
erleuchtet2. Vor der Geburt des Herrn noch begrüßt ihn Zacharias
als das Licht von oben, das die in der Finsternis und im
Todesschatten Weilenden erleuchtet3. Am Tage der Reinigung Mariens

im Tempel verkündet der alte Simeon das göttliche Kind als das

Licht zur Erleuchtung der Heiden 4. Später wird Jesus von sich sagen :

« Ich bin das Licht, ich bin die Wahrheit »s. Jakobus spricht vom
Heiland, der vom Vater des Lichtes herniederstieg6. Die Kirche gibt

1 Zu beachten ist, daß die Lichterscheinungen, die den Neubau der Marienkapelle

in Goult bedingten, von 1663 datieren.
2 Vgl. Jo. 1, 4 7-9. 3 Lu. 1, 78.
4 Lu. 2, 32. 5 Jo. 8, 12 ; 14, 16.
6 Brief 1, 17.



— 131 —

Jesus in ihrem Credo den Ehrentitel « Licht vom Lichte ». So war
Jesus übrigens schon im Alten Bunde vorausgesagt : « Orietur stella
ex Jacob »l, « cuius radius totum mundum illuminât », wie St. Bernhard

die Stelle kommentiert.
Maria ist somit nicht das Licht, sie ist aber die Mutter des

Lichtes. So verherrlicht in der Tat die Kirche Maria in ihrer Liturgie :

« Nativitas tua, Dei Genitrix virgo, gaudium annuntiavit universo
mundo, quia ex te ortus est sol iustitiae »2. In der marianischen

Antiphon « Alma Redemptoris Mater » singt sie : « Salve radix, salve

porta, ex qua mundo lux est orta ».

Zwischen Jesus und Maria waltet dieser Unterschied in der
Lichtsymbolik : Maria ist die Morgenröte, die das Firmament erleuchtet
und den Tag und die Sonne ankündet. Jesus ist die Sonne. Maria
kündet die Sonne nicht nur an, sie gebiert sie.

Das von uns erwähnte Buch des P. Michel über Notre-Dame
de Lumière in Goult enthält eine kirchlich approbierte Litanei zur
Mutter vom Licht, in der sie als Mutter der ewigen Sonne gepriesen
wird, die ihren Glanz von ihrer Nähe bei der Allerheiligsten
Dreifaltigkeit empfängt. In echt barocker Überschwenglichkeit besingt die

Litanei Maria als Licht, Morgenröte, Mond und Sonne, um in einem

streng liturgischen Gebet zu schließen, in dem Gott angefleht wird,
uns durch die Fürbitte Mariens, quae lumen aeternum mundo effudit,
Jesum Christum, Dominum nostrum, Filium tuum, alles Gute für
Leib und Seele zu gewähren.

So betrachtet, ist der Titel Maria (zum, vom) Licht sinnvoll,
rechtgläubig und durchaus naheliegend. Daß auch im rätoromanischen
Gebiet ein Heiligtum unter diesem Marientitel entstehen konnte, darf
uns auf immer freuen, und daß unser katholisches Volk den Namen
liebgewonnen hat, zeigt die durch bald 300 Jahre nie abgerissene

Verehrung der Mumma della Glisch.

1 Num. 24, 17.
2 Ant. zum Magnificat (2. Vesper), von Maria Geburt (8. Sept.).


	Der Lichttitel der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns

