Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 37 (1943)

Buchbesprechung: Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

R. Paquier, Le Pays de Vaud, des origines & la conquéte bernoise.
Introduction de C. F. Ramuz. Bois de Marc Gonthier. Librairie F. Rouge
et Cle, S. A, Lausanne 1943. 2 vol,, 280 et 284 pages.

Si 'on reprochait a M. Paquier de n’avoir pas résolu, dans ce bel
ouvrage, des problémes restés avant lui sans solution, et de n’avoir pas
utilisé des sources nouvelles, il répondrait probablement que son propos
n’était pas précisément de trouver du neuf, mais plutét de recueillir avec
diligence tous les matériaux qui se présentaient a lui, pour faire une
histoire aussi compléte que possible du pays de Vaud avant la Réforme.
C’est, du moins, ce qu’'il a fait. Nous avons, de la sorte, un travail
d’ensemble sur notre pays sous la domination savoyarde, compilé avec
amour, rédigé clairement et qui suscite un grand intérét. Nous disons
bien : sous la domination savoyarde. Car c’est visiblement la période
savoyarde qui passionne l'auteur; peut-étre méme Pierre II, le petit
Charlemagne, a-t-il une place de prédilection dans son cceur. Les pages
consacrées aux époques préhistorique, romaine, mérovingienne et caro-
lingienne, qui nous ont beaucoup plu, forment en somme comme l’entrée
en matiére de l'ouvrage principal.

Nous ne nous arréterons pas a discuter certains détails qui n’en
valent vraiment guére la peine. Par exemple, nous ne pensons pas que
des noms comme Marterey supposent nécessairement l'existence de martyrs
proprement dits : ils désignent simplement chez nous d’anciens cimetiéres
abandonnés ; nous ne croyons pas que I'Evéque de la Civitas Aventica
ou de l'Ecclesia Aventica ait nécessairement résidé, méme de fagon tem-
poraire, dans la ville d’Avenches ; nous voudrions qu’on laissat résolument
de coté 'évéché de Nyon, sans concéder qu'il y en eut peut-étre un : nous
sommes au contraire certain qu’il n'y en eut point.

Nous avons beaucoup aimé le tableau que M. Paquier fait de la vie
vaudoise au moyen age, et de l'activité qui s’y développe autour de la
cathédrale de Lausanne, vrai centre religieux et intellectuel du pays.
Nous lui sommes reconnaissant de ses patientes recherches et surtout de
I'effort accompli par lui pour donner une idée vraiment impartiale de
cette époque, si souvent mal jugée par d’autres, sous l'influence de sen-
timents ou la vérité historique n’a pas grand’chose a voir. Le conscien-
cieux historien qu’'est M. Paquier a le mérite d’avoir compris ce que fut
le passé de notre patrie vaudoise, de l'avoir scruté, comme on étudie
quelque chose qu’on respecte et qu'on aime, et d’en avoir fait une
description dans laquelle, avec la préoccupation nécessaire de chercher
toujours la vérité, se fait sentir pourtant un véritable amour.

Dans l'introduction qu’il a faite a cet ouvrage, M. Ramuz note que
lauteur écrit son livre « avec amitié » et il souhaite que ceux qui le



— 99 e

liront lui rendent cette sympathie. Nous voudrions que M. Paquier
trouvit dans notre bref compte rendu comme un cordial remerciement
du successeur de ces évéques de Lausanne dont il vient d’écrire I'histoire
avec tant de complaisance et tant de soin.

M. Besson.

Fritz Blanke: Der junge Bullinger. Ziirich, Zwingli-Verlag 1942. 179 S.
Mit Bilderbeilage von Leo Weisz. Fr. 4.40.

Wie man wei3, fehlt uns eine befriedigende Bullinger-Biographie.
Das ist nicht verwunderlich angesichts der gewaltigen Stoffmasse, die
ein Darsteller zu bewiltigen hitte, wenn er die ungewdhnliche Person-
lichkeit in ihrer Bedeutung fiir den gesamten Protestantismus wiirdigen
méchte. Auch sind hiefiir die Quellen nur teilweise eréffnet. Endlich
ist das Bild des Geschichtschreibers Bullinger noch keineswegs geklart.
So blieb die Biographie von Carl Pestalozzi, trotz ihrer Mingel, immer
noch unentbehrlich, obwohl sie bereits 1858 erschienen ist.

Der Ziircher Kirchenhistoriker Fritz Blanke unternimmt es nun, in
seinem vorliegenden Buch eine neue Biographie des jungen Bullinger zu
entwerfen, d. h. er schildert das Leben Bullingers bis zu jenem entschei-
denden Augenblick, da Bullinger als Nachfolger Zwinglis die Fiihrung
der Ziircher Kirche und damit auch sehr bald der protestantischen Kirche
der deutschen Schweiz iibernimmt. Man mufB sich dabei vergegenwar-
tigen, daB Bullinger 1531 bloB 27jihrig war und iiber vier Dezennien
lang seine maBgebende Stellung in Ziirich innehatte. Die Beschrinkung
auf die Friihzeit Bullingers ist daher sachlich durchaus gegeben.

Blanke versteht es, leicht fallich und anschaulich zu schreiben, ohne
der Oberflichlichkeit zu wverfallen. Er ist bestrebt, sich in historische
Gegebenheiten nicht bloB8 weitgehend einzufiihlen, sondern auch in riih-
menswerter Weise sein Urteil wohl abzuwagen und gerecht zu sein. Das
kleine Buch besticht denn auch durch seine vornehme innere Haltung.

In methodisch-sachlicher Hinsicht muB allerdings betont werden,
daB bei allen autobiographischen Aufzeichnungen, so auch bei jenen
Bullingers, sich zwangsldufig die Frage nach ihrer Glaubwiirdigkeit erhebt.
Diese Frage stellt sich natiirlich nicht im Sinn unbedingter Bejahung
oder Verneinung; wohl aber im Hinblick auf die psychologischen Vor-
aussetzungen, welche Erinnerungen aus der Jugendzeit anhaften, vor
allem den Erinnerungen an innere Wandlungen. Eine differenzierte Kritik
ist natiirlich schwer.

Die Schilderung der Jugendzeit Bullingers bis zu seinem Hochschul-
studium bildet ein iiberaus reizvolles Kapitel des Buches und darf als
besonders wohlgelungen gelten, wiahrend das Kapitel iiber Verlobung
und Hochzeit, trotz mancher hiibscher Ziige, uns eher zu breit geraten
erscheint.

Zum einzelnen seien uns die folgenden Bemerkungen gestattet. Das
Studium des Vaters in Leipzig hitte erwihnt werden diirfen, wie auch
fiir den Matrikeleintrag besser zu verweisen gewesen wire auf die Matri-



— 100 —

kelausgabe von Herm. Keussen, II (1919), S. 808 fiir Joh. Bullinger,
814 fiir Heinrich, woselbst die Angaben betreffend die Gradexamen sich
genau verzeichnet finden, wahrend C. Miiller sie unvollstindig bietet.
Nicht ganz zutreffend erscheint uns die Motivierung des MiBlingens der
Reformen Bischof Hugos, da die kirchliche Praxis selbst dem Konkubinat
doch erheblichen Vorschub leistete (8-10). Mit Recht unterzieht dagegen
Blanke, 16 f., 29 f., mehrfache Urteile Pestalozzis einer Revision. In der
Bewertung des mittelalterlichen Schulwesens bewihrt sich der Gerech-
tigkeitssinn Bs. gut. Die Riickkehr Bullingers nach Bremgarten wird
eher zuviel dramatisiert. Ahnliches gilt u. E. in erhéhtem MaB von der
Berufungsgeschichte Bullingers als Schulmeister nach Kappel (55 ff.).
Wir glauben, trotz Bullingers eigener Darstellung, nicht daran, daB er
vor der absoluten Wahl Ménch zu werden gestanden hatte. Der noch
nicht 19jahrige war ja dem Weihealter gar nicht so nahe. Da liegt die
andere Deutung viel niher, daB der &altere Bullinger in seiner Refor-
mationsgeschichte von vornherein vom Bestreben geleitet war, friihere
Bindungen an die katholische Welt wegzudenken oder dann mindestens
entsprechend zu rechtfertigen. Das geht u. E. auch gerade aus der
Betonung, daB er der Messe nie beigewohnt hdtte, ganz klar hervor. Man
mulB3 dabei bedenken, daB die Gegner jedenfalls mit Vorliebe sich auf
den « Bruch in der Gesinnung » der Reformatoren beriefen, um ihr wider-
spruchsvolles Verhalten in ihrem Leben darzutun. Dem galt es eben
die Konsequenz der Haltung entgegenzustellen. Schwer zu entscheiden
bleibt die Frage nach dem theologischen Studium der Monche in Kappel.
Angesichts der notorischen Schwierigkeit quellenmaBiger Nachweise gerade
in solchen Fragen wird man nicht leicht zu einer giiltigen Entscheidung
kommen. Sicher aber ist, daB bei aller Kritik, die man gegeniiber dem
spatmittelalterlichen Bildungswesen in einigen Bereichen walten lassen
wird, es ebenso berechtigt ist, den grundsitzlich anders motivierten AuBe-
rungen der Reformatoren etwelche Skepsis entgegenzubringen. So scheint
uns denn die Argumentation Bs. hinsichtlich der deutschen exegetischen
Kurse Bullingers in Kappel nicht von durchschlagender Uberzeugungs-
kraft getragen, umso weniger als wir die angezogene Stelle aus Zwinglis
Werke IV, 529 (S. 169, Anm. zu S. 69) keineswegs als vollig richtig
gedeutet betrachten, zum mindesten nicht als eindeutig auffassen kénnen.

Viel gesicherter erscheint uns dann freilich der Verlauf des spateren
Lebens Bullingers, vor allem seine Tatigkeit als Pridikant in Bremgarten,
das ja bekanntlich infolge des II. Kappeler Friedens rekatholisiert wurde.
Die Friedensbestimmungen, die B. wiirdigt, stehen freilich nicht zuletzt
auch im Zusammenhang mit der besonderen Rechtslage der gemeineid-
gendssischen Vogteien, aus denen die katholischen Orte vielfach mit
Gewalt verdringt worden waren, abgesehen von der besonderen strate-
gischen Bedeutung der Freiimter. Wir wollen uns weiter nicht einlassen
auf die Frage, ob nach Kappel der maBgebende Anteil an der Rettung
der Ziircher Kirche Leo Jud oder Bullinger zukomme. Man wird immer-
hin auch bedenken miissen, daB Bullinger 27jdhrig, Leo Jud dagegen
bereits 49jihrig war. Jeder Biograph von Personlichkeiten, die spiter zu



— 101 —

wirklicher GroBe emporgestiegen sind, unterliegt der Gefahr, auch die
Jugendzeit unter dem Eindruck dieser Entwicklung zu sehen. Dieser
Gefahr scheint uns B. nicht immer entgangen zu sein. Aber jeder, der
das Bediirfnis hat, den schon gestalteten Stoff tiefer zu iiberdenken und
zu iiberpriifen, wird ja im gewissenhaften und sorgfiltig gebotenen Quellen-
nachweis den Weg zu seinem Ziele finden. Dafiir wird man Blanke be-
sonderen Dank wissen.
Oskar Vasella.

Freiburger Urkundenbuch. Bearbeitet von Friedrich Hefele. Bd. I.
Freiburg i. Br. 1940. Bd. II. Lieferung 1, 1942. Kommissionsverlag der
Fr. Wagner’schen Universitatsbuchhandlung.

Erheblich bevor die groBern Nachbarstidte Basel, Bern, Ziirich, Stra3-
burg ihre Urkundenbiicher schufen, hatte bereits 1828/29 Heinrich Schreiber
sein zweibdndiges « Urkundenbuch der Stadt Freiburg i. Br. » verdffentlicht,
eine Arbeit, die fiir ihre Zeit eine sehr beachtliche Leistung darstellte.
Spater kamen weitere Urkundeneditionen hinzu, auch einzelne Unter-
suchungen, wie namentlich Hefeles ungemein wertvolle « Paliographischen
und sphragistischen Untersuchungen iiber St. Trudperter Urkunden » (in
Th. Mayers Beitrdge zur Geschichte von St. Trudpert, Freiburg 1937).
Wenige historische Gebiete haben nun freilich eine so starke Entwicklung
durchgemacht wie die Urkundenedition. Es war daher lingst notwendig, die
Freiburger Urkunden, von denen iibrigens nur ein Teil verdffentlicht war,
nach den modernen diplomatischen Grundsitzen neu herauszugeben. Daf
die Publikation so spat erfolgte, kommt ihr zu gut: sie steht nicht nur
weit iiber dem Niveau der oben genannten schweizerischen und elsissischen
Urkundenbiicher, die ihrerseits nun schon wieder Jahrzehnte zuriickliegen,
sie ist geradezu eine der allerbesten und modernsten, die wir iiberhaupt
kennen, mustergiiltig und vorbildlich fiir Editionen spidtmittelalterlicher
Urkunden iiberhaupt.,

Der auBerordentlich gewissenhafte und tiichtige Freiburger Stadt-
archivar Fr. Hefele hat unter Verwertung vielfacher Vorarbeiten in lang-
jahriger Arbeit dieses hervorragende Werk geschaffen. Der 1. Band um-
faBt zwei Halbbinde, deren erster den Text bringt : eine vorziigliche Ein-
fiihrung (I-XXXII), in der wir das Nahere iiber die Entstehung des Buches,
die diplomatische, kanzleigeschichtliche, paldographische, sphragistische
Auswertung des Stoffes nachlesen kénnen. Es folgt dann der Abdruck der
Urkunden (mit Registern 430 SS.). Der 2. Halbband vereinigt 14 Siegel-
tafeln mit insgesamt 120 Abbildungen und 86 Schrifttafeln mit iiber
200 Schriftproben. Die Lichtdrucke sind ausgezeichnet ausgefallen.

Dieser 1. Band vereinigt die auf die Stadt Freiburg und ihr Gebiet
beziiglichen Urkunden von 972 bis 1283, insgesamt 368 Nummern. Die
Edition ist, wie erwdhnt, musterhaft. Wie iiblich finden sich Kopfregesten,
Angaben iiber die beniitzten Quellen mit genauer Festhaltung der Uber-
lieferungsform, iiber die Literatur (Abdrucke, Erwdhnungen, Abbildungen
usw.). Zu jeder Nummer findet sich der unerlaBliche, in vielen Urkunden-



— 102 —

biichern leider mangelhafte oder fehlende kritische Apparat (Lesarten,
Korrekturen, Literaturhinweis, diplomatische, paldographische, sphragi-
stische, chronologische Bemerkungen usw.). Vor allem ist der modernen
wissenschaftlichen Forderung nach der kanzleigeschichtlichen Untersuchung
und der Provenienz entsprochen, was das Buch so ungemein lehrreich
macht. Durch die Beigabe der Siegeltafeln und besonders der Schrift-
abbildungen lassen sich die Untersuchungen Hefeles genau nachpriifen.
Das Schriftmaterial ist dariiber hinaus von gréBtem Wert fiir die Palio-
graphie des 12. und 13. Jahrhunderts. In keiner modernen Tafelsammlung
besitzen wir aus einem geschlossenen Gebiet eine auch nur anndhernd so
groBe Fiille von Schriftwiedergaben dieser Zeit.

Das grundlegende Werk Hefeles wird man in Zukunft bei der Anlage
moderner Urkundenbiicher in erster Linie beriicksichtigen miissen, da es
am weitgehendsten die Forderungen der heutigen Privaturkundendiplomatik
erfiilllt. Moge das bereits im 2. Band stehende Unternehmen trotz der
Ungunst der Zeit zum guten AbschluB gebracht werden.

A. Bruckner.

Perler Othmar : Sebastian Werro (1555-1614). Beitrag zur Geschichte
der katholischen Restauration zu Freiburg in der Schweiz. Freiburg, 1942.
169 SS. (Freiburger Geschichisbldtter, Band XXXV.)

M. Perler a eu la bonne fortune de mettre la main, a la bibliothéque
du couvent des Péres Cordeliers a Fribourg, sur une importante liasse de
travaux manuscrits de Sébastien Werro, et c’est ce qui 1'a décidé a publier
cette étude.

Dans une premiére partie, la plus courte, il retrace la vie de Werro,
ajoutant aux faits déja connus les précisions et compléments que per-
mettent d'y apporter diverses publications parues au cours de ces derniéres
années : le 8¢ volume de la correspondance de saint Canisius, certaines
lettres de Werro !, les actes de la nonciature de Bonhomini et enfin les
annotations marginales dont sont émaillés les travaux manuscrits dont
il vient d’étre question.

C’est a ces derniers que M. Perler consacre la deuxiéme partie, la plus
importante et la plus neuve de son livre. Il y a groupé les ouvrages de
Werro en huit chapitres: sa Physique, qui eut I'honneur de trois éditions
anglaises ; le récit de son Voyage em Terre Sainte, dont M. Ed. Wymann
a, dans différentes collections, publié déja divers extraits; sa Chronique,
qui est, plus exactement, une sorte d’histoire de I'Eglise, dont le premier
jet a précédé de plusieurs années les Annales de Baronius, congues dans
un esprit analogue; le Fragstick des Christlichen Glaubens, adaptation
du livre d’un Jésuite écossais : Jean Hay, ouvrage de polémique, qui souleva

1 Nous avons donné, ici méme, des extraits d’'une vingtaine de ses lettres
et nous saisissons l'occasion pour corriger la date de l'une d’elles : la lettre
indiquée (Revue 1938, p. 265) comme étant du 16 février 1592 est en réalité du
16 février 1593.



— 103 —

en Suisse une assez violente campagne, dont M. Perler nous parle longuement,
et suscita divers essais de réfutation ainsi qu'une réplique de Werro, trois
fois remaniée, mais dont le gouvernement de Fribourg, par mesure de
prudence, n’'autorisa pas la publication. Viennent ensuite quelques bio-
graphies et brochures de dévotion, puis divers réglements et en particulier
les Constitutions synodales de 1599. M. Perler nous présente enfin les écrits
théologiques de Werro — demeurés ceux-la inédits — et notamment son
De vera religione, ouvrage monumental, puisque, bien qu’il soit inachevé,
il ne compte pas moins de 3000 pages environ. L’auteur nous entretient
a ce sujet de la position adoptée par Werro dans le probléme de la grace :
sans hésitation, il faut le classer parmi les tenants du Molinisme, ou, plus
exactement, le mettre, vers la fin de sa vie, au nombre des adeptes du
congruisme. Werro a laissé en outre des études de philosophie, d’exégése
et de mystique, en partie inédites, qui laissent soupgonner les voies
extraordinaires auxquelles il s’est élevé vers la fin de sa vie.

M. Perler a brossé quelques bons tableaux des divers milieux dans
lesquels a vécu Werro : I'université de Fribourg-en-Brisgau, ou il commenga
ses études ; la Rome de 1590, ou il les continua, aprés avoir donné sa démis-
sion de curé. Il fit, dans la Ville éternelle, la connaissance de Baronius, de
Philippe Néri, alors tres agé; il y a rencontré aussi Bellarmin. Il échangea,
dans la suite, quelques lettres avec saint Frangois de Sales, avec 1'évéque
de Bale, Mgr Blarer de Wartensee. Il avait été, a Fribourg, l'ami intime
de saint Canisius, ainsi que du nonce Bonhomini, qu’il accompagna a plu-
sieurs reprises dans ses voyages, qu’il retrouva, en 1581, en Italie, et qui,
a cette occasion, l'introduisit, a Milan, auprés de saint Charles Borromée,
dont il fut 1’hote durant quelques jours. Werro a tracé, du cardinal, un
précieux portrait que M. Perler a bien fait de reproduire in extenso (p. 82-4).
I1 avait obtenu, lors de son premier passage a Rome, 4 Mondragone,
le 18 mai 1581, une audience de Grégoire XIII, au cours de laquelle il fit
part au Souverain Pontife de ses vues sur la modification du calendrier,
probléme auquel celui-ci s’intéressait et qui devait aboutir, on le sait, deux
ans plus tard, a la réforme qui porte son nom.

Le Werro qui se dégage du livre de M. Perler est celui que l'on
connaissait déja, mais avec des saillies de caractére que 'auteur, au terme
d’une étude minutieuse, a cru devoir accentuer encore. Werro était un
nerveux, et — son portrait reproduit en téte du volume, suffirait a le
démontrer — un homme au caractére tenace. Il avait un tempérament
fougueux, mais ses interventions, parfois assez vives, étaient suivies
parfois de mouvements de dépression, voire méme de découragement.
Avec beaucoup de raison, M. Perler souligne qu'’il ne faudrait pas attribuer
aux divergences d’ordre politique, avec lesquelles elles sont mises en rela-
tion dans les documents de 1'époque, la démission de Werro comme curé
en 1590, puis comme prévét en 1601 : ces incidents, de nature au fond
analogue, dont le Ratsmanual se fait assez complaisamment 1’écho, n’ont
été que l'occasion qui fit éclater un conflit latent depuis longtemps entre,
d’une part, un homme qui ne transigeait pas sur les principes et qui manquait
de souplesse dans leur application, et d’autre part, un gouvernement auto-



— 104 —

ritaire et assez joséphiste, qui alla jusqu’'a interdire la chaire a celui qui
avait été, jadis, le curé de la cité. Il est vrai, ainsi que saint Canisius lui
en faisait trés franchement l’observation, que soit dans ses prédications,
soit dans ses rapports, Werro manquait des qualités requises pour se rendre
agréable, vrai aussi qu’'un certain nombre de chanoines, peut-étre méme
la majorité d’entre eux, le virent sans regret abandonner la charge prévoétale.

Werro n’en fait pas moins I'impression de n’avoir pas donné toute sa
mesure. Il s’était, surtout depuis les trois années passées 3 Rome, de 1591
a 1593, plongé dans l'étude, et il nous étonne aujourd’hui encore par la
diversité et 'étendue de ses connaissances. En tous cas, ceux-la se trompaient
étrangement qui, lors de la publication du Fragstiick, soupgonnérent les
Jésuites de se trouver derriere celui auquel ils auraient fait signer un ouvrage
dont ils étaient, en réalité, plus ou moins les auteurs : Werro avait, dans
sa mémoire et dans ses fiches, accumulé suffisamment de données précises
pour étre capable de composer lui-méme un livre de polémique de cette
nature. Il gardait au surplus l'empreinte de sa formation premiére, et il
était bien de son temps par ses tendances intellectuelles, qui le portaient
a négliger les discussions des scolastiques, pour s’intéresser beaucoup plus
aux textes des Péres de 1'Eglise et aux décrets des conciles.

C’est Werro considéré comme théologien, historien et moraliste que
M. Perler a surtout voulu nous présenter. Il avoue, en terminant, qu'’il
ne faut pas exagérer son importance, ni comme auteur, ni comme écrivain.
Il lui a manqué une base philosophique solide, et, d’autre part, son savoir
était trop encyclopédique, et partant pas assez approfondi, pour qu'il ait
pu nous laisser une ceuvre durable.

On aboutit dés lors a cette constatation : dans les différents postes
que Werro a occupés, aussi bien que dans ses initiatives d’ordre littéraire,
il a partiellement échoué; ses écrits les plus importants sont demeurés
inédits, et il s’est, par un labeur excessif, prématurément usé. Mais il reste
sa valeur morale et I’exemple qu’il a donné : sa foi, sa piété, sa générosité,
sa conduite irréprochable : c’'est par ces qualités, par sa valeur personnelle,
qu’il a surtout exercé sur ses contemporains une influence indirecte mais
considérable, et qu’il reste, avec Pierre Schneuwly, 1'une des deux grandes
figures fribourgeoises de 1'époque de la contre-réformation.

M. Perler ne s’est épargné aucune peine pour réunir tous les rensei-
gnements susceptibles de l’aider a dresser le tableau qu’il nous livre : il
a fouillé les archives, les bibliothéques; il s’est adressé aux familles qui
conservent encore des souvenirs de Werro. Il a compulsé ses manuscrits,
parcouru les ouvrages qui lui ont appartenu afin d’en extraire les notes
marginales qu’ils renferment. On peut étre certain que rien d’'essentiel
ne lui a échappé, et que, dans son ensemble, le portrait qu’il nous a tracé
de Sébastien Werro ne sera pas contesté.

Deux petites remarques pour terminer. M. Perler pense que c’est
Schneuwly qui a interdit a Werro de célébrer sa premiére messe avant
qu’il ait atteint 1’dge canonique (pp. 3, 23 et 72). Werro, qui était né en
1555, avait obtenu, en février 1577, du vicaire général du diocése, Claude
Duvillard, des dimissoriales l’autorisant a recevoir les ordres. De fait,



— 105 —

il fut tonsuré, & Besangon, le 22 février 1577 et ordonné prétre le Jeudi-
Saint de la méme année. Nommé chanoine a une date que le Ratsmanual
n'a pas enregistrée, il fut agréé par le Chapitre, sans doute trés peu apres,
en séance du 19 septembre 1577. Dans le Manuale capituli (t. I, f 27), on
lit, en date du 13 février 1578, cette annotation — de la main méme de
Werro, qui était alors secrétaire du Chapitre : « D. Sebastianus Werro antea,
videlicet 19. Septembris anni superioris, in Clerum et Capitulum assumptus,
ita tamen, ut reddituum quorumcunque non esset particeps, quod propter
imperfectam atatem a Canonibus Apostolicis requisitam, nondum Primitias
celebrasset, hac die, peractis praecedente Dominica sacris, in participantium
numerum est susceptus. » Il avait donc célébré sa premiére messe le dimanche
précédent, soit le 9 février, par conséquent dés qu’il eut achevé sa 23¢ année.
Sans doute, il est possible que ce soit Schneuwly qui l'ait obligé 4 attendre
jusque la, mais on remarquera que le texte que nous venons de citer — le
seul & nous en parler — ne le dit pas ; I'interdiction a pu provenir d’un autre
personnage, ou du Chapitre tout entier ; il se pourrait aussi, et plus encore,
que c’elit été Werro lui-méme qui, de son propre chef, ait tenu & se con-
former aux régles ecclésiastiques.

L’autre remarque concerne les statuts capitulaires présentés au Nonce
le 7 janvier 1580, lors d’'un repas que les chanoines lui avaient offert. Le
secrétaire capitulaire — c’était, nous l'avons dit, Werro — note que, a
cette occasion « exhibite... fuerunt [Nuncio] Constitutiones et Petitiones
a se confirmand® et obtinend®, qua a quibusdam deputatis ex Capitulo
erant composite » (Man. Cap. I, f. 11). Dans ces « chanoines qui avaient
été chargés de la rédaction de ces statuts », on a pensé qu’il fallait voir
Schneuwly et Werro lui-méme, qui, par délicatesse, aura évité de prononcer
son nom. La supposition parait d’autant plus admissible que, dix ans plus
tard, le 17 novembre 1589, dans une circonstances analogue (il s’agissait
de rédiger, a la demande du prévot Thorin, un réglement pour la récitation
de l'office du cheeur ; mais il ne semble pas que les préoccupations d’alors
aient concerné aussi les choralistes), cette tache fut confiée 4 Schneuwly
et & Werro (Man. capit. 1, f. 507). M. Perler pose cependant un point d’in-
terrogation (p. 135). Il se demande si Werro a pu collaborer a la rédaction
des statuts présentés au Nonce au début de janvier 1580, étant donné
que, peu aprés le synode tenu a Fribourg les 17 et 18 décembre 1579, il
avait accompagné Bonhomini en Valais et n’était rentré, avec lui, que le
3 janvier. L’objection ne nous parait pas décisive. Elle part d’une double
supposition qui semble discutable : premiérement, qu’il s’agissait de cons-
titutions volumineuses, dont la rédaction aurait, par conséquent, demandé
un temps assez long. Or, tel ne devait pas étre le cas : le texte que nous
avons cité ne dit pas, en effet, qu'on les avait remises au Nonce pour
examen, mais qu’on les lui avait fait voir, attendant de lui par conséquent
qu’il les approuvat séance tenante ; c’est dire qu’'elles devaient étre assez
vite lues. Au surplus, I'évéque de Verceil ne quitta pas Fribourg immé-
diatement aprés le synode : le jour de Noél, il chanta une messe pontifi-
cale a Saint-Nicolas ; le lendemain, il écrit, de Fribourg, une lettre 4 saint
Charles. Deuxiémement, il ne faudrait pas croire que l'idée de rédiger



— 106 —

des statuts n’a pu naitre dans l'esprit des chanoines qu’'a partir du synode
de décembre 1579 : il y avait déja plusieurs années que, au sein du Chapitre,
grice a 'un ou l'autre de ses membres, les idées de réforme faisaient leur
chemin. Depuis le début de 1578 — date qui coincide avec celle de la récep-
tion de Werro dans le corps capitulaire —, on avait commencé i tenir un
procés-verbal des séances du Consistoire ainsi que de celles du Chapitre
(les Manualia Capituli ne débutent qu’en 1578 ; pour le demi-siécle — exac-
tement 63 ans — qui précéde, il n'y en a, vraisemblablement, jamais eu :
non seulement nul volume de ce genre n’est conservé, mais aucun texte
ne fait allusion a leur existence). Or, de ces deux procés-verbaux, c’était
Werro qui était le rédacteur. C’est de sa main également qu’a été écrit
le réglement des choralistes. Il serait dés lors bien surprenant que rien
de semblable n’eit été fait pour les chanoines. Le synode de décembre
ne s’était occupé que du clergé du diocése en général, ou, plus exactement,
du clergé des décanats ruraux, mais nullement de celui de la ville, qui ne
comprenait guére que les chanoines et chapelains de Saint-Nicolas et le
clergé de Notre-Dame. Il nous semble dés lors que les statuts présentés
a Bonhomini le 7 janvier étaient, ou bien un reglement déja composé depuis
un certain temps mais qu’on tenait & faire approuver par le Nonce, ou bien
une adaptation au clergé de la ville, ou du moins de Saint-Nicolas, des
constitutions qui venaient d’étre promulguées au synode. Nous nous les
représentons un peu comme les 14 articles qui occupent deux pages a la
fin du 2¢ volume des manuaux du Chapitre (dont une annotation marginale,
ajoutée apres coup, affirme que ce sont les statuts rédigés par Schneuwly
et Werro en novembre 1589, ce dont nous ne sommes pas certain, car leur
contenu ne semble pas correspondre a ce qu’en dit le Manual I, f. 50V) et
nous inclinons a croire que les chanoines chargés de rédiger les statuts
qui furent placés sous les yeux de Bonhomini a l'occasion du repas offert
par le Chapitre, le 7 janvier 1580, étaient bel et bien Pierre Schneuwly
et Sébastien Werro. L. Waber.

Hans Forster : Die Vertretung des Bischofs von Basel auf dem Konzil
von Trient. Sonderabdruck aus Band 41 der Basler Zeitschrift fiir
Geschichte und Altertumskunde. Basel 1942. 43 S. Darstellung und

29 S. Belege.

Diese Arbeit behandelt zwar eine sehr wenig belangreiche Einzelheit
des groBen Reformkonzils; denn der Vertreter des Bischofs von Basel
auf dem Konzil, Georg Hochenwarter, hat, nach seinen Berichten an seinen
Bischof und dessen Offizialen zu schlieBen, den Konzilsverhandlungen nur
sehr wenig Interesse entgegengebracht, auch nur sehr wenig daran teil-
genommen. Aber seine Schreiben und die Antworten darauf und die auf
diesen Schriftstiicken fuBende Darstellung gewahren einen aufschluBreichen
Einblick in die damaligen Verhaltnisse der Kirche Deutschlands. Um die
fiir das deutsche Reich so brennend gewordene Religions- und Kirchen-
frage zu behandeln und gegen die herrschenden Ubel die geeigneten Heil-
mittel zu finden, war das Konzil zusammengetreten und nach wiederholter



— 107 —

Unterbrechung immer wieder eréffnet worden. Aber von denen, die es
vor allem anging, die deutschen Kirchenfiirsten, erschien auf dem Konzil
nur der eine und andere. Von den iibrigen sandten auch nur ganz wenige
einen Vertreter. Wenn sie nicht selber am Konzil teilnahmen, mochten
sie sich immerhin noch damit entschuldigen, daB die unsichern politischen
Verhiltnisse es ihnen nicht erlaubten, ihren Sprengel und zugleich ihr
Fiirstentum zu verlassen. Aber indem sie sich entweder gar nicht ver-
treten lieBen oder nur so, wie der Bischof von Basel, Melchior v. Lichtenfels,
es tat, offenbarten sie in erschreckender Weise ihre religiése und kirchliche
Interesselosigkeit. Nicht als ob Hochenwarter selber ein wunkirchlich
gesinnter oder an sich ungeeigneter Mann gewesen wire. Nach der
Korrespondenz war er wohl ein Kind seiner Zeit, aber nicht im schlimmen
Sinn des Wortes ; aber vor den drei Sorgen und Anliegen, die ihn vor allem
beschaftigten, trat das Konzil ganz zuriick. Hochenwarter war von seinem
Auftraggeber als Weihbischof von Basel bezeichnet worden ; seine Sorge
war nun, von Rom bestitigt und noch in der Konzilsstadt geweiht zu
werden. Vom Konzil lenkte Hochenwarter auch ab der Erwerb des Grades
eines Doktors im kanonischen Recht in Padua. Er hoffte, so auch in Trient
mit groBerem Nachdruck auftreten zu koénnen. Der Hauptgegenstand
seiner Briefe sind aber die materiellen Sorgen : er ist so knapp bei Mitteln,
daB er kaum weil, wie er die Kosten der romischen Bullen und des
Doktorexamens bestreiten und in Trient, wo alles sehr teuer sei, standes-
gemal leben kann. Je mehr wir aus seinen Briefen von seinen alltaglichen
Sorgen horen, desto weniger vernimmt man vom Verlauf des Konzils,
gelegentlich etwas von den sich hinausschleppenden Verhandlungen und
den jeweiligen Verhandlungsgegenstinden. Nur héchst ungern weilt Hochen-
warter in Trient, und nur der Wunsch, in Trient doch noch die bischéf-
liche Weihe zu erhalten, bestimmt ihn, dort bis zum SchluB8 auszuharren.
Aber weder erreichten ihn in Trient die romischen Bullen noch kam er,
heimgekehrt, dazu, sich weihen zu lassen : er starb zuvor. — Der Eindruck,
den man auf Grund der mitgeteilten Briefe von den Hauptpersonen erhilt,
wird zwar vom Verfasser nicht eigens herausgestellt, ist aber dieser : Der
Bischof von Basel gehért mit seinem Stab von Mitarbeitern noch ganz
der alten, vorreformatorischen «Schule» an und ist zufrieden, wenn er
den Anschein erweckt, wenigstens etwas getan zu haben, und sein Vertreter
entpuppt sich wohl als geschulten Humanisten und guten Verwalter, aber
allgemeine kirchliche und religiése Interessen beriihrten ihn kaum.

Einsiedeln. P. Theodor Schwegler O.S. B.

Heimatkunde vom Linthgebiet 1942. Herausgegeben vom Verein
fiir Heimatkunde vom Linthgebiet. Beilage zum «St. Galler Volks-
blatt », 1942. Gebr. Oberholzer. Buchdruckerei, Uznach, 8°. 48 S.

Diese Publikation, die sich durch ihre heimatgeschichtlichen Arbeiten
um das Gasterland sehr verdient macht, bringt im verflossenen Jahrgang
neben einer gréBern Arbeit iiber « Eschenbacher in fremden Kriegsdiensten



— 108 —

und sonst in fremden Landen» von Pfarrer W. Brindly in Luzern und
einer solchen von A. Martin iiber « Das Postwesen im st. gallischen
Linthgebiet in alter und neuer Zeit» den interessanten Bericht eines
Reisenden von 1784 iiber das Damenstift zu Schinis, den Dr. Schnell-
mann, Luzern, im Luzernischen Wochenblatt vom 17. Februar 1784 fand.
Wir erhalten dadurch einen erfreulichen Einblick in das Leben und Treiben

der Schiniser Stiftsdamen.
P. Rudolf Henggeler.

Klidui Paul : Ortsgeschichte. Eine Einfithrung. Ziirich 1942. Schulthes
u. Co. 8°. 148 S.

Schon 1897 hatte Karl Dindliker eine « Einfiihrung in die Orts-
geschichte und historische Heimatkunde » herausgegeben, deren Neu-
herausgabe Dr. Kliui im Auftrag der ziircherischen Erziehungsdirektion
iibernahm. Seine Arbeit wurde freilich zu einem ganz neuen ortsgeschicht-
lichen Hilfsmittel, denn im Laufe eines halben Jahrhunderts hat sich
gerade auf diesem Gebiete ein groBer Wandel vollzogen. DaB die An-
regungen Dindlikers reiche Frucht zeitigten, ersieht man nicht zuletzt
aus der von Kliui aufgefilhrten Literatur. Auch Kliui hat in erster
Linie ziircherische Verhiltnisse im Auge, aber sein Werk greift doch weit
iiber die engere Heimat heraus und kann jedem, der sich, vorab in der
deutschsprachigen Schweiz, mit Ortsgeschichte befaBit, als Leitfaden dienen.
Denn seine Ausfiihrungen iiber die Quellen und die Arbeitsweise wie iiber
die Stofigebiete der Ortsgeschichte sind doch so allgemeiner Natur, daB
man ruhig von einer Einfiihrung in die schweizerische Ortsgeschichte
iberhaupt reden kann. Auch die Literaturangaben umfassen, wenigstens
in ihrem allgemeinen Teil, die ganze Schweiz. Es bleibt schlieBlich fiir
den einzelnen Autor nur die Spezialliteratur des eigenen Kantons zu
erfassen iibrig. Dankbar ist man dem Autor auch fiir die beigegebenen
Angaben iiber MaB, Gewicht und Miinze sowie die Festlegung der Grund-
satze fiir den Druck von Quellentexten. Ein Sachregister erleichtert den
Einblick in die klar, faBlich und biindig geschriebene Arbeit, an deren
Zustandekommen, neben Herrn Klaui, die Herren Erb und Vogt fiir
Ur- und Friihgeschichte und Dr. Schwarz fiir Miinzgeschichte mitge-

arbeitet haben.
P, Rudolf Henggeler.

Zwingli - Hauptschriften. Bearbeitet von den Professoren Fritz Blanke,
Oskar Farner, Rudolf Pfister. Bd. 9: Kommentar H. Zwinglis iiber die
wahre und falsche Religion. Ubers. und erliutert von F. Blanke. 1. Teil.
1x-189 SS. Zwingli-Verlag, Zirich 1941. Fr. 6.50.

Der Zwingli-Verlag hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Schriften
Zwinglis in einer volkstiimlichen Aufgabe bekannt zu machen. Die latei-
nischen Schriften werden in das heutige Deutsch iibersetzt, in mdéglichst
guter Anlehnung an das Original, die deutschen Schriften behalten da-



— 109 —

gegen ihre Originalfassung bei. Die Erlauterungen beschrinken sich im
wesentlichen auf die Erklarung unverstindlicher und schwerverstind-
licher Ausdriicke, wobei auch dem Bediirfnis des nichtschweizerischen
Lesers Rechnung getragen wird. Bisher erschienen von den Predigt-
schriften je der 1. Teil von Bd. 1 und Bd. 2, bearbeitet von O. Farner.
Der uns vorliegende Band bietet den ersten Teil der umfangreichen
Schrift Zwinglis: De vera et falsa religione, in welcher Zwinglis Lehre
der katholischen Dogmatik gegeniibergestellt wird. Uber die Grund-
sitze, die Blanke bei seiner Ubersetzung und Ausgabe befolgt hat, spncht
er sich im Vorwort knapp und klar aus.

Die groBe Wirkung, welche die Schrift zu seiner Zeit erreicht hat
— sie erschien im Mirz 1525 bei Froschauer in Ziirich — bezeugt ein
leider wenig beachteter zeitgendssischer italienischer Bericht: « Et hanno
stampato novamente una opera intitulata: De vera et falsa religione,
sopra la qual tutti sono ammaestrati. »

Der Zwingli-Verlag beschrankt sich bei der Auswahl der Schriften
nicht auf die theologischen Werke, sondern will ebenso das pddagogische
und politische Schrifttum Zwinglis in seine Ausgabe aufnehmen, was
sehr zu begriiBen ist. Auch wer seinen Studien bisher die Gesamtausgabe
zu Grunde gelegt hat, wird inskiinftig diese Ausgabe ohnc Zweifel mit
groBem Nutzen heranziehen. Die rege Tatigkeit des Zwingli-Verlags kann
katholischen Kreisen als vorbildlich gelten. DaB er dabei auch den refor-
mierten Glauben in eigenen Kreisen verlebendlgen will, darf uns heute
mit Freude erfiillen. '

Oskar Vasella.



	Comptes rendus

