
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 37 (1943)

Buchbesprechung: Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

R. Paquier, Le Pays de Vaud, des origines à la conquête bernoise.
Introduction de C. F. Ramuz. Bois de Marc Gonthier. Librairie F. Rouge
et Cle, S. A., Lausanne 1943. 2 vol., 280 et 284 pages.

Si l'on reprochait à M. Paquier de n'avoir pas résolu, dans ce bel
ouvrage, des problèmes restés avant lui sans solution, et de n'avoir pas
utilisé des sources nouvelles, il répondrait probablement que son propos
n'était pas précisément de trouver du neuf, mais plutôt de recueillir avec
diligence tous les matériaux qui se présentaient à lui, pour faire une
histoire aussi complète que possible du pays de Vaud avant la Réforme.
C'est, du moins, ce qu'il a fait. Nous avons, de la sorte, un travail
d'ensemble sur notre pays sous la domination savoyarde, compilé avec
amour, rédigé clairement et qui suscite un grand intérêt. Nous disons
bien : sous la domination savoyarde. Car c'est visiblement la période
savoyarde qui passionne l'auteur ; peut-être même Pierre II, le petit
Charlemagne, a-t-il une place de prédilection dans son cœur. Les pages
consacrées aux époques préhistorique, romaine, mérovingienne et
carolingienne, qui nous ont beaucoup plu, forment en somme comme l'entrée
en matière de l'ouvrage principal.

Nous ne nous arrêterons pas à discuter certains détails qui n'en
valent vraiment guère la peine. Par exemple, nous ne pensons pas que
des noms comme Marterey supposent nécessairement l'existence de martyrs
proprement dits : ils désignent simplement chez nous d'anciens cimetières
abandonnés ; nous ne croyons pas que l'Evêque de la Civitas Aventica
ou de YEcclesia Aventica ait nécessairement résidé, même de façon
temporaire, dans la ville d'Avenches ; nous voudrions qu'on laissât résolument
de côté l'évêché de Nyon, sans concéder qu'il y en eut peut-être un : nous
sommes au contraire certain qu'il n'y en eut point.

Nous avons beaucoup aimé le tableau que M. Paquier fait de la vie
vaudoise au moyen âge, et de l'activité qui s'y développe autour de la
cathédrale de Lausanne, vrai centre religieux et intellectuel du pays.
Nous lui sommes reconnaissant de ses patientes recherches et surtout de
l'effort accompli par lui pour donner une idée vraiment impartiale de
cette époque, si souvent mal jugée par d'autres, sous l'influence de
sentiments où la vérité historique n'a pas grand'chose à voir. Le consciencieux

historien qu'est M. Paquier a le mérite d'avoir compris ce que fut
le passé de notre patrie vaudoise, de l'avoir scruté, comme on étudie
quelque chose qu'on respecte et qu'on aime, et d'en avoir fait une
description dans laquelle, avec la préoccupation nécessaire de chercher
toujours la vérité, se fait sentir pourtant un véritable amour.

Dans l'introduction qu'il a faite à cet ouvrage, M. Ramuz note que
l'auteur écrit son livre « avec amitié » et il souhaite que ceux qui le



— 99 —

liront lui rendent cette sympathie. Nous voudrions que M. Paquier
trouvât dans notre bref compte rendu comme un cordial remerciement
du successeur de ces evêques de Lausanne dont il vient d'écrire l'histoire
avec tant de complaisance et tant de soin.

M. Besson.

Fritz Blanke: Der junge Bullinger. Zürich, Zwingli-Verlag 1942. 179 S.

Mit Bilderbeilage von Leo Weisz. Fr. 4.40.

Wie man weiß, fehlt uns eine befriedigende Bullinger-Biographie.
Das ist nicht verwunderlich angesichts der gewaltigen Stoflfmasse, die
ein Darsteller zu bewältigen hätte, wenn er die ungewöhnliche
Persönlichkeit in ihrer Bedeutung für den gesamten Protestantismus würdigen
möchte. Auch sind hiefür die Quellen nur teilweise eröffnet. Endlich
ist das Bild des Geschichtschreibers Bullinger noch keineswegs geklärt.
So blieb die Biographie von Carl Pestalozzi, trotz ihrer Mängel, immer
noch unentbehrlich, obwohl sie bereits 1858 erschienen ist.

Der Zürcher Kirchenhistoriker Fritz Blanke unternimmt es nun, in
seinem vorliegenden Buch eine neue Biographie des jungen Bullinger zu
entwerfen, d. h. er schildert das Leben Bullingers bis zu jenem entscheidenden

Augenblick, da Bullinger als Nachfolger Zwingiis die Führung
der Zürcher Kirche und damit auch sehr bald der protestantischen Kirche
der deutschen Schweiz übernimmt. Man muß sich dabei vergegenwärtigen,

daß Bullinger 1531 bloß 27jährig war und über vier Dezennien
lang seine maßgebende Stellung in Zürich innehatte. Die Beschränkung
auf die Frühzeit Bullingers ist daher sachlich durchaus gegeben.

Blanke versteht es, leicht faßlich und anschaulich zu schreiben, ohne
der Oberflächlichkeit zu verfallen. Er ist bestrebt, sich in historische
Gegebenheiten nicht bloß weitgehend einzufühlen, sondern auch in
rühmenswerter Weise sein Urteil wohl abzuwägen und gerecht zu sein. Das
kleine Buch besticht denn auch durch seine vornehme innere Haltung.

In methodisch-sachlicher Hinsicht muß allerdings betont werden,
daß bei allen autobiographischen Aufzeichnungen, so auch bei jenen
Bullingers, sich zwangsläufig die Frage nach ihrer Glaubwürdigkeit erhebt.
Diese Frage stellt sich natürlich nicht im Sinn unbedingter Bejahung
oder Verneinung ; wohl aber im Hinblick auf die psychologischen
Voraussetzungen, welche Erinnerungen aus der Jugendzeit anhaften, vor
allem den Erinnerungen an innere Wandlungen. Eine differenzierte Kritik
ist natürlich schwer.

Die Schilderung der Jugendzeit Bullingers bis zu seinem Hochschulstudium

bildet ein überaus reizvolles Kapitel des Buches und darf als
besonders wohlgelungen gelten, während das Kapitel über Verlobung
und Hochzeit, trotz mancher hübscher Züge, uns eher zu breit geraten
erscheint.

Zum einzelnen seien uns die folgenden Bemerkungen gestattet. Das
Studium des Vaters in Leipzig hätte erwähnt werden dürfen, wie auch
für den Matrikeleintrag besser zu verweisen gewesen wäre auf die Matri-



— 100 —

kelausgabe von Herrn. Keussen, II (1919), S. 808 für Joh. Bullinger,
814 für Heinrich, woselbst die Angaben betreffend die Gradexamen sich
genau verzeichnet finden, während C. Müller sie unvollständig bietet.
Nicht ganz zutreffend erscheint uns die Motivierung des Mißlingens der
Reformen Bischof Hugos, da die kirchliche Praxis selbst dem Konkubinat
doch erheblichen Vorschub leistete (8-10). Mit Recht unterzieht dagegen
Blanke, 16 f., 29 f., mehrfache Urteile Pestalozzis einer Revision. In der
Bewertung des mittelalterlichen Schulwesens bewährt sich der
Gerechtigkeitssinn Bs. gut. Die Rückkehr Bullingers nach Bremgarten wird
eher zuviel dramatisiert. Ähnliches gilt u. E. in erhöhtem Maß von der
Berufungsgeschichte Bullingers als Schulmeister nach Kappel (55 ff.).
Wir glauben, trotz Bullingers eigener Darstellung, nicht daran, daß er
vor der absoluten Wahl Mönch zu werden gestanden hatte. Der noch
nicht 19jährige war ja dem Weihealter gar nicht so nahe. Da liegt die
andere Deutung viel näher, daß der ältere Bullinger in seiner
Reformationsgeschichte von vornherein vom Bestreben geleitet war, frühere
Bindungen an die katholische Welt wegzudenken oder dann mindestens
entsprechend zu rechtfertigen. Das geht u. E. auch gerade aus der
Betonung, daß er der Messe nie beigewohnt hätte, ganz klar hervor. Man
muß dabei bedenken, daß die Gegner jedenfalls mit Vorliebe sich auf
den « Bruch in der Gesinnung » der Reformatoren beriefen, um ihr
widerspruchsvolles Verhalten in ihrem Leben darzutun. Dem galt es eben
die Konsequenz der Haltung entgegenzustellen. Schwer zu entscheiden
bleibt die Frage nach dem theologischen Studium der Mönche in Kappel.
Angesichts der notorischen Schwierigkeit quellenmäßiger Nachweise gerade
in solchen Fragen wird man nicht leicht zu einer gültigen Entscheidung
kommen. Sicher aber ist, daß bei aller Kritik, die man gegenüber dem

spätmittelalterlichen Bildungswesen in einigen Bereichen walten lassen

wird, es ebenso berechtigt ist, den grundsätzlich anders motivierten
Äußerungen der Reformatoren etwelche Skepsis entgegenzubringen. So scheint
uns denn die Argumentation Bs. hinsichtlich der deutschen exegetischen
Kurse Bullingers in Kappel nicht von durchschlagender Überzeugungskraft

getragen, umso weniger als wir die angezogene Stelle aus Zwingiis
Werke IV, 529 (S. 169, Anm. zu S. 69) keineswegs als völlig richtig
gedeutet betrachten, zum mindesten nicht als eindeutig auffassen können.

Viel gesicherter erscheint uns dann freilich der Verlauf des späteren
Lebens Bullingers, vor allem seine Tätigkeit als Prädikant in Bremgarten,
das ja bekanntlich infolge des IL Kappeier Friedens rekatholisiert wurde.
Die Friedensbestimmungen, die B. würdigt, stehen freilich nicht zuletzt
auch im Zusammenhang mit der besonderen Rechtslage der
gemeineidgenössischen Vogteien, aus denen die katholischen Orte vielfach mit
Gewalt verdrängt worden waren, abgesehen von der besonderen
strategischen Bedeutung der Freiämter. Wir wollen uns weiter nicht einlassen
auf die Frage, ob nach Kappel der maßgebende Anteil an der Rettung
der Zürcher Kirche Leo Jud oder Bullinger zukomme. Man wird immerhin

auch bedenken müssen, daß Bullinger 27jährig, Leo Jud dagegen
bereits 49jährig war. Jeder Biograph von Persönlichkeiten, die später zu



- 101 —

wirklicher Größe emporgestiegen sind, unterliegt der Gefahr, auch die
Jugendzeit unter dem Eindruck dieser Entwicklung zu sehen. Dieser
Gefahr scheint uns B. nicht immer entgangen zu sein. Aber jeder, der
das Bedürfnis hat, den schön gestalteten Stoff tiefer zu überdenken und
zu überprüfen, wird ja im gewissenhaften und sorgfältig gebotenen
Quellennachweis den Weg zu seinem Ziele finden. Dafür wird man Blanke
besonderen Dank wissen.

Oskar Vasella.

Freiburger Urkundenbuch. Bearbeitet von Friedrich Hefele. Bd. I.
Freiburg i. Br. 1940. Bd. II. Lieferung 1, 1942. Kommissionsverlag der
Fr. Wagner'schen Universitätsbuchhandlung.

Erheblich bevor die größern Nachbarstädte Basel, Bern, Zürich, Straßburg

ihre Urkundenbücher schufen, hatte bereits 1828/29 Heinrich Schreiber
sein zweibändiges « Urkundenbuch der Stadt Freiburg i. Br. » veröffentlicht,
eine Arbeit, die für ihre Zeit eine sehr beachtliche Leistung darstellte.
Später kamen weitere Urkundeneditionen hinzu, auch einzelne
Untersuchungen, wie namentlich Hefeies ungemein wertvolle « Paläographischen
und sphragistischen Untersuchungen über St. Trudperter Urkunden » (in
Th. Mayers Beiträge zur Geschichte von St. Trudpert, Freiburg 1937).
Wenige historische Gebiete haben nun freilich eine so starke Entwicklung
durchgemacht wie die Urkundenedition. Es war daher längst notwendig, die
Freiburger Urkunden, von denen übrigens nur ein Teil veröffentlicht war,
nach den modernen diplomatischen Grundsätzen neu herauszugeben. Daß
die Publikation so spät erfolgte, kommt ihr zu gut : sie steht nicht nur
weit über dem Niveau der oben genannten schweizerischen und elsässischen
Urkundenbücher, die ihrerseits nun schon wieder Jahrzehnte zurückliegen,
sie ist geradezu eine der allerbesten und modernsten, die wir überhaupt
kennen, mustergültig und vorbildlich für Editionen spätmittelalterlicher
Urkunden überhaupt.

Der außerordentlich gewissenhafte und tüchtige Freiburger
Stadtarchivar Fr. Hefele hat unter Verwertung vielfacher Vorarbeiten in
langjähriger Arbeit dieses hervorragende Werk geschaffen. Der 1. Band
umfaßt zwei Halbbände, deren erster den Text bringt : eine vorzügliche
Einführung (I-XXXII), in der wir das Nähere über die Entstehung des Buches,
die diplomatische, kanzleigeschichtliche, paläographische, sphragistische
Auswertung des Stoffes nachlesen können. Es folgt dann der Abdruck der
Urkunden (mit Registern 430 SS.). Der 2. Halbband vereinigt 14 Siegeltafeln

mit insgesamt 120 Abbildungen und 86 Schrifttafeln mit über
200 Schriftproben. Die Lichtdrucke sind ausgezeichnet ausgefallen.

Dieser 1. Band vereinigt die auf die Stadt Freiburg und ihr Gebiet
bezüglichen Urkunden von 972 bis 1283, insgesamt 368 Nummern. Die
Edition ist, wie erwähnt, musterhaft. Wie üblich finden sich Kopfregesten,
Angaben über die benützten Quellen mit genauer Festhaltung der
Überlieferungsform, über die Literatur (Abdrucke, Erwähnungen, Abbildungen
usw.). Zu jeder Nummer findet sich der unerläßliche, in vielen Urkunden-



— 102 —

büchern leider mangelhafte oder fehlende kritische Apparat (Lesarten,
Korrekturen, Literaturhinweis, diplomatische, paläographische, sphragistische,

chronologische Bemerkungen usw.). Vor allem ist der modernen
wissenschaftlichen Forderung nach der kanzleigeschichtlichen Untersuchung
und der Provenienz entsprochen, was das Buch so ungemein lehrreich
macht. Durch die Beigabe der Siegeltafeln und besonders der
Schriftabbildungen lassen sich die Untersuchungen Hefeies genau nachprüfen.
Das Schriftmaterial ist darüber hinaus von größtem Wert für die Paläo-
graphie des 12. und 13. Jahrhunderts. In keiner modernen Tafelsammlung
besitzen wir aus einem geschlossenen Gebiet eine auch nur annähernd so
große Fülle von Schriftwiedergaben dieser Zeit.

Das grundlegende Werk Hefeies wird man in Zukunft bei der Anlage
moderner Urkundenbücher in erster Linie berücksichtigen müssen, da es

am weitgehendsten die Forderungen der heutigen Privaturkundendiplomatik
erfüllt. Möge das bereits im 2. Band stehende Unternehmen trotz der
Ungunst der Zeit zum guten Abschluß gebracht werden.

A. Bruckner.

Perler Othmar : Sebastian Werro (1555-1614). Beitrag zur Geschichte
der katholischen Restauration zu Freiburg in der Schweiz. Freiburg, 1942.
169 SS. (Freiburger Geschichtsblätter, Band XXXV.)

M. Perler a eu la bonne fortune de mettre la main, à la bibliothèque
du couvent des Pères Cordeliers à Fribourg, sur une importante liasse de

travaux manuscrits de Sébastien Werro, et c'est ce qui l'a décidé à publier
cette étude.

Dans une première partie, la plus courte, il retrace la vie de Werro,
ajoutant aux faits déjà connus les précisions et compléments que
permettent d'y apporter diverses publications parues au cours de ces dernières
années : le 8e volume de la correspondance de saint Canisius, certaines
lettres de Werro *, les actes de la nonciature de Bonhomini et enfin les
annotations marginales dont sont émaillés les travaux manuscrits dont
il vient d'être question.

C'est à ces derniers que M. Perler consacre la deuxième partie, la plus
importante et la plus neuve de son livre. Il y a groupé les ouvrages de
Werro en huit chapitres : sa Physique, qui eut l'honneur de trois éditions
anglaises ; le récit de son Voyage en Terre Sainte, dont M. Ed. Wymann
a, dans différentes collections, publié déjà divers extraits ; sa Chronique,
qui est, plus exactement, une sorte d'histoire de l'Eglise, dont le premier
jet a précédé de plusieurs années les Annales de Baronius, conçues dans
un esprit analogue ; le Fragstück des Christlichen Glaubens, adaptation
du livre d'un Jésuite écossais : Jean Hay, ouvrage de polémique, qui souleva

1 Nous avons donné, ici même, des extraits d'une vingtaine de ses lettres
et nous saisissons l'occasion pour corriger la date de l'une d'elles : la lettre
indiquée (Revue 1938, p. 265) comme étant du 16 février 1592 est en réalité du
16 février 1593.



- 103 -
en Suisse une assez violente campagne, dont M. Perler nous parle longuement,
et suscita divers essais de réfutation ainsi qu'une réplique de Werro, trois
fois remaniée, mais dont le gouvernement de Fribourg, par mesure de

prudence, n'autorisa pas la publication. Viennent ensuite quelques
biographies et brochures de dévotion, puis divers règlements et en particulier
les Constitutions synodales de 1599. M. Perler nous présente enfin les écrits
théologiques de Werro — demeurés ceux-là inédits — et notamment son
De vera religione, ouvrage monumental, puisque, bien qu'il soit inachevé,
il ne compte pas moins de 3000 pages environ. L'auteur nous entretient
à ce sujet de la position adoptée par Werro dans le problème de la grâce :

sans hésitation, il faut le classer parmi les tenants du Molinisme, ou, plus
exactement, le mettre, vers la fin de sa vie, au nombre des adeptes du
congruisme. Werro a laissé en outre des études de philosophie, d'exégèse
et de mystique, en partie inédites, qui laissent soupçonner les voies
extraordinaires auxquelles il s'est élevé vers la fin de sa vie.

M. Perler a brossé quelques bons tableaux des divers milieux dans
lesquels a vécu Werro : l'université de Fribourg-en-Brisgau, où il commença
ses études ; la Rome de 1590, où il les continua, après avoir donné sa démission

de curé. Il fit, dans la Ville éternelle, la connaissance de Baronius, de

Philippe Néri, alors très âgé ; il y a rencontré aussi Bellarmin. Il échangea,
dans la suite, quelques lettres avec saint François de Saies, avec l'évêque
de Bâle, Mgr Blarer de Wartensee. Il avait été, à Fribourg, l'ami intime
de saint Canisius, ainsi que du nonce Bonhomini, qu'il accompagna à
plusieurs reprises dans ses voyages, qu'il retrouva, en 1581, en Italie, et qui,
à cette occasion, l'introduisit, à Milan, auprès de saint Charles Borromée,
dont il fut l'hôte durant quelques jours. Werro a tracé, du cardinal, un
précieux portrait que M. Perler a bien fait de reproduire in extenso (p. 82-4).
Il avait obtenu, lors de son premier passage à Rome, à Mondragone,
le 18 mai 1581, une audience de Grégoire XIII, au cours de laquelle il fit
part au Souverain Pontife de ses vues sur la modification du calendrier,
problème auquel celui-ci s'intéressait et qui devait aboutir, on le sait, deux
ans plus tard, à la réforme qui porte son nom.

Le Werro qui se dégage du livre de M. Perler est celui que l'on
connaissait déjà, mais avec des saillies de caractère que l'auteur, au terme
d'une étude minutieuse, a cru devoir accentuer encore. Werro était un
nerveux, et — son portrait reproduit en tête du volume, suffirait à le
démontrer — un homme au caractère tenace. Il avait un tempérament
fougueux, mais ses interventions, parfois assez vives, étaient suivies
parfois de mouvements de dépression, voire même de découragement.
Avec beaucoup de raison, M. Perler souligne qu'il ne faudrait pas attribuer
aux divergences d'ordre politique, avec lesquelles elles sont mises en relation

dans les documents de l'époque, la démission de Werro comme curé
en 1590, puis comme prévôt en 1601 : ces incidents, de nature au fond
analogue, dont le Ratsmanual se fait assez complaisamment l'écho, n'ont
été que l'occasion qui fit éclater un conflit latent depuis longtemps entre,
d'une part, un homme qui ne transigeait pas sur les principes et qui manquait
de souplesse dans leur application, et d'autre part, un gouvernement auto-



- 104 -
ritaire et assez joséphiste, qui alla jusqu'à interdire la chaire à celui qui
avait été, jadis, le curé de la cité. Il est vrai, ainsi que saint Canisius lui
en faisait très franchement l'observation, que soit dans ses prédications,
soit dans ses rapports, Werro manquait des qualités requises pour se rendre
agréable, vrai aussi qu'un certain nombre de chanoines, peut-être même
la majorité d'entre eux, le virent sans regret abandonner la charge prévôtale.

Werro n'en fait pas moins l'impression de n'avoir pas donné toute sa
mesure. Il s'était, surtout depuis les trois années passées à Rome, de 1591
à 1593, plongé dans l'étude, et il nous étonne aujourd'hui encore par la
diversité et l'étendue de ses connaissances. En tous cas, ceux-là se trompaient
étrangement qui, lors de la publication du Fragstück, soupçonnèrent les
Jésuites de se trouver derrière celui auquel ils auraient fait signer un ouvrage
dont ils étaient, en réalité, plus ou moins les auteurs : Werro avait, dans
sa mémoire et dans ses fiches, accumulé suffisamment de données précises

pour être capable de composer lui-même un livre de polémique de cette
nature. Il gardait au surplus l'empreinte de sa formation première, et il
était bien de son temps par ses tendances intellectuelles, qui le portaient
à négliger les discussions des scolastiques, pour s'intéresser beaucoup plus
aux textes des Pères de l'Eglise et aux décrets des conciles.

C'est Werro considéré comme théologien, historien et moraliste que
M. Perler a surtout voulu nous présenter. Il avoue, en terminant, qu'il
ne faut pas exagérer son importance, ni comme auteur, ni comme écrivain.
Il lui a manqué une base philosophique solide, et, d'autre part, son savoir
était trop encyclopédique, et partant pas assez approfondi, pour qu'il ait
pu nous laisser une œuvre durable.

On aboutit dès lors à cette constatation : dans les différents postes
que Werro a occupés, aussi bien que dans ses initiatives d'ordre littéraire,
il a partiellement échoué ; ses écrits les plus importants sont demeurés
inédits, et il s'est, par un labeur excessif, prématurément usé. Mais il reste
sa valeur morale et l'exemple qu'il a donné : sa foi, sa piété, sa générosité,
sa conduite irréprochable : c'est par ces qualités, par sa valeur personnelle,
qu'il a surtout exercé sur ses contemporains une influence indirecte mais
considérable, et qu'il reste, avec Pierre Schneuwly, l'une des deux grandes
figures fribourgeoises de l'époque de la contre-réformation.

M. Perler ne s'est épargné aucune peine pour réunir tous les
renseignements susceptibles de l'aider à dresser le tableau qu'il nous livre : il
a fouillé les archives, les bibliothèques ; il s'est adressé aux familles qui
conservent encore des souvenirs de Werro. Il a compulsé ses manuscrits,
parcouru les ouvrages qui lui ont appartenu afin d'en extraire les notes
marginales qu'ils renferment. On peut être certain que rien d'essentiel
ne lui a échappé, et que, dans son ensemble, le portrait qu'il nous a tracé
de Sébastien Werro ne sera pas contesté.

Deux petites remarques pour terminer. M. Perler pense que c'est
Schneuwly qui a interdit à Werro de célébrer sa première messe avant
qu'il ait atteint l'âge canonique (pp. 3, 23 et 72). Werro, qui était né en
1555, avait obtenu, en février 1577, du vicaire général du diocèse, Claude
Duvillard, des dimissoriales l'autorisant à recevoir les ordres. De fait



- 105 —

il fut tonsuré, à Besançon, le 22 février 1577 et ordonné prêtre le Jeudi-
Saint de la même année. Nommé chanoine à une date que le Ratsmanual
n'a pas enregistrée, il fut agréé par le Chapitre, sans doute très peu après,
en séance du 19 septembre 1577. Dans le Manuale capituli (t. I, f 2T), on
lit, en date du 13 février 1578, cette annotation — de la main même de

Werro, qui était alors secrétaire du Chapitre : « D. Sebastianus Werro antea,
videlicet 19. Septembris anni superioris, in Clerum et Capitulum assumptus,
ita tarnen, ut reddituum quorumcunque non esset particeps, quod propter
imperfectam aetatem a Canonibus Apostolicis requisitam, nondum Primitias
celebrasset, hac die, peractis praecedente Dominica sacris, in participantium
numerum est susceptus. » Il avait donc célébré sa première messe le dimanche
précédent, soit le 9 février, par conséquent dès qu'il eut achevé sa 23e année.
Sans doute, il est possible que ce soit Schneuwly qui l'ait obligé à attendre
jusque là, mais on remarquera que le texte que nous venons de citer — le
seul à nous en parler — ne le dit pas ; l'interdiction a pu provenir d'un autre
personnage, ou du Chapitre tout entier ; il se pourrait aussi, et plus encore,
que c'eût été Werro lui-même qui, de son propre chef, ait tenu à se
conformer aux règles ecclésiastiques.

L'autre remarque concerne les statuts capitulaires présentés au Nonce
le 1 janvier 1580, lors d'un repas que les chanoines lui avaient offert. Le
secrétaire capitulaire ¦— c'était, nous l'avons dit, Werro — note que, à
cette occasion « exhibitae... fuerunt [Nuncio] Constitutiones et Petitiones
a se confirmandae et obtinendae, quae a quibusdam deputatis ex Capitulo
erant composita? » (Man. Cap. I, f. 11). Dans ces « chanoines qui avaient
été chargés de la rédaction de ces statuts », on a pensé qu'il fallait voir
Schneuwly et Werro lui-même, qui, par délicatesse, aura évité de prononcer
son nom. La supposition paraît d'autant plus admissible que, dix ans plus
tard, le 17 novembre 1589, dans une circonstances analogue (il s'agissait
de rédiger, à la demande du prévôt Thorin, un règlement pour la récitation
de l'office du chœur ; mais il ne semble pas que les préoccupations d'alors
aient concerné aussi les choralistes), cette tâche fut confiée à Schneuwly
et à Werro (Man. capit. I, f. 50T). M. Perler pose cependant un point
d'interrogation (p. 135). Il se demande si Werro a pu collaborer à la rédaction
des statuts présentés au Nonce au début de janvier 1580, étant donné
que, peu après le synode tenu à Fribourg les 17 et 18 décembre 1579, il
avait accompagné Bonhomini en Valais et n'était rentré, avec lui, que le
3 janvier. L'objection ne nous paraît pas décisive. Elle part d'une double
supposition qui semble discutable : premièrement, qu'il s'agissait de
constitutions volumineuses, dont la rédaction aurait, par conséquent, demandé
un temps assez long. Or, tel ne devait pas être le cas : le texte que nous
avons cité ne dit pas, en effet, qu'on les avait remises au Nonce pour
examen, mais qu'on les lui avait fait voir, attendant de lui par conséquent
qu'il les approuvât séance tenante ; c'est dire qu'elles devaient être assez
vite lues. Au surplus, l'évêque de Verceil ne quitta pas Fribourg
immédiatement après le synode : le jour de Noël, il chanta une messe pontificale

à Saint-Nicolas ; le lendemain, il écrit, de Fribourg, une lettre à saint
Charles. Deuxièmement, il ne faudrait pas croire que l'idée de rédiger



— 106 —

des statuts n'a pu naître dans l'esprit des chanoines qu'à partir du synode
de décembre 1579 : il y avait déjà plusieurs années que, au sein du Chapitre,
grâce à l'un ou l'autre de ses membres, les idées de réforme faisaient leur
chemin. Depuis le début de 1578 — date qui coïncide avec celle de la réception

de Werro dans le corps capitulaire —, on avait commencé à tenir un
procès-verbal des séances du Consistoire ainsi que de celles du Chapitre
(les Manualia Capituli ne débutent qu'en 1578 ; pour le demi-siècle —
exactement 63 ans — qui précède, il n'y en a, vraisemblablement, jamais eu :

non seulement nul volume de ce genre n'est conservé, mais aucun texte
ne fait allusion à leur existence). Or, de ces deux procès-verbaux, c'était
Werro qui était le rédacteur. C'est de sa main également qu'a été écrit
le règlement des choralistes. Il serait dès lors bien surprenant que rien
de semblable n'eût été fait pour les chanoines. Le synode de décembre
ne s'était occupé que du clergé du diocèse en général, ou, plus exactement,
du clergé des décanats ruraux, mais nullement de celui de la ville, qui ne
comprenait guère que les chanoines et chapelains de Saint-Nicolas et le
clergé de Notre-Dame. Il nous semble dès lors que les statuts présentés
à Bonhomini le 7 janvier étaient, ou bien un règlement déjà composé depuis
un certain temps mais qu'on tenait à faire approuver par le Nonce, ou bien
une adaptation au clergé de la ville, ou du moins de Saint-Nicolas, des
constitutions qui venaient d'être promulguées au synode. Nous nous les

représentons un peu comme les 14 articles qui occupent deux pages à la
fin du 2e volume des manuaux du Chapitre (dont une annotation marginale,
ajoutée après coup, affirme que ce sont les statuts rédigés par Schneuwly
et Werro en novembre 1589, ce dont nous ne sommes pas certain, car leur
contenu ne semble pas correspondre à ce qu'en dit le Manual I, f. 50T) et
nous inclinons à croire que les chanoines chargés de rédiger les statuts
qui furent placés sous les yeux de Bonhomini à l'occasion du repas offert
par le Chapitre, le 7 janvier 1580, étaient bel et bien Pierre Schneuwly
et Sébastien Werro. L wœoev

Hans Forster : Die Vertretung des Bischofs von Basel auf dem Konzil
von Trient. Sonderabdruck aus Band 41 der Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde. Basel 1942. 43 S. Darstellung und
29 S. Belege.

Diese Arbeit behandelt zwar eine sehr wenig belangreiche Einzelheit
des großen Reformkonzils ; denn der Vertreter des Bischofs von Basel
auf dem Konzil, Georg Hochenwarter, hat, nach seinen Berichten an seinen
Bischof und dessen Offizialen zu schließen, den Konzilsverhandlungen nur
sehr wenig Interesse entgegengebracht, auch nur sehr wenig daran
teilgenommen. Aber seine Schreiben und die Antworten darauf und die auf
diesen Schriftstücken fußende Darstellung gewähren einen aufschlußreichen
Einblick in die damaligen Verhältnisse der Kirche Deutschlands. Um die
für das deutsche Reich so brennend gewordene Religions- und Kirchenfrage

zu behandeln und gegen die herrschenden Übel die geeigneten
Heilmittel zu finden, war das Konzil zusammengetreten und nach wiederholter



- 107 —

Unterbrechung immer wieder eröffnet worden. Aber von denen, die es

vor allem anging, die deutschen Kirchenfürsten, erschien auf dem Konzil
nur der eine und andere. Von den übrigen sandten auch nur ganz wenige
einen Vertreter. Wenn sie nicht selber am Konzil teilnahmen, mochten
sie sich immerhin noch damit entschuldigen, daß die unsichern politischen
Verhältnisse es ihnen nicht erlaubten, ihren Sprengel und zugleich ihr
Fürstentum zu verlassen. Aber indem sie sich entweder gar nicht
vertreten ließen oder nur so, wie der Bischof von Basel, Melchior v. Lichtenfels,
es tat, offenbarten sie in erschreckender Weise ihre religiöse und kirchliche
Interesselosigkeit. Nicht als ob Hochenwarter selber ein unkirchlich
gesinnter oder an sich ungeeigneter Mann gewesen wäre. Nach der
Korrespondenz war er wohl ein Kind seiner Zeit, aber nicht im schlimmen
Sinn des Wortes ; aber vor den drei Sorgen und Anliegen, die ihn vor allem
beschäftigten, trat das Konzil ganz zurück. Hochenwarter war von seinem
Auftraggeber als Weihbischof von Basel bezeichnet worden ; seine Sorge
war nun, von Rom bestätigt und noch in der Konzilsstadt geweiht zu
werden. Vom Konzil lenkte Hochenwarter auch ab der Erwerb des Grades
eines Doktors im kanonischen Recht in Padua. Er hoffte, so auch in Trient
mit größerem Nachdruck auftreten zu können. Der Hauptgegenstand
seiner Briefe sind aber die materiellen Sorgen : er ist so knapp bei Mitteln,
daß er kaum weiß, wie er die Kosten der römischen Bullen und des
Doktorexamens bestreiten und in Trient, wo alles sehr teuer sei, standesgemäß

leben kann. Je mehr wir aus seinen Briefen von seinen alltäglichen
Sorgen hören, desto weniger vernimmt man vom Verlauf des Konzils,
gelegentlich etwas von den sich hinausschleppenden Verhandlungen und
den jeweiligen Verhandlungsgegenständen. Nur höchst ungern weilt Hochenwarter

in Trient, und nur der Wunsch, in Trient doch noch die bischöfliche

Weihe zu erhalten, bestimmt ihn, dort bis zum Schluß auszuharren.
Aber weder erreichten ihn in Trient die römischen Bullen noch kam er,
heimgekehrt, dazu, sich weihen zu lassen : er starb zuvor. — Der Eindruck,
den man auf Grund der mitgeteilten Briefe von den Hauptpersonen erhält,
wird zwar vom Verfasser nicht eigens herausgestellt, ist aber dieser : Der
Bischof von Basel gehört mit seinem Stab von Mitarbeitern noch ganz
der alten, vorreformatorischen « Schule » an und ist zufrieden, wenn er
den Anschein erweckt, wenigstens etwas getan zu haben, und sein Vertreter
entpuppt sich wohl als geschulten Humanisten und guten Verwalter, aber
allgemeine kirchliche und religiöse Interessen berührten ihn kaum.

Einsiedeln. P. Theodor Schwegler O. S. B.

Heimatkunde vom Linthgebiet 1942. — Herausgegeben vom Verein
für Heimatkunde vom Linthgebiet. Beilage zum « St. Galler Volksblatt

», 1942. Gebr. Oberholzer. Buchdruckerei, Uznach, 8°. 48 S.

Diese Publikation, die sich durch ihre heimatgeschichtlichen Arbeiten
um das Gasterland sehr verdient macht, bringt im verflossenen Jahrgang
neben einer größern Arbeit über « Eschenbacher in fremden Kriegsdiensten



— 108 -
und sonst in fremden Landen » von Pfarrer W. Brändly in Luzern und
einer solchen von A. Martin über « Das Postwesen im st. gallischen
Linthgebiet in alter und neuer Zeit » den interessanten Bericht eines
Reisenden von 1784 über das Damenstift zu Schanis, den Dr. Schnellmann,

Luzern, im Luzernischen Wochenblatt vom 17. Februar 1784 fand.
Wir erhalten dadurch einen erfreulichen Einblick in das Leben und Treiben
der Schäniser Stiftsdamen.

P. Rudolf Henggeler.

Kläui Paul : Ortsgeschichte. Eine Einführung. Zürich 1942. Schultheß
u. Co. 8°. 148 S.

Schon 1897 hatte Karl Dändliker eine « Einführung in die
Ortsgeschichte und historische Heimatkunde » herausgegeben, deren
Neuherausgabe Dr. Kläui im Auftrag der zürcherischen Erziehungsdirektion
übernahm. Seine Arbeit wurde freilich zu einem ganz neuen ortsgeschichtlichen

Hilfsmittel, denn im Laufe eines halben Jahrhunderts hat sich
gerade auf diesem Gebiete ein großer Wandel vollzogen. Daß die
Anregungen Dändlikers reiche Frucht zeitigten, ersieht man nicht zuletzt
aus der von Kläui aufgeführten Literatur. Auch Kläui hat in erster
Linie zürcherische Verhältnisse im Auge, aber sein Werk greift doch weit
über die engere Heimat heraus und kann jedem, der sich, vorab in der
deutschsprachigen Schweiz, mit Ortsgeschichte befaßt, als Leitfaden dienen.
Denn seine Ausführungen über die Quellen und die Arbeitsweise wie über
die Stoffgebiete der Ortsgeschichte sind doch so allgemeiner Natur, daß
man ruhig von einer Einführung in die schweizerische Ortsgeschichte
überhaupt reden kann. Auch die Literaturangaben umfassen, wenigstens
in ihrem allgemeinen Teil, die ganze Schweiz. Es bleibt schließlich für
den einzelnen Autor nur die Spezialliteratur des eigenen Kantons zu
erfassen übrig. Dankbar ist man dem Autor auch für die beigegebenen
Angaben über Maß, Gewicht und Münze sowie die Festlegung der Grundsätze

für den Druck von Quellentexten. Ein Sachregister erleichtert den
Einblick in die klar, faßlich und bündig geschriebene Arbeit, an deren
Zustandekommen, neben Herrn Kläui, die Herren Erb und Vogt für
Ur- und Frühgeschichte und Dr. Schwarz für Münzgeschichte
mitgearbeitet haben.

P. Rudolf Henggeler.

Zwingli - Hauptschriften. Bearbeitet von den Professoren Fritz Blanke,
Oskar Farner, Rudolf Pfister. Bd. 9 : Kommentar H. Zwingiis über die
wahre und falsche Religion. Übers, und erläutert von F. Blanke. 1. Teil.
ix-189 SS. Zwingli-Verlag, Zürich 1941. Fr. 6.50.

Der Zwingli-Verlag hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Schriften
Zwingiis in einer volkstümlichen Aufgabe bekannt zu machen. Die
lateinischen Schriften werden in das heutige Deutsch übersetzt, in möglichst
guter Anlehnung an das Original, die deutschen Schriften behalten da-



— 109 —

gegen ihre Originalfassung bei. Die Erläuterungen beschränken sich im
wesentlichen auf die Erklärung unverständlicher und schwerverständlicher

Ausdrücke, wobei auch dem Bedürfnis des nichtschweizerischen
Lesers Rechnung getragen wird. Bisher erschienen von den
Predigtschriften je der 1. Teil von Bd. 1 und Bd. 2, bearbeitet von O. Farner.
Der uns vorliegende Band bietet den ersten Teil der umfangreichen
Schrift Zwingiis : De vera et falsa religione, in welcher Zwingiis Lehre
der katholischen Dogmatik gegenübergestellt wird. Über die Grundsätze,

die Blanke bei seiner Übersetzung und Ausgabe befolgt hat, spricht
er sich im Vorwort knapp und klar aus.

Die große Wirkung, welche die Schrift zu seiner Zeit erreicht hat
— sie erschien im März 1525 bei Froschauer in Zürich — bezeugt ein
leider wenig beachteter zeitgenössischer italienischer Bericht : « Et hanno
stampato novamente una opera intitulata : De vera et falsa religione,
sopra la quai tutti sono ammaestrati. »

Der Zwingli-Verlag beschränkt sich bei der Auswahl der Schriften
nicht auf die theologischen Werke, sondern will ebenso das pädagogische
und politische Schrifttum Zwingiis in seine Ausgabe aufnehmen, was
sehr zu begrüßen ist. Auch wer seinen Studien bisher die Gesamtausgabe
zu Grunde gelegt hat, wird inskünftig diese Ausgabe ohne Zweifel mit
großem Nutzen heranziehen. Die rege Tätigkeit des Zwingli-Verlags kann
katholischen Kreisen als vorbildlich gelten. Daß er dabei auch den
reformierten Glauben in eigenen Kreisen verlebendigen will, darf uns heute
mit Freude erfüllen.

Oskar Vasella.


	Comptes rendus

