
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 37 (1943)

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge

Ein Brief Friedrich von Hurters an Erzbischof
Ignaz Demeter von Freiburg i. Br.

(Ohne Datum, wohl Juni 1839)

Es ist bekannt, daß der einstige Antistes von Schaffhausen schon
lange vor seiner Konversion (1844) ausgedehnte Beziehungen zu
katholischen konservativen Kreisen Süddeutschlands besaß. So stand er im
Briefwechsel mit den Freiburger Erzbischöfen Demeter, v. Vicari, den
badischen katholischen Führern Frh. v. Rinck, v. Büß (vgl. Heinr.
Hurter, Friedr. v. Hurter und seine Zeit. I, 131, 329). Die Briefe Hurters
selbst sind aber bis jetzt nicht bekannt geworden. Nachforschungen
im Freiburger Diözesanarchiv blieben ergebnislos, ebenso Nachfragen bei
der Familie v. Rinck in Freiburg. Um so erfreulicher ist die kleine
Entdeckung, die ich zufällig in der Mainzer Zeitschrift « Katholik »

machte. In Bd. 87 (1843), S. xx ff. wurde dort nach dem Tode Erzbischof
Demeters (1842) ein Brief an ihn veröffentlicht, aber ohne Datum und
ohne Absender. Das Schreiben ist eine kräftige Ermunterung an den
Erzbischof zur Festigkeit « nach oben und unten », zur Festigkeit gegen
das Staatskirchentum der badischen Regierung und gegen den links
gerichteten Teil der Geistlichkeit.

Der Verfasser ist niemand anders wie der damals noch protestantische

Antistes Hurter von Schaffhausen. Hier kurz die Gründe :

Im Brief findet sich folgende Stelle : « Sie sagen selbst, Sie seien an
Händen und Füßen gefesselt, beinahe ohne alle Strafgewalt ». Die genau
gleichen Worte finden sich nun im Schreiben Demeters an Hurter vom
21. 5. 1839 (veröffentlicht bei Heinr. Hurter, 1. c, I 329). Ein weiterer
Beweis : Am Schluß wird für die « freundliche Einladung » gedankt, in
Freiburg anzukehren. Im obigen Brief Demeters wird aber diese
Einladung ausgesprochen. Unser anonymer Brief im .Katholik' ist also
nichts anderes als die Antwort Hurters auf Demeters Brief vom 21. 5. 1839.
Das Datum des Briefes muß nach dem 21. 5. und vor dem 22. 11. 1839

liegen, weil am letzteren Tag ein neuer Brief Demeters an Hurter erging
(veröflf. : 1. c, I 330), auf den aber in unserm Brief nicht der geringste
Bezug genommen wird. Die Antwort Hurters wird wohl im Juni 1839

ergangen sein. Daß der Brief anonym veröffentlicht wurde, liegt auf
der Hand : Hurters Konversion war damals noch nicht erfolgt. Eine
Bekanntgabe seines intimen Briefwechsels mit einem katholischen
Erzbischof hätte ihm geschadet.

Der Brief gibt manchen Aufschluß über die Ideen und Motive, die
Hurter letztlich zur katholischen Kirche führten. Er ist deshalb von



— 87 —

Wichtigkeit für den inneren Werdegang dieses sonderbaren Mannes. Man
beachte vor allem sein Plädoyer für engen Anschluß an den Papst. Die
Stellen gegen das Staatskirchentum überraschen allerdings nicht, wenn
man bedenkt, daß Hurter auch als protestantischer Antistes für kirchliche

Freiheit gekämpft hat. Ebenso wenig überraschend ist die scharfe
Stellungnahme gegen den kirchlichen Liberalismus bei der ausgesprochen
aristokratisch-konservativen Haltung Hurters und seiner unüberwindlichen

Abneigung gegen jede Form von Liberalismus und Demokratie.
Der Brief sei hier wörtlich wieder gegeben, da er im « Katholik » schwer
zugänglich ist :

Hurter an den Erzbischof Demeter (Juni 1839) :

« Ich erachte es als einen besondern Beweis Ihres mir so teuren
Wohlwollens, daß Sie von demjenigen, was ungekannt durch meine
Vermittlung an Sie überliefert wurde, mir in Ihrem Verehrlichen vom 21. Mai
Kunde mitteilen wollten '. So ist Ihnen nun der Weg gebahnt, über die
wichtigsten Interessen der Ihrer Pflege anvertrauten Herde mit dem
Oberhaupte der Kirche unmittelbar sich zu besprechen, und durch
dasselbe Trost und Ermutigung für Ihre schwere Obliegenheiten zu erhalten.
Ich sage absichtlich Trost und Ermutigung. Denn wenn ich den Stand
der Sache auf der einen Seite und Ihren warmen Eifer, Ihren reinen
Willen für das Wohl und die Würde der Kirche und hiedurch auch für
das Beste ihrer Glieder auf der andern Seite mir lebhaft vergegenwärtige,

so kann ich mir wohl denken, wie oft Ihnen bei der hohen Würde
die schwere Bürde recht fühlbar werden müsse. Nach etlich- und 20j
ähriger Zerrüttung, durch welche der Bau der deutschen Kirche und
namentlich im Bereich der Erzdiözese nicht bloß bis auf die tiefsten Grundlagen

erschüttert, sondern alles beinahe aus seinen Fugen gerissen, während
welcher dieselbe in Bezug auf ihre Rechte gehemmt und in Bezug auf
ihre Diener einer fast grenzenlosen Anarchie preisgegeben wurde. Sodann
nach lOjähriger Verwaltung durch einen zwar frommen und gutmütigen
aber den ernsten Anforderungen einer nach so langer Zerrüttung kräftiger

eingreifenden Leitung nicht vollkommen gewachsenen Greises2,
hat nun die göttliche Vorsehung Sie auf den translozierten Stuhl des
hl. Bonifatius3 erhoben, und Ihnen hiemit das ernste Mandat erteilt,

1 Hurter hatte ein päpstliches Schreiben an den Erzb. von Freiburg zu
übermitteln, weil offenbar in Rom die Meinung herrschte, dadurch jede Gefahr
der Entdeckung vermeiden zu können. Das Schreiben (abgedr. bei H. Maas,
Gesch. d. kath. Kirche in Baden) ist eine Mahnung an den Erzbischof zur
Festigkeit gegenüber dem Staatskirchentum und dem revolutionär gesinnten
Teil der Geistlichkeit, die sich im « Schaffhauser Verein » um den berüchtigten
Theologieprof. Fischer von Luzern und sein Organ (Allgem. Kirchenzeitung
f. Deutschland und die Schweiz». Luzern 1835-39) gruppierte.

2 Der erste Erzbischof von Freiburg, Bernhard Boll (1827-37), gemeint.
3 Der Erzstuhl von Mainz fand eine gewisse Fortsetzung im neuen

Erzbistum Freiburg.



— 88 —

der Restaurator des Erzsprengeis zu werden, nicht zurückzubeben vor
dem Versuch, die auseinanderfallenden Elemente wieder zu vereinigen,
das lose gewordene Band des Gehorsams wieder zu knüpfen und den
unsauberen Geist der Zügellosigkeit und Unbotmäßigkeit, der in so
manchen seinen Wohnsitz aufgeschlagen hat, zu bannen.

Das alles nun ist leicht zu erkennen, noch leichter zu sagen, schwieriger

aber auszuführen. Denn wie die Sachen stehen, bedarf es einer
Wirksamkeit nach zwei ganz verschiedenen Richtungen : einer nach oben,
einer nach unten. Mut und Entschlossenheit müssen zwar die
Grundstützen eines jeden sein, welchen die göttliche Vorsehung in gefährlichen
Zeitläufen hoch auf die Warte gestellt hat. Sie aber allein reichen nicht
zu. Besonnene Festigkeit und wohl berechnende Klugheit müssen jenen
die Richtung geben. Aber auch diese allein führen noch nicht zum Ziel.
Gebet und festes Anschließen an denjenigen, welcher als das Haupt an
allen Sorgen und Bekümmernissen seiner Mitbrüder teilnimmt, verleihen
Licht und Kraft. Aber sie machen auch die andern noch vorhandenen
Mittel nicht entbehrlich. Erst dann, wenn alles jenes mit diesen sich
verbindet, dann läßt sich hoffen, daß ein hohes Ziel erreicht werde. Dieses
Ziel, dessen Erreichung zugleich Bedingung jeder andern Ihrer hohen
Würde inhalierenden Wirksamkeit sein muß, ist : möglichste Herstellung
der Autonomie der Kirche. Freilich bei den gegenwärtigen faktischen
Verhältnissen wird durch die beharrlichste Anwendung aller in Ihnen
liegenden und durch Ihre Stellung dargebotenen Mittel dieser Zweck
so leicht und so vollständig noch nicht erreicht werden. Aber es stehen
Ihnen noch so viele, unermeßlich viele Mittel zu Gebote. Es kommt nur
darauf an, diese in eine Verbindung zu setzen, deren Mittelpunkt der
natürlichen Ordnung der Dinge gemäß Sie sind und bleiben müssen.
Vielleicht sind in Ihrem Kapitel einzelne dem Zeitgeist so verfallen, daß
sie aus dem Dunstkreis, welchen derselbe um seine Gefangenen zieht,
nicht in die Zukunft hinauszublicken vermögen 1. Lassen sie diese
gewähren mit dem, was der Prophet Micha 3,5 sagt. Aber sicher zählt
dasselbe andere Glieder, welche es tief schmerzt, daß die freie Sara zur Hagar,
ja noch unter diese herabgewürdigt werden soll. Hier haben sie schon
einen Kern, der sich mit Freude an Sie anschließen und alle Ihre
Bestrebungen unterstützen wird. Mögen auch viele Geistliche Ihres Erz-
sprengels den perversesten Doktrinen huldigen, der Herr hat sich gewiß
auch in diesem Israel eine Anzahl vorbehalten, welche vor Baal die Knie
nicht beugen. Diese alle blicken auf Sie, setzen ihre gerechten
Hoffnungen auf Sie, warten gewiß mit Sehnsucht darauf, daß irgend etwas
durch Sie geschehe, werden in jedem Schritt zur Restauration nach Kräften
Sie unterstützen, Sie preisen. Aber hiemit sind die Mittel noch nicht
erschöpft, auf diesen Kreis allein sind Sie nicht angewiesen Denn
ich müßte mich sehr irren, wenn ich nicht sollte voraussetzen dürfen,
daß im Volke, in dem Kern des Volkes (freilich nicht unter Fabrikanten,

1 Im Domkapitel saßen einige Aufklärer, so J. M. Flad, Konrad Martin
und Prof. Hug, alle treue Freunde Wessenbergs.



- 89 —

Schreibern, Wirtsleuten und Quasi-Gebildeten) noch eine große Zahl sich
befinde, bei welchen jedes Bestreben, die kirchlichen Angelegenheiten
wieder auf einen bessern Fuß zu stellen, freudiger Teilnahme entgegensehen

könnte. Wenn unter solchen, welche durch keine öffentliche
Stellung hiezu berechtigt sind, Verbrüderungen zu untergrabenden Zwecken
jedweder Art ungehindert gestiftet werden können, sollte dann nicht eben
so gut eine Verbindung zur Restauration wesentlicher und heilbringender
Rechte unter Ihnen, dem durch die Kirche und mittelst dieser in dem
Staat eine hohe Stellung angewiesen ist, nicht weit eher gegründet werden
können 1 Ja, Ihre erzbischöfliche Gnaden, es will mich dünken, es stehe
in Ihrer Gewalt, durch eine kluge Vereinigung so vieler vorhandener
Elemente, im Großherzogtum eine Macht zu bilden, eine reine, eine
preiswürdige, weil nicht eigenen Zwecken, sondern zum besten der Kirche
hervorgerufene, nicht für eigene Absichten zu verwendende, sondern zur
Rehabilitierung der Kirche waltende Macht zu bilden. Die Zeit drängt.
Noch ein Dezennium und die Zersetzung hat ihr Ziel erreicht2. Sie wird
dann nicht mehr im Geheimen und auf Schleichwegen Kräfte an sich
zu ziehen suchen. Sie wird offen auftreten, sie wird dann diese Macht
werden wider die Kirche, deren Rettung ihrem legitimen Herrn in diesem
Augenblick vielleicht noch möglich sein dürfte. Haben Sie erst diese
vielen vorhandenen Elemente zur Rettung, zur Herstellung, zur
Erhaltung, zum weiteren Ausbau um sich gesammelt und auf sich vereinigt,
dann ist die Stunde gekommen, zu welcher das Wort des Propheten seine
Anwendung finden kann : Clama, ne cesses, quasi tuba exalta vocem
tuam. Ich sollte doch glauben, daß wenn mit Ihrer Stimme diejenige
des ehrenwerten Teils der Geistlichkeit, des Adels, der Schlichten und
Redlichen im Volke sich vereint, wenn das Treiben derjenigen entlarvt
wird, welche eine allgemeine Zerrüttung der kirchlichen Verhältnisse
herbeiführen wollen, um daraus einen Deckmantel für die eigene Unge-
bundenheit zu borgen, wenn den Kurzsichtigen nachgewiesen wird, an
welchem Punkt das alles einst hinauslanden werde, daß dann die Staatsgewalt

doch zuletzt zu der Überzeugung gelangen dürfte, daß sie in der
Beeinträchtigung der Kirche zu ihrem eigenen Verderben, wenigstens
zum Verderben des wahren Wohles des Volkes Hand biete. Es ist freilich
viel, was abhanden gekommen, viel, was in der Oberrheinischen Provinz
den Bischöfen entzogen worden, viel, was zu reklamieren ist. Sie werden
solches besser kennen. Erst dann, wenn Ihnen Vereinigung aller
vorberührten Hilfsmittel und durch unverdrossene und nachhaltige An-

1 Hurter spricht sich für Gründung von katholisch-konservativen Vereinen
aus, wie sie ein paar Jahre später unter der Führung der Freiherren v. Rinck
u. v. Andlaw und des Hofrats Büß entstanden. Alle drei waren enge Freunde
Hurters. Man kann ihn geradezu als den geistigen Vater der katholischen Partei
in Baden bezeichnen.

2 Man beachte die Klarsichtigkeit Hurters. Genau 10 Jahre später kam
es zur blutigen badischen Revolution unter Teilnahme von links gerichteten
Geistlichen (Dom. Kuenzer und andere).



- 90 —

wendung derselben es gelungen ist, wenigstens eine leidliche Befreiung,
zum mindesten Herstellung der wesentlichen Rechte zu erwirken. Erst
dann können Sie nach unten den Blick mit Sicherheit, mit Zuversicht
des Erfolges die Wirksamkeit richten1.

Sie sagen selbst : « Sie seien an Händen und Füßen gefesselt,
beinahe ohne alle Strafgewalt » 2. Mithin können Sie, ohne daß die wesentlichen

bischöflichen Rechte Ihnen wieder zurückgegeben werden, die
gleichsam unter Ihren Augen voranschreitende Auflösung, die in frechem
Übermut immer lauter werdenden ochlokratischen Tendenzen so vieler sich
losbindender Cleriker, so manchen Skandal, der Ihnen nicht unbekannt sein
kann, wohl bejammern, aber nicht hemmen. Wie not es täte, daß endlich
die Zügel straffer angezogen würden, das ist Ihnen gewiß noch klarer
als mir. Erst wenn es Ihrem so reinen Willen, Ihrem so regen Eifer um
das Wohl und die Würde der Kirche (die ich mir getrennt nicht denken
kann) 3, Ihrer vor keinen Schwierigkeiten zurückbebenden Ausdauer
gelungen ist, dem einen Teil des göttlichen Auftrages : Ecce constitui te
super gentes et super regna, ut evellas et destruas et disperdas et dissipes,
Genüge zu tun, erst dann können Sie auch mit Hoffnung des Erfolges
auf den andern Teil desselben Bedacht nehmen : Ut aedifices et plantes,
Dei enim sumus adjutores, Dei agricultura estis, sagt der hl. Apostel.
Aber sie haben den Boden, der Ihnen zur Wartung und zum Anbau
übergeben ist, mit Steinen überführt, sie haben allerlei Grund und Gries
darauf aufgeworfen. Dazwischen nun schießen Nesseln auf und verbreitet
sich Dorngebüsch und wuchert anderes häßliches Unkraut und schleicht
giftiges Gewürm zwischendurch. Und es war doch sonst ein guter,
fruchtbarer, schöne Saaten treibender Boden. Er kann es wieder werden.
Aber das Räumen, das Wegschaffen, das Jäten muß vorangehen. Und
dieses erfordert Zeit, erfordert Mühe. Aber auch welche innere
Befriedigung, wenn es nur einigermaßen gelingt, wenn nach vollbrachtem Tagewerk

gesagt werden kann : Vinea facta est, et saepivit earn et lapides
elegit ex illa, et plantavit vineam electam.

Euer erzbisch. Gnaden werden wohl sagen, es sei kühn von mir, daß
ich mir es herausnehme, Hochdenselben dies alles so auseinander zu
setzen. Sie haben Recht. Aber doch dürfte in meiner aufrichtigen
Teilnahme an den Begegnissen der katholischen Kirche, in meinem tiefen
Gefühl für unverkümmerte Erhaltung eines jeden Rechts, in meinem
reinen, durch keinerlei Nebenabsichten getrübten Willen, vielleicht in
meiner Erfahrung, wohin eine gänzliche Zerstörung des kirchlichen Baues
zuletzt führen könne, am gewissesten in meiner aufrichtigen Ehrerbietung
gegen Ihre Person, einige Rechtfertigung liegen. Ihr wiederholt gegen
mich bescheintes Wohlwollen ist mir Bürge, daß Sie meine offene Frei-

1 Erzb. Demeter hat sich nie zu einer kräftigen Haltung gegen die
staatskirchliche Regierung aufraffen können. Er stand in Rom deswegen nicht in
gutem Ruf.

2 Schreiben Demeters an Hurter vom 21. 5. 1839.
3 Man beachte diesen Satz, 5 Jahre vor seiner Konversion.



— 91 —

mütigkeit mir nicht übel aufnehmen werden. Erlaubten es meine
Geschäfte (die mir nicht einmal diesen Brief in einem Zuge zu vollenden
gestatteten), von Ihrer so freundlichen Einladung Gebrauch zu machen,
so würde ich es mir doch nicht haben versagen können, eben diese
Gegenstände, über welche ich nun schriftlich meine Gedanken hingeworfen
habe, mündlich zur Sprache zu bringen. Dann freilich hätte gegenseitig
alles besser können erörtert werden, während ich hier bloß meine
Ansichten von meinem Standpunkte aus anzudeuten vermochte ».

Basel. Dr. Ferdinand Strubel.

Thaddäus Müller
und die schweizerischen Klöster 1802

Thaddäus Müller ', der seit 1796 als Stadtpfarrer von Luzern wirkte,
war ein feuriger Parteigänger der Helvetik. Bald stand er an der Spitze
der aufgeklärten Geistlichkeit der Innerschweiz. Die helvetische Regierung
erkannte im begabten und ehrgeizigen Leutpriester ein wertvolles Werkzeug

zur Durchführung der neuen Ideen. Auf Vorschlag des Ministers
Stapfer wurde Thaddäus Müller bereits 1798 vom Fürstbischof von
Konstanz zum bischöflichen Kommissar für Luzern ernannt. Das Kommissariat

Luzern umfaßte ursprünglich die Stadt Luzern mit den ihr
untergebenen Gebieten und Landschaften, sowie die Freien Ämter und
Unterwaiden -. Als nach dem Untergang der alten Eidgenossenschaft die Kantone

neu abgegrenzt wurden, mußten auch die Grenzen des luzernischen

1 Thaddäus Müller (1763-1826) stammte aus Weggis, verlebte jedoch seine

ganze Jugendzeit in Luzern. Er besuchte die Stiftsschule und das Gymnasium
seiner Geburtsstadt. Während der theologischen Studien betätigte er sich als
Privatlehrer des spätem liberalen Schultheißen Xaver Keller. Nach der Priesterweihe

1786 war er zuerst Pfarrhelfer bei Leutpriester Alois Keller (f 1796).
Dann wirkte er von 1789-96 als Lehrer am Gymnasium, bis er nach Stadtpfarrer
Kellers Tode zu dessen Nachfolger gewählt wurde. Die Hauptwirksamkeit Müllers
fällt in die Zeit der Mediation, wo er als Berater der Luzerner Regierung in
kirchenpolitischen Fragen einen großen Einfluß ausübte. Bis heute fehlt uns
eine zusammenfassende Biographie des freigeistigen Luzerner Stadtpfarrers und
bischöflichen Kommissars. Die Beschaffung des Quellenmaterials dazu ist freilich
schwierig, da das Kommissariatsarchiv im Hof zu Luzern nur dürftige Akten
aus der Zeit des Thaddäus Müller enthält. Wahrscheinlich befinden sich noch
Akten in andern Archiven oder in Privatbesitz, wenn sie überhaupt noch
vorhanden sind. Von besonderm Interesse sind vor allem Briefe an und von Thaddäus

Müller, die noch da und dort verstreut sich finden dürften. Da der
Verfasser an einer eingehenden Darstellung des aufgeklärten Stadtpfarrers von
Luzern und Gesinnungsfreundes Wessenbergs arbeitet, ist er für jeden
sachdienlichen Hinweis dankbar.

2 Alois Henggeler, Die Wiedereinführung des kanonischen Rechtes in Luzern
zur Zeit der Gegenreformation. Das Kommissariat Luzern von 1605-1798.
Luzern 1909, S. 29.



— 92 —

Kommissariats verschoben werden. Doch scheinen diese damals nicht
genau fixiert worden zu sein 1.

Obschon Rom die Ernennung des Luzerner Stadtpfarrers zum bischöflichen

Kommissar nicht anerkannte, führte Thaddäus Müller sein Amt
bis zur Abtrennung der schweizerischen Quart vom Bistum Konstanz (1814)
weiter. Er war ein begeisterter Anhänger und persönlicher Freund des
Konstanzer Generalvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg. Wußten sich auch
die beiden geistesverwandten Männer in den meisten Forderungen ihrer
Kirchenreformen einig, so ging doch Thaddäus Müller in seiner radikalen
Klosterfeindlichkeit bedeutend weiter als Wessenberg 2. Während dieser die
Orden für das Erziehungs- und Schulwesen nützlich machen wollte und sich
deswegen energisch für die Rettung der schweizerischen Klöster einsetzte,
die durch die Helvetik dem Untergange nahe waren, war und blieb Thaddäus

Müller ein ausgesprochener Gegner der monastischen Institutionen.
Ein interessantes Licht auf die klosterfeindliche Haltung des Luzerner

Kommissars werfen zwei Briefe, die Thaddäus Müller 1802 an seinen
Freund, den Zürcher Geschichtsforscher und Staatsmann Johann Heinrich
Füssli 3 schrieb. Sie befinden sich neben 24 weitern Briefen aus der Feder
des gleichen Verfassers an Obmann Füssli in der Zentralbibliothek in
Zürich 4. Wir geben sie im folgenden in ungekürztem Wortlaut wieder.

Luzern, d. 18. Maj. 1802.

Mein verehrtester Herr Regierungsrath u. geschätztester Freund

Ich will mir alle Mühe geben, den geheimen Machinationen der Mönche
in den Gegenden des Cantons Linth, Schwyz und Unterwaiden usw.,
nachzuforschen. Heut schreibe ich in dieser Sache meinem Freunde,
Decan Bossard 5 in Zug, der jenen Gegenden etwas näher ist als ich. Im
Canton Luzern haben die Intriguanten vermuthlich wenige Correspon-
denten, obwohl auch bey uns einige bedeutende Häupter der Obscuranten
und eben deswegen große Begünstiger der Factiösen und der Feinde der
itzigen Regierung sind. Hätte ich die Bemühungen des Predigers 6 (nicht

1 Das erste Zirkular Thaddäus Müllers vom 31. März 1799 ist «an die
Bürger Pfarrer seines Kommissariatsbezirks in den Kantonen Luzern,
Waldstätten und Baden » gerichtet.

2 Den Nachweis gedenke ich an anderer Stelle zu führen.
3 Über Johann Heinrich Füssli, den sog. Obmann Füssli, (1745-1832) siehe

Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz III, 357, wo die wichtigsten
biographischen Angaben nebst der Literatur angeführt sind.

4 Zentralbibliothek Zürich Ms. M. 1. 227. Die 26 Briefe Thaddäus Müllers
u. 3 Beilagen an Obmann Füssli stammen aus den Jahren 1783-1813. Für das
freundliche Entgegenkommen der Zürcher Bibliothekbeamten spreche ich auch
an dieser Stelle meinen besten Dank aus.

5 Johann Konrad Bossart, Stadtpfarrer von Zug (1791-1830) und Dekan
des Zugerkapitels.

6 Gemeint ist P. Joachim Stockmann O. M. Cap., der von 1790-1806 als
Prediger in Schwyz wirkte. Geboren und getauft in seiner Heimatgemeinde
Samen 1763 auf die Namen Franz Josef, war er 1763 in Zug in den Kapuziner-



— 93 —

Priors) in Schwyz bey den Capucinern früher gekannt, so hätte ich der
Regierung den Rath gegeben, bey dem soeben in Luzern anwesenden
Capitul der Capuciner ' auf die Mutation dieses Manns in eine Gegend,
wo er nicht so leicht politische Verbindungen unterhalten kann, zu dringen.
Doch dieses könnte auch itzt noch geschehen. Der um seine Existenz
besorgte Capucinerorden würde gewiß der Regierung willfahren, wenn
dem Provincial nun der Wink zugieng, den Prediger zu Schwyz zu
mutiren. Es wäre dann aber nöthig, daß er von den kleinen Cantonen
weit entfernt und etwa nach Ölten oder Dornach oder anderstwo, wo er
zugleich beobachtet werden könnte, gesetzt würde. Indessen haben die
Capuciner so geheime Wege und überall ihre eigenen Bothen und Briefeträger,

daß schwerlich alle Communication mit Leuten, deren Interesse
sie besorgen, ihnen abzuschneiden ist.

Der Vorschlag, andere Geistliche nach Einsiedeln durch die geistl.
Behörde setzen zu lassen, um dem Unwesen, welches die Gegenwärtigen
treiben, die Wage zu halten, ist unausführbar, solang nur ein einziger
Mönch dort wohnet 2. Denn das Einsiedlervolk hängt so sehr an diesen
Mönchen, und diese würden soviele Mittel zur Verlästerung anderer
gebrauchen, daß brave Weltgeistl., unerachtet der größten Moderation ihres
Benehmens, das Zutrauen weder der Einsiedler noch der fremden
Wallfahrtenden erhalten und ein Opfer ihrer Anstrengungen und des
Verdrusses werden würden. Der Bischof wird hierinn wenig thun können
und wollen, als den Einsiedlermönchen schriftliche Vorstellungen machen,
denn durch die verderbliche Exemtion sind sie in den Stand gesezt, des
Bischofen ungestraft spotten zu können.

Übrigens glaube ich ohne allen Zweifel, daß die Bemühungen der
Einsiedler nur auf Zerstörung alles Guten gehen. Die Regierung hat auf
Verwenden des braven Pfarrers Meinrad Ochsner 3, Capuciners, eine neue

orden eingetreten und hielt sich nachher in Arth, Frauenfeld, Baden, Sursee
und Andermatt auf, bis er 1790 nach Schwyz kam. Dort war er gleichzeitig
Lektor (1790-96) und später Vikar (1804-06). 1806 wurde er als Vikar nach
Altdorf versetzt. Im gleichen Jahre ließ er sich säkularisieren und kam als Pfarrer
nach Wohlenschwil (Kt. Aargau). P. Joachim Stockmann war ein begeisterter
Freund der Helvetik, deren Ideen ihn für die Säkularisation reif machten.
Freundl. Mitteilung von H. H. P. Beda O.M.Cap., Provinzialarchivar in Luzern.

Pfarrer Stockmann bewies jedoch im sog. Wohlenwiler Handel eine mutige
Haltung, als er sich weigerte, ohne kirchliche Dispens die Ehe zweier Geschwisterkinder

einzusegnen. Die radikale Aargauer Regierung erklärte ihn deshalb am
23. Februar 1832 für abgesetzt und ließ die Pfründe durch einen Staatsgeistlichen

besetzen. Stockmann nahm später die Kaplanei in Frick an, wo er 1834
in größter Armut starb.

1 Das Kapitel fand auf dem Wesemlin zu Luzern vom 14.-17. Mai 1802
statt. Freundl. Mitteilung von H. H. P. Beda, Provinzialarchivar.

2 Die Leiden und Drangsale der Abtei Einsiedeln zur Zeit der Helvetik
hat mit ausführlicher Quellenangabe dargestellt : P. Rudolf Henggeler, Das Stift
Einsiedeln und die Französische Revolution. Einsiedeln 1924.

3 P. Meinrad Ochsner, O. M. Cap., von Einsiedeln, getauft am 11. Juni 1764
auf den Namen Josef Benedikt, in Altdorf 1780 in den Kapuzinerorden einge-



— 94 —

Pfarrei in Euthal ', einer wilden Gegend, zwey Stunden von Einsiedeln,
aufgerichtet, und der Bischof hat sie bestätigt. Nun arbeiten die Mönche
daran, diese Pfarrei zu zerstören und verfolgen den braven Pfarrer
Augustin Eberle 2 grausam. Ich werde mich, obwohl Einsiedeln nicht in
meinem Commissariatsbezirk liegt, in dieser Sache an den Bischof wenden.
Auch die von Pf. Ochsner gut organisirten Schulen haben die Mönche
beynahe wieder zertrümmert, wenigstens alles, was gut daran war,
abgeändert.

Es ist kein anders Mittel, wenn die Republik bestehen und unser
Volk einen Caracter erhalten soll, als die Klöster nicht mehr aufkommen
zu lassen. Sie hindern dermalen Frieden und Zufriedenheit im Politischen
und Religiösen mehr, als alle weltlichen Partheimänner. Muri wirkt mit
seinem unerschöpflichen Geld, Einsiedeln mit der Wallfahrt ; der stolze
Prälat zu St. Urban 3 möchte gern blendende Institute errichten, um die
Mönchsherrschaft zu befestigen. Dies alles im Vertrauen an Sie. — Herr
von Wessenberg ist nur zu schonend und glaubt, daß die Mönche nützlich
seyn werden zum Heil der Kirche und des Vaterlands. Nein, sie werden nur
verderblich seyn und zu keiner guten Sache aufrichtig Hand bieten. Stecke
man sie zusammen, brauche man einzelne gute Individuen für Seelsorge
und zu Lehrerstellen und fundire man aus ihren Gütern das künftige Wohl
des katholischen Helvetiens. Vor allem dulde man die Exemtion von der
Jurisdiction der Bischöfe nicht, damit sie nicht Milizen des Pabstes bleiben.
Dieser Artikel ist einer der dringendsten in einem für uns nöthigen Concordat

mit dem Pabste. Lasse man doch keinen Nuntius in Helvetien andrest
als nach den Schranken eines weisen und muthvollen Concordats wirken.

Der Erziehungsrath von Luzern hat Ihnen den Vorschlag eines
Schullehrerseminars eingeschickt. Ich bearbeite wirklich den Plan dazu, und wir
werden uns dann Ihre Genehmigung ausbitten, damit uns der Prälat —
dem gar nicht zu trauen ist — nicht unsre Absichten vereitle und die Gegenwart

der Candidaten in S. Urban dazu benütze, ihre Köpfe zu verstimmen.

treten, wirkte in Arth (Katechet), Baden, Luzern (Lektor 1791-97), Wil (Vikar),
Baden (Prediger), 1799-1801 Pfarrer in Einsiedeln, Bremgarten (1801-02), Frauenfeld

(1802-03), Bremgarten (1803), von Regierungsmännern der Helvetik berufen.
1803 saecularisatus. Seit 1803 wirkte Ochsner als Vikar in Häggenschwil
(St. Gallen), seit 1806 als Pfarrer in Bütschwil und seit 1818 als Pfarrer in
Henau. 1821 wurde er Dekan des Kapitels Untertoggenburg, f 18. Januar 1836
in Henau (St. Gallen). Freundl. Mitteilung von H. H. P. Beda O. M. Cap.,
Provinzialarchivar.

1 Die Pfarrei Euthal war 1800 auf Betreiben P. Martin Ochsners von
Einsiedeln abgetrennt worden. Das Direktorium erließ genaue Bestimmungen über
die Grenzen beider Pfarreien, die Anzahl der Geistlichen, deren Wahl usw.
Henggeler, a. a. O., S. 100.

2 Augustin Eberle war am 11. Dez. 1800 zum Pfarrer von Euthal ernannt
worden. Vorher hatte er als Pfarrvikar von Sarmenstorf (Aargau) und Pfarrer
in Aesch (Luzern) gewirkt. Die Bestätigung durch das bischön. Ordinariat
Konstanz erfolgte am 30. Januar 1801. Ebda.

3 Karl Ambros Glutz, Abt der Zisterzienserabtei St. Urban 1792-1813.



— 95 —

Mögen bald von Bern in Rücksicht auf unsre Unabhängigkeit und freye
Verfassung beruhigende Nachrichten anlangen Ich bleibe mit aufrichtiger
Verehrung und Freundschaft

Ihr ergebenster Thadd. Müller.

Luzern, d. 22. Juni 1802.
Verehrtester Freund

Erlauben Sie mir die vertrauliche Anfrage, warum der Erziehungs-
rath von Luzern auf seinen, vor langer Zeit eingeschickten Brief,
betreffend die Erneuerung des Schullehrerseminars in S. Urban ', von dem
Departement des Innren niemals eine Antwort bekommen. Die Zeit geht
vorbei, und es wird nichts gethan. Mag etwa der Herr Prälat Glutz
(was ich doch nicht glauben will), da er mit großem Ideen schwanger
geht, der guten Sache in den Weg getreten seyn Ich bitte Sie, mir mit
ein paar Zeilen zu sagen, was diese Verzögerung veranlasset.

Es hat mich sehr gefreut, daß der kleine Rath den würdigen
Geistlichen unsers Cantons einen Beweis seiner Zufriedenheit und Achtung
gegeben. Allein, es sind leider nicht die Seelsorger, sondern meistens die
Mönche, die Chorherren und Kapläne auf Stiftern, welche durch heimliche

Einlisplungen die Constitution und alles Gute gefährden. Es läßt
sich nicht beschreiben, was für abscheuliche und vermmftlose Sachen
solche Herren ausgebrütet haben und täglich ausbrüten, um die Zustimmung

und Zufriedenheit des Volkes zu hindern. Es ist vor allem nöthig,
wenn's in Zukunft besser gehen soll, daß alle Exemtionen aufgehoben
und Stifter und Klöster (wenn sie fortdauern) unter des Bischofs
Aufsicht gesezt werden ; ferner daß alle Geistlichen durch thätiges Leben
im Lehramt an den Bischofen näher gebunden und der geistliche Müßiggang

gänzlich vertilgt werde ; ferner daß keine Schule, kein Institut der
Bildung und Erziehung unmittelbar oder mittelbar dem Mönchseinflusse
überlassen werde. Möge man nur stark und fest seyn und sich nicht
fürchten Es müssen bessre Einrichtungen eilends getroffen werden, sonst
ist das Vaterland verloren. Ich habe die Ehre mit ausgezeichneter
Hochachtung und Freundschaft zu verbleiben

Ihr ergebenster Thaddäus Müller.

N. S. Unser Erziehungsrath kann nichts mehr wirken. Der
Präsident 2 (ein Mitglied der durch den Octobersenat eingesezten, neuen
Verwaltungskammer und ein allbekannter Feind des Lichts) haltet monatelang

keine Sitzung, schenkt niemand Offenheit und Zutrauen, haßt
leidenschaftlich die Mitglieder des Erz.-Raths und verdächtigt sie, be-

1 Das Institut für Landschullehrer in St. Urban dauerte von 1781-85 und
1799-1805.

2 Johann Jakob Widmer, seit 1798 Mitglied der Verwaltungskammer und
1802 der Regierungskommission. Er trat 1813 literarisch hervor als Gegner
des Aufklärungstheologen Thaddäus Dereser, eines weitern Gesinnungsfreundes
Wessenbergs und Müllers.



— 96 —

leidigt die Inspectoren und wünscht, daß das Gute, was noch da ist,
zugrund gehe. Wenns noch länger so dauern sollte, so würde ich meine
Entlassung suchen, um nicht länger eine Verantwortlichkeit zu haben,
wo einem die Hände gebunden sind.

Einsiedeln und die Capuciner haben die Verfassung verwerfen gemacht.
Es ist ihnen aber, so schlau und verkehrt sind sie, nicht auf die Spur zu
kommen.

Luzern. Johann Baptist Villiger.

Wann wurde die erste Einsiedler Klosterkirche
eingeweiht

Durch die Arbeit von Huggler und J. Gantner (Huggler M., Die
romanische Kirche von Einsiedeln. Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde.

1934 XXXVI, S. 180-197. — Gantner J., Beiträge zur Schweiz.
Architektur des frühen Mittelalters. III. Die historische Stellung des
« Einsiedler Schemas ». Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde. 1936

XXXVIII, S. 99 ff.) ist das Interesse an der alten Klosteranlage von
Einsiedeln und der ersten Kirchenbaute daselbst neu in den Vordergrund
gerückt worden. Damit hängt auch die Frage der Einweihung der ersten
Kirche aufs engste zusammen. (Mit ihr steht übrigens wiederum die in
diesem Hefte behandelte Engelweihlegende in Verbindung. Dom Germain
Morin kommt zu ganz ähnlichen Resultaten, wie wir sie in einer eben
im Druck befindlichen Arbeit niedergelegt haben.) Bisher stützte man
sich ohne weiteres auf die erste und einzige Nachricht, die wir darüber
haben, nämlich auf jenen Eintrag in den Annales Eremi (Handschrift 356
der Einsiedler Manuscriptensammlung, aus dem Ende des 10. oder Anfang
des 11. Jahrhunderts; herausgegeben in Mon. Germ. Scriptores III,
S. 137 ff.), der zum Jahre 948 besagt : Dedicatio huius ecclesiae. Uns
will aber scheinen, daß dieses Jahr nicht stimmen kann. Und zwar aus
folgendem Grunde. Wir haben in der ältesten Kaiserurkunde, die das
Stiftsarchiv aufbewahrt, jenem Diplom Otto I. vom 27. Oktober 947 den
Vermerk : « ubi Dominus Eberhardus Heremita Ecclesiam in honore
Sanctae Mariae et Sancti Mauritii caeterorumque Sanctorum Dei a
fundamentis aedificavit ». Daraus geht doch deutlich hervor, daß die
Kirche bereits erbaut und jedenfalls auch geweiht war, denn sonst würde
der Aussteller nicht auch die Patrone genannt haben. Die Kirche muß
also vor dem 27. Oktober 947 geweiht worden sein. Wir glauben indessen,
daß es bei der Angabe der Annales Heremi sich nicht um eine allzu große
Differenz handeln kann und daß man höchstens auf das Jahr 946
zurückzugehen braucht. In den gleichen Annalen wird nämlich der Todestag
des hl. Meinrad (in Anlehnung an die älteste Vita des Heiligen) auf das

Jahr 863 angesetzt. Nun aber hat sich ergeben, daß das Todesjahr auf
das Jahr 861 fällt, denn die älteste Vita berichtet, daß es mit dem
28. Regierungsjahr Ludwig des Deutschen zusammenfalle. Das 28. Regie-



— 97 —

rungsjahr ist aber das Jahr 861. Wenn wir die hier sich ergebende
Differenz von zwei Jahren auf unsern Fall übertragen würden, kämen
wir auf das Jahr 946, was sich weit eher mit dem Diplom Otto I.
vereinbaren ließe.

Eine andere Frage betrifft den Tag der Kirchweihe. Die alten Kalen-
darien, die sich in den verschiedenen Einsiedlerhandschriften erhalten
haben (Martyrologium Mscr. 116, Ende 11. Jahrh. mit Einschiebsel aus
dem 14. Jahrh. ; Martyrologium Mscr. 117, Ende 12. Jahrh. ; Brevier
Mscr. 83 aus dem 12. Jahrh.; Brevier Mscr. 87 aus dem 15. Jahrh.; Lec-
tionar Mscr. 8 aus dem 12. Jahrh. mit Kalendarium aus dem 15. Jahrh. ;

Diurnale Mscr. 91 aus dem 15. Jahrh. ; Missale im St. Paul in Kärnten
aus dem Anfang des 11. Jahrh. ; Missale Mscr. 107 aus dem 15. Jahrh.
und Missale 113 aus dem 12. Jahrh.) geben alle übereinstimmend den
13. Oktober als Weihetag an. Die Frage ist nun allerdings, ob schon die
erste Kirche an diesem Tage eingeweiht wurde, denn sicher bezeugt ist
der 13. Oktober als Tag der Kirchweihe nur für den Kirchenbau, der
am 13. Oktober 1039 seine Weihe empfing. Die Annales Einsiedlenses
(Mscr. 319 aus dem 11./12. Jahrh.), gedruckt in Mon. Germ. Scriptores III,
S. 146) sagen ausdrücklich : 1039. Dedicatio huius aecclesiae 3. Id. Octo-
bris. Der gleiche Eintrag findet sich auch in der heute in Karlsruhe,
ehemals aber in Einsiedeln, befindlichen Handschrift des Chronicon
Hermann des Lahmen : 1039. Aecclesia cellae sancti Meginradi 3. Idus
Octobris dedicatur (Mon. Germ. Script. V, S. 70, Anm. 66). Auf jeden
Fall hat sich kein Zeugnis für den Einweihungstag der ersten Kirche
erhalten ; es müßte denn sein, daß er mit jenem der Kirche von 1039
zusammenfiele. Man könnte einwenden, daß der Einweihungstag der
ersten Kirche mit jenem der Gnadenkapelle zusammenfalle (Engelweihe
Aber abgesehen von einer interpolierten Stelle in der oben erwähnten
Handschrift Hermann d. Lahmen, die möglicherweise noch dem 12. Jahrh.
angehören könnte (948 Capella coenobio sancti Meginradi coelitus
consecrata est 18. Kai. Oct.) haben wir erst aus dem 13./14. Jahrh. ein
Zeugnis für die Weihe der Salvatorkapelle (Martyrologium Mscr. 117 ;

14. Sept. Dedicatio capellae s. Salvatoris), die in den Kaiendarien des
15. Jahrh. als Marienkapelle mit dem gleichen Weihetag erscheint. Beide
Weihetage, der der Kirche und der der Kapelle werden immer scharf
auseinandergehalten. Es läßt sich somit über den Weihetag der ersten
Kirche nichts bestimmtes sagen, während wir als Weihejahr wahrscheinlich
das Jahr 946, spätestens 947 annehmen dürfen.

P. Rudolf Henggeler.

REVUE D HISTOIRE ECCLESIASTIQUE


	Kleine Beiträge

