Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 37 (1943)

Rubrik: Kleine Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kleine Beitriige

Ein Brief Friedrich von Hurters an Erzbischof
Ignaz Demeter von Freiburg i. Br.

(Ohne Datum, wohl Juni 1839)

Es ist bekannt, daB der einstige Antistes von Schaffhausen schon
lange vor seiner Konversion (1844) ausgedehnte Beziehungen zu katho-
lischen konservativen Kreisen Siiddeutschlands besa. So stand er im
Briefwechsel mit den Freiburger Erzbischofen Demeter, v. Vicari, den
badischen katholischen Fiihrern Frh. v. Rinck, v. BuB (vgl. Heinr.
Hurter, Friedr. v. Hurter und seine Zeit. I, 131, 329). Die Briefe Hurters
selbst sind aber bis jetzt nicht bekannt geworden. Nachforschungen
im Freiburger Dibdzesanarchiv blieben ergebnislos, ebenso Nachfragen bei
der Familie v. Rinck in Freiburg. Um so erfreulicher ist die kleine
Entdeckung, die ich =zufillig in der Mainzer Zeitschrift « Katholik »
machte. In Bd. 87 (1843), S. xx ff. wurde dort nach dem Tode Erzbischof
Demeters (1842) ein Brief an ihn verdffentlicht, aber ohne Datum und
ohne Absender. Das Schreiben ist eine kraftige Ermunterung an den
Erzbischof zur Festigkeit « nach oben und unten », zur Festigkeit gegen
das Staatskirchentum der badischen Regierung und gegen den links ge-
richteten Teil der Geistlichkeit.

Der Verfasser ist niemand anders wie der damals noch protestan-
tische Antistes Hurter von Schaffhausen. Hier kurz die Griinde :

Im Brief findet sich folgende Stelle: « Sie sagen selbst, Sie seien an
Handen und FiBen gefesselt, beinahe ohne alle Strafgewalt». Die genau
gleichen Worte finden sich nun im Schreiben Demeters an Hurter vom
21. 5. 1839 (veroffentlicht bei Heinr. Hurter, 1. c., I 329). Ein weiterer
Beweis : Am SchluB wird fiir die «freundliche Einladung» gedankt, in
Freiburg anzukehren. Im obigen Brief Demeters wird aber diese Ein-
ladung ausgesprochen. Unser anonymer Brief im ,Katholik’ ist also
nichts anderes als die Antwort Hurters auf Demeters Brief vom 21. 5. 1839.
Das Datum des Briefes muBl nach dem 21. 5. und vor dem 22. 11. 1839
liegen, weil am letzteren Tag ein neuer Brief Demeters an Hurter erging
(veroff. : 1. c., I 330), auf den aber in unserm Brief nicht der geringste
Bezug genommen wird. Die Antwort Hurters wird wohl im Juni 1839
ergangen sein. Dal der Brief anonym verdffentlicht wurde, liegt auf
der Hand : Hurters Konversion war damals noch nicht erfolgt. Eine
Bekanntgabe seines intimen Briefwechsels mit einem katholischen Erz-
bischof hatte ihm geschadet.

Der Brief gibt manchen AufschluB iiber die Ideen und Motive, die
Hurter letztlich zur katholischen Kirche fiihrten. Er ist deshalb wvon



87 —

Wichtigkeit fiir den inneren Werdegang dieses sonderbaren Mannes. Man
beachte vor allem sein Pliadoyer fiir engen AnschluB an den Papst. Die
Stellen gegen das Staatskirchentum iiberraschen allerdings nicht, wenn
man bedenkt, daB Hurter auch als protestantischer Antistes fiir kirch-
liche Freiheit gekimpft hat. Ebenso wenig iiberraschend ist die scharfe
Stellungnahme gegen den kirchlichen Liberalismus bei der ausgesprochen
aristokratisch-konservativen Haltung Hurters und seiner uniiberwind-
lichen Abneigung gegen jede Form von Liberalismus und Demokratie.
Der Brief sei hier wortlich wieder gegeben, da er im « Katholik » schwer
zugdnglich ist: '

Hurter an den Erzbischof Demeter (Juni ? 1839):

« Ich erachte es als einen besondern Beweis Ihres mir so teuren
Wohlwollens, dal Sie von demjenigen, was ungekannt durch meine Ver-
mittlung an Sie iliberliefert wurde, mir in Threm Verehrlichen vom 21. Mai
Kunde mitteilen wollten . So ist IThnen nun der Weg gebahnt, iiber die
wichtigsten Interessen der Ihrer Pflege anvertrauten Herde mit dem
Oberhaupte der Kirche unmittelbar sich zu besprechen, und durch das-
selbe Trost und Ermutigung fiir Thre schwere Obliegenheiten zu erhalten.
Ich sage absichtlich Trost und Ermutigung. Denn wenn ich den Stand
der Sache auf der einen Seite und IThren warmen Eifer, Ihren reinen
Willen fiir das Wohl und die Wiirde der Kirche und hiedurch auch fiir
das Beste ihrer Glieder auf der andern Seite mir lebhaft vergegenwar-
tige, so kann ich mir wohl denken, wie oft Ihnen bei der hohen Wiirde
die schwere Biirde recht fiihlbar werden miisse. Nach etlich- und 20jah-
riger Zerriittung, durch welche der Bau der deutschen Kirche und
namentlich im Bereich der Erzdi6zese nicht bloB bis auf die tiefsten Grund-
lagen erschiittert, sondern alles beinahe aus seinen Fugen gerissen, wiahrend
welcher dieselbe in Bezug auf ihre Rechte gehemmt und in Bezug auf
ihre Diener einer fast grenzenlosen Anarchie preisgegeben wurde. Sodann
nach 10jahriger Verwaltung durch einen zwar frommen und gutmiitigen
aber den ernsten Anforderungen einer nach so langer Zerriittung kraf-
tiger eingreifenden Leitung nicht vollkommen gewachsenen Greises 2,
hat nun die gottliche Vorsehung Sie auf den translozierten Stuhl des
hl. Bonifatius ® erhoben, und Ihnen hiemit das ernste Mandat erteilt,

! Hurter hatte ein papstliches Schreiben an den Erzb. von Freiburg zu
iibermitteln, weil offenbar in Rom die Meinung herrschte, dadurch jede Gefahr
der Entdeckung vermeiden zu kénnen. Das Schreiben (abgedr. bei H. Maas,
Gesch. d. kath. Kirche in Baden) ist eine Mahnung an den Erzbischof zur
Festigkeit gegeniiber dem Staatskirchentum und dem revolutionir gesinnten
Teil der Geistlichkeit, die sich im « Schaffhauser Verein» um den beriichtigten
Theologieprof. Fischer von Luzern und sein Organ (Allgem. Kirchenzeitung
f. Deutschland und die Schweiz». Luzern 1835-39) gruppierte.

* Der erste Erzbischof von Freiburg, Bernhard Boll (1827-37), gemeint.

8 Der Erzstuhl von Mainz fand eine gewisse Fortsetzung im neuen Erz-
bistum Freiburg.



— 88 —

der Restaurator des Erzsprengels zu werden, nicht zuriickzubeben vor
dem Versuch, die auseinanderfallenden Elemente wieder zu vereinigen,
das lose gewordene Band des Gehorsams wieder zu kniipfen und den
unsauberen Geist der Ziigellosigkeit und UnbotmaiaBigkeit, der in so
manchen seinen Wohnsitz aufgeschlagen hat, zu bannen.

Das alles nun ist leicht zu erkennen, noch leichter zu sagen, schwie-
riger aber auszufiihren. Denn wie die Sachen stehen, bedarf es einer Wirk-
samkeit nach zwei ganz verschiedenen Richtungen: einer nach oben,
einer nach unten. Mut und Entschlossenheit miissen zwar die Grund-
stiitzen eines jeden sein, welchen die gottliche Vorsehung in gefdhrlichen
Zeitlaufen hoch auf die Warte gestellt hat. Sie aber allein reichen nicht
zu. Besonnene Festigkeit und wohl berechnende Klugheit miissen jenen
die Richtung geben. Aber auch diese allein fiihren noch nicht zum Ziel.
Gebet und festes AnschlieBen an denjenigen, welcher als das Haupt an
allen Sorgen und Bekiimmernissen seiner Mitbriider teilnimmt, verleihen
Licht und Kraft. Aber sie machen auch die andern noch vorhandenen
Mittel nicht entbehrlich. Erst dann, wenn alles jenes mit diesen sich
verbindet, dann liBt sich hoffen, daB3 ein hohes Ziel erreicht werde. Dieses
Ziel, dessen Erreichung zugleich Bedingung jeder andern Ihrer hohen
Wiirde inhidrierenden Wirksamkeit sein mufB, ist: mdéglichste Herstellung
der Autonomie der Kirche. Freilich bei den gegenwirtigen faktischen
Verhiltnissen wird durch die beharrlichste Anwendung aller in Ihnen
liegenden und durch Ihre Stellung dargebotenen Mittel dieser Zweck
so leicht und so vollstindig noch nicht erreicht werden. Aber es stehen
Ihnen noch so viele, unermeBlich viele Mittel zu Gebote. Es kommt nur
darauf an, diese in eine Verbindung zu setzen, deren Mittelpunkt der
natiirlichen Ordnung der Dinge gemdB Sie sind und bleiben miissen,
Vielleicht sind in Threm Kapitel einzelne dem Zeitgeist so verfallen, dal
sie aus dem Dunstkreis, welchen derselbe um seine Gefangenen zieht,
nicht in die Zukunft hinauszublicken vermogen !, Lassen sie diese ge-
wahren mit dem, was der Prophet Micha 3,5 sagt. Aber sicher zihlt das-
selbe andere Glieder, welche es tief schmerzt, daB3 die freie Sara zur Hagar,
ja noch unter diese herabgewiirdigt werden soll. Hier haben sie schon
einen Kern, der sich mit Freude an Sie anschlieBen und alle Ihre Be-
strebungen unterstiitzen wird. Mogen auch viele Geistliche Thres Erz-
sprengels den perversesten Doktrinen huldigen, der Herr hat sich gewil
auch in diesem Israel eine Anzahl vorbehalten, welche vor Baal die Knie
nicht beugen. Diese alle blicken auf Sie, setzen ihre gerechten Hoff-
nungen auf Sie, warten gewiBl mit Sehnsucht darauf, daB irgend etwas
durch Sie geschehe, werden in jedem Schritt zur Restauration nach Kriften
Sie unterstiitzen, Sie preisen. Aber hiemit sind die Mittel noch nicht
erschopft, auf diesen Kreis allein sind Sie nicht angewiesen ... Denn
ich mii8te mich sehr irren, wenn ich nicht sollte voraussetzen diirfen,
daB im Volke, in dem Kern des Volkes (freilich nicht unter Fabrikanten,

1 ITm Domkapitel saBen einige Aufklirer, so J. M. Flad, Konrad Martin
und Prof. Hug, alle treue Freunde Wessenbergs.



— 89 —

Schreibern, Wirtsleuten und Quasi-Gebildeten) noch eine groB8e Zahl sich
befinde, bei welchen jedes Bestreben, die kirchlichen Angelegenheiten
wieder auf einen bessern FuBl zu stellen, freudiger Teilnahme entgegen-
sehen konnte. Wenn unter solchen, welche durch keine o6ffentliche
Stellung hiezu berechtigt sind, Verbriiderungen zu untergrabenden Zwecken
jedweder Art ungehindert gestiftet werden kdénnen, sollte dann nicht eben
so gut eine Verbindung zur Restauration wesentlicher und heilbringender
Rechte unter Ihnen, dem durch die Kirche und mittelst diéser in dem
Staat eine hohe Stellung angewiesen ist, nicht weit eher gegriindet werden
konnen ! Ja, Ihre erzbischofliche Gnaden, es will mich diinken, es stehe
in JThrer Gewalt, durch eine kluge Vereinigung so vieler vorhandener
Elemente, im GroBherzogtum eine Macht zu bilden, eine reine, eine preis-
wiirdige, weil nicht eigenen Zwecken, sondern zum besten der Kirche
hervorgerufene, nicht fiir eigene Absichten zu verwendende, sondern zur
Rehabilitierung der Kirche waltende Macht zu bilden. Die Zeit dringt.
Noch ein Dezennium und die Zersetzung hat ihr Ziel erreicht 2. Sie wird
dann nicht mehr im Geheimen und auf Schleichwegen Krifte an sich
zu ziehen suchen. Sie wird offen auftreten, sie wird dann diese Macht
werden wider die Kirche, deren Rettung ihrem legitimen Herrn in diesem
Augenblick vielleicht noch moglich sein diirfte. Haben Sie erst diese
vielen vorhandenen Elemente zur Rettung, zur Herstellung, zur Er-
haltung, zum weiteren Ausbau um sich gesammelt und auf sich vereinigt,
dann ist die Stunde gekommen, zu welcher das Wort des Propheten seine
Anwendung finden kann: Clama, ne cesses, quasi tuba exalta vocem
tuam. Ich sollte doch glauben, daB wenn mit Ihrer Stimme diejenige
des ehrenwerten Teils der Geistlichkeit, des Adels, der Schlichten und
Redlichen im Volke sich vereint, wenn das Treiben derjenigen entlarvt
wird, welche eine allgemeine Zerriittung der kirchlichen Verhialtnisse
herbeifiihren wollen, um daraus einen Deckmantel fiir die eigene Unge-
bundenheit zu borgen, wenn den Kurzsichtigen nachgewiesen wird, an
welchem Punkt das alles einst hinauslanden werde, da dann die Staats-
gewalt doch zuletzt zu der Uberzeugung gelangen diirfte, daB sie in der
Beeintrachtigung der Kirche zu ihrem eigenen Verderben, wenigstens
zum Verderben des wahren Wohles des Volkes Hand biete. Es ist freilich
viel, was abhanden gekommen, viel, was in der Oberrheinischen Provinz
den Bischofen entzogen worden, viel, was zu reklamieren ist. Sie werden
solches besser kennen. Erst dann, wenn Ihnen Vereinigung aller vor-
beriihrten Hilfsmittel und durch unverdrossene und nachhaltige An-

1 Hurter spricht sich fiir Griindung von katholisch-konservativen Vereinen
aus, wie sie ein paar Jahre spater unter der Fithrung der Freiherren v. Rinck
u. v. Andlaw und des Hofrats BuB3 entstanden. Alle drei waren enge Freunde
Hurters. Man kann ihn geradezu als den geistigen Vater der katholischen Partei
in Baden bezeichnen.

? Man beachte die Klarsichtigkeit Hurters. Genau 10 Jahre spiter kam
es zur blutigen badischen Revolution unter Teilnahme von links gerichteten
Geistlichen (Dom. Kuenzer und andere).



— 90 —

wendung derselben es gelungen ist, wenigstens eine leidliche Befreiung,
zum mindesten Herstellung der wesentlichen Rechte zu erwirken. Erst
dann kénnen Sie nach unten den Blick mit Sicherheit, mit Zuversicht
des Erfolges die Wirksamkeit richten 1.

Sie sagen selbst: «Sie seien an Hinden und FiiBen gefesselt, bei-
nahe ohne alle Strafgewalt » 2. Mithin kénnen Sie, ohne da die wesent-
lichen bischoflichen Rechte Ihnen wieder zuriickgegeben werden, die
gleichsam unter Ihren Augen voranschreitende Auflésung, die in frechem
Ubermut immer lauter werdenden ochlokratischen Tendenzen so vieler sich
losbindender Cleriker, so manchen Skandal, der Thnen nicht unbekannt sein
kann, wohl bejammern, aber nicht hemmen. Wie not es tite, daB endlich
die Ziigel straffer angezogen wiirden, das ist Ihnen gewif noch klarer
als mir. Erst wenn es Threm so reinen Willen, IThrem so regen Eifer um
das Wohl und die Wiirde der Kirche (die ich mir getrennt nicht denken
kann) 3, Ihrer vor keinen Schwierigkeiten zuriickbebenden Ausdauer ge-
lungen ist, dem einen Teil des gottlichen Auftrages: Ecce constitui te
super gentes et super regna, ut evellas et destruas et disperdas et dissipes,
Geniige zu tun, erst dann koénnen Sie auch mit Hoffnung des Erfolges
auf den andern Teil desselben Bedacht nehmen : Ut aedifices et plantes,
Dei enim sumus adjutores, Dei agricultura estis, sagt der hl. Apostel.
Aber sie haben den Boden, der Ihnen zur Wartung und zum Anbau iiber-
geben ist, mit Steinen iiberfiihrt, sie haben allerlei Grund und Gries
darauf aufgeworfen. Dazwischen nun schieBen Nesseln auf und verbreitet
sich Dorngebiisch und wuchert anderes haBliches Unkraut und schleicht
giftiges Gewiirm zwischendurch. Und es war doch sonst ein guter,
fruchtbarer, schone Saaten treibender Boden. Er kann es wieder werden.
Aber das Riaumen, das Wegschaffen, das Jiaten muB vorangehen. Und
dieses erfordert Zeit, erfordert Miihe. Aber auch welche innere Befrie-
digung, wenn es nur einigermafen gelingt, wenn nach vollbrachtem Tage-
werk gesagt werden kann: Vinea facta est, et saepivit eam et lapides
elegit ex illa, et plantavit vineam electam.

Euer erzbisch. Gnaden werden wohl sagen, es sei kiihn von mir, da@
ich mir es herausnehme, Hochdenselben dies alles so auseinander zu
setzen. Sie haben Recht. Aber doch diirfte in meiner aufrichtigen Teil-
nahme an den Begegnissen der katholischen Kirche, in meinem tiefen
Gefiihl fiir unverkimmerte Erhaltung eines jeden Rechts, in meinem
reinen, durch keinerlei Nebenabsichten getriibten Willen, vielleicht in
meiner Erfahrung, wohin eine ginzliche Zerstérung des kirchlichen Baues
zuletzt filhren kénne, am gewissesten in meiner aufrichtigen Ehrerbietung
gegen Ihre Person, einige Rechtfertigung liegen. Ihr wiederholt gegen
mich bescheintes Wohlwolien ist mir Biirge, daB Sie meine offene Frei-

1 Erzb. Demeter hat sich nie zu einer kriftigen Haltung gegen die staats-
kirchliche Regierung aufraffen konnen. Er stand in Rom deswegen nicht in
gutem Ruf.

2 Schreiben Demeters an Hurter vom 21. 5. 1839.

3 Man beachte diesen Satz, 5 Jahre vor seiner Konversion.



— 9 —

miitigkeit mir nicht iibel aufnehmen werden. Erlaubten es meine Ge-
schiafte (die mir nicht einmal diesen Brief in einem Zuge zu vollenden
gestatteten), von Ihrer so freundlichen Einladung Gebrauch zu machen,
so wiirde ich es mir doch nicht haben versagen kénnen, eben diese Gegen-
stinde, iiber welche ich nun schriftlich meine Gedanken hingeworfen
habe, miindlich zur Sprache zu bringen. Dann freilich hitte gegenseitig
alles besser konnen erortert werden, widhrend ich hier bloB meine An-
sichten von meinem Standpunkte aus anzudeuten vermochte ».

Basel. Dr. Ferdinand Strobel.

Thaddius Miiller

und die schweizerischen Kloster 1802

Thaddaus Miiller !, der seit 1796 als Stadtpfarrer von Luzern wirkte,
war ein feuriger Parteiginger der Helvetik. Bald stand er an der Spitze
der aufgeklirten Geistlichkeit der Innerschweiz. Die helvetische Regierung
erkannte im begabten und ehrgeizigen Leutpriester ein wertvolles Werk-
zeug zur Durchfithrung der neuen Ideen. Auf Vorschlag des Ministers
Stapfer wurde Thaddaus Miiller bereits 1798 vom Fiirstbischof von Kon-
stanz zum bischéflichen Kommissar fiir Luzern ernannt. Das Kommis-
sariat Luzern umfaBte urspriinglich die Stadt Luzern mit den ihr unter-
gebenen Gebieten und Landschaften, sowie die Freien Amter und Unter-
walden 2. Als nach dem Untergang der alten Eidgenossenschaft die Kan-
tone neu abgegrenzt wurden, muBten auch die Grenzen des luzernischen

1 Thadddus Miiller (1763-1826) stammte aus Weggis, verlebte jedoch seine
ganze Jugendzeit in Luzern. Er besuchte die Stiftsschule und das Gymnasium
seiner Geburtsstadt. Wihrend der theologischen Studien betitigte er sich als
Privatlehrer des spitern liberalen SchultheiBen Xaver Keller. Nach der Priester-
weihe 1786 war er zuerst Pfarrhelfer bei Leutpriester Alois Keller ({ 1796).
Dann wirkte er von 1789-96 als Lehrer am Gymnasium, bis er nach Stadtpfarrer
Kellers Tode zu dessen Nachfolger gewahlt wurde. Die Hauptwirksamkeit Millers
fallt in die Zeit der Mediation, wo er als Berater der Luzerner Regierung in
kirchenpolitischen Fragen einen groB8en EinfluB ausiibte. Bis heute fehlt uns
eine zusammenfassende Biographie des freigeistigen Luzerner Stadtpfarrers und
bisch6flichen Kommissars. Die Beschaffung des Quellenmaterials dazu ist freilich
schwierig, da das Kommissariatsarchiv im Hof zu Luzern nur diirftige Akten
aus der Zeit des Thaddius Miller enthdlt. Wahrscheinlich befinden sich noch
Akten in andern Archiven oder in Privatbesitz, wenn sie tiberhaupt noch vor-
handen sind. Von besonderm Interesse sind vor allem Briefe an und von Thad-
diaus Miiller, die noch da und dort verstreut sich finden diirften. Da der Ver-
fasser an einer eingehenden Darstellung des aufgeklirten Stadtpfarrers von
Luzern und Gesinnungsfreundes Wessenbergs arbeitet, ist er fiir jeden sach-
dienlichen Hinweis dankbar.

2 Alois Henggeler, Die Wiedereinfiihrung des kanonischen Rechtes in Luzern
zur Zeit der Gegenreformation. Das Kommissariat Luzern von 1605-1798.
Luzern 1909, S. 29.



— 92 —

Kommissariats verschoben werden. Doch scheinen diese damals nicht
genau fixiert worden zu sein .

Obschon Rom die Ernennung des Luzerner Stadtpfarrers zum bischéf-
lichen Kommissar nicht anerkannte, fiihrte Thaddaus Miiller sein Amt
bis zur Abtrennung der schweizerischen Quart vom Bistum Konstanz (1814)
weiter. Er war ein begeisterter Anhdanger und persénlicher Freund des Kon-
stanzer Generalvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg. Wufiten sich auch
die beiden geistesverwandten Minner in den meisten Forderungen ihrer
Kirchenreformen einig, so ging doch Thadddus Miiller in seiner radikalen
Klosterfeindlichkeit bedeutend weiter als Wessenberg 2. Wahrend dieser die
Orden fiir das Erziehungs- und Schulwesen niitzlich machen wollte und sich
deswegen energisch fiir die Rettung der schweizerischen Kléster einsetzte,
die durch die Helvetik dem Untergange nahe waren, war und blieb Thad-
dius Miiller ein ausgesprochener Gegner der monastischen Institutionen.

Ein interessantes Licht auf die klosterfeindliche Haltung des Luzerner
Kommissars werfen zwei Briefe, die Thaddaus Miiller 1802 an seinen
Freund, den Ziircher Geschichtsforscher und Staatsmann Johann Heinrich
Fiissli ® schrieb. Sie befinden sich neben 24 weitern Briefen aus der Feder
des gleichen Verfassers an Obmann Fiissli in der Zentralbibliothek in
Ziirich ¢, Wir geben sie im folgenden in ungekiirztem Wortlaut wieder.

Luzern, d. 18. Maj. 1802.
Mein verehrtester Herr Regierungsrath u. geschitztester Freund !

Ich will mir alle Mithe geben, den geheimen Machinationen der Ménche
in den Gegenden des Cantons Linth, Schwyz und Unterwalden usw.,
nachzuforschen. Heut schreibe ich in dieser Sache meinem Freunde,
Decan Bossard ® in Zug, der jenen Gegenden etwas nidher ist als ich. Im
Canton Luzern haben die Intriguanten vermuthlich wenige Correspon-
denten, obwohl auch bey uns einige bedeutende Haupter der Obscuranten
und eben deswegen grofle Begiinstiger der Factiésen und der Feinde der
itzigen Regierung sind. Hitte ich die Bemiihungen des Predigers ¢ (nicht

1 Das erste Zirkular Thaddius Miillers vom 31. Mirz 1799 ist «an die
Biirger Pfarrer seines Kommissariatsbezirks in den Kantonen Luzern, Wald-
stdtten und Baden » gerichtet.

? Den Nachweis gedenke ich an anderer Stelle zu fithren.

3 Uber Johann Heinvich Fiissli, den sog. Obmann Fiissli, (1745-1832) siehe
Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz III, 357, wo die wichtigsten
biographischen Angaben nebst der Literatur angefiihrt sind.

4 Zentralbibliothek Ziirich Ms. M. 1. 227. Die 26 Briefe Thaddius Miillers
u. 3 Beilagen an Obmann Fiissli stammen aus den Jahren 1783-1813. Fir das
freundliche Entgegenkommen der Ziircher Bibliothekbeamten spreche ich auch
an dieser Stelle meinen besten Dank aus.

5 Johann Konrad Bossart, Stadtpfarrer von Zug (1791-1830) und Dekan
des Zugerkapitels.

8 Gemeint ist P. Joachim Stockmann O.M. Cap., der von 1790-1806 als
Prediger in Schwyz wirkte. Geboren und getauft in seiner Heimatgemeinde
Sarnen 1763 auf die Namen Franz Josef, war er 1763 in Zug in den Kapuziner-



— 93 —

Priors) in Schwyz bey den Capucinern friither gekannt, so hitte ich der
Regierung den Rath gegeben, bey dem soeben in Luzern anwesenden
Capitul der Capuciner ! auf die Mutation dieses Manns in eine Gegend,
wo er nicht so leicht politische Verbindungen unterhalten kann, zu dringen.
Doch dieses konnte auch itzt noch geschehen. Der um seine Existenz
besorgte Capucinerorden wiirde gewiB der Regierung willfahren, wenn
dem Provincial nun der Wink zugieng, den Prediger zu Schwyz zu
mutiren. Es wire dann aber ndéthig, daB er von den kleinen Cantonen
weit entfernt und etwa nach OQlten oder Dornach oder anderstwo, wo er
zugleich beobachtet werden kénnte, gesetzt wiirde. Indessen haben die
Capuciner so geheime Wege und iiberall ihre eigenen Bothen und Briefe-
trager, daB schwerlich alle Communication mit Leuten, deren Interesse
sie besorgen, ihnen abzuschneiden ist.

Der Vorschlag, andere Geistliche nach Einsiedeln durch die geistl.
Behérde setzen zu lassen, um dem Unwesen, welches die Gegenwirtigen
treiben, die Wage zu bhalten, ist unausfithrbar, solang nur ein einziger
Ménch dort wohnet 2. Denn das Einsiedlervolk hingt so sehr an diesen
Moénchen, und diese wiirden soviele Mittel zur Verldsterung anderer ge-
brauchen, daB brave Weltgeistl.,, unerachtet der gréoBten Moderation ihres
Benehmens, das Zutrauen weder der Einsiedler noch der fremden Wall-
fahrtenden erhalten und ein Opfer ihrer Anstrengungen und des Ver-
drusses werden wiirden. Der Bischof wird hierinn wenig thun kénnen
und wollen, als den Einsiedlermdnchen schriftliche Vorstellungen machen,
denn durch die verderbliche Exemtion sind sie in den Stand gesezt, des
Bischofen ungestraft spotten zu kdnnen.

Ubrigens glaube ich ohne allen Zweifel, daB die Bemiihungen der
Einsiedler nur auf Zerstdérung alles Guten gehen. Die Regierung hat auf
Verwenden des braven Pfarrers Meinrad Ochsner ?, Capuciners, eine neue

orden eingetreten und hielt sich nachher in Arth, Frauenfeld, Baden, Sursee
und Andermatt auf, bis er 1790 nach Schwyz kam. Dort war er gleichzeitig
Lektor (1790-96) und spiter Vikar (1804-06). 1806 wurde er als Vikar nach Alt-
dorf versetzt. Im gleichen Jahre lieB er sich sidkularisieren und kam als Pfarrer
nach Wohlenschwil (Kt. Aargau). P. Joachim Stockmann war ein begeisterter
Freund der Helvetik, deren Ideen ihn fiir die Sakularisation reif machten.
Freundl. Mitteilung von H. H. P. Beda O.M.Cap., Provinzialarchivar in Luzern.

Pfarrer Stockmann bewies jedoch im sog. Wohlenwiler Handel eine mutige
Haltung, als er sich weigerte, ohne kirchliche Dispens die Ehe zweier Geschwister-
kinder einzusegnen. Die radikale Aargauer Regierung erklirte ihn deshalb am
23. Februar 1832 fiir abgesetzt und lie§ die Pfriinde durch einen Staatsgeist-
lichen besetzen. Stockmann nahm spiter die Kaplanei in Frick an, wo er 1834
in groBter Armut starb.

1 Das Kapitel fand auf dem Wesemlin zu Luzern vom 14.-17. Mai 1802
statt. Freundl. Mitteilung von H. H. P. Beda, Provinzialarchivar.

? Die Leiden und Drangsale der Abtei Einsiedeln zur Zeit der Helvetik
hat mit ausfiihrlicher Quellenangabe dargestellt : P. Rudolf Henggeler, Das Stift
Einsiedeln und die Franzosische Revolution. Einsiedeln 1924.

3 P. Meinvad Ochsner, O. M. Cap., von Einsiedeln, getauft am 11. Juni 1764
auf den Namen Josef Benedikt, in Altdorf 1780 in den Kapuzinerorden einge-



— 94 —

Pfarrei in Euthal?, einer wilden Gegend, zwey Stunden von Einsiedeln,
aufgerichtet, und der Bischof hat sie bestitigt. Nun arbeiten die Ménche
daran, diese Pfarrei zu zerstoren und verfolgen den braven Pfarrer
Augustin Eberle ® grausam. Ich werde mich, obwohl Einsiedeln nicht in
meinem Commissariatsbezirk liegt, in dieser Sache an den Bischof wenden.
Auch die von Pf. Ochsner gut organisirten Schulen haben die Monche
beynahe wieder zertriimmert, wenigstens alles, was gut daran war,
abgedndert.

Es ist kein anders Mittel, wenn die Republik bestehen und unser
Volk einen Caracter erhalten soll, als die Kloster nicht mehr aufkommen
zu lassen. Sie hindern dermalen Frieden und Zufriedenheit im Politischen
und Religiésen mehr, als alle weltlichen Partheimdnner. Muwuri wirkt mit
seinem unerschépflichen Geld, Einsiedeln mit der Wallfahrt; der stolze
Pralat zu St. Urban ® mochte gern blendende Institute errichten, um die
Monchsherrschaft zu befestigen. Dies alles im Vertrauen an Sie. — Herr
von Wessenberg ist nur zu schonend und glaubt, daB die Ménche niitzlich
seyn werden zum Heil der Kirche und des Vaterlands. Nein, sie werden nur
verderblich seyn und zu keiner guten Sache aufrichtig Hand bieten. Stecke
man sie zusammen, brauche man einzelne gute Individuen fiir Seelsorge
und zu Lehrerstellen und fundire man aus ihren Giitern das kiinftige Wohl
des katholischen Helvetiens. Vor allem dulde man die Exemtion von der
Jurisdiction der Bischéfe nicht, damit sie nicht Milizen des Pabstes bleiben.
Dieser Artikel ist einer der dringendsten in einem fiir uns néthigen Concor-
dat mit dem Pabste. Lasse man doch keinen Nuntius in Helvetien andrest
als nach den Schranken eines weisen und muthvollen Concordats wirken,

Der Erziehungsrath von Luzern hat IThnen den Vorschlag eines Schul-
lehrerseminars eingeschickt. Ich bearbeite wirklich den Plan dazu, und wir
werden uns dann Ihre Genehmigung ausbitten, damit uns der Prilat —
dem gar nicht zu trauen ist — nicht unsre Absichten vereitle und die Gegen-
wart der Candidaten in S. Urban dazu beniitze, ihre Képfe zu verstimmen.

treten, wirkte in Arth (Katechet), Baden, Luzern (Lektor 1791-97), Wil (Vikar),
Baden (Prediger), 1799-1801 Pfarrer in Einsiedeln, Bremgarten (1801-02), Frauen-
feld (1802-03), Bremgarten (1803), von Regierungsminnern der Helvetik berufen.
1803 saecularisatus. Seit 1803 wirkte Ochsner als Vikar in Haggenschwil
(St. Gallen), seit 1806 als Pfarrer in Biitschwil und seit 1818 als Pfarrer in
Henau. 1821 wurde er Dekan des Kapitels Untertoggenburg. t 18. Januar 1836
in Henau (St. Gallen). Freundl. Mitteilung von H. H. P. Beda O. M. Cap.,
Provinzialarchivar.

1 Die Pfarrei Euthal war 1800 auf Betreiben P. Martin Ochsners von Ein-
siedeln abgetrennt worden. Das Direktorium erlief genaue Bestimmungen iiber
die Grenzen beider Pfarreien, die Anzahl der Geistlichen, deren Wahl usw.
Henggeler, a.a. 0., S. 100.

? Augustin Eberle war am 11. Dez. 1800 zum Pfarrer von Euthal ernannt
worden. Vorher hatte er als Pfarrvikar von Sarmenstorf (Aargau) und Pfarrer
in Aesch (Luzern) gewirkt. Die Bestatigung durch das bisch6fl. Ordinariat
Konstanz erfolgte am 30. Januar 1801. Ebda.

3 Karl Ambros Glutz, Abt der Zisterzienserabtei St. Urban 1792-1813.



—_ 95 —

Mogen bald von Bern in Riicksicht auf unsre Unabhédngigkeit und freye
Verfassung beruhigende Nachrichten anlangen ! Ich bleibe mit aufrichtiger

Vereh d F dschaft
erehrung und treundscha Ihr ergebenster Thadd. Miiller.

L , d. 22, i 1802.
Verehrtester Freund ! WekLL Juni

Erlauben Sie mir die vertrauliche Anfrage, warum der Erziehungs-
rath von Luzern auf seinen, vor langer Zeit eingeschickten Brief, be-
treffend die Erneuerung des Schullehrerseminars in S. Urban !, von dem
Departement des Innren niemals eine Antwort bekommen. Die Zeit geht
vorbei, und es wird nichts gethan. Mag etwa der Herr Prilat Glutz
(was ich doch nicht glauben will), da er mit groBern Ideen schwanger
geht, der guten Sache in den Weg getreten seyn ? Ich bitte Sie, mir mit
ein paar Zeilen zu sagen, was diese Verzdgerung veranlasset.

Es hat mich sehr gefreut, daB der kleine Rath den wiirdigen Geist-
lichen unsers Cantons einen Beweis seiner Zufriedenheit und Achtung
gegeben. Allein, es sind leider nicht die Seelsorger, sondern meistens die
Moénche, die Chorherren und Kapline auf Stiftern, welche durch heim-
liche Einlisplungen die Constitution und alles Gute gefihrden. Es liBt
sich nicht beschreiben, was fiir abscheuliche und vernunftlose Sachen
solche Herren ausgebriitet haben und taglich ausbriiten, um die Zustim-
mung und Zufriedenheit des Volkes zu hindern. Es ist vor allem néthig,
wenn’s in Zukunft besser gehen soll, daB alle Exemtionen aufgehoben
und Stifter und Kléster (wenn sie fortdauern) unter des Bischofs Auf-
sicht gesezt werden ; ferner daB alle Geistlichen durch thitiges Leben
im Lehramt an den Bischofen naher gebunden und der geistliche MiiBig-
gang ganzlich vertilgt werde ; ferner daB keine Schule, kein Institut der
Bildung und Erziehung unmittelbar oder mittelbar dem Monchseinflusse
iberlassen werde. Modge man nur stark und fest seyn und sich nicht
firchten ! Es miissen bessre Einrichtungen eilends getroffen werden, sonst
1st das Vaterland verloren. Ich habe die Ehre mit ausgezeichneter Hoch-
achtung und Freundschaft zu verbleiben

Ihr ergebenster Thaddaus Miiller.

N.S. Unser Erziehungsrath kann nichts mehr wirken. Der Pri-
sident ? (ein Mitglied der durch den Octobersenat eingesezten, neuen Ver-
waltungskammer und ein allbekannter Feind des Lichts) haltet monate-
lang keine Sitzung, schenkt niemand Offenheit und Zutrauen, hafBt
leidenschaftlich die Mitglieder des Erz.-Raths und verdichtigt sie, be-

! Das Institut fiir Landschullehrer in St. Urban dauerte von 1781-85 und
1799-1805.

2 Johann Jakob Widmer, seit 1798 Mitglied der Verwaltungskammer und
1802 der Regierungskommission. Er trat 1813 literarisch hervor als Gegner
des Aufklirungstheologen Thadddus Dereser, eines weitern Gesinnungsfreundes
Wessenbergs und Miillers.



— 96 —

leidigt die Inspectoren und wiinscht, daB das Gute, was noch da ist,
zugrund gehe. Wenns noch linger so dauern sollte, so wiirde ich meine
Entlassung suchen, um nicht linger eine Verantwortlichkeit zu haben,
wo einem die Hande gebunden sind.

Einsiedeln und die Capuciner haben die Verfassung verwerfen gemacht.
Es ist ihnen aber, so schlau und verkehrt sind sie, nicht auf die Spur zu
kommen.

Luzern. Johann Baptist Villiger.

Wann wurde die erste Einsiedler Klosterkirche
eingeweiht ?

Durch die Arbeit von Huggler und J. Gantner (Huggler M., Die
romanische Kirche von Einsiedeln. Anzeiger fiir Schweiz. Altertums-
kunde. 1934 XXXVI, S. 180-197. — Gantner J., Beitrige zur Schweiz.
Architektur des friilhen Mittelalters. III. Die historische Stellung des
« Einsiedler Schemas». Anzeiger fiir Schweiz. Altertumskunde. 1936
XXXVIII, S. 99 ff.) ist das Interesse an der alten Klosteranlage von
Einsiedeln und der ersten Kirchenbaute daselbst neu in den Vordergrund
geriickt worden. Damit hdngt auch die Frage der Einweihung der ersten
Kirche aufs engste zusammen. (Mit ihr steht iibrigens wiederum die in
diesem Hefte behandelte Engelweihlegende in Verbindung. Dom Germain
Morin kommt zu ganz &dhnlichen Resultaten, wie wir sie in einer eben
im Druck befindlichen Arbeit niedergelegt haben.) Bisher stiitzte man
sich ohne weiteres auf die erste und einzige Nachricht, die wir dariiber
haben, nimlich auf jenen Eintrag in den Annales Eremi (Handschrift 356
der Einsiedler Manuscriptensammlung, aus dem Ende des 10. oder Anfang
des 11. Jahrhunderts; herausgegeben in Mon. Germ. Scriptores III,
S. 137 ff.), der zum Jahre 948 besagt: Dedicatio huius ecclesiae. Uns
will aber scheinen, daB dieses Jahr nicht stimmen kann. Und zwar aus
folgendem Grunde. Wir haben in der dltesten Kaiserurkunde, die das
Stiftsarchiv aufbewahrt, jenem Diplom Otto I. vom 27. Oktober 947 den
Vermerk : «ubi Dominus Eberhardus Heremita Ecclesiam in honore
Sanctae Mariae et Sancti Mauritii caeterorumque Sanctorum Dei ... a
fundamentis aedificavit ». Daraus geht doch deutlich hervor, daB die
Kirche bereits erbaut und jedenfalls auch geweiht war, denn sonst wiirde
der Aussteller nicht auch die Patrone genannt haben. Die Kirche muB
also vor dem 27. Oktober 947 geweiht worden sein. Wir glauben indessen,
daB es bei der Angabe der Annales Heremi sich nicht um eine allzu groBe
Differenz handeln kann und daB man hoéchstens auf das Jahr 946 zuriick-
zugehen braucht. In den gleichen Annalen wird namlich der Todestag
des hl. Meinrad (in Anlehnung an die dlteste Vita des Heiligen) auf das
Jahr 863 angesetzt. Nun aber hat sich ergeben, daB das Todesjahr auf
das Jahr 861 fillt, denn die alteste Vita berichtet, daB es mit dem
28. Regierungsjahr Ludwig des Deutschen zusammenfalle. Das 28. Regie-



— 97 —

rungsjahr ist aber das Jahr 861. Wenn wir die hier sich ergebende
Differenz von zwei Jahren auf unsern Fall iibertragen wiirden, kiamen
wir auf das Jahr 946, was sich weit eher mit dem Diplom Otto I.
vereinbaren lieBe.

Eine andere Frage betrifft den Tag der Kirchweihe. Die alten Kalen-
darien, die sich in den verschiedenen Einsiedlerhandschriften erhalten
haben (Martyrologium Mscr. 116, Ende 11. Jahrh. mit Einschiebsel aus
dem 14. Jahrh.; Martyrologium Mscr. 117, Ende 12. Jahrh.; Brevier
Mscr. 83 aus dem 12. Jahrh.; Brevier Mscr. 87 aus dem 15. Jahrh.; Lec-
tionar Mscr. 8 aus dem 12. Jahrh. mit Kalendarium aus dem 15. Jahrh. ;
Diurnale Mscr. 91 aus dem 15. Jahrh.; Missale im St. Paul in Kirnten
aus dem Anfang des 11. Jahrh.; Missale Mscr. 107 aus dem 15. Jahrh.
und Missale 113 aus dem 12. Jahrh.) geben alle iibereinstimmend den
13. Oktober als Weihetag an. Die Frage ist nun allerdings, ob schon die
erste Kirche an diesem Tage eingeweiht wurde, denn sicher bezeugt ist
der 13. Oktober als Tag der Kirchweihe nur fiir den Kirchenbau, der
am 13. Oktober 1039 seine Weihe empfing. Die Annales Einsiedlenses
(Mscr. 319 aus dem 11./12. Jahrh.), gedruckt in Mon. Germ. Scriptores III,
S. 146) sagen ausdriicklich : 1039. Dedicatio huius aecclesiae 3. Id. Octo-
bris. Der gleiche Eintrag findet sich auch in der heute in Karlsruhe,
ehemals aber in Einsiedeln, befindlichen Handschrift des Chronicon Her-
mann des Lahmen: 1039. Aecclesia cellae sancti Meginradi 3. Idus
Octobris dedicatur (Mon. Germ. Script. V, S. 70, Anm. 66). Auf jeden
Fall hat sich kein Zeugnis fiir den Einweihungstag der ersten Kirche
erhalten ; es miiBte denn sein, daB er mit jenem der Kirche von 1039
zusammenfiele. Man koénnte einwenden, daB der Einweihungstag der
ersten Kirche mit jenem der Gnadenkapelle zusammenfalle (Engelweihe !).
Aber abgesehen von einer interpolierten Stelle in der oben erwihnten
Handschrift Hermann d. Lahmen, die méglicherweise noch dem 12. Jahrh.
angehoren konnte (948 Capella coenobio sancti Meginradi coelitus con-
secrata est 18. Kal. Oct.) haben wir erst aus dem 13./14. Jahrh. ein
Zeugnis fiir die Weihe der Salvatorkapelle (Martyrologium Mscr. 117 ;
14. Sept. Dedicatio capellae s. Salvatoris), die in den Kalendarien des
15. Jahrh. als Marienkapelle mit dem gleichen Weihetag erscheint. Beide
Weihetage, der der Kirche und der der Kapelle werden immer scharf
auseinandergehalten. Es IaBt sich somit iiber den Weihetag der ersten
Kirche nichts bestimmtes sagen, wahrend wir als Weihejahr wahrscheinlich
das Jahr 946, spatestens 947 annehmen diirfen.

P. Rudolf Henggeler.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 7



	Kleine Beiträge

