
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 37 (1943)

Artikel: Das Ende der mittelalterlichen Konzilsbewegung

Autor: Stoecklin, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-126140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-126140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Ende

der mittelalterlichen Konzilsbewegung
Von Alfred STOECKLIN

« Das Ende der mittelalterlichen Konzilsbewegung » ist kein dankbares

Thema. Weder läßt sich der Stoff um ein paar besonders
ausgeprägte, in dieser oder jener Hinsicht besonders interessante
Persönlichkeiten gruppieren noch kann ohne Vergewaltigung des vorhandenen
Tatsachenmaterials die in der Sache selbst liegende Entwicklung mit
dramatischen Akzenten greifbar und einprägsam herausgearbeitet
werden. Dazu kommt, daß wir es dabei in doppelter Beziehung mit
einem Auflöseprozeß zu tun haben : dem allmählichen Zurücktreten
von Denkformen und Idealen, die sich zu Beginn des 15. Jahrhunderts
mit der kirchlichen Institution des Konzils verbanden, die eine gewisse
Zeit hindurch zweifellos die Mehrheit der Zeitgenossen beherrschten,
nachher aber allmählich ihre Anziehungskraft eingebüßt haben. Dieser

Vorgang selbst spielt sich nun aber zudem innerhalb der Welt des

15. Jahrhunderts ab, innerhalb eines Ganzen, das in sich selbst schon

uneinheitlich und gespalten ist und das Stigma eines Übergangszeitalters

auf der Stirn trägt '.

1 Da es sich hier — schon aus Raumgründen — mehr um einen ersten
skizzenhaften Aufriß der konzilsgeschichtlichen Problematik als um eine eingehende
Darstellung dieser Entwicklung in ihrer gesamten Breite handelt, beschränken
wir uns in den folgenden Anmerkungen bewußt auf das unerläßlich Notwendige.
Für mehrfach benützte Werke benützen wir folgende Abkürzungen : DThC
Dictionnaire de Théologie Catholique ed. Vacant, Mangenot u. Amann, Paris
1909 ff. ; Hollnsteiner J. Hollnsteiner, Die Kirche im Ringen um die christliche
Gemeinschaft vom Anfang des 13. Jahrhunderts bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts,
als Bd. II, 2 der von /. P. Kirsch herausgegebenen Kirchengeschichte, Freiburg
i. Br. 1940 ; Grabmann M. Grabmann, Studien über den Einfluß der aristotelischen

Philosophie auf die mittelalterlichen Theorien über das Verhältnis von
Kirche und Staat, S. B. Bayr. Akademie Phil.-hist. Abt. 1934, H. 2; LTK
Lexikon für Theologie und Kirche, 21. Aufl., herausgegeben von M. Buchberger,
Freiburg 1930 ff. ; Pastor L. Pastor, Geschichte der Päpste, 16 Bde., Freiburg
1885 ff. u. ö. ; Schlecht /. Schlecht, A. Zamometie und der Basler Konzils-



— 9 —

Bevor wir an unser eigentliches Thema treten können, sind noch
die notwendigen sachlichen Voraussetzungen zu klären : der Begriff
des Konzils sowie das Wesen des Konziliarismus.

So gut wie alle andern Formen und Einrichtungen der Kirche,
unterliegt auch die Kirchenversammlung, das Konzil, im Laufe der

Jahrhunderte sehr wichtigen Wandlungen. Die ökumenischen Konzilien
der altchristlichen Kirche sind Versammlungen der Bischöfe des

römischen Reiches, die zur Entscheidung über strittige dogmatische
Fragen aufgeboten sind. Etwas andres sind die Generalsynoden des

frühen Mittelalters ; bei ihnen kann schon aus verkehrstechnischen
Gründen von einer wirklichen ökumenizität nicht die Rede sein ; umso

wichtiger wird aber die Autorisation durch den Papst. Wieder etwas
wesentlich anderes wird im hohen Mittelalter das Generalkonzil unter
Innozenz III., nämlich «die vom Papste berufene Versammlung der

Führer der beiden Stände in der Kirche, der Fürsten und Prälaten,
bestimmt, den Papst in solchen Fragen zu beraten, welche die
allgemeine Kirche und ihr Wohl betreffen » *. Auf dem Höhepunkt seiner

innern und äußern Macht will der Papst durch solche « Reichstage des

kirchlichen Weltimperiums»2 seinen Entscheidungen und Erlassen eine

möglichst starke Resonanz sichern. Diese Auffassung führt jedoch
in dem Moment zu einer Krisis, wo das in Avignon innerlich und
äußerlich verweltlichte Papsttum sich in sich selber aufspaltet, wo es

— beim abendländischen Schisma — zwei, ja schließlich drei Päpste

gibt, die sich gegenseitig die Leitung der Hierarchie und der Kirche

streitig machen. An Stelle der im Sinne eines Innozenz III. gedachten
autoritären Führung des allgemeinen Konzils durch den Papst tritt
zwangsläufig direkt das Gegenteil : die Christenheit, die aus der Not
eines dreißigjährigen Schismas schließlich keinen andern Ausweg mehr
weiß als durch eine Kirchenversammlung ein neues, allgemein
anerkanntes Oberhaupt bestellen zu lassen. Erst auf dem Konstanzer
Konzil wird mit dem Gedanken, die universale Kirche als solche werde

durch ein Konzil in verbindlicher Weise vertreten, wirklich innerlich

versuch vom Jahre 1482, Paderborn 1903 ; Schulte J. F. Schulte, Geschichte
der Quellen und der Literatur des kanonischen Rechts von Gratian bis auf die
Gegenwart, 3 Bde., Stuttgart 1875-80; Stoecklin A. Stoecklin, Der Basler
Konzilsversuch des Andrea Zamometic vom Jahre 1482, Genesis und Wende,
Basel 1938.

1 A. Hauck, Die Rezeption und die Umbildung der allgemeinen Synoden
im Mittelalter. Hist. Vierteljahrsschrift 10 (1907) 465 ff.

2 Hollnsteiner, 1. c. 122.



- 10 —

ernst gemacht. Das Recht der Teilnahme erhalten entsprechend nicht
nur Fürsten und Bischöfe, sondern auch der niedere Klerus, die
Ordensgenossenschaften, die Universitäten, die sich durch ihre Doktoren
vertreten lassen. Neu ist ferner die Gliederung nach Nationen, wobei
allerdings noch nicht der moderne Nationalitätsbegriff gemeint ist.
Neu ist aber auch der Antagonismus, der zwischen dem Konzil und
dem Papst besteht, seien es nun die drei miteinander rivalisierenden
alten Päpste, sei es der neue Papst Martin V. Er wird sich in den

folgenden Jahren bis zum Basler Konzil nur noch weiter vergrößern,
insofern immer stärker die Tendenz hervortritt, die unaufschiebbar
gewordene « Reform der Kirche an Haupt und Gliedern » zunächst
einmal durch Beschneidung der kurialen Auswüchse einzuleiten. Letzten
Endes handelt es sich um die Entscheidung, welches die höchste kirchliche

Instanz sei, nicht nur in Ausnahmefällen, sondern grundsätzlich,
der Papst oder das Konzil.

Die Vorstellung von der grundsätzlichen Oberhoheit des Konzils
über den Papst bildet nun aber gerade den Kern des Konziliarismus
oder der konziliaren Theorie. Ihre Entstehung ist in den letzten
Jahrzehnten von der Forschung verschiedentlich untersucht, aber noch
nicht völlig abgeklärt worden. So viel steht fest, daß die einzelnen
Elemente durch die Entwicklung der Scholastik im 13. und 14.

Jahrhundert, durch die Einwirkung aristotehsch-naturrechtlicher
Vorstellungen, durch den Einfluß der Korporationslehre der Glossatoren

längst vorhanden waren, als die beiden Theologen Heinrich von Langenstein

und Konrad von Gelnhausen sie zu Ende des 14. Jahrhunderts
in einer auch für die weitere Öffentlichkeit wirksamen Form zusammenfaßten.

Unverkennbar ist der Zusammenhang mit der nominalistischen

Grundströmung des Spätmittelalters. Weil für das nominalistische
Denken der Allgemeinbegriff der Kirche eben keine Realität schlechthin,
sondern nur noch eine Funktion des abstrahierenden Menschengehirns
ist, wird sie zur Summe von einzelnen gläubigen Individuen, die sich

durch das Generalkonzil vertreten lassen. Bei ihm ruht aber auch

die eigentliche Leitung, die Lehrgewalt und Irrtumslosigkeit der

Kirche — und nicht etwa allein beim Papst, entsprechend dem
nominalistischen Axiom : das Ganze ist größer als seine Teile 1.

Im Übrigen hat man sich unter der « Konziliaren Theorie » kein

festgefügtes, ausgebautes Gedankensystem vorzustellen. Von Denker

1 Hollnsteiner, 396-398.



— 11 —

zu Denker gibt es Unterschiede der Nuancierung, des Tons, der
Konsequenz, des Radikalismus. Bei Gerson verspüren wir beispielsweise

stark episkopalistische Untertöne, in Erinnerung an die Autorität
des altkirchlichen Bischofsamtes. Dann wieder ist es der von Marsilius
von Padua und Wilh. Occam ausgehende Gedanke der Volkssouveränität,
die nun mehr oder weniger radikal auf das kirchliche Gebiet
übertragen wird, sodaß der Absolutismus des Papstes, wenn nicht gar die
hierarchische Verfassung der Kirche selbst in Frage gestellt ist. Jedenfalls

gibt es Stimmen, die auch auf kirchlichem Gebiet einen

ausgesprochenen Konstitutionalismus erstreben und das Konzil zu der
großen Legislative ausbauen möchten. Daher der Ruf nach periodischer
Abhaltung der Konzilien, denen gegenüber der Papst nur die Rolle
eines konstitutionellen Monarchen zu spielen hätte.

Konziliarismus bedeutet nach dem Gesagten also weniger ein

System als eine mit Mißtrauen gegenüber dem Papst und der römischen
Kurie erfüllte Grundstimmung, bedeutet gleichzeitig ein recht vage
gehaltenes Programm kirchlicher Reform, in das neben dem echten

Anliegen einer Reform der Kirche an Haupt und Gliedern sich noch
sehr viel andere Sonderwünsche hineinprojizieren lassen. Stärke und
Schwäche der konziliaren Idee in einem.

Eine genauere Untersuchung der beiden Konzilien von Konstanz
und Basel — deren Geschichte übrigens noch nicht geschrieben, ja
durch die beiden großen Konzilseditionen erst möglich geworden ist —
zeigt, daß die Konzilsväter von Konstanz in ihrer entscheidenden
Mehrheit keineswegs einfach Anhänger der konziliaren Lehre gewesen
sind. Die berühmten Dekrete der 4. und 5. Sitzung über die Aufgabe
und Stellung des Konzils bedeuten noch keine grundsätzliche
Anerkennung der Superiorität des Konzils gegenüber dem Papst, sondern

werden, wie aus den neuesten Forschungen eines Hollnsteiner ' hervorgeht,

« ausdrücklich als Notmaßnahme zur Erreichung der Kirchenunion

und Kirchenreform gekennzeichnet » und wollen auch « keine

dogmatische, ja überhaupt keine für die weitere Zukunft geltende
Entscheidung treffen ». Auch der viel zitierte Kanon « Frequens » über
die Periodizität der Generalkonzilien, den die 39. Sitzung erläßt, erfolgt
nur im Hinblick und mit ausdrücklicher Berufung auf die so nötig
gewordene Kirchenreform. Gerade weil Konstanz keine grundsätzliche
Entscheidung gezeitigt hat, sucht und erreicht der doktrinäre Konzilia-

1 Hollnsteiner, 1. c. 402 ff.



— 12 —

rismus auf dem Basler Konzil eine endgültige und indiskutable Sanktionierung

seiner Hauptthese, wenn am 15. März 1438 als Glaubenssatz
verkündet wird : das Konzil stehe über dem Papst, und der Papst
könne ein allgemeines Konzil nicht verlegen. Indessen bedeutet dieser
Beschluß einer Konzilsmehrheit, die sich in offenem Konflikt mit
dem Papst befindet und durch ihren Radikalismus in den folgenden
Jahren selber ihren eigenen Kredit zerstört, im Grunde noch keine

Entscheidung. Es ist nicht mehr als eine Etappe in einem Ringen,
das sich auch noch in den nächsten Jahrzehnten weiter fortsetzt,
zwischen einer Theorie, die ihre Sache auch nach dem Basler
Mißerfolg noch nicht verloren gibt, und den geistigen und
kirchenpolitischen Kräften und Tendenzen des Papsttums, das sich im Laufe
des 15. Jahrhunderts allmählich wieder vom Tiefpunkt seiner
innerkirchlichen Macht erholen kann.

Möglich wird dieser Kampf im Grunde nur deshalb, weil es

bekanntlich weder im Hochmittelalter noch im Spätmittelalter zur
Ausbildung einer systematisch durchdachten, allseits anerkannten und
autoritativ fixierten Lehre von der Kirche, zu einer « Theologie der
Kirche » im engern Sinne gekommen ist, in der das Konzil seinen

festen Ort gehabt hätte. Innerhalb dieses Spielraums, der im
Vergleich zum Katholizismus des Tridentinums oder gar des Vaticanums
um einiges weiter und freier ist, vollzieht sich der Kampf um das

Konzil in der Zeit von 1450 bis 1520, dem wir uns nunmehr
zuzuwenden haben.

Laut und geräuschvoll wird er vor dem Forum der Öffentlichkeit

geführt, um sie für das künftige dritte Konzil zu gewinnen, von dem

man die wirkliche « Reformatio Ecclesiae » noch immer erhofft. Wesentlich

stiller verläuft gleichzeitig der andere Prozeß, der Versuch, die

mannigfaltigen mit dem Konzil verbundenen Probleme theoretisch
abzuklären und wenn möglich entscheidend zu lösen. Beiden
Entwicklungen haben wir gesondert nachzugehen. Aus der einen, wir
nennen sie der Kürze halber : die äußere Konzilsbewegung, ohne aber

damit die modernen Vorstellungen einer organisierten Bewegung
erwecken zu wollen, ergibt sich die relative Bedeutung des

Konzilsgedankens am Vorabend der Reformation. Die Betrachtung der konziliaren

Theorie und Diskussion aber soll zu den mutmaßlichen Ursachen
des Untergangs des spätmittelalterlichen Konziliarismus hinüberleiten.



13 —

II
Meist mit deutlicher Spitze gegen den Papst, läßt sich der Ruf

nach einem allgemeinen, dem Papste übergeordneten Konzil durch
die verschiedenen Jahrhunderte hindurch vernehmen. An das Konzil
als die höchste Instanz der Christenheit wird immer wieder von neuem

appelliert. Ohne Rücksicht auf das formelle Verbot der

Konzilsappellation, das Pius IL 1460 in Mantua erläßt, behauptet sich

dieser Standpunkt in der zeitgenössischen « Diplomatie und Publizistik

mit seltener, massenhaft bezeugter Zähigkeit »1. Ja, mit Paul

Joachimsen 2 darf man sagen, « daß im Vorstellungskreise der Mehrzahl

der Geistlichen und Laien jener Zeit die Appellation an ein

Konzil als ein zulässiges und beliebtes Rechtsmittel galt. Vollends
die Überzeugung, daß ein Konzil « in Zukunft sein werde », war eine

allgemeine. Die meisten wurden sich vielleicht gar nicht einmal des

Gegensatzes zwischen Konzilstheorie und abstrakter Papstgewalt
bewußt ; sie appellierten an den Papst, so er auf einem allgemeinen
Konzil den Vorsitz führe ».

So wünscht 1451 eine von Karl VII. einberufene Versammlung
des französischen Klerus in Bourges die Einberufung eines Konzils
durch den Papst3. Wesentlich oppositionellere Töne vernehmen wir
in demselben Jahr aus der Stadt Münster in Westfalen, deren Bürgerschaft

sich mit allen Mitteln und so auch jenem des Appells an ein

Konzil gegen einen ihr minder genehmen, vom Papst zum Bischof

von Münster eingesetzten Kandidaten zur Wehr setzt, « ein beachtenswerter

Versuch, den Geist der Basler Kirchenversammlung der Curie

gegenüber aufrecht zu erhalten 4 ».

Aber auch füfstlicherseits scheut man nicht davor zurück,
gegebenenfalls ein Konzil zu fordern. 1452 tun es im Verein mit der

damaligen kirchlichen Opposition die Fürsten Ludwig von Baiern und
Friedrich von der Pfalz5. Einige Jahre spärter (1460) appelliert
Sigmund von östereich anläßlich des Brixener Bistumsstreites nicht nur

1 /. Hashagen, Papsttum und Laiengewalten im Verhältnis zu Schisma und
Konzilien. Hist. Vierteljahrsschrift 23 (1926) 331.

2 P. Joachimsohn, Gregor Heimburg, Bamberg 1891, 179.
3 G. Schnürer, Kirche und Kultur im Mittelalter III (Paderborn 1929), 302.
4 /. Hansen, Westfalen und Rheinlande im 15. Jahrhundert 2 (1890) 32*-33* ;

weitere Einzelheiten über den Verlauf dieses Bistumsstreites ebda. 28*, 92-95-106.
6 P. Joachimsohn, 1. c. 145.



— 14 —

an den « künftigen Papst », sondern auch an ein allgemeines Konzil,
« wie es nach den Dekreten des heiligen Konzils zu Konstanz, die zu
Basel erneuert wurden, in gemessener Zeit gehalten werden muß » '.
Bezeichnenderweise geschieht dieser Schritt auf Anraten des

gefährlichsten Gegners, den die Kurie damals in Deutschland besaß, des

großen Publizisten und Staatsmanns Gregor Heimburg, der als « der

eifrigste und hartnäckigste Verfechter der Konzilsidee »2 der konziliaren

Opposition der 60er Jahre die schneidigsten Waffen für den

politischen Tageskampf schmiedet und sie auch selbst wirkungsvoll
zu führen versteht. Er steht auch hinter der dem Papsttum zeitweise

so gefährlichen Position des Erzbischofs von Mainz, Diether von
Isenburg, der 1461 wider den Papst an ein allgemeines Konzil
appelliert3. In dasselbe Jahr fällt Heimburgs an Leidenschaftlichkeit
kaum mehr zu überbietende neue Appellation an ein Konzil, worin
er die Prälaten beschwört, doch den Weg des Konzils zu beschreiten.
« Das Konzil, so heißt es darin, ist die Zuflucht eurer Freiheit, ein
Pfeiler eurer Würde, zerreißet die schwachen Stricke des Mantuaner
Gesetzes Und ihr, weltliche Fürsten und Kriegsmänner, des Kampfes
wohl erfahren, deren Kunstgriff es ist, die günstigeren Positionen vor
dem Feind einzunehmen, wählet diesen bedeutendsten Punkt des

allgemeinen Konzils » *. Die ungeheure Wirkung dieser Schrift,
« durch welche die humanistische Invektive auf das Gebiet des

kirchlichen Kampfes übertragen wurde »5, ist ein verlässiger Gradmesser

der damaligen konziliaren Strömungen. « Die Humanisten trugen sie,

wie selbst der Geschichtschreiber der Päpste gestehen muß 6, in ihre
Zeitbücher, die Kanzleischreiber in ihre Aktensammlungen ein ; selbst

viele Mönche verleibten sie ihren Klosterbibliotheken ein ». Aber
auch als Diplomat ist Heimburg in derselben Richtung tätig. Seine

Sendung an den französischen Hof hat ja zum Zweck, mit Frankreich
zusammen ein Konzil einzuberufen '.

Gerade Frankreich ist auch damals — wie schon zu Beginn des

Jahrhunderts — ein günstiger Boden für Konzilsprojekte, schon wegen
des engen Zusammenhanges, der zwischen dem mächtig sich
entwickelnden Galiikanismus, den antikurialen Tendenzen der Konzils-

1 Ebda. 189. 2 Ebda. 22.
3 Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd. II,

10. bis 12. Auflage, Freiburg i. Br. 1928.
4 Ebda. 147. 6 Ebda. 148.
• Ebda. 148. ' Ebda. II 153.



— 15 —

bewegung und der absolutistisch gerichteten Politik des Königtums
besteht. So oft sich nämlich das Verhältnis des französischen Königs
zum Papst aus irgend einem Grunde verschlechtert, kann zur mehr
oder minder massiven Drohung eines Konzils gegriffen werden. 1461

wird in Lyon ein solches geplant, um den Papst zu schrecken 1. Drei
Jahre darauf finden ernsthafte Verhandlungen zwischen Ludwig XI.
und Georg Podiebrad über ein allgemeines Konzil statt, das nach
Konstanzer Ordnung, d. h. « per nationes » einzuberufen wäre. Daß
auch hier Gregor Heimburg seine Hand im Spiele hat, wird nach dem
vorher Gesagten nicht sonderlich überraschen '-.

Vernehmen wir unter dem nächsten Pontifikat (Paul II. 1464-1471)

wenig von der Konzilsbewegung, so tritt sie hingegen während der

Regierungszeit seines Nachfolgers Sixtus IV. (1471-1484) umso stärker

zutage, gelegentlich in einer derartigen Intensität, daß der Papst
selbst sich 1476 mit Kaiser Friedrich III. in Verhandlungen über
die Wahl eines bestimmten Konzilsortes einlassen muß. Es werden

Bologna, Ferrara, Mantua und auch Genf genannt3. Dann wieder
werden hinter dem Rücken des Papstes Konzilspläne gesponnen, so

zwischen Friedrich III. und Ludwig XL von Frankreich 4. Auch bei
den Eidgenossen scheint man gelegentlich geworben zu haben. Im
Luzerner Staatsarchiv finden sich jedenfalls « heimlich artikel » von
1476 « berürend die Versammlung eines gemeinen concilium der kirchen,
do deß Verständnis hand der bapst, der küng Ferrand (von Neapel)
und der küng von Hungern (Ungarn) und begerend an den burgund-
schen herzogen (Karl d. K.) das er sich zu inen tu vmb des willen,
daß sollich concilium gehalten werd an Enden »5.

Vor allem in Italien spielt die Konzilsdrohung eine nicht unwichtige
Rolle bei den politischen Gegnern des Roverepapstes : 1478 (im Gefolge
der Pazziverschwörung) sind es die Florentiner 6, 1482 Florenz, Neapel

1 Pastor, Ungedruckte Akten zur Geschichte der Päpste vornehmlich im
15., 16. und 17. Jahrhundert I (1904) 290 ff., 282 ff.

2 P. Joachimsohn, 1. c. 273.
3 Knebel, Basler Chroniken ed. W. Vischer III (1887) 37 ; II (1880) 408,

405 f. ; Schlecht, 1. c. 105 ; Pastor, II 549 A. 3 ; 551.
4 Bachmann, Deutsche Reichsgeschichte im Zeitalter Friedrichs III. und

Maximilians I., II (1894) 648.
5 Schlecht, 104 A. 5.
6 Die Konzilsdrohung gipfelt in der unter dem Namen einer « Synodus

Florentina » bekannt gewordenen Invektive des Gentile Becchi. Ob es sich dabei
aber um das Werk eines tatsächlich und formell stattgehabten Konziliabulums
handelt, ist bisher noch nicht völlig abgeklärt. Vgl. Pastor, II 547.



— 16 —

und Mailand1, 1483 dann (in diplomatischer Zusammenarbeit mit
Frankreich) sind es die Venezianer, die sich — unbekümmert um das
eigentliche Anliegen des Konziliarismus — aus rein politischen Utilitäts-
gründen dieser Waffe bedienen2. Unverkennbar der Gegensatz zu
den Ländern nördlich der Alpen, wo die konziliaren Strömungen noch
lebendiger gewesen zu sein scheinen, wie der päpstliche Legat Gherardini
im Juli 1483 besorgt seinem Herrn nach Rom meldet3. Allein im
Zusammenhang mit ihnen kommt ja auch dem Basler Konzilsversuch
des Andreas Craynensis des Jahres 1482 eine allgemeinere,
symptomatische Bedeutung zu. Gerade die Zähigkeit, mit der sich die Basler-
Bürgerschaft für dieses kühne Unterfangen eines Einzelnen einsetzt
und trotz dem Versagen des Kaisers Friedrich III. noch relativ
lange daran festhält, ist ein typischer Ausdruck dieser konziliaren
Grundströmung.

Auch Innozenz VIII. gegenüber wird ein Konzil angedroht. Diesmal

von Seiten des Ungarnkönigs Matthias Corvinus, der 1486 zur
Unterstützung seiner italienischen Verbündeten (Neapel, Florenz und
Mailand) dem Papst mit einer Appellation an ein allgemeines Konzil
droht4. Denselben Schritt tut drei Jahre später (1489) Ferrante von
Neapel selbst, mit der nicht uninteressanten Motivierung, daß das
Basler Konzil zu Unrecht aufgelöst worden sei und daher im Grunde
noch fortdauere5. Aber auch rein kirchliche Körperschaften greifen
gelegentlich zum Mittel einer Appellation an ein künftiges Konzil, wie
es das Verhalten des Mainzer Provinzialkonzils des Jahres 1487 bezeugt6.

Aus den 90er Jahren fehlt es ebensowenig an solchen
Konzilsdrohungen, und zwar kommen sie jetzt besonders von französischer
Seite. In den Spuren seines Vaters Ludwig XL, verwendet sie ein
Karl VIII. immer und immer wieder," um den Papst seinen politischen
und gallikanischen Wünschen gefügig zu machen : 1493, 1494, 1496

und 1498. In beachtenswerter Weise sekundiert ihn dabei die
theologische Fakultät der Pariser Sorbonne, die ihm am 11. Januar 1497

mitteilt, der Papst sei verpflichtet, auch jetzt noch verpflichtet, alle

1 Stoecklin, Basler Konzilsversuch des A. Zamometic, 62 ff.
2 Buser, Die Beziehungen der Mediceer zu Frankreich (1879) 231.
3 18. Juli 1483. Venedig Markusbibliothek Cl. X 175 N<> 60.
4 W. Fraknoi, Matthias Corvinus (1891) 228 ; Hashagen, Hist. Vierteljahrschrift

23 (1926) 336; Pastor, 1. c, III 8/9 227.
6 Pastor, Geschichte der Päpste, III 8/9 248.
• A. L. Veit, Zur Frage der Gravamina auf dem Provinzialkonzil zu Mainz.

HJb. 31 (1910) 520 ff.



— 17 —

zehn Jahre ein Konzil einzuberufen und abzuhalten, namentlich in
Zeiten, in denen sich das Bedürfnis nach einer kirchlichen Erneuerung
als ganz besonders dringlich erweise ; sollte er sich aber hartnäckig
weigern, so könne es auch ohne ihn abgehalten werden 1.

Weitere Konzilsdrohungen der spanischen und portugiesischen
Gesandten sowie ähnliche Stimmen aus Mailand und Deutschland

(aus dem Jahre 1499) übergehen wir, da sie allzu sehr den Charakter

rein politischer Interessen tragen 2, und wenden uns jener Persönlichkeit

zu, hinter deren Wirken eine echte Reformgesinnung steht :

Girolamo Savonarola, der Mönch von San Marco, der sich (nach dem

offenen Bruch mit Alexander VI.) 1498 eine Zeitlang ernsthaft mit
Konzilsplänen trägt3, wie er auch schon 1494 mit einem der
oppositionellen Kardinäle Julian da Rovere (niemand anders als der spätere

Julius II.) wegen eines Konzils verhandelt hatte 4.

Im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts scheint der Ruf nach

einem allgemeinen Konzil zu verstummen. Aber nur vorübergehend ;

denn im zweiten Dezennium wird die Konzilsfrage wieder aktuell.

Ja, wenn in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts die

Konzilsbewegung — mit Ausnahme des schon erwähnten Basler
Konzilsversuches — in der Sphäre privater Theorien und Wünsche oder

diplomatischer Transaktionen stecken geblieben ist, so wird es im

Jahre 1511 mit einem Schlage anders, wo neun mit Papst Julius II.
unzufriedene Kardinäle in Pisa ein förmliches Konzilium einberufen,
das als das sog. 2. Konzil von Pisa in die Kirchengeschichte

eingegangen ist5. Zweifellos erfüllt dieses Konziliabulum, das sein
Entstehen einfach einer französischen Intrige gegen Julius IL verdankt,
die Hoffnungen der konziliar Gesinnten in keiner Weise, löst es sich

doch schon im folgenden Jahre, nach seiner Zensurierung durch Julius IL
von selber auf. Aber es bildet den äußern Anlaß zur Einberufung des

5. Laterankonzils6 durch den Papst selbst, der auf diese Weise dem

latenten Konziliarismus den Wind aus den Segeln zu nehmen hofft.

1 /. Schnitzer, Savonarola (1924) II 758, der sich auf Du Plessis d'Argentré,
Collectio judiciorum de novis erroribus, Par. 1728 T. I, II 335 f. stützt.

2 Schnitzer, ebda. II 738 f. ; Pastor, III 189 f., 497 ff.
3 Schnitzer, ebda. I 496 ff.. II 735 ff.
4 Schnitzer, ebda. II 1029 ; Villari, La storia di Girolamo Savonarola e de'

suoitempi II, CXCIII.
5 A. Renaudet, Le concile gallicane de Pise, Milan, Paris 1922; Pastor, III 9,

800 ff. ; /. Beckmann, LTK 8, 292/93.
« Lit. Heidingsfelder, LTK 6, 405/06.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE "2



— 18 —

Und in der Tat verwirft es nicht allein die Pragmatische Sanktion
von Bourges, sondern auch die von den Konzilien von Konstanz und
Basel prätendierte Superiorität des Konzils und erweist sich damit
dem Papst gegenüber in einem Maße fügsam, wie es die Päpste der
Konstanzer Zeit oder ein Eugen IV. sich nicht hätten träumen lassen.

Aber wie klein ist umgekehrt das Interesse geworden, das die europäische
Öffentlichkeit an diesem — überdies nur mäßig beschickten, rein
klerikalen — Laterankonzil nimmt.

Noch ist es nicht zu Ende, als durch das Auftreten Martin Luthers
eine Entwicklung anhebt, die auch die Grundlagen der spätmittelalterlichen

Konzilsidee in radikalster Weise erschüttern muß. Und
bekanntlich hat ja auch Luther den für alle bisherige kirchliche
Diskussion selbst indiskutablen Boden in dem Augenblick unwiderruflich

verlassen, da er Eck gegenüber die Autorität der hl. Konzilien,
ihre Irrtumslosigkeit prinzipiell leugnet1.

Es ist verständlich, daß diese Zeitwende — bei der wir unsere

Untersuchung übrigens ausdrücklich abbrechen möchten — in ihrer
Tragweite nicht sofort und nicht überall voll erfaßt worden ist, ganz
abgesehen davon, daß ja auch die nächsten Jahrzehnte äußerlich im
Zeichen eines neuen Konzils stehen, das die Differenzen zwischen

neuem Glauben und alter Kirche beizulegen hat. Gerade für die
geistesgeschichtliche Einordnung eines Erasmus von Rotterdam — um nur
das repräsentativste Beispiel zu nennen — ist es so überaus aufschlußreich,

daß er .ich im Jahre des Wormser Reichstages 1520 noch für
die Einberufung einer Art von Fürstenkonzil einsetzt, um den Streit
mit Luther beizulegen. Er versucht es in einer von ihm zusammen
mit Joh. Faber verfaßten und dann anonym veröffentlichten Schrift
« Concilium cuiusdam ex animo cupientis »2 — ganz im Einklang mit
jenen konziliaren Ideen, die wohl noch mancherorts lebendig geblieben
sein müssen.

Daß die Konzilsbewegung nach dem Mißerfolg des Basler Konzils
nicht jäh abgebrochen ist, ergibt sich aber auch aus andern zeitgenössischen

Zeugnissen. Wir meinen die neu erfundene Kunst des Buch-

1 Über den Konzilsgedanken bei Luther vgl. K. Hofmann, Die Konzilsfrage
auf den deutschen Reichstagen von 1521-24. Diss. Theol. Heidelberg 1932, 6-9 ;

H. Hermelink, Reformation und Gegenreformation (Handbuch der
Kirchengeschichte III 2), 1931, 86/87.

2 A. Renaudet, Erasme, sa pensée religieuse, Paris 1926, 92 f., 99 f. ;

Op. epist. ed. Allen Nr. 1156 und Anm. zu Nr. 1149 ; P. Kalkoff, Vermittlungs-
politik des Erasmus, Berlin 1903, 10 ff.



- 19 -
druckes, von der naturgemäß jene Schriften in erster Linie Nutzen
ziehen, die aus diesem oder jenem Grunde noch als aktuell empfunden
werden. Eine systematische Durchsicht der Inkunabeln unter diesem

Gesichtspunkte könnte ja überhaupt für die Wissenschaftsgeschichte
manche Aufklärung liefern. Von konziliar gesinnten Autoren sind es

jedenfalls eine ganze Anzahl, auch wenn man von Werken Gersons

und d'Ailly absieht, die ja auch aus andern Gründen ihr großes
Leserpublikum hatten : etwa Nikolaus Tudeschi, der auf dem Basler Konzil
eine führende Rolle spielte, mit seinem « Tractatus de Concilio Basi-
liensi », der 1479 in Venedig erscheint1. Noch aufschlußreicher scheint

uns aber die Tatsache, daß eine vermutlich vom Magdeburger Domherr
Heinr. Toke zur Zeit des Basler Konzils verfaßte Schrift « is ist noit,
das dicke und vil concilia werden »2 in den 70er Jahren in sozusagen
unveränderter Form im Druck erscheint. Die Anspielung auf den

konkreten Anlaß und seine speziellen Forderungen mag zweifellos
manchem Leser antiquiert vorgekommen sein, trotzdem zählt man
anscheinend auf die Durchschlagskraft der grundsätzlichen Ideen des

Konziliarismus, die in der Schrift ebenfalls zum Ausdruck kommen.
Der Knappheit des Raumes wegen verzichten wir hier auf eine

eingehende Analyse der heute nur noch in zwei Exemplaren vorhandenen,

anonymen Publikation und behalten sie uns für einen andern Ort vor.
Indessen scheinen uns wenigstens zwei Momente schon im Zusammenhang

dieser Untersuchung von besonderer Bedeutung : einmal das

starke Hervortreten der Pläne einer Reichsreform, die gleichzeitig mit
der kirchlich-religiösen in die Hand zu nehmen wäre. Das überrascht
uns schon aus dem Grunde nicht weiter, als während des ganzen
15. Jahrhunderts die Reichsreformfrage auch publizistisch in Deutschland

nie zur Ruhe kommt und umgekehrt gerade bei den deutschen

Anhängern der konziliaren Idee immer und immer wieder die Reform

1 /. F. Schulte, Geschichte der Quellen und Literatur des kanonischen
Rechtes II (1877) 312 f. ; K. Hilgenreiner; LTK 7, 590.

2 Nähere Beschreibung im Gesamtkatalog der Wiegendrucke, Bd. 3, Leipzig
1928, Sp. 561, Nr. 3696 ; abgedruckt wurden bisher nur die auf die Reichsreform
bezüglichen Partien von R. Smend, Neues Archiv für deutsche Geschichtskunde
32 (1907) 746-49 und im Anschluß daran von Zeumer, Quellensammlung zur
Geschichte der Deutschen Reichsverfassung in Mittelalter und Neuzeit, 2. Aufl.,
Tübingen 1913, 265 f. Vom kirchenhistorischen Standpunkt aus geben eine erste
Würdigung Falk im « Katr >lik » (1895) 2, 229 f. und Pastor, 1. c. 582 A. 2. Tokes
Autorschaft hat zuerst Smend, 1. c. 749 A. 2 vermutet ; ihm pflichtet ein so gründlicher

Kenner der zeitgenössischen Publizistik wie G. Beckmann, Reichstagsakten
13, 388 f. bei.



— 20 —

des Reiches als nicht minder wichtiges Anliegen in den Vordergrund
tritt. Wir denken nur etwa an die Schriften des Dietrich von Niem
und Nikolaus von Kusa. Anderseits ist es gewiß kein Zufall, daß

die sog. « Reformatio Sigismundi » nach der Aussage ihres neuesten
Herausgebers 1 selber wieder die « kräftigste Verteidigung des Konzils
und der konziliaren Theorie » ist. Auch sie wird übrigens während
des letzten Viertels des 15. Jahrhunderts nicht weniger als viermal
(1476, 80, 84, 97) gedruckt. Aber auch Tokes Schrift erlebt, was ein
nicht minder bedeutsames Moment ist — fünfzig Jahre später eine

Neuauflage — und zwar durch keinen Geringern als Ulrich Hütten.
Dieser stöbert nämlich 1521 in der Bibliothek seines Freundes Franz
v. Sickingen zu Ebernburg ein Exemplar auf und veröffentlicht es noch
in demselben Jahre in einer Form, die dem gewandten Publizisten alle
Ehre macht, mit einem Begleitbrief und einigen zügigen Distichen 2,

wohl kaum aus innerer konziliarer Überzeugung3, sondern um im
Einklang mit gewissen konziliarischen Strömungen am Reichstag der
verhaßten Kurie mit dem Ruf nach einem Konzil neue Schwierigkeiten

zu bereiten.

III
Mit Absicht haben wir uns bisher bei den äußern Manifestationen

der Konzilsbewegung aufgehalten. Es wird höchste Zeit, nach der
innern Lebenskraft zu fragen, die nach dem Ausgang des Basler Konzils
der konziliaren Theorie selbst noch innegewohnt hat. Da lautet der
Befund u. E. wesentlich ungünstiger. Verglichen mit der Intensität
und Leidenschaft, mit der in der Konstanzer und auch noch Basler
Zeit die Diskussion pro und contra concilium geführt wird und
sozusagen das ganze christliche Abendland in Spannung hält, ist eine

allgemeine Wandlung, eine tiefgreifende Änderung unverkennbar. Damals

ergriffen die großen, geistig führenden Körperschaften der Universitäten

in ihrer Gesamtheit Partei zugunsten des konziliaren Gedankens,

Erfurt an der Spitze, das auch in den nächsten Jahrzehnten die kon-
ziliare Flamme am treuesten hütet, aber auch Wien, Heidelberg, ganz
abgesehen von der Pariser Sorbonne, während etwa die Universität
Köln nur zögernd mitmacht und bald zur Gegenseite hinüberschwenkt.

1 K. Beer im Vorwort (71*) seiner als Beiheft zu den « Deutschen Reichsakten

» 1933 erschienenen Ausgabe.
2 Hutteni, opp. ed. Boecking I (1859) 78*/79*, II 78/79.
3 Kalkoff, U. v. Hütten und die Reformation, Leipzig 1920, 331/32.



— 21 —

Doch in der 2. Hälfte des Jahrhunderts wird der Konziliarismus
mehr und mehr zu einer bestimmten Schulrichtung oder
Ordensrichtung, ja oft zum Anliegen eines einzelnen, in seine Theorien
versunkenen Gelehrten.

In welcher Form hat sich also, so fragen wir, die konziliare Doktrin
nach der hohen Zeit des Basler Konzils weiter entwickelt Sinnvollerweise

wird man von demjenigen Werk auszugehen haben, das mit
Recht als « abgerundetste und geschlossenste, reifste und vollkommenste

Darstellung der konziliaren Idee »J gilt und die Traktate aller anderen

Basler Konzilstheoretiker an Großzügigkeit der Anschauung, an
Besonnenheit des Urteils, an Ernst der Gesinnung turmhoch überragt.
Wir meinen die « Concordantia catholica », die der große Philosoph
und Theologe Nikolaus von Kues (Nicolaus Cusanus), in den ersten

Jahren seines Basler Aufenthaltes (1432/33) verfaßt hat. Nach dem

Urteil von Andreas Posch, der ihr erst vor einigen Jahren eine
wissenschaftliche Würdigung hat zuteil werden lassen, beruht des Kusaners
besondere Leistung auf der « konsequenten Durchführung des Gedankens

von der Notwendigkeit des Konsenses der gesamten Christenheit zu
kirchlichen Maßnahmen von allgemeiner Bedeutung »2. Nicht nur
sachlich, d. h. im Zusammenhang des mit genialer Kraft geschauten

Weltganzen — der wohl letzten ganz großen Schöpfung mittelalterlicher

Weltschau — sondern auch in der persönlichen Existenz des

Kusaners spielt der Gesichtspunkt der allgemeinen Übereinstimmung
eine ausschlaggebende Rolle : Wie er ihn anfänglich dazu veranlaßt,
sich in Wort und Tat für die in Basel vertretene Konzilssache
einzusetzen, so wird er später für ihn der entscheidende Grund, sich beim
Ausbruch des zweiten, endgültigen und verhängnisvollen Konflikts
zwischen der Konzilsmehrheit und dem Papst Eugen IV. im Jahre 1438

vom konkreten Konzil, soweit es in Basel blieb, zu trennen. Ja gerade

um dieser in der « Concordantia » so gefeierten Einheit willen,
vollzieht er — ohne seinem Grundsatz und sich selber zutiefst untreu zu
werden — jene denkwürdige Wende von der konziliaren Vielfalt zu

1 Bezold in der Hist. Zeitschrift 36, 356 ; zitiert von Posch in seinem
grundlegenden Werke « Die 'Concordantia catholica' des Nikolaus von Cusa »,

Veröffentlichungen der Sektion für Rechts- und Staatswissenschaft der Görres-
Gesellschaft, Heft 54, Paderborn 1930, 23.

2 1. c. 55. Die Bedeutung dieses « consensus omnium » unterstreicht neuestens
auch G. Kalten, Die politische Theorie im philosophischen System des Nikolaus
von Cues, Hist. Zeitschrift 165 (1942) 256 f.



— 22 —

einer vertieften Einheit, wie sie ihm fortan gerade durch den päpstlichen

Primat in der Kirche gewährleistet zu sein scheint.
Geistesgeschichtlich gesehen trifft die Kusanische Wendung den konziliaren
Gedanken mindestens so direkt, ja tödlich, wie die bittere Enttäuschung,
die gerade reformwillige Kreise über den tatsächlichen Verlauf und
die praktisch erzielten Reformen des Basler Konzils empfinden müssen
und die ein Johann von Segovia beispielsweise in seiner
Konzilsgeschichte gelegentlich zum Ausdruck gebracht hat1.

Vorläufig müssen wir es uns versagen, auf den Umschwung im
Kusanischen Denken, der die Dialektik des ganzen Konziliarismus
sozusagen in persönlicher Konzentration wiederholt und gleichzeitig
vorwegnimmt, hier näher einzutreten. Eines steht jedoch fest : der
Konziliarismus unserer Periode hat nicht nur den späteren Nikolaus von
Cusa als doppelt gefährlichen Renegaten — nicht umsonst hieß er ja
« Herkules der Eugenianer » — aufs heftigste und persönlichste befehdet,
sondern auch darauf verzichtet, die vielen Keime und Anregungen
der « Concordantia » selber in seiner eigenen Weise weiter zu
entwickeln, wohl zu seinem eigenen Schaden.

So müssen wir denn vorerst von den andern konziliar gesinnten
Theoretikern der Basler Konzilszeit ausgehen, das allen Gemeinsame

sowie das jedem Einzelnen Eigentümliche herausarbeiten. Schon dies

hat seine großen Schwierigkeiten. Vergleichende Studien, wie sie etwa
hinsichtlich der Konstanzer Theologen und Kirchenrechtler vorliegen,
stehen hier — von gewichtigen Ausnahmen, wie der Arbeit Schweizers

über Tudeschi2 abgesehen — noch kaum zur Verfügung3. Ja, selbst

das Rohmaterial ist noch nicht vollständig beieinander. Noch vor
kurzer Zeit ist es mir zufällig gelungen, einen für die Theologie der
Basler Konziliaristen sehr aufschlußreichen « Tractatus de auctoritate
conciliorum per quendam Carthusianum », der sich auch in der
Einsiedler Stiftsbibliothek befindet4, als Werk des Heidelberger Theologie-

1 Zitiert von R. Zwölfer, Basler Zeitschrift 29 (1930) 52 f.
2 J. Schweizer, Nicolaus de' Tudeschi. Seine Tätigkeit am Basler Konzil.

(Diss, zur Erlangung der Lizenziatenwürde der Theol. Fakultät der Universität
Basel), Strasbourg 1924.

3 Noch nicht steht uns gegenwärtig zur Verfügung die gewichtige (vgl.
v. Pölnitz in der Hist. Zeitschrift 166, 1942, 358) Studie von Giorgio Hofmann,
Papato, conciliarismo, patriarcato (1438/39) in Misc. Hist. Pontificiae vol. II,
collectionis N° 2, Roma 1940.

4 Einsiedeln Stiftsbibliothek Cod. Ms. 224. fol. 124-132 vgl. G. Meier,
Catalogus codicum manu scriptorum I (1899) 182 ff.



— 23 —

professors und Rektors Snavel de Ulestraeten * zu identifizieren, das

an anderer Stelle näher gewürdigt werden soll.

Noch viel notwendiger scheint es uns aber hinsichtlich des

folgenden Zeitraums zu sein, die gedruckten und ungedruckten
Handschriftenkataloge, wenn nicht gar die noch nicht katalogisierten
Bestände der verschiedenen Bibliotheken durchzusehen. Wenn die konzi-
liare Bewegung beispielsweise auch nach dem Ausgang des Basler Konzils
speziell innerhalb des Kartäuserordens und auch der vom Stift Melk

aus reformierten Benediktinerklöster wirklich noch zahlreiche Anhänger
gehabt hat, wofür gewisse Anzeichen sprechen, so ist eine bestimmte

Wegrichtung für die Forschung u. E. gewiesen.
Beim derzeitigen Stand der Erforschung der spätmittelalterlichen

Theologie und Kanonistik müssen wir uns also vorläufig damit
bescheiden, einige Werke zu nennen — zu einem nicht geringen Teil noch

ungedruckte — denen in der Entwicklung, sei es der konziliaren, sei

es der papalen Lehre auf jeden Fall eine gewisse Bedeutung zukommt.
Vertreter der konziliaren Theorie auf wissenschaftlichem Gebiet

gibt es in der 2. Hälfte des Jahrhunderts — sowohl absolut genommen,
als auch im Verhältnis zur Basler Konzilszeit — nur mehr wenige.
Auffallen muß vor allem die Tatsache, daß die deutschsprachigen
Anhänger sozusagen ganz fehlen, während sie doch früher zusammen
mit den französischen Theologen die Bewegung geistig trugen und
führten. Jetzt hingegen tritt der Anteil Italiens stärker hervor. Und

zwar geschieht es durch zwei hochangesehene Kirchenrechtler, die beide

merkwürdigerweise aus Arezzo stammen. Der jüngere von ihnen,
Francesco Accolti (1418-83), tut es in seinen «Consilia seu responsa
iuris », die 1482 in Pisa und später 1494 in Pavia gedruckt werden.
Seine durch persönliches Ressentiment mitbedingte antipäpstliche,
konziliaristische Gesinnung muß den Zeitgenossen bekannt gewesen
sein, sonst hätte man ihn anläßlich des Basler Konzilsversuchs des

Andrea Zamometic nicht um ein Gutachten pro concilio ersucht2.

1 Weiteres Material über diesen angesehenen Verfasser extrem
konzilsfreundlicher Traktate, der 1446 als Prior der Kartause Bethlehem in Roermonde
stirbt, bringt G. Ritter, Geschichte der Universität Heidelberg 1 (1936) 315 A.
Von demselben « fr. Bartholomeus de Traiecto », wie er in der zeitgenössischen
Literatur gelegentlich heißt, scheint übrigens auch ein Traktat <c de potestate
ecclesiae » zu stammen, der sich als Cod. Palatinus Vaticanus 600 fol. 37-47 in
der Vatikanischen Bibliothek zu Rom befindet. (Vgl. Cod. Palat. Vat. I,
Roma 1886, 203.)

2 Stoecklin 74, wo weitere Lit. verzeichnet wird.



— 24 —

Noch symptomatischer scheint uns aber die Haltung, die Antonio de

Roselli J in seinem auch für die Entwicklung des monarchisch-imperialistischen

Denkens so bedeutungsvollen 2 Werke « Monarchia sive de

potestate imperatoris et papae » gerade gegenüber den verschiedenen
durch das Basler Konzil aufgeworfenen Problemen einnimmt. Als
konsequenter Verfechter des monarchischen Prinzips, sowohl auf
weltlich-politischem (Kaiser) als auch auf geistlich-kirchlichem (Papst)
Gebiet hat er für den Konziliarismus als solchen natürlich nichts übrig.
Wie schon in der von ihm konzipierten Bulle « Deus novit », vom
13. September 1433, bekämpft er auch in der ungleich gewichtigeren
« Monarchia », die übrigens in zwei verschiedenen Fassungen vorliegt 3

und später durch eine Reihe von Drucken rasch weiterverbeitet worden
ist4, die radikalen Thesen der Basler Konzilsväter. Was er hier —
besonders im 2. und 3. Teil des schließlich recht umfangreich gewordenen
Gesamtwerkes5 — im Einzelnen aber bietet, ist nicht nur bloße Polemik,
sondern ein mit viel juristischem Scharfsinn unternommener Versuch,
die Gewalt des Papstes und die Befugnisse eines allfälligen Generalkonzils

sorgfältig gegenseitig abzugrenzen und so eine jahrzehntealte
Kontroverse abzuschließen6. Selbst das berühmte Konstanzer Dekret

1 Auch der Lebensgang dieses in der Geistesgeschichte des 15. Jahrhunderts
eine Sonderstellung einnehmenden Gelehrten ist trotz verschiedenen Vorarbeiten
— besonders N. Valois, Le pape et le concile I (Paris 1909), 253-60, und das
gleich noch zu nennende Werk von K. Eckermann — noch in manches Dunkel
gehüllt. Die Angaben von Schulte, 1. c. II 303 ff. sind unvollständig und
irreführend. Gerade hinsichtlich seiner Altersjahre — wie er persönlich zu den
Päpsten stand und ob er wirklich vor seinem Tod (1466) in materialistische
Skepsis versunken sei — ist aus dem zur Verfügung stehenden zeitgenössischen
Material kein sicheres Urteil zu gewinnen.

2 Eine recht anregende Studie hat ihm vor einiger Zeit gewidmet Karla
Eckermann, Studien zu Geschichte des monarchischen Gedankens im 15.
Jahrhundert (Abh. zur Mitt. u. Neueren Geschichte, Heft 73), Berlin 1933, 22 ff.

3 Die Entstehung der älteren, kürzeren Kaiser Sigismund dedizierten Fassung
fällt noch ins Jahr 1433, während später das Werk beträchtlich erweitert und
Kaiser Friedrich III. gewidmet wird. Vgl. K. Eckermann, 49.

4 Venedig ist der Druckort der ersten : 1458, 1469, 1483, 1484 und 1487.

Später Pavia 1517 und Lyon 1544. Vgl. K. Eckermann, 1. c. 50.
5 Keine der erhaltenen Handschriften bringt das Werk in der Form, wie

es später von Goldast in seiner « Monarchia» I (Hannover 1611) 252-556 abgedruckt
und zugänglich gemacht worden ist.

8 Diesen Gesichtspunkt hebt am besten hervor E. Amann, DThC 13,

916/17 : «... après la crise du Grand Schisme, il restait à résoudre nombre de
problèmes que les événements avaient posés ; il est fort intéressant de voir avec
quelle subtilité juridique en traite Roselli. Une étude attentive de son gros
traité paraît s'imposer à qui voudrait tirer au clair la théologie du pape après



— 25 —

« Frequens » lehnt Roselli nicht einfach radikal ab, sondern sucht es

mit der traditionellen Lehre von der päpstlichen Suprematie zu
versöhnen 1, wenigstens ein indirektes Zeichen für das Weiterleben der
konziliaren Gedanken.

Die drei andern wichtigen noch zu nennenden Autoren haben alle

aus demselben konkreten Anlaß (dem zweiten Konzil zu Pisa des

Jahres 1511) zugunsten der Konzilsidee zur Feder gegriffen. Es sind
zwei Franzosen und ein Schotte, der 25 Jahre lang an der Pariser
Universität wirkt und die scotistische und occamistische Lehrweise
verbindet. John Mayer (Johannes Majoris) schreibt gegen Cajetans
Schrift « De comparatione authoritatis Papae et Concilii », worin der

päpstliche Primat gegenüber den Anhängern des Conciliabulum von
Pisa verteidigt wird, einen Traktat im entgegengesetzten Sinn 2. Ebenso

gegen Cajetan gerichtet — und zwar direkt im Auftrage Ludwig XII.
verfaßt, ist das Werk des franz. Theologen Jacques Almain, « De auctoritate

ecclesiae et conciliorum ». Dieses gehört zu den wichtigsten und
meistzitierten Werken der gallikanischen Literatur3. In dieselbe Zeit
gehören die verschiedenen theologischen Arbeiten des als Dichter
bekannt gewordenen Jean Lemaire (Johannes Marius)4, bei denen der

gallikanische Sonderzweck noch stärker hervortritt : vor allem der
« Traité de la différence des schismes et des conciles de l'église, et de

la prééminence et utilité des conciles de l'Eglise Gallicane »5. Darin
wird sozusagen ein geschichtstheologischer Abriß der ökumenischen
und gallikanischen Konzilien gegeben.

le Grand Schisme •. — Für die besondere Aktualität der die Konzilsfrage
berührenden Partien der Rosellischen Schrift spricht anscheinend auch der
Umstand, daß gerade der dritte Teil schon von Anfang an als selbständiges Opus
unter dem Titel « Tractatus Conciliorum Generalium i — etwa die Münchener
Handschrift ms. lat. 7483 — in den interessierten Kreisen zirkuliert hat. Ein
solches Exemplar widmete Roselli übrigens auch 1444 dem Dogen von Venedig.
Vgl. Eckermann, 49.

1 Goldast, 1. c. 431 f.
2 Lebt 1469-1550. Von 1505-1530 lehrt er an der Pariser Universität.

Bekannt auch als Verfasser einer Geschichte Schottlands. M. Grabmann, LTK 7,

27; E. Amann, DThC 9, 1661 f.
3 Lebt 1480-1515. Lit. : LTK 1, 285 ; Diet. Hist. Géogr. Eccl. 2, 632 ff.
4 Als Dichter, nicht aber als Theologe gewürdigt, von G. Doutrepont, Jean

Lemaire de Belges et la Renaissance, Bruxelles 1934, wo auch eine Bibliographie
verzeichnet ist.

5 Gedruckt Lyon 1511 ; später von S. Schard ins Lat. übersetzt und ediert,
Basel 1566 ; neuestens in der von /. Stechers besorgten Gesamtausgabe der
Œuvres von Lemaire, Bd. 3, Louvain 1885, 231-361.



— 26 —

In fühlbarem Unterschied zu den Anhängern nimmt die Zahl der

Gegner der konziliaren Idee im Laufe des 15. Jahrhunderts nicht ab,
sondern zu. Auch der geistige Impetus dieser Gegenbewegung scheint

zu wachsen. Auf die Frage der gegenseitigen Beeinflussung und
Differenzierung können wir natürlich jetzt ebensowenig eintreten wie vorher
bei der konziliaren Lehrentwicklung. Die meisten Anhänger der sog.

papalen Richtung begnügen sich nun aber nicht damit, für den Papst
den unbedingten Primat innerhalb des kirchlichen Gesamtorganismus
und damit auch gegenüber jeder Art von Konzil zu beanspruchen,
sondern sprechen ihm auch im Verhältnis zur Welt, zu den « temporalia »

eine unmittelbare Verfügungsgewalt, die sog. « Potestas directa » zu,
wie sie im 13. und 14. Jahrhundert etwa durch einen Aegidius Romanus,

Jakob von Viterbo und Augustinus Triumphus theoretisch entwickelt
worden ist zu einem direkt hierokratischen System. Ja, man kann

sagen : hierokratische und papale Gedanken und Argumente stützen
und ergänzen sich gegenseitig.

Um mit der Generation, die das Basler Konzil noch miterlebt hat,
zu beginnen, ist es vor allen Dingen der spanische Dominikaner und
Kardinal Juan de Torquemada (1388-1468) (Joh. de Turrecremata), der
in zwei gewichtigen Werken den papalen Standpunkt gleich mit aller
Schärfe vertritt und systematisch ausbautl. Auch durch den Buchdruck

werden beide Schriften relativ früh verbreitet. Den Spanier
sekundieren aber noch zur Zeit des Basler Konzils nicht nur Landsleute

wie der Theologe und Diplomat Roderigo Sanchez de Arevalo 2

(1404-1470), sondern auch Italiener wie Piero da Monte3 und Johannes

1 Zunächst einmal in seinem ungefähr 1450 entstandenen systematischen
Hauptwerk « Summa de ecclesia », gedruckt Rom 1489, Lyon 1496 u. öfter. Noch
eingehender befaßt er sich aber mit unserem Problem in der Schrift « De potestate
papae et auctoritate concilii generalis», gedruckt Köln 1480 u. öfters. Weitere
Lit. vgl. G. Lahr in LTK 10, 210 f.

2 Schon längst hätte dieser ausgesprochene Vertreter der potestas directa
des Papstes eine genauere biographische Würdigung verdient. Die von R. Newald
in LTK 1, 626 f. zitierte Literatur wird jetzt wesentlich ergänzt und bereichert
durch M. Grabmann, Studien 114-129, die erstmals eine theologische Würdigung

geben und auf verschiedene Schriften, wie das wichtige « Defensorium
ecclesiae et status ecclesiastici » (1466) überhaupt erst aufmerksam machen.

3 Die Angaben von Schulte, II 317 ff., Pastor, I 333 ff. und D. Lindner,
LTK 8, 171 sind nun alle überholt durch die eben erschienene Monographie von
Joh. Haller, Piero da Monte, ein Gelehrter und päpstlicher Beamter des 15.
Jahrhunderts, seine Briefsammlung (Bibl. des deutsch. Hist. Institutes Rom, Bd. 19),
Rom 1941, wo über die verschiedenen, teilweise noch ungedruckten Schriften
eingehend referiert wird. Noch wichtiger als der verbreitete Traktat « De summi



— 27 —

Leonis l, der französische Franziskaner Ludovicus de Forojulio (Fréjus)2,
und der Dompropst von Toulouse, Bernard de Roussergue3, aber auch
Deutsche, so der westfälische Minorit Heinrich von Werl4.

Unter dem Pontifikate Nikolaus V. schreibt der Bischof Peter

von Brescia hauptsächlich gegen die konziliare Theorie einen Traktat
« Contra impugnantes sedis apostolicae auctoritatem », worin sich nach
dem Urteil Grabmanns, der ihn eingesehen, « dogmatische Tiefe und
humanistische Darstellung verbinden »5. Auch der berühmte
franziskanische Wanderprediger Johannes von Capestrano 6 schreibt ungefähr
gleichzeitig gegen den Konziliarismus.

Während der Regierung Pius II. (1458-1464) sind es wieder andere,
die den Superioritätsanspruch des Papstes verteidigen. Um nur zwei
Werke zu nennen7, die in direkter Auseinandersetzung mit dem
schon mehrfach erwähnten Gregor Heimburg zustande kommen : vom
Italiener Teodoro de' Lelli8 das eine, und das andere aus der Feder
des Rudolf von Rüdesheim, der sich noch 1455 für ein großes deutsches

gegen Rom gerichtetes Nationalkonzil begeistert hat, im Jahre 1461

aber — aus einem konziliaren Saulus zum Paulus geworden — eine

Denkschrift im entgegengesetzten Sinne verfaßt « De superioritate

papae et an possit appellari ad futurum concilium»9. Eine besondere

Würdigung verdienen ferner die größtenteils noch ungedruckten
Schriften des Venezianers Domenico de'Dominichi10, die sich sämtlich
auf die durch das Konzil von Basel in Fluß gekommenen Lehren über
den päpstlichen Primat beziehen.

pontificis, generalis concilii et imperialis maiestatis origine et potestate» ist dem"
nach die noch ungedruckte Streitschrift gegen Tudeschi und das Konzil (vgl.
Haller, 57 * ff.), die merkwürdigerweise kaum verbreitet worden ist.

1 über ihn, der 1440 stirbt, vgl. M. Grabmann, Studien 102.
2 Grabmann, Studien 104.
3 Grabmann, Studien 101 f. Auch Pastor, I 189 A. 1.
4 Schulte, 1. c. II 374.
5 Grabmann, Studien 105 f.
« Lebt von 1385-1456. Vgl. LTK 5, 484-86. Der Titel des Traktates wird

verschieden angegeben : « Über die Autorität der Kirche » (Pastor, I 332) oder
« Tractatus de papae et concilii s. Eccl. auctoritate» (Schulte, II 447).

' Grabmann, Studien 104, nennt noch ein Werk « De potestate summi
pontificis» eines Galganus Burgesius, das Pius II. gewidmet ist.

8 Seit 1462 Bischof von Feltre. Seine a Replica » gedruckt bei Goldast, II
1595 ff. Weitere Lit. bei Pastor, II 148 f.

9 P. Joachimsohn, 1. c. 221 ; ferner 213 A. 3. Allgemein über R. AUgem.
Deutsche Biographie 39, 529-34.

10 Grabmann, Studien 106 ff. ; LTK 3, 380; Schulte, II 305 f.; Pastor, II.



— 28 —

Unter Sixtus IV. werden die papalen und hierokratischen Lehren
und Grundsätze weiter vertreten durch den Augustinertheologen
Dominicus de Sancto Severino 1 und den als Inquisitor und Verfasser
des « Hexenhammers » bekannt gewordenen elsässischen Dominikaner
Heinrich Institoris2, der 1482 gegen Andrea Zamometid mit einer
eigenen Streitschrift auftritt3.

Die nächsten Jahre bringen auch in der theoretischen Kontroverse
eine gewisse Pause. Erst wieder im Hinblick auf das Konziliabulum
von Pisa des Jahres 1511 wird die Theorie von der Superiorität des

Papstes gegenüber dem Konzil erneut wissenschaftlich vertreten und
zwar durch keinen geringeren als den Dominikanertheologen Thomas
de Vio Cajetanus 4, der sich ja später auch als einen der bedeutendsten

theologischen Gegner Luthers erweisen wird. Von seinem gegen das

Pisaner Konzil geschriebenen Traktat sowie von den Gegenschriften
eines Almain und Mayor haben wir schon oben gesprochen. Cajetan
repliziert 1512 mit einer « Apologia tractatus de comparata authoritate
papae et concilii », die den äußern Abschluß der vorreformatorischen
Konzilsdiskussion darstellt.

IV

Aus dieser bald mehr dogmatischen, bald mehr kirchenrechtlichen
Diskussion, die wir hier natürlich nur in den allgemeinsten Umrissen
nachzuzeichnen versuchten, läßt sich wenigstens ein vorläufiger
Gesamteindruck festhalten : Verglichen mit der Konstanzer und Basler Zeit,
hat die intellektuelle Qualität der konziliaren Argumentation selbst
sich nicht sehr verändert, zum wenigsten nicht wesentlich verschlechtert.

Umgekehrt sind auch auf papaler Seite keine ganz neuen Gesichtspunkte

aufgetaucht, wenn auch erst jetzt die päpstlichen Positionen

systematisch ausgebaut werden. Man darf also nicht von einem
entscheidenden Sieg der einen These über die andre sprechen, ganz ab-

1 Vgl. M. Grabmann, Studien 72-76, aufgrund seines « Opusculum de
Dei potentia infinita et de Christi potentia et Christi vicarii potestate ad
Sixtum IV ».

2 G. Lahr, LTK 5, 430.
3 Stoecklin, 99 A. 1.
4 Mandonnet, DThC 2, 1313-1329; /. Mayer, LTK 2, 694-697. Aufschlußreich

ist auch eine Rede, die er am 16. Mai 1512 in der 2. Sitzung des Laterankonzils

gegen die gallikanische Konzilstheorie hält : « de ecclesia et synodorum
differentia », gedruckt u. a. /. Hardouin, Acta conciliorum et epistolae décrétâtes
ac constitutiones summorum pontificum 9, 1618-1623.



— 29 —

gesehen davon, daß auch nach dem Ausbruch der Reformation beide

Richtungen innerhalb des Katholizismus ¦— wenn auch unter
unaufhaltsamer Verstärkung der zentralistisch-papalen Tendenzen — weiter
gelebt haben. Der spätmittelalterliche Konziliarismus ist also nicht
spurlos vom Erdboden verschwunden, sowenig sonst historische Formen
einfach sich in Nichts auflösen, noch ist er sang- und klanglos und ohne
sich zu wehren vom Schauplatz abgetreten, wie schon die Tatsache
der Diskussion als solche eindeutig zeigt.

1520 gibt es gewiß noch Vertreter der konziliaren Doktrin so gut
wie 1440. Aber das, was noch vertreten wird, die « konziliare
Substanz », wie wir sie abkürzend nennen möchten, ist in der Zwischenzeit

— im Einzelnen vielleicht kaum aufzuspüren, im Ganzen aber merkbar

anders geworden. Wir denken dabei in erster Linie an die beiden
französischen Vertreter der konziliaren Theorie, Jacques Almain und
Jean Lemaire. Ihre Sorge gilt praktisch schon nicht mehr dem
klassischen Thema des Konziliarismus, dem ökumenischen Konzil, das die

Belange der ganzen übernationalen Kirche wahrzunehmen hätte,
sondern vielmehr einer wesentlich engeren, partikularen Institution :

dem national fest umgrenzten Konzil der gallikanischen Kirche, die
sich ja schon lange aus dem größeren Ganzen auszusondern begonnen
hat. Ja man darf vielleicht sagen : gerade der Gallikanismus, der

geschichtlich doch ungefähr gleichzeitig mit der konziliaren Theorie
feste Form annimmt, entwickelt sich nicht nur das ganze 15.

Jahrhundert hindurch weiter, sondern vermag anscheinend einen Teil der

Energien zu binden, die sonst wohl der Idee des Generalkonzils zugute
gekommen wären. Diese Feststellung gilt zweifellos in erster Linie für
Frankreich, aber nicht allein nur für Frankreich. Auch in andern
Ländern, etwa Spanien und England, aber auch in den
Territorialfürstentümern des Reichs zeichnen sich in derselben Periode die Umrisse,
Grenzen, Schranken der sich konsolierenden partikularen Staaten
immer deutlicher voneinander ab. Ebenso wenig wie mit dem
politischen Universalismus eines alt und überfällig gewordenen Reiches

können sie sich auf die Dauer mit dem kirchlichen Universalismus
vertragen, deren eine Ausdrucksform nun gerade das universale Konzil
ist. Dieses ist der Zeit im eigentlichen Sinne des Wortes zum Opfer
gefallen, während der andere Hüter der Universalität auf kirchlichem
Gebiet, das Papsttum, — allein schon durch seinen Verwaltungsapparat
immer wieder gestützt — sich gerade im 15. Jahrhundert auf die neue
Zeit auch mit einer neuen Methode einzustellen beginnt. Kirchen-



— 30 —

politisch äußert sie sich etwa in den sogenannten Konkordaten,
Sonderabkommen, die zwischen der Kurie und den einzelnen Landesherren

abgeschlossen werden und je nach Umständen größere oder
kleinere Konzessionen der Kirche an das werdende landesherrliche
Kirchenregiment bedingen.

Das Konzil aber, von dem man ehedem die große Reform der
Kirche an Haupt und Gliedern erhofft hatte, kommt innerhalb unserer
Periode praktisch nicht mehr zustande. Das mochte manchen nicht
ungelegen sein, nicht zuletzt den Päpsten selbst, die seit den Konstanzer
und Basler Erfahrungen gegenüber allen konziliaren Ansätzen
überhaupt mißtrauisch geworden waren. Aber auch die Reformkreise selbst
hatten allmählich gelernt, ihre Bemühungen und Arbeiten auf den

engern privaten Bereich der persönlichen christlichen Existenz zu
konzentrieren. Nichts zeigt deutlicher die Ernüchterung, ja Resignation,
mit der sie jetzt dem konziliaren Gedanken gegenüberstehen, als des

bekannten Reformpredigers Geiler von Kaysersberg (1445-1510) Wort
über das Basler Konzil : « Das gantz consilium zu Basel war nit so

mechtig, das es möcht ein frawencloster reformieren in einer stat,
wan dy stat hielt es mit den frawen. Wie wolt dan ein consilium erst
die gantz Christenheit reformieren Darumb es so hart ist die gantz
Christenheit und die sundern stend zu reformieren, darumb so stoß
ein ieglicher sein haubt in ein winkel in ein loch, und sehe, das er gots
gebot halte und thue das recht sei, damit das er selig werde »l.

Trotz diesen symptomatischen Stimmen und Stimmungen wird
man indessen die noch wichtigere Tatsache nicht übersehen dürfen,
daß gerade gegenüber der immer bedrohlichere Formen annehmenden

neuen Lehre Luthers alsogleich im Schöße der alten Kirche der Ruf
nach einem Konzil erneut laut wird. Dies ist ein untrügliches Zeichen

dafür, daß die allgemeine KirchenVersammlung auch 1520 noch immer
als « ultima ratio » des mittelalterlichen Katholizismus gilt, so gut
wie 1414.

1 Zit. Pastor, I 327 nach «Die Emeis » (Straßburg 1516), Bl. 21b.


	Das Ende der mittelalterlichen Konzilsbewegung

