Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 37 (1943)

Artikel: Das Ende der mittelalterlichen Konzilsbewegung
Autor: Stoecklin, Alfred
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-126140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-126140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Ende
~ der mittelalterlichen Konzilsbewegung

Von ALrrep STOECKLIN

I

« Das Ende der mittelalterlichen Konzilsbewegung » ist kein dank-
bares Thema. Weder 1iBt sich der Stoff um ein paar besonders aus-
gepragte, in dieser oder jener Hinsicht besonders interessante Person-
lichkeiten gruppieren noch kann ohne Vergewaltigung des vorhandenen
Tatsachenmaterials die in der Sache selbst liegende Entwicklung mit
dramatischen Akzenten greifbar und einprigsam herausgearbeitet
werden. Dazu kommt, dal wir es dabei in doppelter Beziehung mit
einem AufléseprozeB zu tun haben: dem allmihlichen Zuriicktreten
von Denkformen und Idealen, die sich zu Beginn des 15. Jahrhunderts
mit der kirchlichen Institution des Konzils verbanden, die eine gewisse
Zeit hindurch zweifellos die Mehrheit der Zeitgenossen beherrschten,
nachher aber allmahlich ihre Anziehungskraft eingebiiBt haben. Dieser
Vorgang selbst spielt sich nun aber zudem innerhalb der Welt des
15. Jahrhunderts ab, innerhalb eines Ganzen, das in sich selbst schon
uneinheitlich und gespalten ist und das Stigma eines Ubergangszeit-
alters auf der Stirn tragt !

1 Da es sich hier — schon aus Raumgriinden — mehr um einen ersten
skizzenhaften AufriB der konzilsgeschichtlichen Problematik als um eine eingehende
Darstellung dieser Entwicklung in ihrer gesamten Breite handelt, beschrinken
wir uns in den folgenden Anmerkungen bewuBt auf das unerliBSlich Notwendige.
Fir mehrfach beniitzte Werke beniitzen wir folgende Abkiirzungen: DThC =
Dictionnaire de Théologie Catholique ed. Vacant, Mangenot u. Amann, Paris
1909 ff. ; Hollnsteiner = J. Hollnsteiner, Die Kirche im Ringen um die christliche
Gemeinschaft vom Anfang des 13. Jahrhunderts bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts,
als Bd. II, 2 der von J. P. Kirsch herausgegebenen Kirchengeschichte, Freiburg
i. Br. 1940 ; Grabmann = M. Grabmann, Studien iiber den EinfluB der aristote-
lischen Philosophie auf die mittelalterlichen Theorien iiber das Verhiltnis von
Kirche und Staat, S. B. Bayr. Akademie Phil.-hist. Abt. 1934, H. 2; LTK =
Lexikon fiir Theologie und Kirche, 21. Aufl.,, herausgegeben von M. Buchberger,
Freiburg 1930 ff. ; Pastor = L. Pastor, Geschichte der Pipste, 16 Bde., Freiburg
1885 ff. u. 6.; Schlecht = J. Schlecht, A. Zamometi¢c und der Basler Konzils-



— 9

Bevor wir an unser eigentliches Thema treten kdnnen, sind noch
die notwendigen sachlichen Voraussetzungen zu kliren: der Begriff
des Konzils sowie das Wesen des Konziliarismus.

So gut wie alle andern Formen und Einrichtungen der Kirche,
unterliegt auch die Kirchenversammlung, das Konzil, im Laufe der
Jahrhunderte sehr wichtigen Wandlungen. Die 6kumenischen Konzilien
der altchristlichen Kirche sind Versammlungen der Bischéfe des
romischen Reiches, die zur Entscheidung iiber strittige dogmatische
Fragen aufgeboten sind. Etwas andres sind die Generalsynoden des
friihen Mittelalters; bei ihnen kann schon aus verkehrstechnischen
Griinden von einer wirklichen Okumenizitit nicht die Rede sein : umso
wichtiger wird aber die Autorisation durch den Papst. Wieder etwas
wesentlich anderes wird im hohen Mittelalter das Generalkonzil unter
Innozenz III., nimlich «die vom Papste berufene Versammlung der
Fiihrer der beiden Stdnde in der Kirche, der Fiirsten und Prilaten,
bestimmt, den Papst in solchen Fragen zu beraten, welche die all-
gemeine Kirche und ithr Wohl betreffen » 1. Auf dem Héhepunkt seiner
innern und duBern Macht will der Papst durch solche «Reichstage des
kirchlichen Weltimperiums»? seinen Entscheidungen und Erlassen eine
moglichst starke Resonanz sichern. Diese Auffassung fithrt jedoch
in dem Moment zu einer Krisis, wo das in Avignon innerlich und
duBerlich verweltlichte Papsttum sich in sich selber aufspaltet, wo es
— beim abendlindischen Schisma — zwei, ja schlieBlich drei Pipste
gibt, die sich gegenseitig die Leitung der Hierarchie und der Kirche
streitig machen. An Stelle der im Sinne eines Innozenz III. gedachten
autoritiren Fiihrung des allgemeinen Konzils durch den Papst tritt
zwangslidufig direkt das Gegenteil : die Christenheit, die aus der Not
eines dreiligjahrigen Schismas schlieBlich keinen andern Ausweg mehr
weil als durch eine Kirchenversammlung ein neues, allgemein an-
erkanntes Oberhaupt bestellen zu lassen. Erst auf dem Konstanzer
Konzil wird mit dem Gedanken, die universale Kirche als solche werde
durch ein Konzil in verbindlicher Weise vertreten, wirklich innerlich

versuch vom Jahre 1482, Paderborn 1903 ; Schuite = J. F. Schulte, Geschichte
der Quellen und der Literatur des kanonischen Rechts von Gratian bis auf die
Gegenwart, 3 Bde., Stuttgart 1875-80; Sfoecklin = A. Stoecklin, Der Basler
Konzilsversuch des Andrea Zamometi¢ vom Jahre 1482, Genesis und Wende,
Basel 1938.

1 A. Hauck, Die Rezeption und die Umbildung der allgemeinen Synoden
im Mittelalter. Hist. Vierteljahrsschrift 10 (1907) 465 ff.

2 Hollnsteiner, 1. c. 122.



— 10 —

ernst gemacht. Das Recht der Teilnahme erhalten entsprechend nicht
nur Fiirsten und Bischofe, sondern auch der niedere Klerus, die Ordens-
genossenschaften, die Universititen, die sich durch ihre Doktoren
vertreten lassen. Neu ist ferner die Gliederung nach Nationen, wobei
allerdings noch nicht der moderne Nationalitdtsbegriff gemeint ist.
Neu ist aber auch der Antagonismus, der zwischen dem Konzil und
dem Papst besteht, seien es nun die drei miteinander rivalisierenden
alten Papste, sei es der neue Papst Martin V. Er wird sich in den
folgenden Jahren bis zum Basler Konzil nur noch weiter vergréBern,
insofern immer stirker die Tendenz hervortritt, die unaufschiebbar
gewordene « Reform der Kirche an Haupt und Gliedern » zunichst ein-
mal durch Beschneidung der kurialen Auswiichse einzuleiten. Letzten
Endes handelt es sich um die Entscheidung, welches die hochste kirch-
liche Instanz sei, nicht nur in Ausnahmefillen, sondern grundsitzlich,
der Papst oder das Konzil.

Die Vorstellung von der grundsitzlichen Oberhoheit des Konzils
iiber den Papst bildet nun aber gerade den Kern des Konziliarismus
oder der konziliaren Theorie. Thre Entstehung ist in den letzten Jahr-
zehnten von der Forschung verschiedentlich untersucht, aber noch
nicht vollig abgeklirt worden. So viel steht fest, daB die einzelnen
Elemente durch die Entwicklung der Scholastik im 13. und 14. Jahr-
hundert, durch die Einwirkung aristotelisch-naturrechtlicher Vor-
stellungen, durch den EinfluB der Korporationslehre der Glossatoren
langst vorhanden waren, als die beiden Theologen Heinrich von Langen-
stein und Konrad von Gelnhausen sie zu Ende des 14. Jahrhunderts
in einer auch fiir die weitere Offentlichkeit wirksamen Form zusammen-
faBten. Unverkennbar ist der Zusammenhang mit der nominalistischen
Grundstrémung des Spitmittelalters. Weil fiir das nominalistische
Denken der Allgemeinbegriff der Kirche eben keine Realitat schlechthin,
sondern nur noch eine Funktion des abstrahierenden Menschengehirns
ist, wird sie zur Summe von einzelnen gliubigen Individuen, die sich
durch das Generalkonzil vertreten lassen. Bei ihm ruht aber auch
die eigentliche Leitung, die Lehrgewalt und Irrtumslosigkeit der
Kirche — und nicht etwa allein beim Papst, entsprechend dem nomi-
nalistischen Axiom : das Ganze ist gréBer als seine Teile !.

Im Ubrigen hat man sich unter der « Konziliaren Theorie » kein
festgefiigtes, ausgebautes Gedankensystem vorzustellen. Von Denker

1 Holinsteiner, 396-398.



== M =

zu Denker gibt es Unterschiede der Nuancierung, des Tons, der
Konsequenz, des Radikalismus. Bei Gerson verspiiren wir beispiels-'
weise stark episkopalistische Untertdne, in Erinnerung an die Autoritit
des altkirchlichen Bischofsamtes. Dann wieder ist es der von Marsilius
von Padua und Wilh. Occam ausgehende Gedanke der Volkssouverinitit,
die nun mehr oder weniger radikal auf das kirchliche Gebiet iiber-
tragen wird, sodal3 der Absolutismus des Papstes, wenn nicht gar die
hierarchische Verfassung der Kirche selbst in Frage gestellt ist. Jeden-
falls gibt es Stimmen, die auch auf kirchlichem Gebiet einen aus-
gesprochenen Konstitutionalismus erstreben und das Konzil zu der
groBen Legislative ausbauen mochten. Daher der Ruf nach periodischer
Abhaltung der Konzilien, denen gegeniiber der Papst nur die Rolle
eines konstitutionellen Monarchen zu spielen hitte.

Konziliarismus bedeutet nach dem Gesagten also weniger ein
System als eine mit Miltrauen gegeniiber dem Papst und der rémischen
Kurie erfiilllte Grundstimmung, bedeutet gleichzeitig ein recht vage
gehaltenes Programm kirchlicher Reform, in das neben dem echten
Anliegen einer Reform der Kirche an Haupt und Gliedern sich noch
sehr viel andere Sonderwiinsche hineinprojizieren lassen. Stirke und
Schwiche der konziliaren Idee in einem.

Eine genauere Untersuchung der beiden Konzilien von Konstanz
und Basel — deren Geschichte iibrigens noch nicht geschrieben, ja
durch die beiden groBen Konzilseditionen erst moglich geworden ist —
zeigt, daB die Konzilsviter von Konstanz in ihrer entscheidenden
Mehrheit keineswegs einfach Anhdnger der konziliaren Lehre gewesen
sind. Die berithmten Dekrete der 4. und 5. Sitzung iiber die Aufgabe
und Stellung des Konzils bedeuten noch keine grundsitzliche An-
erkennung der Superioritit des Konzils gegeniiber dem Papst, sondern
werden, wie aus den neuesten Forschungen eines Hollnsteiner ! hervor-
geht, «ausdriicklich als NotmaBnahme zur Erreichung der Kirchen-
union und Kirchenreform gekennzeichnet» und wollen auch «keine
dogmatische, ja iiberhaupt keine fiir die weitere Zukunft geltende
Entscheidung treffen ». Auch der viel zitierte Kanon « Frequens » iiber
die Periodizitit der Generalkonzilien, den die 39. Sitzung erliBt, erfolgt
nur im Hinblick und mit ausdriicklicher Berufung auf die so notig
gewordene Kirchenreform. Gerade weil Konstanz keine grundsitzliche
Entscheidung gezeitigt hat, sucht und erreicht der doktrindre Konzilia-

1 Hollnsteiner, 1. c. 402 ff.



— 12 —

rismus auf dem Basler Konzil eine endgiiltige und indiskutable Sanktio-

_nierung seiner Hauptthese, wenn am 15. Mirz 1438 als Glaubenssatz
verkiindet wird : das Konzil stehe iiber dem Papst, und der Papst
konne ein allgemeines Konzil nicht verlegen. Indessen bedeutet dieser
BeschluB einer Konzilsmehrheit, die sich in offenem Konflikt mit
dem Papst befindet und durch ihren Radikalismus in den folgenden
Jahren selber ihren eigenen Kredit zerstort, im Grunde noch keine
Entscheidung. Es ist nicht mehr als eine Etappe in einem Ringen,
das sich auch noch in den nichsten Jahrzehnten weiter fortsetzt,
zwischen einer Theorie, die ihre Sache auch nach dem Basler Mif3-
erfolg noch nicht verloren gibt, und den geistigen und kirchen-
politischen Kréaften und Tendenzen des Papsttums, das sich im Laufe
des 15. Jahrhunderts allmdhlich wieder vom Tiefpunkt seiner inner-
kirchlichen Macht erholen kann.

Moglich wird dieser Kampf im Grunde nur deshalb, weil es
bekanntlich weder im Hochmittelalter noch im Spédtmittelalter zur
Ausbildung einer systematisch durchdachten, allseits anerkannten und
autoritativ fixierten Lehre von der Kirche, zu einer « Theologie der
Kirche » im engern Sinne gekommen ist, in der das Konzil seinen
festen Ort gehabt hdtte. Innerhalb dieses Spielraums, der im Ver-
gleich zum Katholizismus des Tridentinums oder gar des Vaticanums
um einiges weiter und freier ist, vollzieht sich der Kampf um das
Konzil in der Zeit von 1450 bis 1520, dem wir uns nunmehr zuzu-
wenden haben.

Laut und gerduschvoll wird er vor dem Forum der Offentlichkeit
gefithrt, um sie fiir das kiinftige dritte Konzil zu gewinnen, von dem
man die wirkliche « Reformatio Ecclesiae » noch immer erhofft. Wesent-
lich stiller verlauft gleichzeitig der andere ProzeB, der Versuch, die
mannigfaltigen mit dem Konzil verbundenen Probleme theoretisch
abzukliren und wenn moglich entscheidend zu lésen. Beiden Ent-
wicklungen haben wir gesondert nachzugehen. Aus der einen, wir
nennen sie der Kiirze halber : die dullere Konzilsbewegung, ohne aber
damit die modernen Vorstellungen einer organisierten Bewegung
erwecken zu wollen, ergibt sich die relative Bedeutung des Konzils-
gedankens am Vorabend der Reformation. Die Betrachtung der konzi-
liaren Theorie und Diskussion aber soll zu den mutmaBlichen Ursachen
des Untergangs des spitmittelalterlichen Konziliarismus hiniiberleiten.



IT

Meist mit deutlicher Spitze gegen den Papst, 1aBt sich der Ruf
nach einem allgemeinen, dem Papste iibergeordneten Konzil durch
die verschiedenen Jahrhunderte hindurch vernehmen. An das Konzil
als die hochste Instanz der Christenheit wird immer wieder von neuem
appelliert. Ohne Riicksicht auf das formelle Verbot der Konzils-
appellation, das Pius II. 1460 in Mantua erlit, behauptet sich
dieser Standpunkt in der zeitgendssischen « Diplomatie und Publi-
zistik mit seltener, massenhaft bezeugter Zihigkeit »1. Ja, mit Paul
Joachimsen ? darf man sagen, «daB im Vorstellungskreise der Mehr-
zahl der Geistlichen und Laien jener Zeit die Appellation an ein
Konzil als ein zuldssiges und beliebtes Rechtsmittel galt. Vollends
die Uberzeugung, daB ein Konzil «in Zukunft sein werde », war eine
allgemeine. Die meisten wurden sich vielleicht gar nicht einmal des
Gegensatzes zwischen Konzilstheorie und abstrakter Papstgewalt
bewuBt ; sie appellierten an den Papst, so er auf einem allgemeinen
Konzil den Vorsitz fiihre ».

So wiinscht 1451 eine von Karl VII. einberufene Versammlung
des franzosischen Klerus in Bourges die Einberufung eines Konzils
durch den Papst3. Wesentlich oppositionellere Téne vernehmen wir
in demselben Jahr aus der Stadt Miinster in Westfalen, deren Biirger-
schaft sich mit allen Mitteln und so auch jenem des Appells an ein
Konzil gegen einen ihr minder genehmen, vom Papst zum Bischof
von Miinster eingesetzten Kandidaten zur Wehr setzt, «ein beachtens-
werter Versuch, den Geist der Basler Kirchenversammlung der Curie
gegeniiber aufrecht zu erhalten  ».

Aber auch fiitstlicherseits scheut man nicht davor zuriick, gege-
benenfalls ein Konzil zu fordern. 7452 tun es im Verein mit der
damaligen kirchlichen Opposition die Fiirsten Ludwig von Baiern und
Friedrich von der Pfalz5. Einige Jahre spirter (1460) appelliert Sig-
mund von Ostereich anliBlich des Brixener Bistumsstreites nicht nur

1 J. Hashagen, Papsttum und Laiengewalten im Verhiltnis zu Schisma und
Konzilien. Hist. Vierteljahrsschrift 23 (1926) 331.

t P. Joachimsohn, Gregor Heimburg, Bamberg 1891, 179.

3 G. Schniirer, Kirche und Kultur im Mittelalter II1 (Paderborn 1929), 302.

4 J. Hansen, Westfalen und Rheinlande im 15. Jahrhundert 2 (1890) 32*-33* ;
weitere Einzelheiten iiber den Verlauf dieses Bistumsstreites ebda. 28*, 92-95-106.

8 P. Joachimsohn, 1. c. 145.



— 14 —

an den «kiinftigen Papst », sondern auch an ein allgemeines Konzil,
«wie es nach den Dekreten des heiligen Konzils zu Konstanz, die zu
Basel erneuert wurden, in gemessener Zeit gehalten werden muB »!.
Bezeichnenderweise geschieht dieser Schritt auf Anraten des gefihr-
lichsten Gegners, den die Kurie damals in Deutschland besaB, des
groBen Publizisten und Staatsmanns Gregor Heimburg, der als «der
eifrigste und hartnickigste Verfechter der Konzilsidee »2 der konzi-
liaren Opposition der 60er Jahre die schneidigsten Waffen fiir den
politischen Tageskampf schmiedet und sie auch selbst wirkungsvoll
zu fithren versteht. Er steht auch hinter der dem Papsttum zeitweise
so gefahrlichen Position des Erzbischofs von Mainz, Diether von
Isenburg, der 1461 wider den Papst an ein allgemeines Konzil
appelliert 3. In dasselbe Jahr fillt Heimburgs an Leidenschaftlichkeit
kaum mehr zu iiberbietende neue Appellation an ein Konzil, worin
er die Prilaten beschwort, doch den Weg des Konzils zu beschreiten.
« Das Konzil, so heifit es darin, ist die Zuflucht eurer Freiheit, ein
Pfeiler eurer Wiirde, zerreilet die schwachen Stricke des Mantuaner
Gesetzes ! Und ihr, weltliche Fiirsten und Kriegsminner, des Kampfes
wohl erfahren, deren Kunstgriff es ist, die giinstigeren Positionen vor
dem Feind einzunehmen, wihlet diesen bedeutendsten Punkt des
allgemeinen Konzils ! »4. Die ungeheure Wirkung dieser Schrift,
« durch welche die humanistische Invektive auf das Gebiet des kirch-
lichen Kampfes iibertragen wurde » 5, ist ein verldssiger Gradmesser
der damaligen konziliaren Stromungen. « Die Humanisten trugen sie,
wie selbst der Geschichtschreiber der Pipste gestehen muB ¢, in ihre
Zeitbiicher, die Kanzleischreiber in ihre Aktensammlungen ein ; selbst
viele Moénche verleibten sie ihren Klosterbibliotheken ein». Aber
auch als Diplomat ist Heimburg in derselben Richtung titig. Seine
Sendung an den franzosischen Hof hat ja zum Zweck, mit Frankreich
zusammen ein Konzil einzuberufen 7.

Gerade Frankreich ist auch damals — wie schon zu Beginn des
Jahrhunderts — ein giinstiger Boden fiir Konzilsprojekte, schon wegen
des engen Zusammenhanges, der zwischen dem madchtig sich ent-
wickclnden Gallikanismus, den antikurialen Tendenzen der Komnzils-

1 Ebda. 189. 2 Ebda. 22.

3 Pastor, Geschichte der Pipste seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd. II,
10. bis 12. Auflage, Freiburg i. Br. 1928.

* Ebda. 147. 5 Ebda. 148.

¢ Ebda. 148. " Ebda. II 153.



bewegung und der absolutistisch gerichteten Politik des Koénigtums
besteht. So oft sich ndmlich das Verhiltnis des franzésischen Koénigs
zum Papst aus irgend einem Grunde verschlechtert, kann zur mehr
oder minder massiven Drohung eines Konzils gegriffen werden. 146!
wird in Lyon ein solches geplant, um den Papst zu schrecken . Drei
Jahre darauf finden ernsthafte Verhandlungen zwischen Ludwig XI.
und Georg Podiebrad iiber ein allgemeines Konzil statt, das nach
Konstanzer Ordnung, d. h. « per nationes » einzuberufen wire. Dal
auch hier Gregor Heimburg seine Hand im Spiele hat, wird nach dem
vorher Gesagten nicht sonderlich iiberraschen 2.

Vernehmen wir unter dem nachsten Pontifikat (Paul I1. 1464-1471)
wenig von der Konzilsbewegung, so tritt sie hingegen wihrend der
Regierungszeit seines Nachfolgers Sixtus IV. (1471-1484) umso stirker
zutage, gelegentlich in einer derartigen Intensitit, daB der Papst
selbst sich 1476 mit Kaiser Friedrich III. in Verhandlungen iiber
die Wahl eines bestimmten Konzilsortes einlassen mufl. Es werden
Bologna, Ferrara, Mantua und auch Genf genannt3 Dann wieder
werden hinter dem Riicken des Papstes Konzilspline gesponnen, so
zwischen Friedrich III. und Ludwig XI. von Frankreich ¢ Auch bei
den Eidgenossen scheint man gelegentlich geworben zu haben. Im
Luzerner Staatsarchiv finden sich jedenfalls « heimlich artikel » von
1476 « beriirend die versammlung eines gemeinen concilium der kirchen,
do deB verstindnis hand der bapst, der kiing Ferrand (von Neapel)
und der kiing von Hungern (Ungarn) und begerend an den burgund-
schen herzogen (Karl d. K.) das er sich zu inen tu vmb des willen,
daB sollich concilium gehalten werd an Enden ... »?.

Vor allem in Italien spielt die Konzilsdrohung eine nicht unwichtige
Rolle bei den politischen Gegnern des Roverepapstes : 1478 (im Gefolge
der Pazziverschworung) sind es die Florentiner ¢, 7482 Florenz, Neapel

1 Pastor, Ungedruckte Akten zur Geschichte der Pipste vornehmlich im
15., 16. und 17. Jahrhundert I (1904) 290 ff., 282 ff.

2 P. Joachimsohn, 1. c. 273.

3 Knebel, Basler Chroniken ed. W. Vischer III (1887) 37; II (1880) 408,
405 f.; Schlecht, 1. c. 105; Pastor, II 549 A. 3; 551.

% Bachmann, Deutsche Reichsgeschichte im Zeitalter Friedrichs III. und
Maximilians I., IT (1894) 648.

5 Schlecht, 104 A. 5.

8 Die Konzilsdrohung gipfelt in der unter dem Namen einer « Synodus
Florentina » bekannt gewordenen Invektive des Gentile Becchi. Ob es sich dabei
aber um das Werk eines tatsichlich und formell stattgehabten Konziliabulums
handelt, ist bisher noch nicht véllig abgeklirt. Vgl. Pastor, 11 547.



— 16 —

und Mailand !, 7483 dann (in diplomatischer Zusammenarbeit mit
Frankreich) sind es die Venezianer, die sich — unbekiimmert um das
eigentliche Anliegen des Konziliarismus — aus rein politischen Utilitits-
grinden dieser Waffe bedienen? Unverkennbar der Gegensatz zu
den Lindern nérdlich der Alpen, wo die konziliaren Stromungen noch
lebendiger gewesen zu sein scheinen, wie der papstliche Legat Gherardini
im Juli 1483 besorgt seinem Herrn nach Rom meldet 3. Allein im
Zusammenhang mit ihnen kommt ja auch dem Basler Konzilsversuch
des Andreas Craynensis des Jahres 1482 eine allgemeinere, sympto-
matische Bedeutung zu. Gerade die Zihigkeit, mit der sich die Basler-
Biirgerschaft fiir dieses kithne Unterfangen eines Einzelnen einsetzt
und trotz dem Versagen des Kaisers Friedrich III. noch relativ
lange daran festhilt, ist ein typischer Ausdruck dieser konziliaren
Grundstrémung. :

Auch Innozenz VIII. gegeniiber wird ein Konzil angedroht. Dies-
mal von seiten des Ungarnkonigs Matthias Corvinus, der 7486 zur
Unterstiitzung seiner italienischen Verbiindeten (Neapel, Florenz und
Mailand) dem Papst mit einer Appellation an ein allgemeines Konzil
droht *. Denselben Schritt tut drei Jahre spater (1489) Ferrante von
Neapel selbst, mit der nicht uninteressanten Motivierung, daB8 das
Basler Konzil zu Unrecht aufgelost worden sei und daher im Grunde
noch fortdauere. Aber auch rein kirchliche Korperschaften greifen
gelegentlich zum Mittel einer Appellation an ein kiinftiges Konzil, wie
es das Verhalten des Mainzer Provinzialkonzils des Jahres 1487 bezeugt ©.

Aus den 90er Jahren fehlt es ebensowenig an solchen Konzils-
drohungen, und zwar kommen sie jetzt besonders von franzdsischer
Seite. In den Spuren seines Vaters Ludwig XI., verwendet sie ein
Karl VIII. immer und immer wieder, um den Papst seinen politischen
und gallikanischen Wiinschen gefiigig zu machen : 1493, 1494, 1496
und 1498. In beachtenswerter Weise sekundiert ihn dabei die theo-
logische Fakultit der Pariser Sorbonne, die ihm am 14. Januar 1497
mitteilt, der Papst sei verpflichtet, auch jetzt noch verpflichtet, alle

1 Stoeck!in, Basler Konzilsversuch des A. Zamometié, 62 £

2 Buser, Die Beziehungen der Mediceer zu Frankreich (1879) 231.

3 18. Juli 1483. Venedig Markusbibliothek Cl. X 175 No 60.

¢ W. Fraknoi, Matthias Corvinus (1891) 228 ; Hashagen, Hist. Vierteljahr-
schrift 23 (1926) 336 ; Pastor, 1. c., IIT 8/9 227.

8 Pastor, Geschichte der Papste, III 8/9 248.

8 A. L. Veit, Zur Frage der Gravamina auf dem Provinzialkonzil zu Mainz.
H]Jb. 31 (1910) 520 fi.



— 17 —

zehn Jahre ein Konzil einzuberufen und abzuhalten, namentlich in
Zeiten, in denen sich das Bediirfnis nach einer kirchlichen Erneuerung
als ganz besonders dringlich erweise ; sollte er sich aber hartnickig
weigern, so konne es auch ohne ihn abgehalten werden !.

Weitere Konzilsdrohungen der spanischen und portugiesischen
Gesandten sowie dhnliche Stimmen aus Mailand und Deutschland
(aus dem Jahre 1499) iibergehen wir, da sie allzu sehr den Charakter
rein politischer Interessen tragen? und wenden uns jener Personlich-
keit zu, hinter deren Wirken eine echte Reformgesinnung steht:
Girolamo Savonarola, der Ménch von San Marco, der sich (nach dem
offenen Bruch mit Alexander VI.) 1498 eine zeitlang ernsthaft mit
Konzilsplanen trigt®, wie er auch schon 1494 mit einem der opposi-
tionellen Kardindle Julian da Rovere (niemand anders als der spatere
Julius II.) wegen eines Konzils verhandelt hatte *.

Im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts scheint der Ruf nach
einem allgemeinen Konzil zu verstummen. Aber nur voriibergehend ;
denn im zweiten Dezennium wird die Konzilsfrage wieder aktuell.
Ja, wenn in der zweiten Hailfte des 15. Jahrhunderts die Konzils-
bewegung — mit Ausnahme des schon erwihnten Basler Konzils-
versuches — in der Sphire privater Theorien und Wiinsche oder
diplomatischer Transaktionen stecken geblieben ist, so wird es im
Jahre 1511 mit einem Schlage anders, wo neun mit Papst Julius II.
unzufriedene Kardindle in Pisa ein férmliches Konzilium einberufen,
das als das sog. 2. Komzil von Pisa in die Kirchengeschichte ein-
gegangen ist ®. Zweifellos erfiillt dieses Konziliabulum, das sein Ent-
stehen einfach einer franzosischen Intrige gegen Julius II. verdankt,
die Hoffnungen der konziliar Gesinnten in keiner Weise, 1ost es sich
doch schon im folgenden Jahre, nach seiner Zensurierung durch Julius IL.
von selber auf. Aber es bildet den duBern AnlaB zur Einberufung des
5. Laterankonzils ® durch den Papst selbst, der auf diese Weise dem
latenten Konziliarismus den Wind aus den Segeln zu nehmen hofft.

1 J. Schnitzer, Savonarola (1924) II 758, der sich auf Du Plessis d’Argentré,
Collectio judiciorum de novis erroribus, Par. 1728 T. I, II 335 f. stiitzt.

2 Schnitzer, ebda. II 738 f.; Pastor, II1 189 {f., 497 ff.

3 Schnitzer, ebda. I 496 ff., II 735 fi.

4 Schnitzer, ebda. 11 1029 ; Villari, La storia di Girolamo Savonarola e de’
suoitempi II, CXCIII.

5 A. Renaudet, Le concile gallicane de Pise, Milan, Paris 1922; Pastor, III 9,
800 ff.; J. Beckmann, LTK 8, 292/93.

8 Lit. Heidingsfelder, LTK 6, 405/06.

REVUE D HISTOIRE ECCLESIASTIQUE

(2]



— 18 —

Und in der Tat verwirft es nicht allein die Pragmatische Sanktion
von Bourges, sondern auch die von den Konzilien von Konstanz und
Basel pritendierte Superioritit des Konzils und erweist sich damit
dem Papst gegeniiber in einem MaBe fiigsam, wie es die Pipste der
Konstanzer Zeit oder ein Eugen IV. sich nicht hitten trdumen lassen.
Aber wie klein ist umgekehrt das Interesse geworden, das die europiische
Offentlichkeit an diesem — iiberdies nur miBig beschickten, rein
klerikalen — Laterankonzil nimmt.

Noch ist es nicht zu Ende, als durch das Auftreten Martin Luthers
eine Entwicklung anhebt, die auch die Grundlagen der spitmittel-
alterlichen Konzilsidee in radikalster Weise erschiittern mufl. Und
bekanntlich hat ja auch Luther den fiir alle bisherige kirchliche
Diskussion selbst indiskutablen Boden in dem Augenblick unwider-
ruflich verlassen, da er Eck gegeniiber die Autoritit der hl. Konzilien,
ihre Irrtumslosigkeit prinzipiell leugnet !.

Es ist verstandlich, daB diese Zeitwende — bei der wir unsere
Untersuchung iibrigens ausdriicklich abbrechen méchten — in ihrer
Tragweite nicht sofort und nicht iiberall voll erfalt worden ist, ganz
abgesehen davon, daB ja auch die nichsten Jahrzehnte duBerlich im
Zeichen eines neuen Konzils stehen, das die Differenzen zwischen
neuem Glauben und alter Kirche beizulegen hat. Gerade fiir die geistes-
geschichtliche Einordnung eines Erasmus von Rotterdam — um nur
das reprédsentativste Beispiel zu nennen — ist es so iiberaus aufschluf3-
reich, daB3 er :ich im Jahre des Wormser Reichstages 1520 noch fiir
die Einberufung einer Art von Fiirstenkonzil einsetzt, um den Streit
mit Luther beizulegen. Er versucht es in einer von ihm zusammen
mit Joh. Faber verfaBten und dann anonym verdffentlichten Schrift
« Concilium cuiusdam ex animo cupientis »2 — ganz im Einklang mit
jenen konziliaren Ideen, die wohl noch mancherorts lebendig geblieben
sein miissen.

DafB3 die Konzilsbewegung nach dem MiBerfolg des Basler Konzils
nicht jah abgebrochen ist, ergibt sich aber auch aus andern zeitgends-
sischen Zeugnissen. Wir meinen die neu erfundene Kunst des Buch-

1 Uber den Konzilsgedanken bei Luther vgl. K. Hofmann, Die Konzilsfrage
auf den deutschen Reichstagen von 1521-24. Diss. Theol. Heidelberg 1932, 6-9 ;
H. Hermelink, Reformation und Gegenreformation (Handbuch der Kirchen-
geschichte III 2), 1931, 86/87.

2 A. Renaudet, Erasme, sa pensée religieuse, Paris 1926, 92 f., 99 f.;
Op. epist. ed. Allen Nr. 1156 und Anm. zu Nr. 1149 ; P. Kalkoff, Vermittlungs-
politik des Erasmus, Berlin 1903, 10 ff.



—_ 19 —

druckes, von der naturgemdlB jene Schriften in erster Linie Nutzen
ziehen, die aus diesem oder jenem Grunde noch als aktuell empfunden
werden. Eine systematische Durchsicht der Inkunabeln unter diesem
Gesichtspunkte konnte ja iiberhaupt fiir die Wissenschaftsgeschichte
manche Aufklirung liefern. Von konziliar gesinnten Autoren sind es
jedenfalls eine ganze Anzahl, auch wenn man von Werken Gersons
und d’Ailly absieht, die ja auch aus andern Griinden ihr groBes Leser-
publikum hatten : etwa Nikolaus Tudeschi, der auf dem Basler Konzil
eine filhrende Rolle spielte, mit seinem « Tractatus de Concilio Basi-
liensi », der 7479 in Venedig erscheint !. Noch aufschluBreicher scheint
uns aber die Tatsache, daB eine vermutlich vom Magdeburger Domherr
Heinr. Toke zur Zeit des Basler Konzils verfal3te Schrift « s 1st noit,
das dicke und vil concilia werden »* in den 70er Jahren in sozusagen
unverinderter Form im Druck erscheint. Die Anspielung auf den
konkreten AnlaBl und seine speziellen Forderungen mag zweifellos
manchem Leser antiquiert vorgekommen sein, trotzdem zidhlt man
anscheinend auf die Durchschlagskraft der grundsitzlichen Ideen des
Konziliarismus, die in der Schrift ebenfalls zum Ausdruck kommen.
Der Knappheit des Raumes wegen verzichten wir hier auf eine ein-
gehende Analyse der heute nur noch in zwei Exemplaren vorhandenen,
anonymen Publikation und behalten sie uns fiir einen andern Ort vor.
Indessen scheinen uns wenigstens zwei Momente schon im Zusammen-
hang dieser Untersuchung von besonderer Bedeutung: einmal das
starke Hervortreten der Pline einer Reichsreform, die gleichzeitig mit
der kirchlich-religiésen in die Hand zu nehmen wire. Das iiberrascht
uns schon aus dem Grunde nicht weiter, als wiahrend des ganzen
15. Jahrhunderts die Reichsreformfrage auch publizistisch in Deutsch-
land nie zur Ruhe kommt und umgekehrt gerade bei den deutschen
Anhingern der konziliaren Idee immer und immer wieder die Reform

v J. F. Schulte, Geschichte der Quellen und Literatur des kanonischen
Rechtes II (1877) 312 f.; K. Hilgenveiner, LTK 7, 590.

? Nihere Beschreibung im Gesamtkatalog der Wiegendrucke, Bd. 3, Leipzig
1928, Sp. 561, Nr. 3696 ; abgedruckt wurden bisher nur die auf die Reichsreform
beziiglichen Partien von R. Smend, Neues Archiv fiir deutsche Geschichtskunde
32 (1907) 746-49 und im AnschluB daran von Zeumer, Quellensammlung zur
Geschichte der Deutschen Reichsverfassung in Mittelalter und Neuzeit, 2. Aufl.,
Tibingen 1913, 265 f. Vom kirchenhistorischen Standpunkt aus geben eine erste
Wiirdigung Falk im « Katbolik » (1895) 2, 229 f. und Pastor, 1. c. 582 A. 2. Tokes
Autorschaft hat zuerst Smend, 1. c. 749 A. 2 vermutet ; ihm pflichtet ein so griind-
licher Kenner der zeitgendssischen Publizistik wie G. Beckmann, Reichstagsakten
13, 388 {. bei.



— 20 —

des Reiches als nicht minder wichtiges Anliegen in den Vordergrund
tritt. 'Wir denken nur etwa an die Schriften des Dietrich von Niem
und Nikolaus von Kusa. Anderseits ist es gewiB kein Zufall, daB
die sog. « Reformatio Sigismundi» nach der Aussage ihres neuesten
Herausgebers ! selber wieder die « kraftigste Verteidigung des Konzils
und der konziliaren Theorie » ist. Auch sie wird iibrigens wihrend
des letzten Viertels des 15. Jahrhunderts nicht weniger als viermal
(1476, 80, 84, 97) gedruckt. Aber auch Tokes Schrift erlebt, was ein
nicht minder bedeutsames Moment ist — fiinfzig Jahre spiter eine
Neuauflage — und zwar durch keinen Geringern als Ulrich Hutten.
Dieser stobert namlich 7527 in der Bibliothek seines Freundes Franz
v. Sickingen zu Ebernburg ein Exemplar auf und verdffentlicht es noch
in demselben Jahre in einer Form, die dem gewandten Publizisten alle
Ehre macht, mit einem Begleitbrief und einigen ziigigen Distichen 2,
wohl kaum aus innerer konziliarer Uberzeugung 3, sondern um im
Einklang mit gewissen konziliarischen Strémungen am Reichstag der
verhaBten Kurie mit dem Ruf nach einem Konzil neue Schwierig-
keiten zu bereiten.

ITI

Mit Absicht haben wir uns bisher bei den duBern Manifestationen
der Konzilsbewegung aufgehalten. Es wird héchste Zeit, nach der
innern Lebenskraft zu fragen, die nach dem Ausgang des Basler Konzils
der konziliaren Theorie selbst noch innegewohnt hat. Da lautet der
Befund u. E. wesentlich ungiinstiger. Verglichen mit der Intensitit
und Leidenschaft, mit der in der Konstanzer und auch noch Basler
Zeit die Diskussion pro und contra concilium gefithrt wird und sozu-
sagen das ganze christliche Abendland in Spannung hilt, ist eine all-
gemeine Wandlung, eine tiefgreifende Anderung unverkennbar. Damals
ergriffen die groBen, geistig fithrenden Korperschaften der Universi-
tdten in ihrer Gesamtheit Partei zugunsten des konziliaren Gedankens,
Erfurt an der Spitze, das auch in den nichsten Jahrzehnten die kon-
ziliare Flamme am treuesten hiitet, aber auch Wien, Heidelberg, ganz
abgesehen von der Pariser Sorbonne, wihrend etwa die Universitit
Koéln nur zégernd mitmacht und bald zur Gegenseite hiniiberschwenkt.

1 K. Beer im Vorwort (71*) seiner als Beiheft zu den « Deutschen Reichs-
akten » 1933 erschienenen Ausgabe.

2 Hutteni, opp. ed. Boecking 1 (1859) 78*/79%, II 78/79.

3 Kalkoff, U. v. Hutten und die Reformation, Leipzig 1920, 331/32.



9 —

Doch in der 2. Hilfte des Jahrhunderts wird der Konziliarismus
mehr und mehr zu einer bestimmten Schulrichtung oder Ordens-
richtung, ja oft zum Anliegen eines einzelnen, in seine Theorien
versunkenen Gelehrten.

In welcher Form hat sich also, so fragen wir, die konziliare Doktrin
nach der hohen Zeit des Basler Konzils weiter entwickelt ? Sinnvoller-
weise wird man von demjenigen Werk auszugehen haben, das mit
Recht als « abgerundetste und geschlossenste, reifste und vollkommenste
Darstellung der konziliaren Idee »! gilt und die Traktate aller anderen
Basler Konzilstheoretiker an GroBziigigkeit der Anschauung, an Be-
sonnenheit des Urteils, an Ernst der Gesinnung turmhoch iiberragt.
Wir meinen die «Concordantia catholica », die der groBe Philosoph
und Theologe Nikolaus von Kues (Nicolaus Cusanus), in den ersten
Jahren seines Basler Aufenthaltes (1432/33) verfaBt hat. Nach dem
Urteil von Andreas Posch, der ihr erst vor einigen Jahren eine wissen-
schaftliche Wiirdigung hat zuteil werden lassen, beruht des Kusaners
besondere Leistung auf der « konsequenten Durchfithrung des Gedankens
von der Notwendigkeit des Konsenses der gesamten Christenheit zu
kirchlichen MaBnahmen von allgemeiner Bedeutung »2. Nicht nur
sachlich, d. h. im Zusammenhang des mit genialer Kraft geschauten
Weltganzen — der wohl letzten ganz groBen Schépfung mittelalter-
licher Weltschau — sondern auch in der personlichen Existenz des
Kusaners spielt der Gesichtspunkt der allgemeinen Ubereinstimmung
eine ausschlaggebende Rolle: Wie er ihn anfinglich dazu veranlaBt,
sich in Wort und Tat fiir die in Basel vertretene Konzilssache einzu-
setzen, so wird er spater fiir ihn der entscheidende Grund, sich beim
Ausbruch des zweiten, endgiiltigen und verhidngnisvollen Konflikts
zwischen der Konzilsmehrheit und dem Papst Eugen IV. im Jahre 1438
vom konkreten Konzil, soweit es in Basel blieb, zu trennen. Ja gerade
um dieser in der «Concordantia » so gefeierten Einheit willen, voll-
zieht er — ohne seinem Grundsatz und sich selber zutiefst untreu zu
werden — jene denkwiirdige Wende von der konziliaren Vielfalt zu

1 Bezold in der Hist, Zeitschrift 36, 356; zitiert von Posch in seinem
grundlegenden Werke « Die ‘Concordantia catholica’ des Nikolaus von Cusa »,
Veroffentlichungen der Sektion fiir Rechts- und Staatswissenschaft der Goérres-
Gesellschaft, Heft 54, Paderborn 1930, 23.

2 1. c. 55. Die Bedeutung dieses « consensus omnium » unterstreicht neuestens
auch G. Kallen, Die politische Theorie im philosophischen System des Nikolaus
von Cues, Hist. Zeitschrift 165 (1942) 256 f.



SN ) 12—

einer vertieften Einheit, wie sie ihm fortan gerade durch den pipst-
lichen Primat in der Kirche gewihrleistet zu sein scheint. Geistes-
geschichtlich gesehen trifft die Kusanische Wendung den konziliaren
Gedanken mindestens so direkt, ja tédlich, wie die bittere Enttduschung,
die gerade reformwillige Kreise iiber den tatsichlichen Verlauf und
die praktisch erzielten Reformen des Basler Konzils empfinden miissen
und die ein Johann von Segovia beispielsweise in seiner Konzils-
geschichte gelegentlich zum Ausdruck gebracht hat 1.

Vorldufig- miissen wir es uns versagen, auf den Umschwung im
Kusanischen Denken, der die Dialektik des ganzen Konziliarismus so-
zusagen in personlicher Konzentration wiederholt und gleichzeitig vor-
wegnimmt, hier nidher einzutreten. Eines steht jedoch fest : der Kon-
ziliarismus unserer Periode hat nicht nur den spiteren Nikolaus von
~ Cusa als doppelt gefihrlichen Renegaten — nicht umsonst hieB er ja
« Herkules der Eugenianer » — aufs heftigste und persénlichste befehdet,
sondern auch darauf verzichtet, die vielen Keime und Anregungen
der «Concordantia » selber in seiner eigenen Weise weiter zu ent-
wickeln, wohl zu seinem eigenen Schaden.

So miissen wir denn vorerst von den andern konziliar gesinnten
Theoretikern der Basler Konzilszeit ausgehen, das allen Gemeinsame
sowie das jedem Einzelnen Eigentiimliche herausarbeiten. Schon dies
hat seine groBen Schwierigkeiten. Vergleichende Studien, wie sie etwa
hinsichtlich der Konstanzer Theologen und Kirchenrechtler vorliegen,
stehen hier — von gewichtigen Ausnahmen, wie der Arbeit Schweizers
iiber Tudeschi ? abgesehen — noch kaum zur Verfiigung 3. Ja, selbst
das Rohmaterial ist noch nicht vollstindig beieinander. Noch vor
kurzer Zeit ist es mir zufillig gelungen, einen fiir die Theologie der
Basler Konziliaristen sehr aufschluBreichen « Tractatus de auctoritate
conciliorum per quendam Carthusianum», der sich auch in der Ein-
siedler Stiftsbibliothek befindet %, als Werk des Heidelberger Theologie-

1 Zitiert von R. Zwélfer, Basler Zeitschrift 29 (1930) 52 f.

¢ J. Schweizer, Nicolaus de’ Tudeschi. Seine Titigkeit am Basler Konzil.
(Diss. zur Erlangung der Lizenziatenwiirde der Theol. Fakultit der Universitit
Basel), Strasbourg 1924.

3 Noch nicht steht uns gegenwartig zur Verfiigung die gewichtige (vgl.
v. Polnitz in der Hist. Zeitschrift 166, 1942, 358) Studie von Giorgio Hofmann,
Papato, conciliarismo, patriarcato (1438/39) in Misc. Hist. Pontificiae vol. II,
collectionis N° 2, Roma 1940.

4 Einsiedeln Stiftsbibliothek Cod. Ms. 224, fol. 124-132 vgl. G. Meier,
Catalogus codicum manu scriptorum I (1899) 182 fi.



_ 93 __

professors und Rektors Snavel de Ulestraeten! zu identifizieren, das
an anderer Stelle niher gewiirdigt werden soll.

Noch viel notwendiger scheint es uns aber hinsichtlich des fol-
genden Zeitraums zu sein, die gedruckten und ungedruckten Hand-
schriftenkataloge, wenn nicht gar die noch nicht katalogisierten Be-
stinde der verschiedenen Bibliotheken durchzusehen. Wenn die konzi-
liare Bewegung beispielsweise auch nach dem Ausgang des Basler Konzils
speziell innerhalb des Kartduserordens und auch der vom Stift Melk
aus reformierten Benediktinerkléster wirklich noch zahlreiche Anhinger
gehabt hat, wofiir gewisse Anzeichen sprechen, so ist eine bestimmte
Wegrichtung fiir die Forschung u. E. gewiesen.

Beim derzeitigen Stand der Erforschung der spitmittelalterlichen
Theologie und Kanonistik miissen wir uns also vorldufig damit be-
scheiden, einige Werke zu nennen — zu einem nicht geringen Teil noch
ungedruckte — denen in der Entwicklung, sei es der konziliaren, sei
es der papalen Lehre auf jeden Fall eine gewisse Bedeutung zukommt.

Vertreter der konziliaren Theorie auf wissenschaftlichem Gebiet
gibt es in der 2. Hilfte des Jahrhunderts — sowohl absolut genommen,
als auch im Verhiltnis zur Basler Konzilszeit — nur mehr wenige.
Auffallen muB vor allem die Tatsache, daB die deutschsprachigen
Anhinger sozusagen ganz fehlen, wahrend sie doch frither zusammen
mit den franzosischen Theologen die Bewegung geistig trugen und
fithrten. Jetzt hingegen tritt der Anteil Italiens stirker hervor. Und
zwar geschieht es durch zwei hochangesehene Kirchenrechtler, die beide
merkwiirdigerweise aus Arezzo stammen. Der jiingere von ihnen,
Francesco Accolti (1418-83), tut es in seinen «Consilia seu responsa
iuris », die 1482 in Pisa und spiter 1494 in Pavia gedruckt werden.
Seine durch personliches Ressentiment mitbedingte antipapstliche,
konziliaristische Gesinnung muB den Zeitgenossen bekannt gewesen
sein, sonst hitte man i1hn anldBlich des Basler Konzilsversuchs des
Andrea Zamometi¢ nicht um ein Gutachten pro concilio ersucht 2.

1 Weiteres Material iiber diesen angesehenen Verfasser extrem konzils-
freundlicher Traktate, der 1446 als Prior der Kartause Bethlehem in Roermonde
stirbt, bringt G. Ritter, Geschichte der Universitit Heidelberg 1 (1936) 315 A.
Von demselben « fr. Bartholomeus de Traiecto», wie er in der zeitgendssischen
Literatur gelegentlich heiBt, scheint ibrigens auch ein Traktat «de potestate
ecclesiae » zu stammen, der sich als Cod. Palatinus Vaticanus 600 fol. 37-47 in
der Vatikanischen Bibliothek zu Rom befindet. (Vgl. Cod. Palat. Vat. I,
Roma 1886, 203.)

2 Stoecklin 73, wo weitere Lit. verzeichnet wird.



Noch symptomatischer scheint uns aber die Haltung, die Antonio de
Roselli * in seinem auch fiir die Entwicklung des monarchisch-imperia-
listischen Denkens so bedeutungsvollen 2 Werke « Monarchia sive de
potestate imperatoris et papae » gerade gegeniiber den verschiedenen
durch das Basler Konzil aufgeworfenen Problemen einnimmt. Als
konsequenter Verfechter des monarchischen Prinzips, sowohl auf
weltlich-politischem (Kaiser) als auch auf geistlich-kirchlichem (Papst)
Gebiet hat er fiir den Konziliarismus als solchen natiirlich nichts iibrig.
Wie schon in der von ihm konzipierten Bulle « Deus novit », vom
13. September 1433, bekampft er auch in der ungleich gewichtigeren
« Monarchia », die iibrigens in zwei verschiedenen Fassungen vorliegt 3
und spéter durch eine Reihe von Drucken rasch weiterverbeitet worden
ist 4, die radikalen Thesen der Basler Konzilsviter. Was er hier —
besonders im 2. und 3. Teil des schlieBlich recht umfangreich gewordenen
Gesamtwerkes * — im Einzelnen aber bietet, ist nicht nur bloBe Polemik,
sondern ein mit viel juristischem Scharfsinn unternommener Versuch,
die Gewalt des Papstes und die Befugnisse eines allfilligen General-
konzils sorgfiltig gegenseitig abzugrenzen und so eine jahrzehntealte
Kontroverse abzuschlieBen . Selbst das berithmte Konstanzer Dekret

1 Auch der Lebensgang dieses in der Geistesgeschichte des 15. Jahrhunderts
eine Sonderstellung einnehmenden Gelehrten ist trotz verschiedenen Vorarbeiten
— besonders N. Valois, Le pape et le concile I (Paris 1909), 253-60, und das
gleich noch zu nennende Werk von K. Eckermann — noch in manches Dunkel
gehiillt. Die Angaben von Schulte, 1. c. II 303 ff. sind unvollstindig und irre-
fiihrend. Gerade hinsichtlich seiner Altersjahre — wie er persdnlich zu den
Pipsten stand und ob er wirklich vor seinem Tod (1466) in materialistische
Skepsis versunken sei — ist aus dem zur Verfiigung stehenden zeitgensssischen
Material kein sicheres Urteil zu gewinnen.

? Eine recht anregende Studie hat ihm vor einiger Zeit gewidmet Karla
Eckermann, Studien zu Geschichte des monarchischen Gedankens im 15. Jahr-
hundert (Abh. zur Mitt. u. Neueren Geschichte, Heft 73), Berlin 1933, 22 ff.

3 Die Entstehung der dlteren, kiirzeren Kaiser Sigismund dedizierten Fassung
fallt noch ins Jahr 1433, wihrend spiter das Werk betrichtlich erweitert und
Kaiser Friedrich III. gewidmet wird. Vgl. K. Eckermann, 49.

% Venedig ist der Druckort der ersten: 1458, 1469, 1483, 1484 und 1487.
Spater Pavia 1517 und Lyon 1544. Vgl. K. Eckermann, 1. c. 50.

5. Keine der erhaltenen Handschriften bringt das Werk in der Form, wie
es spiater von Goldast in seiner « Monarchia » I (Hannover 1611) 252-556 abgedruckt
und zuginglich gemacht worden ist.

8 Diesen Gesichtspunkt hebt am besten hervor E. Amann, DThC 13,
916/17 : « ... aprés la crise du Grand Schisme, il restait a résoudre nombre de
problémes que les événements avaient posés ; il est fort intéressant de voir avec
quelle subtilité juridique en traite Roselli. Une étude attentive de son gros
traité parait s’imposer a qui voudrait tirer au clair la théologie du pape aprés



—_ 25 —

« Frequens » lehnt Roselli nicht einfach radikal ab, sondern sucht es
mit der traditionellen Lehre von der pdpstlichen Suprematie zu ver-
sohnen !, wenigstens ein indirektes Zeichen fiir das Weiterleben der
konziliaren Gedanken.

Die drei andern wichtigen noch zu nennenden Autoren haben alle
aus demselben konkreten AnlaB (dem zweiten Konzil zu Pisa des
Jahres 1511) zugunsten der Konzilsidee zur Feder gegriffen. Es sind
zwei Franzosen und ein Schotte, der 25 Jahre lang an der Pariser
Universitat wirkt und die scotistische und occamistische Lehrweise
verbindet. John Mayer (Johannes Majoris) schreibt gegen Cajetans
Schrift « De comparatione authoritatis Papae et Concilii », worin der
papstliche Primat gegeniiber den Anhdngern des Conciliabulum von
Pisa verteidigt wird, einen Traktat im entgegengesetzten Sinn 2. Ebenso
gegen Cajetan gerichtet — und zwar direkt im Auftrage Ludwig XII.
verfaB3t, ist das Werk des franz. Theologen Jacques Almain, « De auctori-
tate ecclesiae et conciliorum ». Dieses gehort zu den wichtigsten und
meistzitierten Werken der gallikanischen Literatur 3. In dieselbe Zeit
gehoren die verschiedenen theologischen Arbeiten des als Dichter
bekannt gewordenen Jean Lemaire (Johannes Marius) %, bei denen der
gallikanische Sonderzweck noch stirker hervortritt: vor allem der
« Traité de la différence des schismes et des conciles de I'église, et de
la prééminence et utilité des conciles de I'Eglise Gallicane »?. Darin
wird sozusagen ein geschichtstheologischer Abril der dkumenischen
und gallikanischen Konzilien gegeben.

le Grand Schisme». — Fiir die besondere Aktualitit der die Konzilsfrage
berithrenden Partien der Rosellischen Schrift spricht anscheinend auch der Um-
stand, daB gerade der dritte Teil schon von Anfang an als selbstindiges Opus
unter dem Titel « Tractatus Conciliorum Generalium» — etwa die Miinchener
Handschrift ms. lat. 7483 — in den interessierten Kreisen zirkuliert hat. Ein
solches Exemplar widmete Roselli iibrigens auch 1444 dem Dogen von Venedig.
Vgl. Eckermann, 49.

! Goldast, 1. c. 431 1.

2 Lebt 1469-1550. Von 1505-1530 lehrt er an der Pariser Universitit.
Bekannt auch als Verfasser einer Geschichte Schottlands. M. Grabmann, LTK 7,
27; E. Amann, DThC 9, 1661 f.

3 Lebt 1480-1515. Lit.: LTK 1, 285; Dict. Hist. Géogr. Eccl. 2, 632 ff.

4 Als Dichter, nicht aber als Theologe gewiirdigt, von G. Doutrepont, Jean
Lemaire de Belges et la Renaissance, Bruxelles 1934, wo auch eine Bibliographie
verzeichnet ist.

5 Gedruckt Lyon 1511 ; spiter von S. Schard ins Lat. iibersetzt und ediert,
Basel 1566 ; neuestens in der von J. Stechers besorgten Gesamtausgabe der
(Euvres von Lemaire, Bd. 3, Louvain 1885, 231-361.



= Bl

In fithlbarem Unterschied zu den Anhingern nimmt die Zahl der
Gegner der konziliaren Idee im Laufe des 15. Jahrhunderts nicht ab,
sondern zu. Auch der geistige Impetus dieser Gegenbewegung scheint
zu wachsen. Auf die Frage der gegenseitigen Beeinflussung und Diffe-
renzierung konnen wir natiirlich jetzt ebensowenig eintreten wie vorher
bei der konziliaren Lehrentwicklung. Die meisten Anhdnger der sog.
papalen Richtung begniigen sich nun aber nicht damit, fiir den Papst
den unbedingten Primat innerhalb des kirchlichen Gesamtorganismus
und damit auch gegeniiber jeder Art von Konzil zu beanspruchen,
sondern sprechen ihm auch im Verhiltnis zur Welt, zu den « temporalia »
eine unmittelbare Verfiigungsgewalt, die sog. « Potestas directa » zu,
wie sie im 13. und 14. Jahrhundert etwa durch einen Aegidius Romanus,
Jakob von Viterbo und Augustinus Triumphus theoretisch entwickelt
worden ist zu einem direkt hierokratischen System. Ja, man kann
sagen : hierokratische und papale Gedanken und Argumente stiitzen
und ergidnzen sich gegenseitig.

Um mit der Generation, die das Basler Konzil noch miterlebt hat,
zu beginnen, ist es vor allen Dingen der spanische Dominikaner und
Kardinal Juan de Torquemada (1388-1468) (Joh. de Turrecremata), der
in zwei gewichtigen Werken den papalen Standpunkt gleich mit aller
Schiarfe vertritt und systematisch ausbaut !. Auch durch den Buch-
druck werden beide Schriften relativ frith verbreitet. Den Spanier
sekundieren aber noch zur Zeit des Basler Konzils nicht nur Lands-
leute wie der Theologe und Diplomat Roderigo Sanchez de Arevalo 2
(1404-1470), sondern auch Italiener wie Piero da Monte ® und Johannes

1 Zunichst einmal in seinem ungefihr 1450 entstandenen systematischen
Hauptwerk « Summa de ecclesia », gedruckt Rom 1489, Lyon 1496 u. 6fter. Noch
eingehender befaBt er sich aber mit unserem Problem in der Schrift « De potestate
papae et auctoritate concilii generalis », gedruckt Koéln 1480 u. 6fters. Weitere
Lit. vgl. G. Lékr in LTK 10, 210 f.

2 Schon lingst hitte dieser ausgesprochene Vertreter der potestas directa
des Papstes eine genauere biographische Wiirdigung verdient. Die von R. Newald
in LTK 1, 626 f. zitierte Literatur wird jetzt wesentlich ergidnzt und bereichert
durch M. Grabmann, Studien ... 114-129, die erstmals eine theologische Wirdi-
gung geben und auf verschiedene Schriften, wie das wichtige « Defensorium
ecclesiae et status ecclesiastici » (1466) iiberhaupt erst aufmerksam machen.

3 Die Angaben von Schulte, I1 317 fi., Pastor, 1 333 fi. und D. Lindner,
LTK 8, 171 sind nun alle iiberholt durch die eben erschienene Monographie von
Joh. Haller, Piero da Monte, ein Gelehrter und papstlicher Beamter des 15. Jahr-
hunderts, seine Briefsammlung (Bibl. des deutsch. Hist. Institutes Rom, Bd. 19),
Rom 1941, wo iiber die verschiedenen, teilweise noch ungedruckten Schriften
eingehend referiert wird. Noch wichtiger als der verbreitete Traktat « De summi



s BT o

Leonis !, der franzosische Franziskaner Ludovicus de Forojulio (Fréjus) 2,
und der Dompropst von Toulouse, Bernard de Roussergue 2, aber auch
Deutsche, so der westfalische Minorit Heinrich von Werl 4.

Unter dem Pontifikate Nikolaus V. schreibt der Bischof Peter
von Brescia hauptsichlich gegen die konziliare Theorie einen Traktat
« Contra impugnantes sedis apostolicae auctoritatem », worin sich nach
dem Urteil Grabmanns, der ihn eingesehen, « dogmatische Tiefe und
humanistische Darstellung verbinden »3. Auch der berithmte franzis-
kanische Wanderprediger Johannes von Capestrano ® schreibt ungefihr
gleichzeitig gegen den Konziliarismus.

Wihrend der Regierung Pius II. (1458-1464) sind es wieder andere,
die den Superiorititsanspruch des Papstes verteidigen. Um nur zwei
Werke zu nennen’, die in direkter Auseinandersetzung mit dem
schon mehrfach erwihnten Gregor Heimburg zustande kommen : vom
Italiener Teodoro de’ Lelli® das eine, und das andere aus der Feder
des Rudolf von Riidesheim, der sich noch 1455 fiir ein groBes deutsches
gegen Rom gerichtetes Nationalkonzil begeistert hat, im Jahre 1461
aber — aus einem konziliaren Saulus zum Paulus geworden — eine
Denkschrift im entgegengesetzten Sinne verfallt « De superioritate
papae et an possit appellari ad futurum concilium »®. Eine besondere
Wiirdigung verdienen ferner die gréBtenteils noch ungedruckten
Schriften des Venezianers Domenico de’ Dominichi !9, die-sich simtlich
auf die durch das Konzil von Basel in FluB gekommenen Lehren iiber
den pépstlichen Primat beziehen.

pontificis, generalis concilii et imperialis maiestatis origine et potestate» ist dem™
nach die noch ungedruckte Streitschrift gegen Tudeschi und das Konzil (vgl.
Haller, 57* ff.), die merkwiirdigerweise kaum verbreitet worden ist.

1 Uber ihn, der 1440 stirbt, vgl. M. Grabmann, Studien ... 102.

2 Grabmann, Studien ... 104.

3 Grabmann, Studien ... 101 f. Auch Pastor, I 189 A. 1.

4 Schulte, 1. c. I1 374.

5 Grabmann, Studien ... 105 f.

8 Lebt von 1385-1456. Vgl. LTK 5, 484-86. Der Titel des Traktates wird
verschieden angegeben : « Uber die Autoritit der Kirche» (Pastor, I 332) oder
« Tractatus de papae et concilii s. Eccl. auctoritate » (Schulte, II 447).

7 Grabmann, Studien ... 104, nennt noch ein Werk « De potestate summi
pontificis » eines Galganus Burgesius, das Pius II. gewidmet ist.

8 Seit 1462 Bischof von Feltre. Seine « Replica » gedruckt bei Goldast, 11
1595 fi. Weitere Lit. bei Pastor, II 148 f.

® P. Joachimsohn, 1. c. 221 ; ferner 213 A. 3. Allgemein iiber R. Allgem.
Deutsche Biographie 39, 529-34.

10 Grabmann, Studien ... 106 ff.; LTK 3, 380; Schulte, I1 305 {.; Pasior, 11.



— 98 —

Unter Sixtus IV. werden die papalen und hierokratischen Lehren
und Grundsitze weiter vertreten durch den Augustinertheologen
Dominicus de Sancto Severino! und den als Inquisitor und Verfasser
des « Hexenhammers » bekannt gewordenen elsidssischen Dominikaner
Heinrich Institoris?, der 1482 gegen Andrea Zamometi¢ mit einer
eigenen Streitschrift auftritt 3.

Die nédchsten Jahre bringen auch in der theoretischen Kontroverse
eine gewisse Pause. Erst wieder im Hinblick auf das Konziliabulum
von Pisa des Jahres 1511 wird die Theorie von der Superioritit des
Papstes gegeniiber dem Konzil erneut wissenschaftlich vertreten und
zwar durch keinen geringeren als den Dominikanertheologen Thomas
de Vio Cajetanus 4, der sich ja spater auch als einen der bedeutendsten
theologischen Gegner Luthers erweisen wird. Von seinem gegen das
Pisaner Konzil geschriebenen Traktat sowie von den Gegenschriften
eines Almain und Mayor haben wir schon oben gesprochen. Cajetan
repliziert 1512 mit einer « Apologia tractatus de comparata authoritate
papae et concilii », die den duBern AbschluB3 der vorreformatorischen
Konzilsdiskussion darstellt.

18%

Aus dieser bald mehr dogmatischen, bald mehr kirchenrechtlichen
Diskussion, die wir hier natiirlich nur in den allgemeinsten Umrissen
nachzuzeichnen versuchten, 1Bt sich wenigstens ein vorlaufiger Gesamt-
eindruck festhalten: Verglichen mit der Konstanzer und Basler Zeit,
hat die intellektuelle Qualitdt der konziliaren Argumentation selbst
sich nicht sehr verdndert, zum wenigsten nicht wesentlich verschlechtert.
Umgekehrt sind auch auf papaler Seite keine ganz neuen Gesichts-
punkte aufgetaucht, wenn auch erst jetzt die pédpstlichen Positionen
systematisch ausgebaut werden. Man darf also nicht von einem ent-
scheidenden Sieg der einen These iiber die andre sprechen, ganz ab-

1 Vgl. M. Grabmann, Studien ... 72-76, aufgrund seines « Opusculum de
Dei potentia infinita et de Christi potentia et Christi vicarii potestate ad
Sixtum IV »,

2 G. Lok, LTK 5, 430.

3 Stoecklin, 99 A. 1.

i Mandonnet, DThC 2, 1313-1329; J. Mayer, LTK 2, 694-697. AufschluB-
reich ist auch eine Rede, die er am 16. Mai 1512 in der 2. Sitzung des Lateran-
konzils gegen die gallikanische Konzilstheorie hilt : « de ecclesia et synodorum
differentia », gedruckt u. a. J. Hardouin, Acta conciliorum et epistolae decretales
ac constitutiones summorum pontificum 9, 1618-1623.



w98 e

gesehen davon, dal auch nach dem Ausbruch der Reformation beide
Richtungen innerhalb des Katholizismus — wenn auch unter unauf-
haltsamer Verstirkung der zentralistisch-papalen Tendenzen — weiter
gelebt haben. Der spatmittelalterliche Konziliarismus ist also nicht
spurlos vom Erdboden verschwunden, sowenig sonst historische Formen
einfach sich in Nichts auflésen, noch ist er sang- und klanglos und ohne
sich zu wehren vom Schauplatz abgetreten, wie schon die Tatsache
der Diskussion als solche eindeutig zeigt.

1520 gibt es gewill noch Vertreter der konziliaren Doktrin so gut
wie 1440. Aber das, was noch vertreten wird, die «konziliare Sub-
stanz », wie wir sie abkiirzend nennen mdchten, ist in der Zwischenzeit
— im Einzelnen vielleicht kaum aufzuspiiren, im Ganzen aber merk-
bar anders geworden. Wir denken dabei in erster Linie an die beiden
franzosischen Vertreter der konziliaren Theorie, Jacques Almain und
Jean Lemaire. Ihre Sorge gilt praktisch schon nicht mehr dem klas-
sischen Thema des Konziliarismus, dem 6kumenischen Konzil, das die
Belange der ganzen iibernationalen Kirche wahrzunehmen hitte,
sondern vielmehr einer wesentlich engeren, partikularen Institution :
dem national fest umgrenzten Konzil der gallikanischen Kirche, die
sich ja schon lange aus dem groBeren Ganzen auszusondern begonnen
hat. Ja man darf vielleicht sagen: gerade der Gallikanismus, der
geschichtlich doch ungefihr gleichzeitig mit der konziliaren Theorie
feste Form annimmt, entwickelt sich nicht nur das ganze 15. Jahr-
hundert hindurch weiter, sondern vermag anscheinend einen Teil der
Energien zu binden, die sonst wohl der Idee des Generalkonzils zugute
gekommen wiren. Diese Feststellung gilt zweifellos in erster Linie fiir
Frankreich, aber nicht allein nur fiir Frankreich. Auch in andern
Liandern, etwa Spanien und England, aber auch in den Territorial-
fiirstentiimern des Reichs zeichnen sich in derselben Periode die Umrisse,
Grenzen, Schranken der sich konsolierenden partikularen Staaten
immer deutlicher voneinander ab. Ebenso wenig wie mit dem poli-
tischen Universalismus eines alt und iberfillig gewordenen Reiches
konnen sie sich auf die Dauer mit dem kirchlichen Universalismus ver-
tragen, deren eine Ausdrucksform nun gerade das universale Konzil
ist. Dieses ist der Zeit im eigentlichen Sinne des Wortes zum Opfer
gefallen, wihrend der andere Hiiter der Universalitat auf kirchlichem
Gebiet, das Papsttum, — allein schon durch seinen Verwaltungsapparat
immer wieder gestiitzt — sich gerade im 15. Jahrhundert auf die neue
Zeit auch mit einer neuen Methode einzustellen beginnt. Kirchen-



— 30 —

politisch duBert sie sich etwa in den sogenannten Konkordaten,
Sonderabkommen, die zwischen der Kurie und den einzelnen Landes-
herren abgeschlossen werden und je nach Umstidnden gréBere oder
kleinere Konzessionen der Kirche an das werdende landesherrliche
Kirchenregiment bedingen.

Das Konzil aber, von dem man ehedem die groBe Reform der
Kirche an Haupt und Gliedern erhofft hatte, kommt innerhalb unserer
Periode praktisch nicht mehr zustande. Das mochte manchen nicht
ungelegen sein, nicht zuletzt den Papsten selbst, die seit den Konstanzer
und Basler Erfahrungen gegeniiber allen konziliaren Ansitzen iiber-
haupt miBtrauisch geworden waren. Aber auch die Reformkreise selbst
hatten allmdhlich gelernt, ihre Bemiithungen und Arbeiten auf den
engern privaten Bereich der personlichen christlichen Existenz zu kon-
zentrieren. Nichts zeigt deutlicher die Erniichterung, ja Resignation,
mit der sie jetzt dem konziliaren Gedanken gegeniiberstehen, als des
bekannten Reformpredigers Geiler von Kaysersberg (1445-1510) Wort
iiber das Basler Konzil : «Das gantz consilium zu Basel war nit so
mechtig, das es mocht ein frawencloster reformieren in einer stat,
wan dy stat hielt es mit den frawen. Wie wolt dan ein consilium erst
die gantz christenheit reformieren ... Darumb es so hart ist die gantz
christenheit und die sundern stend zu reformieren, darumb so stof
ein ieglicher sein haubt in ein winkel in ein loch, und sehe, das er gots
gebot halte und thue das recht sei, damit das er selig werde » 1.

Trotz diesen symptomatischen Stimmen und Stimmungen wird
man indessen die noch wichtigere Tatsache nicht iibersehen diirfen,
daB gerade gegeniiber der immer bedrohlichere Formen annehmenden
neuen Lehre Luthers alsogleich im SchoBe der alten Kirche der Ruf
nach einem Konzil erneut laut wird. Dies ist ein untriigliches Zeichen
dafiir, daB die allgemeine Kirchenversammlung auch 1520 noch immer
als «ultima ratio» des mittelalterlichen Katholizismus gilt, so gut
wie 1414.

1 Zit. Pastor, 1 327 nach « Die Emeis» (StraBburg 1516), Bl. 21 b.



	Das Ende der mittelalterlichen Konzilsbewegung

