
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 37 (1943)

Artikel: La légende de l' "Engelweihe", à Einsiedeln

Autor: Morin, Germain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-126139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-126139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La légende de 1' « Engelweihe », à Einsiedeln

Par Dom Germain MORIN

La Vita sive passio venera bilis heremitae Meginrati 1, de peu postérieure

à la mort du saint2, fait mention des « necessaria sui voti habi-
tacula » que fit construire pour lui une certaine abbesse nommée

Heilwiga, et, naturellement, de l'oratoire où il célébrait la messe et
l'office divin, dans lequel aussi les deux brigands, ses meurtriers,

exposèrent en hâte sa dépouille mortelle.

Depuis l'année 861, jusqu'à la première venue de Benno, vers

925/927, la solitude régna de nouveau sur la sombre forêt où Meinrad

avait fixé son ermitage. Et Benno lui-même ne fit que continuer la
vie d'ermite de son prédécesseur. Le premier abbé proprement dit ne

paraît qu'avec Eberhard (934-958) venu, comme Benno, de Strasbourg :

c'est seulement à partir de lui qu'il est question d'un monastère et
d'une église. Celle-ci, la basilique de « Meinradzell », fut dédiée, en 948,

d'après les plus anciennes Annales d'Einsiedeln 3.

Tout détail fait défaut sur cette dédicace. Nous savons seulement

que l'église de l'abbaye fut dédiée à la Vierge Marie, comme la
cathédrale de Strasbourg, au chapitre de laquelle Eberhard avait

appartenu en qualité de prévôt. Outre le maître-autel 4, il y en avait
au moins un autre dédié à saint Maurice, dont une relique aurait été

obtenue pour l'abbaye naissante par l'évêque saint Ulric B.

Qu'était devenu sur les entrefaites l'oratoire primitif de Meinrad

1 Reproduite par Dom Odilo Ringholz dans Geschichte des f. BenediktinerStiftes
U. L. F. von Einsiedeln, 1902 (cité II au cours de cet article), d'après le cod. 577
de Saint-Gall, collationné avec cinq autres manuscrits : Beilage I, p. 648-651.

2 La Vita assigne comme date de cette mort le 21 janvier 863, mais d'après
les autres documents la vraie date serait 861.

3 Mon. Germ. hist. Script. Ill, 137 suiv.
4 Parmi les reliques mises dans ce maître-autel, le cod. 17 mentionne un

fragment De vestimento sanctae Mariae, avant même les reliques du Christ. Ce

feuillet manuscrit a été publié avec commentaire par Ringholz dans YAnzeiger
für Schweiz. Geschichte Vili, 11-16, en 1897.

5 Ringholz II, p. 36. Arnold Nüscheler, dans le Geschichtsfreund, lit à tort
« Maurus », au lieu de « Mauritius ».

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 1



— 2 —

O. Ringholz * écrit qu'on l'avait laissé en place, et consacré comme
« oratoire du Sauveur ». La chose n'est pas impossible, mais aucune
autorité ne l'atteste, et nous ne savons même rien de l'existence d'un
semblable oratoire avant l'agrandissement de la Cellae b. Meginradi
basilica en 987 par l'anglais Grégoire, successeur d'Eberhard.

C'est à cette basilique de Grégoire que se rapporteraient, d'après
Ringholz, les notices sur les divers autels et reliques que nous trouvons,
soit à la fin du ms. 17 d'Einsiedeln, soit dans le dernier feuillet du
ms. 30. D'après ces documents, il y aurait eu deux édifices distincts :

la Basilica et l'oratoire de Saint-Sauveur. Le manuscrit 30, en effet,
mentionne, outre un lieu de station « Ad crucem », un oratoire ad
s. salvatorem où l'on se rendait en procession à certains offices 2.

La raison pour laquelle Ringholz attribue ces notices à l'église du
Xe siècle, c'est qu'il n'y est nulle part encore question des reliques
de saint Meinrad, qui ne furent transférées à Einsiedeln3 que le
6 octobre 1039, peu de jours avant la consécration de la nouvelle église,
bâtie par l'abbé Embrich après l'incendie de 1029, et dont la dédicace

eut lieu le 13 octobre 1039. Mais même si Ringholz a raison en cela,

il a tort, je crois, de mettre aussi au Xe siècle les feuillets des

mss. 17 et 30 : ils me semblent appartenir tout au plus au XIe. Par

contre, c'est à bon droit qu'il soutient, contre Arnold Nüscheler, que
Y Ad crucem était complètement distinct de l'oratoire de Saint-Sauveur,
comme il ressort clairement de la description des cérémonies de la
veille de Noël dans le feuillet additionnel du cod. 30.

Cet oratoire du Sauveur n'avait rien d'extraordinaire pour l'époque :

on en trouve de pareils dans la description d'une foule de monastères.

A Farfa, entre autres, au XIe siècle, nous voyons un Oratorium Sal-

vatoris... coniunctum aulae Dei Genetricis 4, donc à l'église principale,
tout à fait comme à Einsiedeln ; et comme à Einsiedeln, il en est question
dans les coutumiers et livres liturgiques, comme but de procession

et de station à certaines fêtes et offices de l'année.

Jusqu'au XIIe siècle, rien de particulier, dans les documents

authentiques, sur la façon dont se serait accomplie la dédicace, soit
de la basilique principale, soit de l'oratoire du Sauveur. Nous savons

1 Ibid.
2 Notamment après les lr<?s Vêpres de Noël et à la procession du jour.
3 On sait que cette translation, marquée à l'an 1039 dans les Annales

de l'abbaye, équivalait pour l'époque à une canonisation en règle.
4 Voir Rev. Bénéd. de juillet 1907, t. XXIV, p. 380, et les Consuetudines

Farfenses publiées par Bruno Albers.



seulement qu'on en fêtait l'anniversaire à des dates distinctes. Celle

de la première est marquée au 13 octobre dans tous les calendriers,

du XIe au XVe siècle, tandis que celle de Saint-Sauveur, dans ceux

qui datent de 1200 environ ou d'après, figure au 14 septembre l. Et,
chose à noter, la liste du cod. 17 mentionne, tout comme pour les autres
autels, les reliques mises ad sanctum salvatorem dès la plus ancienne

consécration, peut-être du Xe siècle : c'étaient « sancte Crucis sancti
Michaelis archangeli de purpura domini de vestimento domini de

sepulchro domini de praesepe domini de spongia domini » Il est

évident qu'à la date où cette liste fut transcrite, on ne savait pas encore

que le rite de cette consécration se fût différencié de celui qui fut
observé pour les autres autels des sanctuaires primitifs du lieu, et

partout ailleurs en pareille occasion.

Mais avec le XIIe siècle, tout change : pour la première fois, dans

un manuscrit de la Chronique d'Hermann Contract, écrit peut-être à

Einsiedeln (maintenant à Karlsruhe, dans le fonds de Reichenau),

une même main a interpolé, en caractères plus petits et plus serrés,
les deux notices suivantes :

A l'an 948 : Capella in coenobio sancti meginradi caelitus conse¬
crata est xvm k. octobris.

A l'an 964 : Eodem anno rege roma morante cum caeteris
principibus idem papa consecrationem capellae
caelitus factam in coenobio sancti meginradi coram
principibus scriptis confirmavit 2.

Cette seconde note a été insérée, exactement dans les mêmes termes,

par une main du XIIe siècle, dans la Chronique manuscrite d'Einsiedeln,
sur l'espace libre vis-à-vis de l'année 963 (Cod. Einsied. 356).

La « confirmation écrite » dont il est question ici sera probablement

1 Les Annales ne distinguent pas la date de la dédicace des deux sanctuaires ;

elles mentionnent seulement la consécration de l'église de Meinradzell sous le

premier abbé Eberhard en 948 et son agrandissement sous l'abbé Grégoire en 987.
Mais, si le feuillet du cod. 17 se rapporte à l'église du Xe siècle, il paraît probable
que l'oratoire du Sauveur fut consacré en même temps que la Basilica. Quant
à la date du 13 octobre, c'est sûrement celle de la dédidace de l'an 1039. En marge
du beau cod. 83, les redevances, éditées par Gall Morel, sont marquées à part
pour chacune des deux dédicaces (vers l'an 1200).

2 Les deux passages de la Chronique sont reproduits en phototypie dans
l'ouvrage (I) de Ringholz, Wallfahrtsgeschichte U. L. F. von Einsiedeln, 1896, à
la page 318. Vainement j'ai essayé de démontrer au vénérable archiviste qu'ils
constituaient sans aucun doute une interpolation à l'œuvre d'Hermann Contract,
ce que son confrère Gabriel Meier ne faisait aucune difficulté de reconnaître.



— 4 —

l'original de la fameuse bulle attribuée au Pape Benoît VIII1, et
datée du 11 novembre 964, dont il ne reste qu'un Vidimus de l'évêque
Henri III de Constance, en date du 25 décembre 1382.

Que cette bulle constitue un faux, c'est ce qui est aujourd'hui
reconnu, non seulement par quelques « hypercritiques », comme le

voudrait O. Ringholz, mais par quiconque est tant soit peu à même
de juger de ces sortes de questions. Les preuves abondent, mais il
suffira d'une seule qu'on n'a pas encore songé, semble-t-il, à alléguer
jusqu'ici. Il est dit dans la bulle qu' « en 948, l'évêque de Constance,

Conrad, fut appelé à Einsiedeln pour y consacrer le 14 septembre une
chapelle en l'honneur de la Bienheureuse Vierge Marie ». Or, ce n'est

guère qu'à partir du déclin du XIIIe siècle, plus précisément dans

un acte du 1er septembre 1286, qu'il est d'abord question, à Einsiedeln,
d'une capella sancte Marie 2

; et, dans les calendriers liturgiques, il
faut descendre jusqu'à l'abbatial de l'abbé Jean Ier (entre 1298 et 1314)

pour trouver au 14 septembre la mention d'une Dedicatio capellae
sanctae Mariae. Les calendriers antérieurs avaient à cette date du
14 septembre la Dedicatio capellae sancti Salvatoris. Les deux chapelles
seraient-elles donc identiques, et le vocable de la Vierge Marie aurait-il
été substitué postérieurement à celui du Sauveur C'est ce qu'admet,
non seulement Gall Morel, mais encore son confrère moins suspect
d'hypercritique, O. Ringholz. Et avec toute raison : car quel motif
aurait-on eu de dédier un oratoire à la Vierge, contre ou même dans

une basilique consacrée elle-même à Notre-Dame C'eût été contraire
à l'esprit primitif de toute la tradition liturgique.

Et puis, il faudrait expliquer ce silence absolu du Xe au XIIe siècle,

relativement à la consécration « caelitus facta » de la chapelle. Dom

Ringholz allègue d'abord les arguments usuels, la disparition des

documents dans les incendies, et autres raisons du même genre. Mais

comment se fait-il que, d'après le même historien, nous possédions

encore certains feuillets qui nous renseignent sur les reliques mises dans

les autels des églises du Xe siècle, voire dans celui de l'oratoire de Saint-
Sauveur Un feuillet faisant allusion aux merveilles de la consécration

accomplie le 14 septembre 948 aurait pour nous sûrement plus d'intérêt

Cf. MGH, Scriptores V, 70. De même pour l'interpolation identique dans la
Chronique d'Einsiedeln, reproduite au même endroit de la Wallfahrtsgeschichte.

1 Texte, suivi d'un plaidoyer pour l'authenticité, dans Ringholz I, p. 312 suiv.
2 Publié par J. Escher et P. Schweizer dans YUrkundenbuch der Stadt und

Landschaft Zürich V, 300 suiv. (Zürich 1900-1901). Original à Einsiedeln.



— 5 —

Ringholz essaie alors d'un autre genre d'explication : il rappelle
le fait signalé dans quelques milieux particulièrement ascétiques, en

Lorraine et ailleurs, où, par crainte du trouble que pouvaient occasionner

dans l'ambiance du monastère certains religieux qui se mêlaient de

faire des miracles après leur mort, on leur enjoignait in sancta oboedientia

d'avoir à cesser sur-le-champ leur activité posthume, allant au besoin

jusqu'à transférer leur corps en dehors du cimetière des frères. C'est

ainsi qu'à Einsiedeln, durant les deux premiers siècles, où la ferveur
était encore à son apogée, on aurait fait son possible pour étouffer tout
retentissement au dehors de la merveille dont fut témoin la « Meinrad-
zelle » à l'occasion de la consécration de l'oratoire du Sauveur.

Credat Iudaeus Apelles C'était, aux XIe et XIIe siècles, justement
l'époque où l'on voit éclore, à tous les coins de la chrétienté, ces

prétentions étranges à une « consecratio caelitus facta ». On dirait une sorte

d'épidémie mystique. Depuis qu'une bulle attribuée au Pape Nicolas II
(1059-1061) au sujet de l'église de l'abbaye de Westminster, eut
propagé la légende de la dédicace miraculeuse de ce sanctuaire, il n'y eut

pas d'église quelque peu importante, qui n'émît des prétentions au même

privilège ; on pourra voir une foule de ces consécrations soi-disant
divines ou angéliques mentionnées, soit dans les Acta Sanctorum des

Bollandistes, au tome VIII de septembre, p. 61, soit dans Ringholz
Wallfahrtsgeschichte, p. 358-361. C'est le Christ, entouré des saints
apôtres et des martyrs du lieu, qui, dans la nuit du 24 février, avait
consacré l'église de Saint-Denis, près Paris, et, comme de juste, le roi
Dagobert avait obtenu du Saint-Siège un acte confirmant le fait ; jusqu'au
XIIe siècle, le grand abbé Suger en fera mention dans un écrit sur
l'église reconstruite par lui. A la même époque, le sympathique cistercien,
Aelred de Rievaulx, dans sa Vie de saint Edouard, insère la bulle de

Nicolas II, d'après laquelle la première église de Westminster construite
au VIIe siècle, par l'évêque Mellitus, aurait été consacrée par l'apôtre
Pierre en personne. La cathédrale d'Augsburg, l'abbatiale de Saint-
Pierre-le-Vif à Sens, ont chacune leur « dédicace angélique ». Et combien
d'autres encore : à Prague, au Puy-en-Velay, à Avignon, à Saint-Paul
de Lyon, à Bruxelles, à Vercelli, à Arles le cimetière des Aliscamps, etc.

J'ai dit que la première mention de la dédicace miraculeuse, pour
Einsiedeln, consiste dans une interpolation à la Chronique d'Hermann
Contract. Les paléographes pourront assez facilement en déterminer
l'époque. Pour ma part, j'ai quelque soupçon qu'elle a été faite dans
le milieu de ces moines de Saint-Biaise qui, obligés en 1123 de se



réfugier à Einsiedeln, fondèrent, une vingtaine d'années plus tard,
l'abbaye d'Engelberg, dont Frowin fut le premier abbé. Et précisément
Ringholz fait remarquer que les moines de Saint-Biaise, Frowin entre
autres et ses élèves, pendant leur séjour, laissèrent des traces de leur
activité dans plusieurs des manuscrits conservés aujourd'hui encore à

Einsiedeln 1. Ce sont eux, par exemple, qui continuèrent et annotèrent
la vieille chronique d'Einsiedeln du Xe siècle, non sans y insérer
l'interpolation qui figure également dans la chronique d'Hermann Contract ;

eux aussi qui ont annoté le manuscrit 319, p. 34-41, de l'année 1051

jusqu'à 1143, c'est-à-dire jusqu'au départ de Frowin pour Engelberg.
Je ne voudrais rien en déduire qui fît tort à la mémoire du bienheureux

abbé, mais il n'est pas téméraire de soupçonner que les premières
mentions, à Einsiedeln, d'une consécration « caelitus facta » remontent
à des interpolations faites de son temps et dans son milieu. On me
dit qu'Engelberg aussi, conformément à son nom, connaîtrait une

légende relative à des concerts donnés par les anges sur la montagne.
Mais je n'en sais que ce que m'a rapporté un personnage digne de foi,
qui a fréquenté l'école du lieu dans sa jeunesse : au reste, il ne m'a pas
dit qu'il ait jamais entendu lui-même le chœur des célestes chanteurs

Il resterait à décrire comment, à partir de l'interpolation remontant
au XIIe siècle et de la soi-disant bulle de confirmation par Benoît VIII,
la légende s'est propagée, embellie, affirmée de plus en plus, pas si vite
pourtant, ni si complètement qu'on pourrait le supposer.

C'est surtout, on l'a vu, au XIIIe et au XIVe siècle, sous l'abbé

Jean Ier, que l'évolution s'accuse nettement. Dans les Annales du

Munster de Berne, du XIVe siècle, les interpolations à la Chronique
d'Hermann Contract et aux Annales d'Einsiedeln ont déjà trouvé
place, de même que la bulle de Benoît VIII2. Il n'est plus désormais

question du vieil oratoire du Sauveur : son vocable est remplacé par
celui de Sainte-Marie, et cette Capella sanctae Mariae, dont on fête la

consécration au 14 septembre, tout comme jadis celle de Saint-Sauveur,

a son desservant particulier, auquel des redevances spéciales sont
attribuées. Dans le Processionnal de l'abbé Jean (cod. 631), cette chapelle
est mentionnée une vingtaine de fois, et semble être devenue dès lors
le centre principal de la dévotion. C'est alors que le moine Georges de

Gengenbach écrit son histoire de saint Meinrad 3, où le récit primitif

1 Ringholz II, p. 684, Beilage VI sur « Frowin in Einsiedeln ».

2 Reproduction phototypique dans Ringholz (I), à la p. 316.
3 Publiée dans Ringholz (II), p. 653 suiv.



est défiguré, enjolivé sans vergogne ; le même annaliste achève, le

15 mars 1378, son Originale de capella gloriosae virginis Mariae ad

heremitas 1, où les récits les plus fabuleux ont tous été admis, notamment

les Secreta secretorum sancti Cunradi episcopi2, qui décrivent par
le détail le cérémonial observé par le Christ lors de la consécration

miraculeuse, et les fonctions liturgiques exercées par chacun de ses

célestes assistants. Henri de Ligerz lui-même, trésorier de l'Abbaye,
et homme de quelque valeur, avait déjà auparavant, non seulement
admis l'histoire de la Dedicatio angelica, mais commencé, semble-t-il,
à en préparer un office. C'est pourtant en 1581 seulement, dans le Missel

de l'abbé Adam (cod. 104), qu'on trouve un office de ce genre, In aedi-
catione sacellae (sic) b. Mariae Virginis, mais sans aucune allusion à la
consécration divine. Il faut descendre jusqu'au XVIIe siècle pour trouver
dans les Officia propria de 1615 un premier « Engelweihofficium » au
14 septembre, de Ire classe avec octave. A en juger d'après ce qu'en dit
Dom Ringholz dans sa Wallfahrtsgeschichte, p. 356-358, c'est loin d'être

un modèle au point de vue de la critique historique : on n'y lait grâce
d'aucun détail fabuleux, même de ceux qui ont été imaginés à la plus
basse époque. J'aime à croire qu'on lui a substitué d'ores et déjà, ou

qu'on lui substituera bientôt quelque chose de plus digne du Dieu de

vérité et du célèbre sanctuaire.
Ce serait faire preuve d'un très petit esprit que de se scandaliser

à l'excès de cette crédulité regrettable des siècles passés : c'est là chose

purement humaine, et Dieu a permis que son Eglise elle-même, ou plutôt
certains des éléments humains qui la composent, s'y soient laissés prendre,

pas seulement à Einsiedeln, mais dans tous les pays et dans tous les

temps. Il n'y a rien à en conclure contre la dévotion du peuple fidèle,
même quand elle a pour attraction apparente des légendes fabuleuses ;

de vrais miracles ont été maintes fois obtenus, en dépit de l'origine plus
ou moins douteuse de certains sanctuaires ou de fausses reliques ; c'est

uniquement la foi que Dieu entend récompenser par de telles faveurs.
Notre-Dame des Ermites a été pendant des siècles et restera longtemps
encore un des centres les plus vénérables de la dévotion du peuple chrétien,

un des sanctuaires qui ont le plus contribué à maintenir la foi, à

nourrir l'esprit de prière, où Dieu enfin a répandu avec le plus de
profusion ses grâces sur les âmes rachetées par le sang du Christ et
prédestinées à entrer dans son royaume.

1 Voir ibid. 283. 2 Ibid. 657.


	La légende de l' "Engelweihe", à Einsiedeln

