
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 36 (1942)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Wolfgang Pfeiffer-Belli : Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf.
Corpus Catholicorum, Bd. 22. xxxvm-91 SS. Münster i. W. 1939, Aschen-
dorff. RM. 5.70.

Es handelt sich um die Ausgabe von drei Streitschriften Murners,
deren erste zwei : « Ein brieff den strengen etc. der XII örter » und « Ein
worhafftigs verantwurten etc. » vom Jahr 1526 in den Rahmen der
Disputation zu Baden hineingehören, während die dritte « Hie würt angezeigt

das unchristlich frevel etc. » von 1528 gegen Bern gerichtet ist und
eine Antwort auf das Ausschreiben der Disputation darstellt.

In einer ausgezeichneten Einleitung würdigt der Herausgeber die
Persönlichkeit Murners, wobei dessen Verhältnis zu Luther und Zwingli
sehr fein ausgewogen wird (vgl. xvm ff.). Ebenso anziehend ist die
Schilderung der Luzerner Umwelt, in welcher der berühmte Polemiker
gelebt und gekämpft hat. Man darf gewiß dem Herausgeber beipflichten,
wenn er die Streitschriften vor allem als Äußerungen eines sich selbst treu
gebliebenen Seelsorgers im Dienste des heftig angefeindeten alten Glaubens
verstanden wissen will. Dazu passen ja sicher nicht allein manche der
verwendeten Motive, sondern auch der Stil und die Sprache, welche Pf.
besonders würdigt.

Der Ertrag der drei Schriften ist in historischer Hinsicht, was das
Tatsächliche betrifft, nicht sehr groß. Am beachtenswertesten ist wohl
in jeder Hinsicht die dritte Schrift. Für die altgläubige Konzeption der
Reformation sind zwar die 40 Ehrlos-Ausrufungen sehr charakteristisch
(27-33), doch werden ihre wichtigsten Gedanken in der dritten Schrift
wiederholt (vgl. etwa 46 ff.). Recht wirkungsvoll erscheint uns hier
Murners Anklage über die Zertrennung der Eidgenossenschaft (64),
überraschend sein offenes Urteil über die Bischöfe (61). Endlich halten wir
sein Urteil über Zwingiis Entwicklung für beachtenswert, auch wenn es

von einem scharfen Gegner herrührt ; denn « Der Zwingly ist im anfang
ein widertauffer gewesen, jetz ist er dar von gefallen » ist auch die
Auffassung der Täufer selbst geblieben. Ähnliches gilt von Zwingiis Haltung
in der Zehntenfrage. Wir können daher dem Kommentar des Herausgebers

(73 Anm. 2) nicht zustimmen, wenn er diese Anklage schlechthin
als unrichtig bezeichnet. Trotz eines sehr ausgedehnten Kommentars
dürften dem Herausgeber nicht viele Irrtümer nachzuweisen sein. W. Bygel
war Stadtschreiber von Zürich, nicht von Bern (so p. xxvi) ; zur Herkunft
des viel zitierten Utz Ecksteins siehe diese Zeitschrift 1936, 37 ff.

Die Editionstechnik mag im übrigen der Akribie der Philologen dienlich

sein, nach unserer Meinung beeinträchtigt sie jedoch die Klarheit und
Übersichtlichkeit des Textes zu stark. Der Schaden übertrifft den Nutzen,
den die angewendete Interpunktion in einzelnen Fällen erbringen mag.

Oskar Vasella.



- 301 —

Carl Beck : Kirche, Pfarrei und Klerus von Sursee. (Im Auftrag der
Kirchenbaukommission dargestellt.) 251 Seiten Text, mit 66 Bildern,
und ein Grundriß der Pfarrkirche. Sursee 1938.

Als im Jahre 1919 Seraphin Beck, der frühere Vierherr, Pfründner
von St. Johann Baptist, Stadtarchivar von Sursee, als Kaplan von
Maria-Zeil starb, da wurde in den Nekrologen nicht nur auf die schon
erschienene Publikation, wie z. B. auf die Schulgeschichte von Sursee 1903
und die Reliquien-Übertragung des hl. Irenäus im Gschfrd. 72, 114-127,
sondern allseitig, wie z.B. von Hollenwäger, seinem Nachfolger als Archivar,
darauf hingewiesen, daß Seraphin Beck « jahrelang an der Geschichte
unserer Pfarrei gesammelt habe und es wünschenswert wäre, wenn diese,
die im Manuskript vorliegt, dem Drucke und der Pfarrei übergeben würde ».

Gelegenheit zur Herausgabe bot der Umbau der Pfarrkirche in den
Jahren 1935-1936, als Carl Beck von der Baukommission den Auftrag
dazu erhielt. Es blieb aber nicht bei einer bloßen Herausgabe dieses

Manuskriptes und eines andern über das Kapuzinerkloster Sursee, sondern
mit einer erstaunlichen Energie und Geschicklichkeit hat Carl Beck eine
Pfarreigeschichte von Sursee geschaffen, die seinesgleichen sucht, und doch
ist Carl Beck von Haus aus nicht Historiker und war auch vordem nie
mit einem historischen Artikel an die Öffentlichkeit getreten. Aber er
hatte einfach eine Freude daran, allem sorgsam nachzugehen, die Quellen
genau nachzuprüfen und so viel Neues hinzuzutragen, daß wir hier wirklich

ein Werk von Carl Beck vor uns haben, das uns sicher noch mehr
bietet, als das inzwischen leider verloren gegangene Manuskript von Seraphin
Beck '. Immerhin ist noch einiges Material, das Seraphin Beck dazu bereit
gestellt hatte, im Archiv vorhanden. Auch das sichtete Carl Beck genau,
und alles, was inzwischen neu erschien, verarbeitete er. Die Bilder mußte
er wahrscheinlich alle selbst auftreiben. Es handelt sich zum Teil um
ganz prachtvolle Aufnahmen, die meistens auf ganzseitigem Glanzpapier
wiedergegeben werden, und zwar sind es Aufnahmen von Porträts, von
der Kirche, dem Kloster und den Filialkapellen und deren Ausstattung.
In der Pfarreigeschichte sind denn auch alle Filialkapellen und Pfründen,
wie deren Pfründer mit kirchen-biographischen Notizen aufgeführt, aber
auch Geistliche, die bloß in der Pfarrei aufgewachsen oder aus ihr
hervorgegangen sind, ja selbst Ordensoberinnen, die aus Sursee stammen, fanden
in diesem Buche Aufnahme. So ist das Buch für die Geschichtsforschung
von großem Nutzen. Besonders dankbar ist man da für das Personen-
und Sachregister. Für weitere Forschungen über Sursee und Umgebung
ist das Buch von unschätzbarem Wert. Hier habe ich z. B. auch entdeckt,
daß Peter Anton Abesch, der Hinterglasmaler, nicht Vater, sondern Bruder
der Anna Barbara Abesch, und zwar ein Geistlicher war, sie beide aber
Kinder von Johann Peter Abesch sind. Da erfährt man, daß ein Sohn
von dem berühmten Bildschnitzer Teufel Priester wurde.

1 Das Manuskript kam nach dem Tode des Verfassers an das Pfarrarchiv,
scheint aber bis heute unauffindbar zu sein.



— 302 —

Es wäre nur wertvoll gewesen, wenn gerade auch die Künstler und
andere berühmte und unberühmte Persönlichkeiten, die in diesem Buche,
z. B. bei der Baugeschichte oder in andern Zusammenhängen erwähnt
werden, in einem Personenregister aufgeführt worden wären, so wie ein
Sachregister über die Bilder, Plastiken, Goldschmiedarbeiten, so weit eben
doch davon gesprochen wird. Vielleicht hätte der Verfasser gleich
einleitend und nicht erst dort, wo er im Text auf Seraphin Beck zu sprechen
kommt, wenigstens dessen Manuskript, wenn es auch unauffindbar ist,
erwähnen sollen. Es hätte dem Verdienst des Verfassers sicher keinen
Eintrag getan, sondern ihm vielleicht unberechtigte Verdächtigungen
erspart. Der Verfasser verdient aber in jedem Falle Anerkennung und Lob,
und die Freunde der Geschichte können ihm für seine Gabe nicht genug
danken. G St

Dora F. Rittmeyer : Geschichte der Luzerner Silber- und Goldschmiedekunst

von den Anfängen bis zur Gegenwart. Reuß-Verlag, Luzern 1941.

Luzern ist im Begriff, eine Monographienreihe geradezu monumentalen

Ausmasses aufzubauen, die eine eindrucksvolle Repräsentation der
Geschichte und Kultur der Stadt darstellen soll. Das vom Herausgeber,
Staatsarchivar Dr. Josef Schmidt, aufgestellte Programm gliedert den
Stoff in vier Teile : 1. Vor- und Frühgeschichte ; 2. Politische Geschichte ;

3. Kultur- und Geistesgeschichte ; 4. Gewerbe, Handel, Verkehr und
Industrie, die ihrerseits wieder in verschiedene Materien differenziert
sind, so etwa der kulturgeschichtliche Teil in 14 verschiedene Positionen.
Derartige Monographienreihen können aus verschiedenen äußeren Gründen,
vor allem personeller Natur, selten in der Reihenfolge des Programms
abgewickelt werden, und so ist nun auch hier als erste Manifestation
des Unternehmens ein Werk erschienen, das den 4. Band des 3. Teiles
der Gesamtreihe zu bilden bestimmt ist. Ihm folgte seither, was hier
nur angemerkt sei, als 5. Band des gleichen Teiles die Geschichte der
Luzerner Glasmalerei von Hans Lehmann.

Das von D. F. Rittmeyer vorgelegte Werk umfaßt in Großformat
444 Seiten Text und 204 Kunstdrucktafeln und stellt die erste breit
angelegte Untersuchung über eine Region der Schweizerischen
Goldschmiedekunst dar, deren Erforschung noch ganz in den Anfängen steckt.
Wie wenig in diesem Bereich bisher getan ist, das zeigt ein Blick in das
Lexikon der Goldschmiedemerkzeichen von M. Rosenberg, in dem der
Abschnitt über die Schweiz nur einen ganz schmalen Raum einnimmt,
da die notwendigen Vorarbeiten für weite Gebiete fehlten. D. F.
Rittmeyer konnte, nachdem sie zuvor schon durch mehrere Einzeluntersuchungen

— so über die St. Galler Goldschmiede, die Meister Staffelbach

in Sursee oder auch über die Sakristeischätze verschiedener Gotteshäuser

— ihre Vertrautheit mit den Problemen dieses Stoffgebietes
dargetan, in einem Werk mit größeren Ansprüchen nun bekunden, was eine
solche Aufgabe verlangt : Ausdauer und Unermüdlichkeit in entsagungs-



— 303 —

voller Kleinarbeit, Spürsinn im Auffinden der Gegenstände und ihrer oft
labyrinthisch verschlungenen Wanderwege, Sorgfalt in der Auswertung der
weit verzweigten Archivalien, nicht zuletzt aber eine intime Kenntnis
der Technik der Goldschmiedekunst, die sie sich durch eigene handwerkliche

Betätigung erworben hat.
Über die Entwicklungsgeschichte des Goldschmiedehandwerkes in

Luzern erfahren wir — um nur einige Richtpunkte anzumerken — daß
der früheste Nachweis von Goldschmieden in der Stadt Luzern durch
einen Waffenrodel des Jahres 1349 geliefert wird, daß zwar vermutlich
um 1414 bereits eine Goldschmiedeordnung entstand, aber erst das
Jahr 1533 uns solche Bestimmungen wörtlich vermittelt. 1506 scheinen
sich die Meister dieses Gewerbes zusammen mit den Malern, Glasmalern
und Bildhauern in der St. Lukasbruderschaft vereinigt zu haben, die —
ohne politischen Ambitionen nachzujagen — dem Zwecke diente, für das
Seelenheil der Mitglieder durch Abhaltung der Anniversarien besorgt
zu sein und die Bräuche und Ordnungen des Handwerkes zu überwachen.
Zwar wurden eine ganze Reihe von Luzerner Goldschmieden des 15.
Jahrhunderts bekannt, doch bleiben ihre Namen leerer Schall, da sie nicht
mit noch existierenden Werken in Verbindung zu bringen sind.

Die Voraussetzung für haltbare Zuschreibungen schafft — von den
seltenen Ausnahmen genauerer archivalischer Notizen abgesehen — im
allgemeinen erst die Bezeichnung der Geräte mit dem Meisterstempel.
Die älteste solcherweise signierte Luzerner Arbeit ist eine 1523 von den
Goldschmieden Heinrich und Melchior Adolf genannt von Moos hergestellte
silberne Turmmonstranz der Pfarrkirche von Sursee. In der Ordnung
von 1533 wird dann zwar die Anbringung des Meisterzeichens zur Pflicht
gemacht, doch scheint die Bestimmung noch bis zur Zeit um 1600 sehr
läßlich gehandhabt worden zu sein. So gewinnt erst im 17.
Jahrhundert die Luzerner Goldschmiedekunst deutlichere Umrisse, und wenn
wir nun noch Namen erwähnen wollen, so ist als bedeutendste Werkstätte

dieses Säculums jene der Hartmann (Jost Hartmann I und II
und Franz Ludwig) zu nennen, neben der auch Adam Claus, Nicolaus
Probstatt, H. B. Wägmann, Christoph Krämer und die beiden Krauer
sichtbarer hervortreten. Im 18. Jahrhundert spielt dann noch Beat Joseph
Schumacher eine bedeutendere Rolle, auch J. Gaßmann und zwar beide
vorwiegend als Silberplastiker ; dann aber gleitet die Leistungskurve des
edlen Goldschmiedehandwerkes rasch abwärts.

Die Verfasserin hat sich die Mühe nicht verdrießen lassen, alle ihr
bekannt gewordenen Luzerner Goldschmiede, nicht nur der Meister, sondern
auch ihrer Gesellen und Lehrlinge, dazu noch Auswärtige, die in der
Luzerner Literatur bereits vorkommen, in einem bis zur neuesten Zeit
reichenden biographischen Verzeichnis mit Lebensdaten, Werken und
Quellennachweisen zusammenzustellen, das nicht weniger denn 88 Seiten
umfaßt, die Merkzeichenlisten nicht inbegriffen. Indessen sind nicht allein
Namen der Ertrag ihrer unermüdlichen Forschungen, vielmehr weiß sie
uns aus Ratsprotokollen und anderen Akten eine Fülle von Details
mitzuteilen, die nicht nur für den Lokalforscher eine Fundgrube sein werden,



— 304 —

sondern als Beitrag zur Handwerksgeschichte auch über den engeren
regionalen Raum hinaus von Bedeutung sind.

Was nun die Kunstgegenstände selbst anlangt, so werden sie, soweit
es sich um sakrales Gerät handelt, nach den einzelnen Gotteshäusern
der Stadt geordnet, inventarmäßig, also kunststatistisch, dargestellt, wobei
aber nicht nur von den vorhandenen, sondern auch den abgewanderten,
jedoch aus den Quellen noch nachweisbaren Objekten die Rede ist.
Versucht man nun einmal, die Werke chronologisch zu sehen, so muß
auffallen, wie klein im Verhältnis zum Gesamtbestand der Vorrat an
gotischen und mittelalterlichen Geräten überhaupt in Luzern ist, obwohl
doch hier eine Dezimierung durch die Reformation nicht in Frage kommt.
Werke des Barock überwiegen in hohem Maße, und es zeigt sich daher
auch hier wieder, daß Zeiten starker künstlerischer Vitalität, wie es der
Barock war, denkmalzerstörend wirken, da ihnen das Alte als schal,
ausgelebt und reizlos erscheint. So kann man sagen, daß — von einigen
Einzelstücken abgesehen, insbesondere dem höchst merkwürdigen «

Burgunderkelch » mit dem seltsamen radförmigen Nodus und den prachtvollen

Evangelistensymbolen in Goldgranulation, wahrhaftigen Raritäten
im Räume der mittelalterlichen Kunst — die Bedeutung des Luzerner
Beitrages an den schweizerischen Besitz von Goldschmiedewerken in den
Gegenständen des Barock beruht. Gedacht sei hier an die Silberbüsten
von zum Teil beträchtlicher künstlerischer Qualität und vor allem an
die Kelche, die — in einer entwicklungsgeschichtlichen Reihe betrachtet
— den Ablauf der Stilbewegung in den feinsten Übergängen beinahe
wie mit der Zeitlupe aufgenommen sehen lassen. Gerade in dem
Beispielmaterial dieser Gattung wird vielleicht mancher Kunsthistoriker und
Spezialforscher einen ganz besonderen Wert dieser Publikation sehen.

Mehr noch als bei den Kunstgegenständen bedeutete die Darstellung
der profanen Goldschmiedewerke für die Verfasserin wehmütigen Nachruf

auf unwiederbringliche « monumenta perdita ». Vom alten Zunftsilber
sind — außer der Sebastianstatuette der Schützengesellschaft — in der
Safranzunft noch Teile ehemaligen beträchtlichen Besitzes vorhanden,
vor allem zwei silberne Trinkschalen mit reichem figürlichem und
vegetabilischem Schmuck in Treibarbeit. Die stolze silberne Galeere, die ein
Luzerner Patrizier, Fürst Franz von Sonnenberg, dem Rat der Stadt
geschenkt, auf den Wellen des Kunsthandels längst aus Luzern
ausgelaufen, ist nun nach mancherlei Irrfahrten im Schweizerischen
Landesmuseum gelandet, also an den Ort zurückgekehrt, wo sie entstand, denn
ihr Zeichen verrät einen Zürcher Meister.

Nur nachtragsweise soll nun noch von einem der ältesten Stücke
des Luzerner Bestandes —¦ dem Deckel des von Probst Ulrich von
Eschenbach gestifteten Plenariums von 1175 — die Rede sein, ja vom
ältesten wohl, da ich trotz dem Wortlaut der Inschrift an dem vom
gleichen Kleriker geschenkten Kreuz nichts zu erkennen vermag, das
schon um 1171 möglich wäre. Die Bemerkungen sind auf diesen Seiten
vielleicht deshalb erlaubt, da das fragliche Werk eine interessante Frage
der christlichen Ikonographie aufwirft. Der Deckel ist nicht mehr in



— 305 —

seinem ursprünglichen Bestand erhalten : der Rahmen geht auf eine 1589

vorgenommene Erneuerung zurück ; die getriebene Platte, die er
umschließt, ist noch original mit Ausnahme einer, gleichfalls 1589 ergänzten,
allerdings sehr wichtigen Partie, von der noch zu sprechen ist. Was diese
Tafel darstellt, ist in hohem Grade ungewöhnlich : man sieht Gottvater
auf dem Thron und zu seinen Seiten wie Paladine zwei sechsflügelige
Cherubim auf Rädern. Dies allein wäre so seltsam nicht, wenn
Gottvater nicht den Jesusknaben auf dem Schoß hielte, und D. F. Rittmeyer
zögert nun nicht anzunehmen, daß diese Figur ursprünglich nicht Gottvater

darstellt, sondern eine thronende Muttergottes. Unbestreitbar ist
allerdings, daß Haupt und Schultern Gottes sowie der Kopf des Kindes
nicht mehr zur alten Platte gehören, sondern 1589 neu eingesetzt wurden,
offenbar weil diese Teile stark beschädigt waren. Es scheint mir jedoch
höchst unwahrscheinlich, daß der Restaurator der thronenden Figur das

Haupt Gottes gegeben hätte, wenn nicht damals noch zu erkennen
gewesen wäre, daß es sich auch ursprünglich so verhielt. Hätten sichere
Anhaltspunkte dafür gefehlt, so wäre er bestimmt nicht auf eine so
durchaus ungewöhnliche Darstellung verfallen, weil doch im übrigen alles
so gestaltet ist, als ob es sich um eine thronende Maria handelte.
Entscheidend aber dürfte sein, daß über dem Haupt Gottvaters noch im
alten Bestand — und teilweise von dem neuen Nimbus überschnitten —
die herabfliegende Taube zu sehen ist. Das kann meines Erachtens
nicht anders verstanden werden, als daß von Anfang an ein Dreifaltigkeitsbild

vorlag. Es handelt sich hier also um eine andere und ältere
Fassung jener Trinitätsdarstellungen, die uns in dem bekannten Typus
des Gnadenstuhles geläufig ist, wo Gottvater den gekreuzigten Sohn vor
sich hält.

Die Auffassung unseres Bildwerkes ist nicht ohne Beispiel in der
Kunstgeschichte. Auf dem Wandgemälde der Apsiswölbung in Grotta-
ferrata bei Rom sehen wir gleichfalls Gottvater den — hier allerdings
bärtigen — Sohn, die Inkarnation des Logos, auf den Knien tragen, gleich
einem Kinde, nur daß die Taube hier nicht über dem Haupt des Vaters
schwebt, sondern von Christus im Arm gehalten wird. (Abgebildet bei
J. Wilpert, Die römischen Mosaiken und Malereien, Freiburg i. Br. 1917,
Tafel 300, Text S. 915 f.) Im übrigen deuten auch die beiden, auf die
Vision des Hesekiel (Kap. i. u. 10) zurückgehenden und dort als Begleiter
des Herrn in seiner Herrlichkeit erscheinenden Cherubim mit Rädern
auf Gott und nicht auf Maria. (Die aus dem Jahre 1589 stammende,
im Deckel der Rückseite angebrachte Inschrift, die besagt, daß Ulrich
von Eschenbach das Plenarium der Jungfrau Maria geschenkt, spricht
nicht dagegen, da sie nicht in engerem Zusammenhang mit dem
Bildwerk steht.) Die zwei Lebewesen unter den Füßen des Herrn vermag
ich nicht wie D. F. Rittmeyer als unverstandene Nachbildung der Stifterfiguren

eines älteren Vorbildes anzusehen. Sie scheinen mir vielmehr
deutlich als Löwen gemeint, als wilde Tiere also, und daher als Widersacher

des göttlichen Geistes. Sie tragen den Schemel, auf den Gott die
Füße setzt, und sind mithin eine nicht überhörbare Anspielung auf die

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 20



— 306 —

Worte aus Psalm 110: «bis ich Deine Feinde zum Schemel Deiner
Füße lege ». Man darf wohl vermuten, daß die auf dem Rahmen von 1589

angebrachten Evangelistensymbole ebenfalls auf dem früheren Deckel
ihr Vorbild hatten. Entsprechen sie an sich schon einem Evangelienbuch,

so stehen sie außerdem noch zu den Cherubim auf Rädern in
näherer Sinnbeziehung, da sie ja bekanntlich, wie diese, auf die Vision
des Hesekiel vom Gottesthron (Kap. 1, V. 10) zurückgehen.

Wenn zum Schluß nun noch ein paar Worte zum Aufbau des Buches
und seiner Haltung innerhalb des geplanten Werkes erlaubt sind, so
sollen einige Vorbehalte nicht verschwiegen werden, weil sich ja bei
späteren Bänden wieder ähnliche Fragen stellen könnten. Da ist nun ganz
allgemein zu sagen, daß für eine Monographienreihe, die sich eine
Darstellung der gesamten Geschichte und Kultur der Stadt Luzern zum Ziele
setzt, dem vorliegenden Buch vielleicht doch noch zu stark der Charakter
des Inventarmäßigen anhaftet. Das hat, da in den Sakristeibeständen
natürlich auch viele Stücke auswärtiger Meister vorkommen, weiterhin
noch zur Folge, daß die Abgrenzung des eigentlichen Luzerner Beitrages
auf diesem Kunstgebiet unscharf wird. Es bewirkt aber vor allem, daß
nicht nur der Textteil, sondern auch die das Gesicht des Buches
bestimmenden Abbildungen nicht in chronologischer Ordnung auftreten,
sondern äußerlich gesehen in zufälliger Zusammenstellung, und so etwa
das erwähnte Plenarium von 1175 mitten zwischen barocken
Gegenständen steht. Auch abgesehen von dem Abschnitt, der die Inventare
enthält, ist der Text nicht einheitlich chronologisch aufgebaut, sondern
jedes Kapitel hat seine eigene zeitliche Ordnung, sodaß sich also
zahlreiche Wiederholungen nicht vermeiden ließen. Vielleicht wäre es
vorzuziehen gewesen, den gesamten Stoff zu einer geschlossenen Gesamtdarstellung

einzuschmelzen und die Inventare und sonstigen Exkurse anhangsweise

zu bringen. Die Frage wäre — für künftige Bände ähnlicher Art —
wohl der Prüfung wert, da ja die in Bearbeitung befindliche
Kunstdenkmäler-Statistik der Schweiz, in der auch Luzern mit drei Bänden
vertreten sein wird, ohnehin an den Inventar-Charakter gebunden ist.

Und wenn man noch einen Wunsch anbringen darf : der Leser wäre
bei einem Werk mit selbständigen Tafeln dankbar, wenn die Bildertitel
selbst Hinweise zu den dazugehörigen, oft recht weit entfernten
Textstellen enthielten, sodaß er sie nicht erst im Register aufsuchen muß.
Daß die Anmerkungen nicht fortlaufend, sondern kapitelweise numeriert
sind, entspricht einem immer häufiger, doch deswegen keineswegs erfreulicher

werdendem Gebrauch. Der Benutzer weiß, daß er beim
Nachschlagen meist im falschen Abschnitt herumirrt.

Diese Vorbehalte sollen nicht anders gewertet werden als sie gemeint
sind, der Referent hofft vielmehr, seinen Respekt vor der Forscherleistung
der Autorin und seine hohe Einschätzung des Buches als grundlegendes
Quellenwerk hinreichend zum Ausdruck gebracht zu haben. Wir sind
der Verfasserin und dem wagenmutigen Verlag, der dem Buch eine
schöne Ausstattung zuteil werden ließ, zu großem Dank verpflichtet.

Erwin Poeschel.



— 307 —

Hundert Jahre Allgemeine Geschichtforschende Gesellschaft der Schweiz
1841-1941. Druck und Verlag K. J. Wyss Erben A. G. Bern. 92 Seiten.

Die Festgabe ist im Grunde recht bescheiden ausgefallen. Sie bietet
keine großen Arbeiten mit wichtiger Problemstellung, sondern einzig und
allein einen Abriß der Gründungs- und Entwicklungsgeschichte der Gesellschaft

(von Charles Gilliard), die aus der altern, mehr lokal bernischen
Geschichtforschenden um Schultheiß N. F. von Mülinen herausgewachsen
ist, und die kurzen Lebensbilder der bedeutendsten Präsidenten. Diese
Lebensbilder jedoch sind bei aller Knappheit wertvoll und aufschlußreich.
Hans Nabholz zeichnet Johann Kaspar Zellweger (1768-1855), den eigentlichen

Gründer, der Kaufmann und Nicht-Historiker war, von der Liebe
zur Heimatgeschichte gedrängt, eine heute noch wertvolle « Geschichte
des Appenzellischen Volkes » schrieb und als Anreger großen Einfluß
ausübte. Georg von Wyss, ebenfalls von Hans Nabholz gezeichnet, leitete
mit überragender Autorität 40 Jahre lang die Gesellschaft (1855-94) und
prägte ihr seinen Stempel auf. Auch er war nicht Historiker von Haus
aus. Erst als er, der Stadtpatrizier aus altem Geschlecht, von den Liberalen
aus der politischen Laufbahn gedrängt wurde, wandte sich der Mathematiker
der Geschichte zu, um die er sich durch seine Arbeiten über das Zürcher
Fraumünster, die reichen Beiträge in der « Allgemeinen Deutschen
Biographie » und die heute noch wichtige « Historiagraphie » bedeutende
Verdienste erwarb. Sein Nachfolger war Gerold Meyer von Knonau (von
Anton Largiadèr), der von 1894-1922 der Gesellschaft vorstand, und als
Lehrer an der Zürcher Universität durch seine zahlreichen Arbeiten, von
denen war als größte die « Jahrbücher des Deutschen Reiches unter den
Königen Heinrich IV. und Heinrich V. » (7 Bände) und seine kritischen
« Geschichtsquellen der Abtei St. Gallen nennen und durch die Redaktion
des « Jahrbuches » und der « Quellen zur Schweizer Geschichte » verdienstvoll

und richtunggebend wirkte. Seine Nachfolger, der Genfer Victor van
Berchem und der Basler Wilhelm Vischer, zogen weniger tiefe Furchen
und wurden 1928 durch Hans Nabholz abgelöst. Hans Bloesch berichtet
von der Bibliothek der Gesellschaft. Ein ehrendes Denkmal hat sich die
Gesellschaft durch die vielen, großen und gediegenen Publikationen gesetzt,
aus denen neben dem « Archiv », dem « Jahrbuch », dem « Anzeiger » und
der « Zeitschrift für schweizerische Geschichte » die 25 Bände « Quellen zur
Schweizergeschichte », zahlreiche Chroniken, Akten, Briefausgaben,
Nuntiaturberichte (Steffens-Reinhardt) und Handbücher hervorragen. Die
Krönung bildet das seit 1933 erscheinende große « Quellenwerk zur
Entstehung der Schweizergeschichte ».

Der Festbericht über die Jahrhundertfeier der allgemeinen
Geschichtforschenden Gesellschaft der Schweiz in Bern am 27. und 28. September

1941, erstattet von Anton Largiadèr, enthält den Bericht über den
wohlgelungenen Verlauf der Tagung, die Begrüßungsreden, sowie die Festvorträge

von Prof. Werner Näf (Bern) : Schweizerische Ausblicke auf die
allgemeine Geschichte, und von Prof. Richard Feller (Bern) : Hundert Jahre
schweizerischer Geschichtsforschung, die im Wesentlichen einen Auszug
aus seinem größern, fast gleichnamigen Werke bietet.



- 308 —

Als weitere Festgabe erschien im Rahmen der « Quellen zur Schweizergeschichte

» ein Heft « Verzeichnisse von A bhandlungen und Dokumenten
im 'Jahrbuch' und im 'Anzeiger für schweizerische Geschichte' » (108 Seiten,
Verlag Birkhäuser, Basel), das ein sorgfältig gearbeitetes, alphabetisches
Verzeichnis aller in diesen stolzen Reihen gedruckten Abhandlungen,
ein Verfasser-Register, sowie ein überaus wertvolles chronologisches
Verzeichnis aller darin veröffentlichten Urkunden enthält, die die Zeit vom
8. Jahrhundert bis 1848 umspannen. Dadurch ist die Benutzung dieser
Zeitschriften auch dem Fachhistoriker stark erleichtert.

Einsiedeln. Karl Schönenberger.

Iso Müller : Disentiser Klostergeschichte. 1. Bd. : 700-1512. Verlag
Benziger & Co., Einsiedeln. 1942. 284 SS. Kart. Fr. 11.—, Leinen Fr. 14.30.

Seit der Dissertation : « Die Anfänge des Klosters Disentis » (Chur
1931) hat Iso Müller in zahlreichen, wertvollen Einzeluntersuchungen die
Geschichte seines Klosters nach verschiedenen Seiten hin immer weiter
abgetastet und erforscht. Es ist darum nur zu begrüßen, daß er es
unternommen hat, die Früchte seines vielfältigen, jahrelangen Schaffens zu
einer Gesamtschau zu vereinigen und vorzulegen. Und das umso mehr,
als es schon 250 Jahre her sind, seit « der Disentiser Mönch Adalbert de
Funs (f 1716) die bis jetzt umfassendste Klostergeschichte (Annales
Monasterii), von der uns nur ein Auszug erhalten ist (Synopsis) », vollendet hat.

In 7 gedrängten Kapiteln werden die wechselvollen Schicksale von
700-1512 entwickelt. Die Anfänge von Disentis stehen im Zeichen der
großen iro-schottischen Mönchsbewegung. Aus dem Jüngerkreis Kolumbans
stammt der erste Einsiedler am jungen Rhein, der Franke Sigisbert. Ihm
gesellte sich bald der Rätier Plazidus bei, der aber dem rätischen Selbständigkeitsgefühl,

das sich durch die fränkische Durchdringung Alemanniens
bedroht sah, zum Opfer fiel. Wieder sind es ein Franke und ein Romane
— Wago und Ursizin —, welche die ehrwürdige Stätte wohl nach einem
längeren Unterbruch zu einem benediktinischen Konvent gestalten. Disentis
erlebt eine erste Blüte, nachdem Tello, Bischof von Chur und Sohn des

Plazidusmörders Victor, die materiellen Grundlagen gesichert hatte durch
Erweiterung der Sühneschenkung seines Vaters. Um 810 wird Ursizin
im Verbrüderungsbuch von Reichenau bereits als erster von 93
verstorbenen Mönchen von Disentis aufgeführt. Interessant ist, daß das

germanische Element in Disentis viel stärker ist als in Pfäfers. Waren
doch von den 164 Mönchen, die zwischen 750-810 lebten, 21 % Germanen,
in Pfäfers dagegen nur 15%. « Disentis war in gewisser Hinsicht ein
Ableger und Verbreiter des Germanentums mitten im dichtesten
rätoromanischen Gebiete. Durch diese Verbindung von romanischen und
germanischen Mönchen im versöhnenden Zeichen des Christentums war
das Kloster aber auch ein Sinnbild des Abendlandes» (S. 47). Die Ziele
der karolingischen Renaissance ließen auch Disentis zu einer Stätte der
Kultur und des Segens für die Täler am jungen Rhein werden. Um 800



— 309 —

kann man für Disentis innerhalb eines Jahrhunderts 4 Kirchenbauten
feststellen : « zuerst die kleinste, St. Peter, aus der Zeit Sigisberts, dann
St. Martin I mit der Reliquienkrypta, endlich St. Maria als neue Klosterkirche

unter Ursizin und die neue karolingische Hauptkirche St. Martin II »

(S. 54). Bereits in der karolingischen Zeit finden sich die ersten Spuren
eines regern Verkehrs über den Lukmanier. Während aber im
Verbrüderungsbuch des Gallusklosters Disentis um 850 noch 120-150 Mönche
aufweist, lernen wir im Liber vitae von Pfäfers von 880 nur noch 63 kennen.
Das « dunkle Jahrhundert » kündete sich an. Dazu kam noch ein weiterer
Schlag : Sarazenen vernichteten 941 das stille Bergkloster ; die Mönche
waren mit ihren Heiligtümern nach Zürich geflohen. Die Zeit des
karolingischen Kulturklosters war vorbei. Aber die Siedlung erstand wieder
und erlebte einen neuen Aufschwung durch die Paßpolitik der deutschen
Kaiser. Mit dem wachsenden Interesse an Italien seitens der Sachsenkönige
nahm auch die Bedeutung Rätiens wegen seiner Alpenpässe zu : es beginnt
die Zeit des Lukmanierklosters. Noch wird der Brenner bevorzugt, ja
Disentis 1020 dem Bischof von Brixen als Eigenkloster geschenkt. Unter
Friedrich Barbarossa erlebt dann Disentis einen Höhepunkt. Lagen bis
jetzt die Disentiser Besitzungen meist an der Lukmanierroute von Olivone
bis Bellinzona, so erweiterte der Kaiser die Gebiete bis zu den Toren von
Mailand. «Um 1200 hat das stille Bergkloster die Höhe seiner äußern
Wirksamkeit erklommen. Sein Abt war auf den geachteten Käntner
Bischofssitz Gurk erhoben worden, seine Grundherrschaft erstreckte sich
vom zischenden Sprühregen der Schöllenen bis zu den wogenden
Kornfeldern von Obersaxen und sein zahlreicher Streubesitz zog sich von der
Paßhöhe des Lukmaniers bis zu den Gestaden des Lago Maggiore » (S. 109).
Disentis hat ein Hoheitsgebiet von rund 715 km2, somit doppelt soviel
als Engelberg und Einsiedeln zusammen. In dieser Zeit der Sonnenhöhe
der feudalen Abtei führte aber der Abt nur noch 5 Mönche zum Chor.
« Die Stärke von Disentis lag nicht mehr in seiner Kulturarbeit, sondern
in seiner Paßlage und Politik» (S. 118). Rasch folgen sich hier die Zeiten
des Blühens und Welkens. Eine wachsende Entfremdung zwischen dem
Kloster und den Gotteshausleuten von Ursern, die Eröffnung der Gotthard-
route als der kürzesten Verbindung zwischen Nord und Süd, sich
verselbständigende Dienstmannen und Raubritter kennzeichnen die Periode des
absinkenden Lukmanierklosters. Die Alpenpolitik Rudolfs von Habsburg
— die Vogtei Ursern war in den Händen seiner Söhne, der Klostervogt
von Disentis stand in österr. Diensten — verursachte den Zusammenschluß
von Abt Symon mit dem Bischof von Chur und 5 angesehenen Oberwalliser
Herren am 5. August 1288 zu einem antihabsburgischen Bündnis. Und
4 Jahre nach der Schlacht am Morgarten schließt Disentis den ersten
Vertrag mit einem Waldstattpartner, Uri, allerdings mehr aus
grundherrlichen, denn aus politischen Gründen. Aus dem Dunkel dieser Zeit
erhebt sich vor allem die kraftvolle Gestalt von Abt Thüring von Atting-
hausen-Schweinsberg (1327-53). Ein feudaler Abt im guten Sinn des Wortes,
der ein wirtschaftlich gesichertes Kloster, in welchem Gottesdienst, Bücherei
und Schule blühten, schaffen wollte. Thürings Nachfolger hatte den Geist



— 310 —

der Zeit nicht so erfaßt wie sein Vorgänger und scheiterte am Problem
der damaligen populären Bewegung : er wurde 1367 von den Gotteshausleuten

ermordet. Aber schon der nächste Abt hatte die Fühlung mit dem
Volke wieder : Abt Johann IL aus Ilanz schloß mit Ulrich Brun von Räzüns
und Albrecht von Sax-Misox und deren Untertanen am 14. Februar 1395
den Uanzer Bund. Das Charakteristikum ist dabei, daß sich, im Gegensatz
zur innerschweizerischen Eidgenossenschaft, in der bündnerischen Landesherren

und Untertanen gemeinsam zusammenfinden. Drei einheimischen
Äbten folgen drei aus den schwäbischen Landen, die das Werk der rätischen
Vorgänger sinnvoll weiterführen und mit beachtenswerter Einfühlung in
die realen Verhältnisse die Vereinigung der drei Bünde förderten, die dann
den Anschluß an die Eidgenossen selbständig handelnd fanden.

Ein Blick auf die Kapitelüberschriften und den Inhalt läßt zur Genüge
erkennen, daß das politische Geschehen im Vordergrund steht. Müller
versteht es trefflich, die Klostergeschichte mit der Allgemeingeschichte zu
verbinden. Er hat dadurch die eine schwache Seite so vieler Monographien,
die nur ihren Gegenstand sehen und die Umwelt überhaupt nicht beachten,
glücklich überwunden. Aber u. E. liegt im Bestreben, einen bestimmten
Gegenstand in ein Gesamtgefüge einzubauen, auch eine gewisse Gefahr :

es kann das Gesamte das Einzelne erdrücken oder anderseits dem
Einzelnen im Gesamten ein Platz zugewiesen werden, der ihm seiner Bedeutung

nach gar nicht zukommt. Müller hat sich diesem Gefahrbereich nicht
ganz entziehen können. So hat doch wohl der Lukmanierpaß seine Bedeutung

nicht so sehr vom Kloster, sondern eher umgekehrt. Das Kloster
war infolge seiner geringen Mönchszahl und angesichts der Tatsache, daß

vor der Walserwanderung die Gebiete nicht so dicht bevölkert waren,
politisch wohl kaum so ausschlaggebend, wie Müller es wahrhaben möchte.
Und wenn schon Disentis Streubesitz hatte bis in die Poebene hinunter,
so sind erklärliche wirtschaftliche Interessen nicht ohne weiteres als
Südpolitik anzuschlagen. Allgemeines Interesse verdient dieses Buch besonders

wegen der tiefgehenden Erläuterung der Probleme wie : Gründung des

Grauen Bundes, Anschluß an die andern rätischen Bünde, Verbindung der
rätischen mit der innerschweizerischen Eidgenossenschaft. Disentis war
ja immer dabei : führend oder mitmarschierend. Prof. Dr. Karl Meyer
steht denn auch nicht an zu schreiben : « Das Werk hilft einem großen
Mangel unserer alpinen Geschichtsforschung ab ». Ohne Zweifel, gerade
die letztgenannten Problemstellungen und deren eingehende Darlegung
lassen die « Disentiser Klostergeschichte » in der Reihe jener Bücher, die
in den letzten Jahren als ein Beitrag zur vaterländischen Besinnung
erstanden sind, als eines der wertvollsten und besten erscheinen. Und nicht
zuletzt darum, weil es bündnerisches Geschehen uns näher bringt.

Noch ein Problem hat Müller aufgeworfen und soweit es die bereits
vorliegenden Vorarbeiten gestatten, mit sicherem Blick auseinandergelegt :

das baugeschichtliche. All die Fragen, die sich um die verschiedenen
Kloster- und Kirchenbauten drehen, finden eine zutreffende Antwort. Wir
nennen vor allem die Studien über die Reliquienkirche, deren Conclusio
wir hier anführen möchten : « Mag sie nun auf alpine Feldhütten oder



— 311 —

irische Steinzellen oder noch mehr auf angelsächsisch-fränkische Vorbilder
zurückgehen, auf alle Fälle ist sie nicht nur ein würdiges Grabdenkmal
für das rätisch-christliche Doppelgestirn, sondern auch eine der ältesten
Gebetsstätten unseres schweizerischen Heimatlandes und ein einzigartiges
Bauwerk im ganzen europäischen Denkmälerbestand » (S. 25).

Die Fülle der allgemein- und baugeschichtlichen Probleme ist so
reichhaltig, daß man kaum merkt, daß eine für jede Klostergeschichte wesentliche

Konstante im Chor all dieser z. T. ehrwürdigen Stimmen nicht zur
genügenden Geltung kommt. Klostergeschichte ist eine Kirchengeschichte
im kleinen. So wie sie, soll auch die Klostergeschichte nicht bloß die äußern
Daten und Schicksale, die Aufeinanderfolge und die politische, kulturelle
und kunstgeschichtlich bedeutsame Tätigkeit der kirchlichen Oberhirten,
nicht bloß den steinernen Bau, sondern auch den innern Bau, die innere
Struktur, die Idee, die mit der Institution als solcher gegeben ist, darstellen.
Ein Kloster ist nicht primär ein Alpen- oder Paßstaat. Ein Kloster lebt
in erster Linie aus einer bestimmten Idee, die im Wechsel der Zeiten und
Menschen immer wieder neu erfaßt, erkannt, geliebt und vollendet, oder
vernachlässigt, verwässert, gehaßt und verworfen wird. Das ist u. E. eine
der wesentlichen Konstanten jeder Klostergeschichte. Und eine
Klostergeschichte, die ihr nicht gerecht wird, hat ihr Ziel nicht voll erreicht.
Gewiß, das zeigt sich nicht darin, daß quantitativ gesehen diese Fragen
nun mehr Raum beanspruchen als andere oder überhaupt nur gleichviel.
Quellen über Kauf und Verkauf, Schutz und Verlust des rechtmäßig
Erworbenen, äußere Schicksale wie Brand, Verfall, Neubau usw. fließen
immer ergiebiger als jene, die mehr ideelle Probleme betreffen. Denn das

war ja in früheren Zeiten immer die größte Hauptsorge, die Kenntnisse
von den Privilegien und der ökonomischen Verhältnisse des Klosters mit
aller juristischen Sicherheit der folgenden Generation zu übermitteln. Diese
einseitige Quellenlage darf aber nie zum Schluß führen, darin nun die
Haupttätigkeit des Klosters zu sehen, mag auch zeitweise eine Verschiebung
vom Ideellen zum Materiellen stattgefunden haben. Sicher besteht auch
eine Wechselwirkung zwischen dem äußern Verlauf der Geschichte und
der innern Geisteshaltung, sodaß bei der Darstellung des einen auch das
andere zur Sprache kommen muß, wenn auch untergeordnet. Aber all
das entbindet den Forscher nicht von der Aufgabe, dieser wesentlichen
Problemstellung nachzuspüren und sie dem unbefangenen Leser als solche
kenntlich zu machen.

Müller betont zwar anläßlich der Tatsache, daß der Konvent innert
drei Jahrzehnten von 120 bzw. 150 auf 63 Mönche herabsank: «Die Quellen

der Klostergeschichte versagen uns die tiefern Hintergründe » (S. 61),
ferner meint er bei einem Güterhandel : « Leider wissen wir, wie so oft
in der Disentiser Geschichte, den Verlauf der Sache nicht» (S. 138). Aber
anderseits lesen wir wieder : « Wohl hat Disentis keine alten Nekrologien
und Urbare gerettet, aber die wichtigsten und bedeutendsten Urkunden
der früheren Geschichte sind uns erhalten. Die beständige Klage aller
Klosterchronisten kann sich eigentlich nur auf interessante, aber doch
rechtsgeschichtlich nebensächliche Nachrichten der früheren Zeit beziehen »



— 312 —

(S. 180/81). Müller hat also die Auffassung, daß genügend Material
vorhanden ist, um ein geschichtlich getreues Bild zu entwerfen. Oder beurteilt
er die Quellenlage vielleicht doch zu günstig Wohl finden sich öftere
Ansätze, die das Innere des Klosters beleuchten, aber es sind mehr
zufällige Bemerkungen, selten tiefere Problemstellungen ex professo, und das
selbst in den Kapiteln, wo man das erwarten dürfte : Sonnenhöhe der
feudalen Abtei und Absinken des Lukmanierklosters.

Eine besondere Problemstellung würde man auch in bezug auf die
Mönchszahl erwarten. Laut Anmerkung 13 a S. 249 ist die Stufe des
Disentiser Mönchsbestandes folgende : um 810 71 Mönche, 850 120 M.,
880 63 M., 1213 6 M., 1254 3 M., 1346 5 M., 1399 3 M.,1506 5 M. Dieses
Phänomen ruft gebieterisch einer Stellungnahme, umso mehr als Disentis
nicht freiständisch war (vgl. S. 116). Müller gibt eine Deutung für die
Jahre 850 und 880 (S. 61), aber für die spätere Zeit fehlt jeder Hinweis.
War die Zahl der Mönche vielleicht nicht doch größer Wenn keine
ausdrücklich vollständigen Mönchslisten oder Abtswahlurkunden, wo meist
alle Mönche genannt werden, vorhanden sind, wird es wohl schwer halten,
die Zahl der Mönchsschar exklusiv aufzustellen. Leider können wir dem
Vorwort nicht entnehmen, ob der Verfasser sich vorbehalten hat, im
2. Band bei der Besprechung der Reformation diese Fragen eingehender
zu behandeln.

Bei dem Berichte des Kampfes zwischen Römern und Rätiern scheint
das Epitheton : « wie uns der siegbegeisterte und weinberauschte Horaz
erzählt», etwas unglücklich gewählt (S. 11). Seite 17 und 18 vermissen
wir eine kritische Stellungnahme zur Frage des Martyriums des ersten
Rätiermönches Plazidus. Die angeführten Stellen lassen doch eher auf
einen persönlichen Racheakt oder politischen Mord schließen denn auf
eine eigentliche Hingabe des Lebens für den Glauben. Zum mindesten
sonderbar scheint die Stelle : « der Abt wurde wohl nicht müde, sich vor
dem Stauferkaiser dankend zu verbeugen » (S. 98).

Diese Bemerkungen sollen keineswegs die Bedeutung der Disentiser
Klostergeschichte herabsetzen. Es liegt uns ferne, die durch Müller glücklich

bewerkstelligte Verbindung von Kloster- und Weltgeschichte zu
bemängeln. Soll eine Klostergeschichte aber wirklich das enthalten, was
ihr Titel verspricht, so müssen eben alle innern und äußern Probleme, in
einem abgewogenen und ausgeglichenen Ganzen in richtiger V/eise in die
Allgemeingeschichte hineingebaut, ihre Darstellung finden. Beachtung
verdienen auch die vielen ganzseitigen Bildtafeln und die instruktiven schematischen

Zeichnungen. Liturgische Quellen (Hymnen und Sequenzen auf
die hl. Plazidus und Sigisbert, das liturgische Kalender des 12. Jahrhunderts)
und Mönchslisten vervollständigen das Ganze. Eines ist gewiß : dieser erste
Band ist und bleibt ein Werk von dauerndem Wert, sowohl in bezug auf
die Lokalgeschichte wie auch auf die allgemeine Schweizergeschichte. Müller
hat durch sein Buch dem stillen Bergkloster ein glänzendes Denkmal
gesetzt. Darf er doch die stolzen Sätze schreiben : « So steht das Kloster
nicht nur an der Wiege des Grauen Bundes, sondern auch an der Wiege
der bündnerischen Eidgenossenschaft und somit des späteren Kantons



— 313 —

Graubünden » (S. 209), und « So hat Disentis als westlichster rätischer
Randstaat zuerst Beziehungen mit der entstehenden Eidgenossenschaft
angeknüpft. Die Äbte von Disentis waren also die ersten Dynasten
Rätiens, die schon vier Jahre nach der Schlacht am Morgarten den
Eidgenossen die Hände reichten» (S. 142 f.). Und so möchten wir dieses
Werk in den Rahmen der vaterländisch wertvollen Literatur einreihen
und warten auf den zweiten Band voll innerer Anteilnahme.

P. Raimund Tschudi.

Paul Roth : Durchbruch und Festsetzung der Reformation in Basel.
Basler Beitr. zur Geschichtswissenschaft, Bd. 8. Verlag Helbing und
Lichtenhahn. Basel 1942. 111 SS. Fr. 4.80.

Paul Roth, Staatsarchivar von Basel, legt uns eine Darstellung der
Basler Reformationsgeschichte dar, die im wesentlichen auf den beiden
letzten von ihm bearbeiteten Bänden der Aktensammlung beruht. Allerdings

schränkt sich der Verfasser in seiner Zielsetzung ein, was im
Vorwort deutlich gesagt wird : « Das mit dem Durchbruch der Reformation
Erreichte mußte nun befestigt und sichergestellt werden, was eine
politische Aufgabe war ». Der Akzent der Darstellung ruht denn auch auf
der Schilderung der verfassungspolitischen Auseinandersetzung, nicht
bloß gegenüber der altgläubigen Front, sondern auch gegenüber jenen
Minderheiten, denen das Ergebnis der politischen und religiösen
Veränderungen eine Enttäuschung bedeutete.

Will man vorerst die Vorzüge dieses Buches herausheben, so sind
die knappe und klare Fassung, die systematische Gestaltung des Stoffes
zu rühmen. Trägt man der grundsätzlichen Einschränkung des Themas
Rechnung, so ist Wesentliches trotzdem nicht übergangen worden. Nicht
weniger erfreulich ist der würdige Ton, der das Buch durchklingt.
Das ist keine Selbstverständlichkeit, bei allen erzielten Fortschritten,
zumal für den Kenner jener Reformationsgeschichten, die im Zeichen
der Reformationsfeiern erschienen waren, wo oft in krassem Gegensatz
zur historischen Wahrheit der popularisierenden Tendenz (milde gesagt)
zu sehr nachgegeben wurde (man könnte hier etwa an die Darstellungen
Schaffhausens, Appenzells und Graubündens erinnern). Deswegen muß
die Darstellung noch keineswegs zur Farblosigkeit herabsinken, oder auch
der Verfasser seine eigene Überzeugung verleugnen. Auch P. Roth läßt
seine innere Haltung deutlich durchklingen (vgl. p. 23-25 über die
innere Lage des Domstifts, oder bestimmte Ausdrucksformen p. 26).

Die Ergebnisse, welche P. Roth darbietet, sind sehr beachtenswert,
weil keine eidgenössische Stadt die Entwicklung des Glaubensproblems
in seiner mannigfachen Verknüpfung mit dem politischen und sozialen
Lebensgebiet so klar aufzeigt. Über das Verhältnis der Reformation
zur sogen, demokratischen Bewegung betonten wir einmal (s. diese Zs. 1933,

p. 175), daß der demokratische Charakter wesentlich taktischer Natur,
nicht eigentlicher Zweck ist. Demokratisch war die reformierte Bewegung,



— 314 —

wenigstens in Städteorten, nur so lange, als die unbeschränkte
Herrschaft der Neuerer nicht zum Durchbruch gelangt war. Später wurde
der Druck von oben ebenso stark wie früher. P. Roth hebt das mehrfach

hervor, so in seinem Vorwort : « Die politischen Begehren des
Volkes waren im Grunde nur ein Mittel zum Zweck, die fallengelassen
wurden in dem Augenblick, da dem Durchbruch und der Entfaltung
des neuen Kirchenwesens von seiten des Rates keine Opposition mehr
bereitet wurde» (7, dazu vgl. 26, 33). Diese Auffassung entspricht jener,
welche Wackernagel in seiner Geschichte der Stadt Basel III, 524 an
das Ende der Darstellung gesetzt hatte.

Die Grundlinien der Entwicklung lassen sich leicht erkennen. Nachdem

die Neugläubigen die Anerkennung der schriftgemäßen Predigt
längst durchgesetzt hatten, verbreiterte sich ihre Front mehr und mehr.
Damit wuchs der Druck von unten. Die Folge dieses Druckes war
einerseits die obrigkeitliche Ausräumung der Bilder in einzelnen Kirchen,
anderseits gewaltsames Stürmen der Kirchen. Bei diesen Aktionen haben
sicher, wie der Verfasser mit vollem Recht unterstreicht, die Zünfte die
Führung innegehabt (12). Zwei Tatsachen wollen wir besonders
unterstreichen. Die Zünfte betonten in ihrer Bittschrift an den Rat, man
müsse das Argument ablehnen, daß man niemand zum Glauben zwingen
solle, da Gott allein den Glauben gibt (13). Die Obrigkeit hatte diesen
Grundsatz noch am 29. Febr. 1528 verkündet (vgl. Wackernagel 490,

Aktensammlung III, p. 50 f.). Der Gegensatz der Auffassungen ist
offenkundig. Deutlicher hätten die Zünfte den Anspruch auf alleinige
Wahrheit ihrer Lehre kaum aussprechen können, und man geht mit der
Folgerung kaum in die Irre, daß die religiöse Toleranzidee der
protestantischen Partei fremd geworden ist, sobald sie selbst Mehrheit war.
Toleranz war nur oben vorhanden, im Rate. Sie floß aus der
Verantwortung für die Gesamtheit der Bürgerschaft, und sie war daher bürgerlich,

aber nicht kirchlich. Was nach der politischen Richtung vom
demokratischen Charakter der neugläubigen Bewegung gilt, gilt ebenso vom
Toleranzgedanken. Der Gegensatz zwischen der ursprünglichen
Freiheitsidee in religiös-kirchlicher Hinsicht zu Beginn der kirchlichen Krise
und dem Anspruch auf alleinige Geltung der neugläubigen Lehre nach
ihrem Siege wird in den Darstellungen der schweizerischen Reformationsgeschichte

zu wenig beachtet ; obgleich hier die Wurzeln des Zwiespaltes
unter den Neugläubigen liegen, beriefen sich doch die Täufer auch
später immer wieder auf die Freiheit im Glauben, da dieser eine Gabe
Gottes sei.

Auf eine zweite Tatsache soll hier nachdrücklich hingewiesen werden.
Die Zünfte in Basel wagten es, die Intervention der Stadt Bern
anzufordern. Dadurch gewann die lokale Bewegung nicht bloß einen starken
Rückhalt, sondern die baslerische Religionspolitik rückte in den
eidgenössischen Bereich. Die Tragweite der bernischen Intervention, die sich
natürlich mit der zürcherischen verband, würde erst dann erkennbar,
wenn sie mit den entsprechenden Interventionen etwa in Thurgau, in
Schaffhausen und St. Gallen zusammengesehen würde. Ein Gegenstück



— 315 —

bildet die Intervention Obwaldens im Berner Oberland. Die Burgrechtspolitik

Berns und Zürichs, die ja bald auf andere Städte zielte, erstrebte
den Zusammenschluß der Städte. Demgegenüber suchten die
katholischen Orte eine Solidarität des Bauerntums herzustellen, und zwar
unter Mißachtung der Herrschaftsrechte der Städte (Berns im
Oberländer Aufruhr). Das Selbstbestimmungsrecht der Untertanen in der
Glaubensfrage sollte gewahrt bleiben, gegenüber dem Herrschaftsrecht
der städtischen Regierung. Nur so hatten die katholischen Orte
Aussicht auf Behauptung einmal ihrer eigenen Autonomie (gegenüber Zürich),
sodann ihrer Rechtsstellung in den gemeinen Vogteien (gegenüber Bern-
Zürich). Aus diesen Gegensätzen heraus entwickelte sich die akute Gefahr
des Bürgerkrieges. Man versteht aus allem die Drohung der V Orte
vom Jan. 1529 : Wenn sie nirgends Hilfe fänden, « wollen sy sich doch
der khetzereyen weren so lang sy mögen und so sich vor der andern
gewalt nit enthalten mögen, sich alsdann und zuo letst an den gemainen
man slagen, der lust hab, weder zins, zehenten, noch gülten ze geben
und dadurch den andern tayl sein fürnemen dermaßen verweren, das
inen dannocht ir handlung zuo khainem guten erschießen solle ». Nicht
umsonst stehen auch die Bündnisunterhandlungen mit Österreich den
Vorgängen in Basel so nahe (vgl. L. Weisz, Unbekannte ausländische
Quellen zur Gesch. der Kappelerkriege. Geschichtsfreund, Bd. 86, 1932,

p. 16, ebda. 14 f. ein Situationsbericht über Basel, der in der
Aktensammlung und auch in vorliegender Darstellung nicht berücksichtigt
ist). Diese Erörterung mögen auch die Darstellung über die Politik Basels
bis zum Kappeier Frieden, die den offensiven Charakter der protestantischen

Städtepolitik keineswegs genügend erkennen lassen und ein zu
geringes Verständnis für die katholische Politik zeigen, einigermaßen
ergänzen (89 ff.).

In einem zweiten Abschnitt über die Unterdrückung und Vertreibung
der alten Kirche (26 ff.) schildert R. kurz den Umsturz, der gegen den
Vermittlungsvorschlag erzwungen wurde. Größere Aufmerksamkeit
verdient die Darstellung der Politik des Domkapitels, um so mehr als die
Ausführungen über die innere Lage des Kapitels (23-25) eher dürftig
wirken. Wenn das Kapitel zu Basel den Versuch unternahm, den Reichstag

zu einer Intervention zu veranlassen, so weicht diese Haltung von
der anderer Kapitel keineswegs ab. Diese Stellungnahme entsprach
mannigfachen Motiven. In den Zeiten solchen Umsturzes war es unmöglich,
den Konflikt mit reinen Rechtsgründen beizulegen. Weder Bischof noch
Kapitel konnten sich einfachhin dem Entscheide der Stadt unterwerfen.
Das hätte eine vollendete Preisgabe der eigenen Ansprüche bedeutet.
Eine Vermittlung durch eidgenössische Orte war ausgeschlossen, da sie

von denselben Gegensätzen erfüllt waren. Überdies waren viele
Mitglieder des Kapitels erfüllt vom Bewußtsein der Reichszugehörigkeit.
Der Bischof zumal fühlte sich als Reichsfürst. Endlich sprachen noch
reale Gründe anderer Ordnung mit. Eine militärische Macht fehlte dem
bischöflichen Staat. Der Bischof war geistlicher Oberhirte eines
Territoriums, das zu einem guten Teil der österreichischen Herrschaft unter-



— 316 —

stand. Wie R. andeutet (22), mußte das Hochstift auf die Sicherung
der außer Basel gelegenen Einkünfte bedacht sein. Diesen Schutz konnte
einzig Österreich gewähren. Wegen dieser allen Hochstiften gemeinsamen
Lage gedachte auch die österreichische Regierung die Klagen der Hochstifte

Basel, Konstanz, Straßburg und Chur gemeinsam vor den Reichstag

zu bringen. Ob und inwieweit dabei eine tatsächliche kriegerische
Verwicklung mit Österreich gedroht hätte, ist schwer zu sagen. Sie

bildete allerdings die Sorge vieler protestantischer Kreise, aber diese
Tatsache allein bedeutet noch keinen Beweis dafür, daß das Reich in der
Lage gewesen wäre, mit Gewalt die Restitution der Rechte der Hochstifte

zu erzwingen. Im wesentlichen lief schließlich die Intervention
des Reiches auf den Schutz der gesamten Einkünfte des Hochstiftes in
österreichischen Territorien hinaus. Wie R. eingehender darlegt (42 ff.,
71 ff.), vermochte das Stift diese Einkünfte natürlich zu retten. Man darf
aber der vorläufigen Regelung keinen dauernden vertraglichen Charakter
zubilligen (78). Zutreffend ist es, daß die Stadt Basel die Fiktion des

Fortbestandes der Stifte aufrechterhielt (75) und daher auch die kirchliche

Vermögensmasse als solche in Verwaltung nahm. Daraus erwuchsen
jedoch weder dem Stift noch Österreich bindende Verpflichtungen ; denn
nach katholischer Auffassung blieb ja auch so die widerrechtliche
Zweckentfremdung bestehen. Freilich mußte zwangsläufig, angesichts der
Tatsache, daß im Herbst die Zehnten der Früchte fällig waren, irgendeine
Verfügung getroffen werden, damit sich die Pflichtigen nicht einfach
der Ablieferungspflicht entziehen konnten. Aus dieser Zwangslage ergab
sich die Abrede vom 11. Okt. 1529, der ein durchaus provisorischer
Charakter anhaftet. Vollends stellt das Mandat vom 22. Aug. 1530
keine kaiserliche Genehmigung der Abrede vom 11. Okt. 1529 dar, sondern
bloß eine Mahnung an die Zins- und Zehntpflichtigen, ihre Abgaben wie
bisher zu leisten. Trotz des Gegensatzes zu Basel, konnte es der Kaiser
nicht zulassen, daß aus dem zwischen dem Stift und Basel waltenden
Konflikt die Pflichtigen die Folgerung zogen, alle Leistungen einstellen zu
dürfen. Das ist der Sinn des kaiserlichen Mandates. Wäre es so, wie
nach unserem Eindruck R. es darstellt, so würde die Restitutionspolitik
Bischof Blarers jeglicher Grundlagen entbehren ; der bekannte Badener
Vertrag von 1585 steht aber mit den damaligen Vorgängen insofern in
engem Zusammenhang, als in den Jahren 1529 und 1530 und auch
später die gegenseitigen Ansprüche des Hochstifts und der Stadt Basel
niemals vertraglich beglichen wurden. Das lag, trotz aller Verständigungsversuche,

daran, daß die Stadt selbst eine Residenz des Domkapitels
nur zugegeben hätte, unter der Voraussetzung der Preisgabe des alten
Kultes und Glaubens, was R. nicht verkennt (vgl. 56).

Das Kapitel über die Behandlung des Kirchengutes (71 ff.) bietet
im ganzen einen vortrefflichen Überblick, während R. bei der Schilderung
der Abwehr der Täufer mehr das Tatsächliche herausgreift, unter Verweis

auf frühere Arbeiten anderer Autoren. Daß man gegen die Täufer
nur zögernd mit schärferen Strafen vorging, hat jedoch seinen bestimmten
Grund. Zu Beginn der Glaubensneuerung wurde natürlich eine völlig



— 317 —

neue Situation geschaffen auch hinsichtlich der Strafrech tspraxis. Wie
sollten die Anhänger des neuen Glaubens strafrechtlich qualifiziert werden,
da das überlieferte Strafrecht hierüber nichts vorgesehen hatte Bekanntlich

entstanden gerade hieraus in der eidgenössischen Politik weittragende
Gegensätze zwischen Zürich und den katholischen Orten. Aus welchen
Gründen sollte nun aber der Glaube der Täufer durch die Reformierten
selbst etwa als schweres oder gar todeswürdiges Vergehen qualifiziert
werden, da man doch selbst die eigene Glaubensgesinnung dem Strafrecht

der Obrigkeit hatte entziehen wollen Der eklatante Widerspruch
dürfte kaum zu leugnen sein, sofern man eben jetzt nicht andere Rechtsgründe

zu einem Vorgehen gegen die Täufer fand.
Schließlich gedenken wir aus dem IV. Abschnitt über die religiöse

und politische Entwicklung nach dem Durchbruch der Reformation auch
der Charakteristik, welche R. von der Volksstimmung gibt. Nicht alle
Äußerungen entspringen bloß oberflächlicher Enttäuschung oder
augenblicklichem Unmut. Manches ist, so will uns scheinen, Ausdruck der
Widersprüche, die sich aus der Bekämpfung der überlieferten
Rechtsverhältnisse durch die neugläubige Partei als Minderheit, und aus ihren
Ansprüchen als Mehrheit ergeben mußten. Dessen wird man sich bewußt,
wenn man von etlichen Predigtäußerungen neugläubiger Geistlicher hört
(81 f.). Im ganzen kommt ja auch hier der Machtpolitik des städtischen
Rates das entscheidende Gewicht zu, was die Betrachtung der
Entwicklung in wirklich demokratischen Territorien klarer erweist, als es
hier R. erkennen läßt. Diesen Gedanken möchte man auch etwas stärker
betont wissen, wenn R. etwa vom morschen Zustand der Basler Kirche
spricht (101 ff., vgl. auch 25 f.). Wir halten freilich die Beurteilung der
Haltung von Bischof und Domkapitel im wesentlichen für zutreffend.
Das Verhalten etwa der Kartause (vgl. 50) beweist aber doch selbst nach
R. die Treue zum klösterlichen Ideal.

Einzelne Unrichtigkeiten mögen beiläufig noch angemerkt werden :

p. 21 soll es heißen Komplet, nicht Komplett. Unter den Fastenspenden
ist ganz gewiß nicht die Austeilung der Asche am Aschermittwoch zu
verstehen (p. 37 f.), sondern vielmehr die Spende der an die Armen
gestifteten Naturalien. Von Surgant soll es heißen reformfreundlich, nicht
reformationsfreundlich gesinnter Leutpriester (p. 35 Anm. 28). Schließlich
scheint uns R. die Berufungsurkunde des Münsterpredigers in einem
nicht ganz zutreffenden Sinn zu interpretieren, wenn er meint (102),
das Domkapitel hätte schon damals einen dauernden Religionswechsel
ins Auge gefaßt. Vielmehr erklären sich diese gegenüber Marius
festgestellten Klauseln ganz und gar aus dem Erlebnis des Bauernkrieges.
Das beweist auch der Schlußsatz, der durchaus die Hoffnung ausdrückt,
alles sei nur vorübergehender Natur.

So bietet das sorgfältig dokumentierte und klar und übersichtlich
geschriebene Buch bei aller Kürze sehr wertvolle Anregungen. Zugleich
ist es eine ausgezeichnete Einführung in den überreichen Stoff der von
Roth trefflich betreuten Aktensammlung zur Geschichte der Basler
Reformation. 0skay Vasella_



— 318 —

M. J. Scheeben : Die Mysterien des Christentums. Wesen, Bedeutung
und Zusammenhang derselben nach der in ihrem übernatürlichen Charakter
gegebenen Perspektive dargestellt. Ausgabe letzter Hand herausgegeben
von Josef Höfer (Gesammelte Schriften, herausg. von J. Höfer, Bd. II).
— Freiburg i. Br. Herder. 1941. xxxi-778 SS.

Die fünfzigste Wiederkehr des Todestages von Matthias Jos. Scheeben

und von seinem Verleger Benjamin Herder war die äußere Veranlassung
zu einer Neuausgabe der Werke des großen Kölner Theologen. Innerlich
vorbereitet war die Ausgabe durch den Zug nach religiöser Verinner-
lichung und theologischer Vertiefung, der, durch das tragische Geschehen
der jüngsten Zeit entfacht, weite Kreise mächtig erfaßt hat und in einer
Theologie sich auswirkt, die zu Scheeben als einem geistverwandten Vorbild

zurückkehren will. Die Neuausgabe soll 8 Bände umfassen, die nach
der ursprünglichen chronologischen Reihenfolge geordnet sind, mit
Ausnahme des letzten Bandes, der « Gesammelte Aufsätze » bringen wird. Als
erster erscheint Band II : « Die Mysterien des Christentums ». Wie kein
anderes, zeichnet sich dieses Werk Scheebens durch die Neuartigkeit seiner
theologischen Einstellung, die Geschlossenheit im Aufbau, die Vollständigkeit

in der Behandlung des Themas aus. Schon deshalb ist es berufen,
den Erfolg der Neuausgabe zu sichern. Jetzt erstmals wird uns auch die

von Scheeben selbst in einem Handexemplar der ersten Ausgabe
vorbereitete, nicht vollendete zweite Ausgabe geschenkt. Ihr Erscheinen
war durch den Tod des Verfassers verhindert worden. Nach Scheebens
Tod hatte C. M. Schneider im Auftrag des Verlegers eine Neuausgabe
vorbereitet. Sie war nicht gedruckt worden, weil Scheebens Werk durch
eine im Sinne des Thomismus vollzogene Umgestaltung seiner Ursprünglichkeit

entkleidet worden war. L. Küpper hatte in der Auflage von
1898 Scheebens Neubearbeitung zwar benutzt, aber in sehr freier Art.
A. Rademacher unterzog für seine Neuauflage von 1912 die Ausgabe
Küppers einer neuen Durchformung und Erläuterung. Auf Scheebens

Handexemplar ging er jedoch nicht zurück. Nur Nachdruck der ersten
Ausgabe war die von H. Getzeny besorgte, 1925 im Matthias-Grünewald
erschienene Ausgabe. J. Höfer kann für seine vorliegende Ausgabe außer
dem genannten Handexemplar (vom Herausgeber mit H 1 bezeichnet)
erstmals ein zweites Handexemplar (H 2) benutzen, das nur Skizzen zu
ausgeführten Texten, Randstriche und Unterstreichungen enthält. « Der
Wortlaut der vorliegenden Ausgabe ist also nach H 1 unter Zuziehung
von H 2 getreu gestaltet ». Da die Änderungen Scheebens nicht bloß
stilistischer, sondern auch sachlicher Natur waren, besonders im Sinne
einer stärkeren Hervorhebung des Dunkels der Geheimnisse und daher
des analogischen Charakters unserer Erkenntnis derselben, dürften wir
nun für die nächste Zukunft die maßgebende Ausgabe besitzen. Der
wissenschaftliche Apparat enthält die Anmerkungen Scheebens, ferner, in
Klammern sowohl Zusätze Scheebens aus H 1 und H 2, als auch die
besonderen Anmerkungen des Herausgebers. Letztere wollen nicht nur
Einführungen und Erklärungen zu Scheebens Text sein, sondern auch,
an Hand der neuen wissenschaftlichen Ergebnisse und im Sinne junger



— 319 —

theologischer Bestrebungen (« Lebenstheologie », « Theologie der Verkündigung

») die Grenzen von Scheebens Leistung aufweisen und dem
Verständnis für die heutige theologische Arbeit den Weg bereiten. Diese
besonderen Ausführungen wachsen daher zu Beginn einzelner Hauptstücke

zu kleinen Abhandlungen. Ein nachgeprüftes und erweitertes
Verzeichnis der Schriftstellen, ein Personenregister und ein ausgedehntes
Sachregister erleichtern die Benutzung des Werkes. Die sorgfältige, den
Unbilden der Zeit zum Trotz reiche, geschmackvoll würdige Ausstattung
durch den Verlag verdient alles Lob. — Bereits nach 50 Jahren hat die
Textausgabe der «Mysterien des Christentums» ihre Geschichte. J. Höfer
kommt den Forderungen, die man an eine wissenschaftliche Textausgabe
stellt, näher als seine Vorgänger. Nicht klar ist das gegenseitige Verhältnis
der beiden Handexemplare. H 2 steht zeitlich (oder wenigstens logisch)
offenbar vor H 1, da H 2 nur Skizzen, H 1 einen redigierten neuen Text
enthält. In diesem Falle sollten die beiden Handexemplare umgekehrt
beziffert werden. Die Angaben aus H 2 sind unvollständig. Einer
wissenschaftlichen Bearbeitung der Theologie Scheebens genügen sie vielleicht
nicht. Die Klammern, mit denen in gleicher Weise sowohl die Zusätze
Scheebens als auch die besonderen Anmerkungen des Herausgebers bezeichnet

werden, wirken stellenweise verwirrend, sind umständlich und eine
Quelle von Fehlern ; denn der Herausgeber sieht sich genötigt, für eigene,
innerhalb Scheebens Zusätzen stehende Bemerkungen neue Klammern
zu gebrauchen oder seine Erläuterungen zu Scheebens Randbemerkungen
von diesen durch einen doppelten Bindestrich zu trennen. Eine
Vereinfachung wäre hier wohl möglich und dienlich gewesen. Durch die
Wortkürzungen H 1, H 2, R(andbemerkung) wären Scheebens Zusätze
hinreichend kenntlich gemacht worden. Die Klammern <( den besonderen
Bemerkungen des Herausgebers vorbehalten, hätten diese deutlicher und
einheitlicher von Scheebens Text unterschieden. Über Zweckmäßigkeit,
Auswahl und Ausdehnung der besonderen Anmerkungen kann man geteilter
Meinung sein. Der Herausgeber hat, entsprechend seiner Einstellung
zur « Lebenstheologie », sich für eine Lösung entschieden, die über den Zweck
einer wissenschaftlichen Textausgabe hinaus auch einem unmittelbar
praktischen Zwecke dienen will. Viele Leser werden ihm dafür dankbar
sein. Andere werden in verschiedener Hinsicht von der gewählten Lösung
nicht restlos befriedigt sein. Der wissenschaftlichen Forschung der Theologie

Scheebens wird dadurch gedient, daß, soweit möglich, jene Faktoren
(Quellen, Einflüsse, Absichten) namhaft gemacht werden, die den Text
Scheebens selbst erklären. Ich denke dabei unter anderem an die vielerorts

offenbaren Einflüsse der Väter auch da, wo Scheeben dieselben nicht
ausdrücklich oder unvollständig nennt. Als Beispiel seien die Ausführungen
über die Eucharistie, Fortsetzung der Inkarnation, Trägerin und Vermittlerin

der im Fleische Christi wohnenden, göttlichen Kraft des Logos
erwähnt. Die Vorlesungen, welche Scheeben in Rom bei Passaglia hörte
und die in seinen Heften vorhanden sind, dürften hier Aufschluß geben.

Diese Bemerkungen möchten indessen die aufrichtige Genugtuung
über das Zustandekommen der Neuausgabe nicht beeinträchtigen. Man



— 320 —

kann sich mit dem Herausgeber nur freuen, daß die heutige Zeit an solcher
Nahrung Geschmack findet. « Die Mysterien des Christentums » heben,
bei aller Wahrung und Ehrfurcht vor der traditionellen Auffassung der
Theologie, unter Beibehaltung der begrifflichen Schärfe und sprachlichen
Einfachheit, wie selten ein Buch, das kostbare Bewußtsein von der
göttlichen Tiefe, überragenden Stellung, unvergleichlichen Aufgabe der Offen-
barungswissenschaft. Wo die Theologie sich ihrer Grenzen und Aufgabe
bewußt bleibt, da gibt sie jene Sicherheit und Bestimmtheit, ohne die man
sich ins Uferlose verliert ; da bringt sie auch, sofern sie auf ein Erdreich
fällt, das der Glaube bestellt, die Liebe erwärmt hat, von selbst jene Frucht
hervor, die man von ihr erwarten darf. « Die Mysterien » gehören in die
Bibliothek jedes Theologen.J 6 O. Perler.

Niedermann Josef : Kultur. Werden und Wandlungen des Begriffs
und seiner Ersatzbegriffe von Cicero bis Herder. In Biblioteca dell' « Ar-
chivum Romanicum ». Ser. I, Vol. 28, 249 S. Florenz « Bibbliopolis » 1941.

Nicht eine trockene philologische Untersuchung über Werden und
Wandel des Begriffs « Kultur » — wie ein oberflächlicher Leser des Buchtitels

vermuten möchte — bietet diese gediegene Freiburger-Dissertation,
sondern ein Stück europäischer Geistesgeschichte.

In ungeheurer Kleinarbeit und einer peinlichen Verwertung der
großen einschlägigen Literatur weist der Verfasser nach, wie der Begriff
« Kultur » sich in seiner 2000jährigen Geschichte gewandelt hat von seiner
ersten Prägung durch Cicero bis zu seiner noch heute gültigen Deutung
durch den Berliner Akademiker Toussaint und Herder in den 1760er
Jahren.

Auffällig dabei ist, daß bereits Cicero den aktiven und passiven
Gehalt unseres heutigen Kulturbegriffs kannte, aber nicht im Wort
cultura, sondern in cultus. Die beiden Wörter gingen lange Zeit parallel
durch die Geschichte, wobei cultus mehr die passive Seite, die abgeschlossene

Bildung, den Bildungszustand herausstellte, cultura dagegen seine
aktive Seite entwickelte mit Ausbildung, Erziehung, Persönlichkeitspflege.
Das christliche Mittelalter gab dem Begriff eine stark religiöse Note,
während die Renaissance und die Folgezeit darunter fast ausschließlich
das natürliche, menschliche Bildungsideal verstanden.

Wir dürfen in diesem Buch einen wertvollen Beitrag zur
abendländischen Kultur- und Geistesgeschichte sehen.

Einsiedeln. Dr. P. Bonaventura Meyer.


	Rezensionen = Comptes rendus

