Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 36 (1942)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Wolfgang Pfeiffer-Belli: Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf.
Corpus Catholicorum, Bd. 22. xxxviii-91 SS. Miinster 1. W. 1939, Aschen-
dorff. RM. 5.70.

Es handelt sich um die Ausgabe von drei Streitschriften Murners,
deren erste zwei: « Ein brieff den strengen etc. der XII érter » und « Ein
worhafftigs verantwurten etc. » vom Jahr 1526 in den Rahmen der Dis-
putation zu Baden hineingehoren, wihrend die dritte « Hie wiirt ange-
zeigt das unchristlich frevel etc.» von 1528 gegen Bern gerichtet ist und
eine Antwort auf das Ausschreiben der Disputation darstellt.

In einer ausgezeichneten Einleitung wiirdigt der Herausgeber die
Personlichkeit Murners, wobei dessen Verhiltnis zu Luther und Zwingli
sehr fein ausgewogen wird (vgl. xviir ff.). Ebenso anziehend ist die
Schilderung der Luzerner Umwelt, in welcher der beriihmte Polemiker
gelebt und gekidmpft hat. Man darf gewiB dem Herausgeber beipflichten,
wenn er die Streitschriften vor allem als AuBerungen eines sich selbst treu
gebliebenen Seelsorgers im Dienste des heftig angefeindeten alten Glaubens
verstanden wissen will. Dazu passen ja sicher nicht allein manche der
verwendeten Motive, sondern auch der Stil und die Sprache, welche Pf.
besonders wiirdigt.

Der Ertrag der drei Schriften ist in historischer Hinsicht, was das
Tatsiachliche betrifft, nicht sehr groB. Am beachtenswertesten ist wohl
in jeder Hinsicht die dritte Schrift. Fiir die altglaubige Konzeption der
Reformation sind zwar die 40 Ehrlos-Ausrufungen sehr charakteristisch
(27-33), doch werden ihre wichtigsten Gedanken in der dritten Schrift
wiederholt (vgl. etwa 46 ff.). Recht wirkungsvoll erscheint uns hier
Murners Anklage iiber die Zertrennung der Eidgenossenschaft (64), iiber-
raschend sein offenes Urteil iiber die Bischéfe (61). Endlich halten wir
sein Urteil iiber Zwinglis Entwicklung fiir beachtenswert, auch wenn es
von einem scharfen Gegner herriihrt ; denn « Der Zwingly ist im anfang
ein widertauffer gewesen, jetz ist er dar von gefallen » ist auch die Auf-
fassung der Taufer selbst geblieben. Ahnliches gilt von Zwinglis Haltung
in der Zehntenfrage. Wir kénnen daher dem Kommentar des Heraus-
gebers (73 Anm. 2) nicht zustimmen, wenn er diese Anklage schlechthin
als unrichtig bezeichnet. Trotz eines sehr ausgedehnten Kommentars
diirften dem Herausgeber nicht viele Irrtiimer nachzuweisen sein. W. Bygel
war Stadtschreiber von Ziirich, nicht von Bern (so p. xxviI) ; zur Herkunft
des viel zitierten Utz Ecksteins siehe diese Zeitschrift 1936, 37 ff.

Die Editionstechnik mag im iibrigen der Akribie der Philologen dien-
lich sein, nach unserer Meinung beeintrachtigt sie jedoch die Klarheit und
Ubersichtlichkeit des Textes zu stark. Der Schaden iibertrifft den Nutzen,
den die angewendete Interpunktion in einzelnen Fillen erbringen mag.

Oskar Vasella.



— 301 —

Carl Beck : Kirche, Pfarrei und Klerus von Sursee. (Im Auftrag der
Kirchenbaukommission dargestellt.) 251 Seiten Text, mit 66 Bildern,
und ein GrundriB der Pfarrkirche. Sursee 1938.

Als im Jahre 1919 Seraphin Beck, der frithere Vierherr, Pfriindner
von St. Johann Baptist, Stadtarchivar von Sursee, als Kaplan von
Maria-Zell starb, da wurde in den Nekrologen nicht nur auf die schon
erschienene Publikation, wie z. B. auf die Schulgeschichte von Sursee 1903
und die Reliquien-Ubertragung des hl. Irendus im Gschfrd. 72, 114-127,
sondern allseitig, wie z. B. von Hollenwager, seinem Nachfolger als Archivar,
darauf hingewiesen, daB Seraphin Beck « jahrelang an der Geschichte
unserer Pfarrei gesammelt habe und es wiinschenswert wire, wenn diese,
die im Manuskript vorliegt, dem Drucke und der Pfarrei iibergeben wiirde ».

Gelegenheit zur Herausgabe bot der Umbau der Pfarrkirche in den
Jahren 1935-1936, als Carl Beck von der Baukommission den Auftrag
dazu erhielt. Es blieb aber nicht bei einer bloBen Herausgabe dieses
Manuskriptes und eines andern iiber das Kapuzinerkloster Sursee, sondern
mit einer erstaunlichen Energie und Geschicklichkeit hat Carl Beck eine
Pfarreigeschichte von Sursee geschaffen, die seinesgleichen sucht, und doch
ist Carl Beck von Haus aus nicht Historiker und war auch vordem nie
mit einem historischen Artikel an die Offentlichkeit getretén. Aber er
hatte einfach eine Freude daran, allem sorgsam nachzugehen, die Quellen
genau nachzupriifen und so viel Neues hinzuzutragen, dal3 wir hier wirk-
lich ein Werk von Carl Beck vor uns haben, das uns sicher noch mehr
bietet, als das inzwischen leider verloren gegangene Manuskript von Seraphin
Beck '. Immerhin ist noch einiges Material, das Seraphin Beck dazu bereit
gestellt hatte, im Archiv vorhanden. Auch das sichtete Carl Beck genau,
und alles, was inzwischen neu erschien, verarbeitete er. Die Bilder muflte
er wahrscheinlich alle selbst auftreiben. Es handelt sich zum Teil um
ganz prachtvolle Aufnahmen, die meistens auf ganzseitigem Glanzpapier
wiedergegeben werden, und zwar sind es Aufnahmen von Portriats, von
der Kirche, dem Kloster und den Filialkapellen und deren Ausstattung.
In der Pfarreigeschichte sind denn auch alle Filialkapellen und Pfriinden,
wie deren Pfriinder mit kirchen-biographischen Notizen aufgefiihrt, aber
auch Geistliche, die blo8 in der Pfarrei aufgewachsen oder aus ihr hervor-
gegangen sind, ja selbst Ordensoberinnen, die aus Sursee stammen, fanden
in diesem Buche Aufnahme. So ist das Buch fiir die Geschichtsforschung
von groBem Nutzen. Besonders dankbar ist man da fiir das Personen-
und Sachregister. Fir weitere Forschungen iiber Sursee und Umgebung
ist das Buch von unschitzbarem Wert. Hier habe ich z. B. auch entdeckt,
daB Peter Anton Abesch, der Hinterglasmaler, nicht Vater, sondern Bruder
der Anna Barbara Abesch, und zwar ein Geistlicher war, sie beide aber
Kinder von Johann Peter Abesch sind. Da erfihrt man, daB ein Sohn
von dem beriihmten Bildschnitzer Teufel Priester wurde.

1 Das Manuskript kam nach dem Tode des Verfassers an das Pfarrarchiv,
scheint aber bis heute unauffindbar zu sein.



— 302 —

Es wire nur wertvoll gewesen, wenn gerade auch die Kiinstler und
andere beriihmte und unberiihmte Personlichkeiten, die in diesem Buche,
z. B. bei der Baugeschichte oder in andern Zusammenhingen erwihnt
werden, in einem Personenregister aufgefiihrt worden wiren, so wie ein
Sachregister iiber die Bilder, Plastiken, Goldschmiedarbeiten, so weit eben
doch davon gesprochen wird. Vielleicht hidtte der Verfasser gleich ein-
leitend und nicht erst dort, wo er im Text auf Seraphin Beck zu sprechen
kommt, wenigstens dessen Manuskript, wenn es auch unauffindbar ist,
erwihnen sollen. Es hdtte dem Verdienst des Verfassers sicher keinen
Eintrag getan, sondern ihm vielleicht unberechtigte Verdiachtigungen
erspart. Der Verfasser verdient aber in jedem Falle Anerkennung und Lob,
und die Freunde der Geschichte kdnnen ihm fiir seine Gabe nicht genug
danken. G. St.

Dora F. Rittmeyer : Geschichte der Luzerner Silber- und Goldschmiede-
kunst von den Anfingen bis zur Gegenwart. ReuB-Verlag, Luzern 1941.

Luzern ist im Begriff, eine Monographienreihe geradezu monumen-
talen Ausmasses aufzubauen, die eine eindrucksvolle Reprasentation der
Geschichte und Kultur der Stadt darstellen soll. Das vom Herausgeber,
Staatsarchivar Dr. Josef Schmidt, aufgestellte Programm gliedert den
Stoff in vier Teile : 1. Vor- und Friihgeschichte ; 2. Politische Geschichte ;
3. Kultur- und Geistesgeschichte ; 4. Gewerbe, Handel, Verkehr und
Industrie, die ibhrerseits wieder in verschiedene Materien differenziert
sind, so etwa der kulturgeschichtliche Teil in 14 verschiedene Positionen.
Derartige Monographienreihen kénnen aus verschiedenen duBleren Griinden,
vor allem personeller Natur, selten in der Reihenfolge des Programms
abgewickelt werden, und so ist nun auch hier als erste Manifestation
des Unternehmens ein Werk erschienen, das den 4. Band des 3. Teiles
der Gesamtreihe zu bilden bestimmt ist. Thm folgte seither, was hier
nur angemerkt sei, als 5. Band des gleichen Teiles die Geschichte der
Luzerner Glasmalerei von Hans Lehmann.

Das von D. F. Rittmeyer vorgelegte Werk umfaft in GroBformat
444 Seiten Text und 204 Kunstdrucktafeln und stellt die erste breit
angelegte Untersuchung iiber eine Region der Schweizerischen Gold-
schmiedekunst dar, deren Erforschung noch ganz in den Anfingen steckt.
Wie wenig in diesem Bereich bisher getan ist, das zeigt ein Blick in das
Lexikon der Goldschmiedemerkzeichen von M. Rosenberg, in dem der
Abschnitt iiber die Schweiz nur einen ganz schmalen Raum einnimmt,
da die notwendigen Vorarbeiten fiir weite Gebiete fehlten. D. F. Ritt-
meyer konnte, nachdem sie zuvor schon durch mehrere Einzelunter-
suchungen — so iiber die St. Galler Goldschmiede, die Meister Staffel-
bach in Sursee oder auch iiber die Sakristeischdtze verschiedener Gottes-
hauser — ihre Vertrautheit mit den Problemen dieses Stoffgebietes dar-
getan, in einem Werk mit gréBeren Anspriichen nun bekunden, was eine
solche Aufgabe verlangt: Ausdauer und Unermiidlichkeit in entsagungs-



— 303 —

voller Kleinarbeit, Spiirsinn im Auffinden der Gegenstinde und ihrer oft
labyrinthisch verschlungenen Wanderwege, Sorgfalt in der Auswertung der
weit verzweigten Archivalien, nicht zuletzt aber eine intime Kenntnis
der Technik der Goldschmiedekunst, die sie sich durch eigene handwerk-
liche Betdtigung erworben hat.

Uber die Entwicklungsgeschichte des Goldschmiedehandwerkes in
Luzern erfahren wir — um nur einige Richtpunkte anzumerken — daB
der friiheste Nachweis von Goldschmieden in der Stadt Luzern durch
einen Waffenrodel des Jahres 1349 geliefert wird, daB zwar vermutlich
um 1414 bereits eine Goldschmiedeordnung entstand, aber erst das
Jahr 1533 uns solche Bestimmungen wortlich vermittelt. 1506 scheinen
sich die Meister dieses Gewerbes zusammen mit den Malern, Glasmalern
und Bildhauern in der St. Lukasbruderschaft vereinigt zu haben, die —
ohne politischen Ambitionen nachzujagen — dem Zwecke diente, fiir das
Seelenheil der Mitglieder durch Abhaltung der Anniversarien besorgt
zu sein und die Briuche und Ordnungen des Handwerkes zu tiberwachen.
Zwar wurden eine ganze Reihe von Luzerner Goldschmieden des 15. Jahr-
hunderts bekannt, doch bleiben ihre Namen leerer Schall, da sie nicht
mit noch existierenden Werken in Verbindung zu bringen sind.

Die Voraussetzung fiir haltbare Zuschreibungen schafft — wvon den
seltenen Ausnahmen genauerer archivalischer Notizen abgesehen — im
allgemeinen erst die Bezeichnung der Gerdate mit dem Meisterstempel.
Die alteste solcherweise signierte Luzerner Arbeit ist eine 1523 von den
Goldschmieden Heinrich und Melchior Adolf genannt von Moos hergestellte
silberne Turmmonstranz der Pfarrkirche von Sursee. In der Ordnung
von 1533 wird dann zwar die Anbringung des Meisterzeichens zur Pflicht
gemacht, doch scheint die Bestimmung noch bis zur Zeit um 1600 sehr
liBlich gehandhabt worden zu sein. So gewinnt erst im 17. Jahr-
hundert die Luzerner Goldschmiedekunst deutlichere Umrisse, und wenn
wir nun noch Namen erwiahnen wollen, so ist als bedeutendste Werk-
stitte dieses Siaculums jene der Hartmann (Jost Hartmann I und II
und Franz Ludwig) zu nennen, neben der auch Adam Claus, Nicolaus
Probstatt, H. B. Wagmann, Christoph Krimer und die beiden Krauer
sichtbarer hervortreten. Im 18. Jahrhundert spielt dann noch Beat Joseph
Schumacher eine bedeutendere Rolle, auch J. GaBmann und zwar beide
vorwiegend als Silberplastiker ; dann aber gleitet die Leistungskurve des
edlen Goldschmiedehandwerkes rasch abwarts.

Die Verfasserin hat sich die Miihe nicht verdrieBen lassen, alle ihr
bekannt gewordenen Luzerner Goldschmiede, nicht nur der Meister, sondern
auch ihrer Gesellen und Lehrlinge, dazu noch Auswirtige, die in der
Luzerner Literatur bereits vorkommen, in einem bis zur neuesten Zeit
reichenden biographischen Verzeichnis mit Lebensdaten, Werken und
Quellennachweisen zusammenzustellen, das nicht weniger denn 88 Seiten
umfaBt, die Merkzeichenlisten nicht inbegriffen. Indessen sind nicht allein
Namen der Ertrag ihrer unermiidlichen Forschungen, vielmehr wei sie
uns aus Ratsprotokollen und anderen Akten eine Fiille von Details mit-
zuteilen, die nicht nur fiir den Lokalforscher eine Fundgrube sein werden,



— 3046 —

sondern als Beitrag zur Handwerksgeschichte auch iiber den engeren
regionalen Raum hinaus von Bedeutung sind.

Was nun die Kunstgegenstinde selbst anlangt, so werden sie, soweit
es sich um sakrales Gerit handelt, nach den einzelnen Gotteshiusern
der Stadt geordnet, inventarmaBig, also kunststatistisch, dargestellt, wobei
aber nicht nur von den vorhandenen, sondern auch den abgewanderten,
jedoch aus den Quellen noch nachweisbaren Objekten die Rede ist.
Versucht man nun einmal, die Werke chronologisch zu sehen, so mufB
auffallen, wie klein im Verhiltnis zum Gesamtbestand der Vorrat an
gotischen und mittelalterlichen Geraten iiberhaupt in Luzern ist, obwohl
doch hier eine Dezimierung durch die Reformation nicht in Frage kommt.
Werke des Barock iiberwiegen in hohem MaBe, und es zeigt sich daher
auch hier wieder, daB Zeiten starker kiinstlerischer Vitalitit, wie es der
Barock war, denkmalzerstérend wirken, da ihnen das Alte als schal,
ausgelebt und reizlos erscheint. So kann man sagen, daB — von einigen
Einzelstiicken abgesehen, insbesondere dem hochst merkwiirdigen « Bur-
gunderkelch » mit dem seltsamen radférmigen Nodus und den pracht-
vollen Evangelistensymbolen in Goldgranulation, wahrhaftigen Raritiaten
im Raume der mittelalterlichen Kunst — die Bedeutung des Luzerner
Beitrages an den schweizerischen Besitz von Goldschmiedewerken in den
Gegenstanden des Barock beruht. Gedacht sei hier an die Silberbiisten
von zum Teil betrachtlicher kiinstlerischer Qualitdit und vor allem an
die Kelche, die — in einer entwicklungsgeschichtlichen Reihe betrachtet
— den Ablauf der Stilbewegung in den feinsten Ubergingen beinahe
wie mit der Zeitlupe aufgenommen sehen lassen. Gerade in dem Bei-
spielmaterial dieser Gattung wird vielleicht mancher Kunsthistoriker und
Spezialforscher einen ganz besonderen Wert dieser Publikation sehen.

Mehr noch als bei den Kunstgegenstinden bedeutete die Darstellung
der profanen Goldschmiedewerke fiir die Verfasserin wehmiitigen Nach-
ruf auf unwiederbringliche « monumenta perdita ». Vom alten Zunftsilber
sind — auBer der Sebastianstatuette der Schiitzengesellschaft — in der
Safranzunft noch Teile ehemaligen betriachtlichen Besitzes vorhanden,
vor allem zwei silberne Trinkschalen mit reichem figiirlichem und vege-
tabilischem Schmuck in Treibarbeit. Die stolze silberne Galeere, die ein
Luzerner Patrizier, Fiirst Franz von Sonnenberg, dem Rat der Stadt
geschenkt, auf den Wellen des Kunsthandels lingst aus Luzern ausge-
laufen, ist nun nach mancherlei Irrfahrten im Schweizerischen Landes-
museum gelandet, also an den Ort zuriickgekehrt, wo sie entstand, denn
ihr Zeichen verrit einen Ziircher Meister.

Nur nachtragsweise soll nun noch von einem der dltesten Stiicke
des Luzerner Bestandes — dem Deckel des wvon Probst Ulrich von
Eschenbach gestifteten Plenariums von 1175 — die Rede sein, ja vom
altesten wohl, da ich trotz dem Wortlaut der Inschrift an dem vom
gleichen Kleriker geschenkten Kreuz nichts zu erkennen vermag, das
schon um 1171 moglich ware. Die Bemerkungen sind auf diesen Seiten
vielleicht deshalb erlaubt, da das fragliche Werk eine interessante Frage
der christlichen Ikonographie aufwirft. Der Deckel ist nicht mehr in



— 305 —

seinem urspriinglichen Bestand erhalten : der Rahmen geht auf eine 1589
vorgenommene Erneuerung zuriick; die getriebene Platte, die er um-
schlieBt, ist noch original mit Ausnahme einer, gleichfalls 1589 erganzten,
allerdings sehr wichtigen Partie, von der noch zu sprechen ist. Was diese
Tafel darstellt, ist in hohem Grade ungewohnlich : man sieht Gottvater
auf dem Thron und zu seinen Seiten wie Paladine zwei sechsfliigelige
Cherubim auf Rdidern. Dies allein wire so seltsam nicht, wenn Gott-
vater nicht den Jesusknaben auf dem Schof3 hielte, und D. F. Rittmeyer
zogert nun nicht anzunehmen, daB diese Figur urspriinglich nicht Gott-
vater darstellt, sondern eine thronende Muttergottes. Unbestreitbar ist
allerdings, daB Haupt und Schultern Gottes sowie der Kopf des Kindes
nicht mehr zur alten Platte gehoren, sondern 1589 neu eingesetzt wurden,
offenbar weil diese Teile stark beschdadigt waren. Es scheint mir jedoch
hochst unwahrscheinlich, daB der Restaurator der thronenden Figur das
Haupt Gottes gegeben hatte, wenn nicht damals noch zu erkennen ge-
wesen ware, daB es sich auch urspriinglich so verhielt. Hatten sichere
Anhaltspunkte dafiir gefehlt, so wire er bestimmt nicht auf eine so
durchaus ungewdhnliche Darstellung verfallen, weil doch im iibrigen alles
so gestaltet ist, als ob es sich um eine thronende Maria handelte. Ent-
scheidend aber diirfte sein, daB iiber dem Haupt Gottvaters noch im
alten Bestand — und teilweise von dem neuen Nimbus iiberschnitten —
die herabfliegende Taube 2zu sehen ist. Das kann meines Erachtens
nicht anders verstanden werden, als da von Anfang an ein Dreifaltig-
keitsbild vorlag. Es handelt sich hier also um eine andere und &altere
Fassung jener Trinititsdarstellungen, die uns in dem bekannten Typus
des Gnadenstuhles geldufig ist, wo Gottvater den gekreuzigten Sohn vor
sich halt.

Die Auffassung unseres Bildwerkes ist nicht ohne Beispiel in der
Kunstgeschichte. Auf dem Wandgemadlde der Apsiswolbung in Grotta-
ferrata bei Rom sehen wir gleichfalls Gottvater den — hier allerdings
béartigen — Sohn, die Inkarnation des Logos, auf den Knien tragen, gleich
einem Kinde, nur daB die Taube hier nicht iiber dem Haupt des Vaters
schwebt, sondern von Christus im Arm gehalten wird. (Abgebildet bei
J. Wilpert, Die romischen Mosaiken und Malereien, Freiburg i. Br. 1917,
Tafel 300, Text S. 915 f.) Im iibrigen deuten auch die beiden, auf die
Vision des Hesekiel (Kap. i. u. 10) zuriickgehenden und dort als Begleiter
des Herrn in seiner Herrlichkeit erscheinenden Cherubim mit Radern
auf Gott und nicht auf Maria. (Die aus dem Jahre 1589 stammende,
im Deckel der Riickseite angebrachte Inschrift, die besagt, daB Ulrich
von Eschenbach das Plenarium der Jungfrau Maria geschenkt, spricht
nicht dagegen, da sie nicht in engerem Zusammenhang mit dem Bild-
werk steht.) Die zwei Lebewesen unter den FiiBen des Herrn vermag
ich nicht wie D. F. Rittmeyer als unverstandene Nachbildung der Stifter-
figuren eines adlteren Vorbildes anzusehen. Sie scheinen mir vielmehr
deutlich als Lowen gemeint, als wilde Tiere also, und daher als Wider-
sacher des gottlichen Geistes. Sie tragen den Schemel, auf den Gott die
FiiBe setzt, und sind mithin eine nicht iiberhérbare Anspielung auf die

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 20



— 306 —

Worte aus Psalm 110: ... «bis ich Deine Feinde zum Schemel Deiner
FiiBe lege ». Man darf wohl vermuten, daB die auf dem Rahmen von 1589
angebrachten Evangelistensymbole ebenfalls auf dem friiheren Deckel
ihr Vorbild hatten. Entsprechen sie an sich schon einem Evangelien-
buch, so stehen sie auBerdem noch zu den Cherubim auf Ridern in
niherer Sinnbeziehung, da sie ja bekanntlich, wie diese, auf die Vision
des Hesekiel vom Gottesthron (Kap. 1, V. 10) zuriickgehen.

Wenn zum SchluB nun noch ein paar Worte zum Aufbau des Buches
und seiner Haltung innerhalb des geplanten Werkes erlaubt sind, so
sollen einige Vorbehalte nicht verschwiegen werden, weil sich ja bei
spateren Binden wieder dhnliche Fragen stellen kénnten. Da ist nun ganz
allgemein zu sagen, daB fiir eine Monographienreihe, die sich eine Dar-
stellung der gesamten Geschichte und Kultur der Stadt Luzern zum Ziele
setzt, dem vorliegenden Buch vielleicht doch noch zu stark der Charakter
des InventarmaBigen anhaftet. Das hat, da in den Sakristeibestinden
natiirlich auch viele Stiicke auswartiger Meister vorkommen, weiterhin
noch zur Folge, daB die Abgrenzung des eigentlichen Luzerner Beitrages
auf diesem Kunstgebiet unscharf wird. Es bewirkt aber vor allem, daB
nicht nur der Textteil, sondern auch die das Gesicht des Buches be-
stimmenden Abbildungen nicht in chronologischer Ordnung auftreten,
sondern duBerlich gesehen in zufilliger Zusammenstellung, und so etwa
das erwdhnte Plenarium von 1175 mitten zwischen barocken Gegen-
stinden steht. Auch abgesehen von dem Abschnitt, der die Inventare
enthilt, ist der Text nicht einheitlich chronologisch aufgebaut, sondern
jedes Kapitel hat seine eigene zeitliche Ordnung, sodaB sich also zahl-
reiche Wiederholungen nicht vermeiden lieBen. Vielleicht wéire es vor-
zuziehen gewesen, den gesamten Stoff zu einer geschlossenen Gesamtdar-
stellung einzuschmelzen und die Inventare und sonstigen Exkurse anhangs-
weise zu bringen. Die Frage wire — fiir kiinftige Bande ahnlicher Art —
wohl der Priifung wert, da ja die in Bearbeitung befindliche Kunstdenk-
maler-Statistik der Schweiz, in der auch Luzern mit drei Bianden ver-
treten sein wird, ohnehin an den Inventar-Charakter gebunden ist.

Und wenn man noch einen Wunsch anbringen darf: der Leser ware
bei einem Werk mit selbstindigen Tafeln dankbar, wenn die Bildertitel
selbst Hinweise zu den dazugehorigen, oft recht weit entfernten Text-
stellen enthielten, sodaB er sie nicht erst im Register aufsuchen muB.
DaB die Anmerkungen nicht fortlaufend, sondern kapitelweise numeriert
sind, entspricht einem immer hiufiger, doch deswegen keineswegs erfreu-
licher werdendem Gebrauch. Der Beniitzer weiB, daB er beim Nach-
schlagen meist im falschen Abschnitt herumirrt.

Diese Vorbehalte sollen nicht anders gewertet werden als sie gemeint
sind, der Referent hofft vielmehr, seinen Respekt vor der Forscherleistung
der Autorin und seine hohe Einschitzung des Buches als grundlegendes
Quellenwerk hinreichend zum Ausdruck gebracht zu haben. Wir sind
der Verfasserin und dem wagenmutigen Verlag, der dem Buch eine
schéne Ausstattung zuteil werden lie8, zu groSem Dank verpflichtet.

Erwin Poeschel.



— 307 —

Hundert Jahre Allgemeine Geschichtforschende Gesellschaft der Schweiz
1841-1941. Druck und Verlag K. J. Wyss Erben A.G. Bern. 92 Seiten.

Die Festgabe ist im Grunde recht bescheiden ausgefallen. Sie bietet
keine groBen Arbeiten mit wichtiger Problemstellung, sondern einzig und
allein einen AbriB der Griindungs- und Entwicklungsgeschichte der Gesell-
schaft (von Charles Gilliard), die aus der altern, mehr lokal bernischen
Geschichtforschenden um Schulthei8 N. F. von Miilinen herausgewachsen
ist, und die kurzen Lebensbilder der bedeutendsten Prasidenten. Diese
Lebensbilder jedoch sind bei aller Knappheit wertvoll und aufschluBlreich.
Hans Nabholz zeichnet Johann Kaspar Zellweger (1768-1855), den eigent-
lichen Griinder, der Kaufmann und Nicht-Historiker war, von der Liebe
zur Heimatgeschichte gedriangt, eine heute noch wertvolle « Geschichte
des Appenzellischen Volkes » schriecb und als Anreger groflen Einflul3
ausiibte. Georg von Wyss, ebenfalls von Hans Nabholz gezeichnet, leitete
mit iiberragender Autoritit 40 Jahre lang die Gesellschaft (1855-94) und
pragte ihr seinen Stempel auf. Auch er war nicht Historiker von Haus
aus. Erst als er, der Stadtpatrizier aus altem Geschlecht, von den Liberalen
aus der politischen Laufbahn gedringt wurde, wandte sich der Mathematiker
der Geschichte zu, um die er sich durch seine Arbeiten iiber das Ziircher
Fraumiinster, die reichen Beitrige in der « Allgemeinen Deutschen Bio-
graphie » und die heute noch wichtige « Historiagraphie » bedeutende Ver-
dienste erwarb. Sein Nachfolger war Gerold Meyer von Knonau (von
Anton Largiadér), der von 1894-1922 der Gesellschaft vorstand, und als
Lehrer an der Ziircher Universitit durch seine zahlreichen Arbeiten, von
denen wir als groBte die « Jahrbiicher des Deutschen Reiches unter den
Koénigen Heinrich IV. und Heinrich V.» (7 Bidnde) und seine kritischen
« Geschichtsquellen der Abtei St. Gallen nennen und durch die Redaktion
des « Jahrbuches » und der « Quellen zur Schweizer Geschichte » verdienst-
voll und richtunggebend wirkte. Seine Nachfolger, der Genfer Victor van
Berchem und der Basler Wilhelm Vischer, zogen weniger tiefe Furchen
und wurden 1928 durch Hans Nabholz abgeldst. Hans Bloesch berichtet
von der Bibliothek der Gesellschaft. Ein ehrendes Denkmal hat sich die
Gesellschaft durch die vielen, groBen und gediegenen Publikaticnen gesetzt,
aus denen neben dem « Archiv», dem « Jahrbuch» dem « Anzeiger » und
der « Zeitschrift fiir schweizerische Geschichte » die 25 Bande « Quellen zur
Schweizergeschichte », zahlreiche Chroniken, Akten, Briefausgaben, Nun-
tiaturberichte (Steffens-Reinhardt) und Handbiicher hervorragen. Die
Kroénung bildet das seit 1933 erscheinende grofle « Quellenwerk zur Ent-
stehung der Schweizergeschichte ».

Der Festbericht iiber die Jahvhunderifeier der allgemeinen Geschichi-
forschenden Gesellschaft der Schweiz in Bern am 27. und 28. Septem-
ber 1941, erstattet von Anton Largiadér, enthdlt den Bericht iiber den wohl-
gelungenen Verlauf der Tagung, die BegriiBungsreden, sowie die Festvor-
trdge von Prof. Werner Naf (Bern): Schweizerische Ausblicke auf die all-
gemeine Geschichte, und von Prof. Richard Feller (Bern) : Hundert Jahre
schweizerischer Geschichtsforschung, die im Wesentlichen einen Auszug
aus seinem groBern, fast gleichnamigen Werke bietet.



— 308 —

Als weitere Festgabe erschien im Rahmen der « Quellen zur Schweizer-
geschichte » ein Heft « Verzeichnisse von Abhandlungen und Dokumenten
im ‘ Jahrbuch’ und im ‘Amnzeiger fiir schweizerische Geschichte’ » (108 Seiten,
Verlag Birkhauser, Basel), das ein sorgfiltig gearbeitetes, alphabetisches
Verzeichnis aller in diesen stolzen Reihen gedruckten Abhandlungen,
ein Verfasser-Register, sowie ein iiberaus wertvolles chronologisches Ver-
zeichnis aller darin ver6ffentlichten Urkunden enthialt, die die Zeit vom
8. Jahrhundert bis 1848 umspannen. Dadurch ist die Benutzung dieser
Zeitschriften auch dem Fachhistoriker stark erleichtert.

Einsiedeln. Karl Schonenberger.

Iso Miiller : Disentiser Klostergeschichte. 1. Bd.: 700-1512. Verlag
Benziger & Co., Einsiedeln. 1942. 284 SS. Kart. Fr. 11.—, Leinen Fr. 14.30.

Seit der Dissertation: « Die Anfinge des Klosters Disentis » (Chur
1931) hat Iso Miiller in zahlreichen, wertvollen Einzeluntersuchungen die
Geschichte seines Klosters nach verschiedenen Seiten hin immer weiter
abgetastet und erforscht. Es ist darum nur zu begriien, dall er es unter-
nommen hat, die Friichte seines vielfiltigen, jahrelangen Schaffens zu
einer Gesamtschau zu vereinigen und vorzulegen. Und das umso mehr,
als es schon 250 Jahre her sind, seit « der Disentiser Monch Adalbert de
Funs (1 1716) die bis jetzt umfassendste Klostergeschichte (Annales Mona-
sterii), von der uns nur ein Auszug erhalten ist (Synopsis) », vollendet hat.

In 7 gedringten Kapiteln werden die wechselvollen Schicksale von
700-1512 entwickelt. Die Anfinge wvon Disentis stehen im Zeichen der
groBen iro-schottischen Monchsbewegung. Aus dem Jingerkreis Kolumbans
stammt der erste Einsiedler am jungen Rhein, der Franke Sigisbert. Ihm
gesellte sich bald der Ratier Plazidus bei, der aber dem ritischen Selbstindig-
keitsgefiihl, das sich durch die frankische Durchdringung Alemanniens
bedroht sah, zum Opfer fiel. Wieder sind es ein Franke und ein Romane
— Wago und Ursizin —, welche die ehrwiirdige Statte wohl nach einem
lingeren Unterbruch zu einem benediktinischen Konvent gestalten. Disentis
erlebt eine erste Bliite, nachdem Tello, Bischof von Chur und Sohn des
Plazidusmoérders Victor, die materiellen Grundlagen gesichert hatte durch
Erweiterung der Siihneschenkung seines Vaters. Um 810 wird Ursizin
im Verbriiderungsbuch von Reichenau bereits als erster von 93 ver-
storbenen Moénchen von Disentis aufgefiihrt. Interessant ist, dall das
germanische Element in Disentis viel stirker ist als in Pfifers. Waren
doch von den 164 Monchen, die zwischen 750-810 lebten, 21 9, Germanen,
in Pfafers dagegen nur 15 9. «Disentis war in gewisser Hinsicht ein
Ableger und Verbreiter des Germanentums mitten im dichtesten rato-
romanischen Gebiete. Durch diese Verbindung von romanischen und
germanischen Moénchen im versochnenden Zeichen des Christentums war
das Kloster aber auch ein Sinnbild des Abendlandes» (S. 47). Die Ziele
der karolingischen Renaissance lieBen auch Disentis zu einer Statte der
Kultur und des Segens fiir die Tdler am jungen Rhein werden. Um 800



— 309 —

kann man fiir Disentis innerhalb eines Jahrhunderts 4 Kirchenbauten
feststellen : « zuerst die kleinste, St. Peter, aus der Zeit Sigisberts, dann
St. Martin I mit der Reliquienkrypta, endlich St. Maria als neue Kloster-
kirche unter Ursizin und die neue karolingische Hauptkirche St. Martin II »
(S. 54). Bereits in der karolingischen Zeit finden sich die ersten Spuren
eines regern Verkehrs iiber den Lukmanier. Waiahrend aber im Ver-
briiderungsbuch des Gallusklosters Disentis um 850 noch 120-150 Monche
aufweist, lernen wir im Liber vitae von Pfiafers von 880 nur noch 63 kennen.
Das « dunkle Jahrhundert » kiindete sich an. Dazu kam noch ein weiterer
Schlag : Sarazenen vernichteten 941 das stille Bergkloster ; die Modnche
waren mit ihren Heiligtimern nach Ziirich geflohen. Die Zeit des karo-
lingischen Kulturklosters war vorbei. Aber die Siedlung erstand wieder
und erlebte einen neuen Aufschwung durch die PaBpolitik der deutschen
Kaiser. Mit dem wachsenden Interesse an Italien seitens der Sachsenkénige
nahm auch die Bedeutung Ritiens wegen seiner Alpenpidsse zu : es beginnt
die Zeit des Lukmanierklosters. Noch wird der Brenner bevorzugt, ja
Disentis 1020 dem Bischof von Brixen als Eigenkloster geschenkt. Unter
Friedrich Barbarossa erlebt dann Disentis einen Hoéhepunkt. Lagen bis
jetzt die Disentiser Besitzungen meist an der Lukmanierroute von Olivone
bis Bellinzona, so erweiterte der Kaiser die Gebiete bis zu den Toren von
Mailand. « Um 1200 hat das stille Bergkloster die Hohe seiner duBlern
Wirksamkeit erklommen. Sein Abt war auf den geachteten Kintner
Bischofssitz Gurk erhoben worden, seine Grundherrschaft erstreckte sich
vom zischenden Spriihregen der Schéllenen bis zu den wogenden Korn-
feldern von Obersaxen und sein zahlreicher Streubesitz zog sich von der
PaBhohe des Lukmaniers bis zu den Gestaden des Lago Maggiore » (S. 109).
Disentis hat ein Hoheitsgebiet von rund 715 km? somit doppelt soviel
als Engelberg und Einsiedeln zusammen. In dieser Zeit der Sonnenhéhe
der feudalen Abtei fithrte aber der Abt nur noch 5 Moénche zum Chor.
« Die Stiarke von Disentis lag nicht mehr in seiner Kulturarbeit, sondern
in seiner PaBlage und Politik » (S. 118). Rasch folgen sich hier die Zeiten
des Blithens und Welkens. Eine wachsende Entfremdung zwischen dem
Kloster und den Gotteshausleuten von Ursern, die Eréffnung der Gotthard-
route als der kiirzesten Verbindung zwischen Nord und Siid, sich verselb-
stindigende Dienstmannen und Raubritter kennzeichnen die Periode des
absinkenden Lukmanierklosters. Die Alpenpolitik Rudolfs von Habsburg
— die Vogtei Ursern war in den Handen seiner Séhne, der Klostervogt
von Disentis stand in Osterr. Diensten — verursachte den Zusammenschluf3
von Abt Symon mit dem Bischof von Chur und 5 angesehenen Oberwalliser
Herren am 5. August 1288 zu einem antihabsburgischen Biindnis. Und
4 Jahre nach der Schlacht am Morgarten schlieBt Disentis den ersten
Vertrag mit einem Waldstattpartner, Uri, allerdings mehr aus grund-
herrlichen, denn aus politischen Griinden. Aus dem Dunkel dieser Zeit
erhebt sich vor allem die kraftvolle Gestalt von Abt Thiiring von Atting-
hausen-Schweinsberg (1327-53). Ein feudaler Abt im guten Sinn des Wortes,
der ein wirtschaftlich gesichertes Kloster, in welchem Gottesdienst, Biicherei
und Schule bliihten, schaffen wollte. Thiirings Nachfolger hatte den Geist



— 310 —

der Zeit nicht so erfaBt wie sein Vorganger und scheiterte am Problem
der damaligen popularen Bewegung : er wurde 1367 von den Gotteshaus-
leuten ermordet. Aber schon der nachste Abt hatte die Fiihlung mit dem
Volke wieder : Abt Johann II. aus Ilanz schlo mit Ulrich Brun von Réiziins
und Albrecht von Sax-Misox und deren Untertanen am 14. Februar 1395
den Ilanzer Bund. Das Charakteristikum ist dabei, daB sich, im Gegensatz
zur innerschweizerischen Eidgenossenschaft, in der biindnerischen Landes-
herren und Untertanen gemeinsam zusammenfinden. Drei einheimischen
Abten folgen drei aus den schwibischen Landen, die das Werk der ritischen
Vorganger sinnvoll weiterfilhren und mit beachtenswerter Einfiihlung in
die realen Verhiltnisse die Vereinigung der drei Biinde foérderten, die dann
den Anschlu8 an die Eidgenossen selbstindig handelnd fanden.

Ein Blick auf die Kapiteliiberschriften und den Inhalt 1aB8t zur Geniige
erkennen, daB das politische Geschehen im Vordergrund steht. Miiller ver-
steht es trefflich, die Klostergeschichte mit der Allgemeingeschichte zu
verbinden. Er hat dadurch die eine schwache Seite so vieler Monographien,
die nur ihren Gegenstand sehen und die Umwelt iiberhaupt nicht beachten,
gliicklich iiberwunden. Aber u. E. liegt im Bestreben, einen bestimmten
Gegenstand in ein Gesamtgefiige einzubauen, auch eine gewisse Gefahr :
es kann das Gesamte das Einzelne erdriicken oder anderseits dem Ein- -
zelnen im Gesamten ein Platz zugewiesen werden, der ihm seiner Bedeu-
tung nach gar nicht zukommt. Miiller hat sich diesem Gefahrbereich nicht
ganz entziehen konnen. So hat doch wohl der Lukmanierpall seine Bedeu-
tung nicht so sehr vom Kloster, sondern eher umgekehrt. Das Kloster
war infolge seiner geringen Monchszahl und angesichts der Tatsache, daB
vor der Walserwanderung die Gebiete nicht so dicht bevélkert waren,
politisch wohl kaum so ausschlaggebend, wie Miiller es wahrhaben mochte.
Und wenn schon Disentis Streubesitz hatte bis in die Poebene hinunter,
so sind erklarliche wirtschaftliche Interessen nicht ohne weiteres als Siid-
politik anzuschlagen. Allgemeines Interesse verdient dieses Buch besonders
wegen der tiefgehenden Erliuterung der Probleme wie: Griindung des
Grauen Bundes, Anschlul an die andern ratischen Biinde, Verbindung der
ratischen mit der innerschweizerischen Eidgenossenschaft. Disentis war
ja immer dabei: fithrend oder mitmarschierend. Prof. Dr. Karl Meyer
steht denn auch nicht an zu schreiben: « Das Werk hilft einem groBen
Mangel unserer alpinen Geschichtsforschung ab». Ohne Zweifel, gerade
die letztgenannten Problemstellungen und deren eingehende Darlegung
lassen die « Disentiser Klostergeschichte » in der Reihe jener Biicher, die
in den letzten Jahren als ein Beitrag zur vaterlindischen Besinnung er-
standen sind, als eines der wertvollsten und besten erscheinen. Und nicht
zuletzt darum, weil cs biindnerisches Geschehen uns naher bringt.

Noch ein Problem hat Miiller aufgeworfen und soweit es die bereits
vorliegenden Vorarbeiten gestatten, mit sicherem Blick auseinandergelegt :
das baugeschichtliche. All die Fragen, die sich um die verschiedenen
Kloster- und Kirchenbauten drehen, finden eine zutreffende Antwort. Wir
nennen vor allem die Studien iber die Reliquienkirche, deren Conclusio
wir hier anfiihren mochten: « Mag sie nun auf alpine Feldhiitten oder



— 311 —

irische Steinzellen oder noch mehr auf angelsichsisch-frinkische Vorbilder
zurickgehen, auf alle Fille ist sie nicht nur ein wiirdiges Grabdenkmal
fiir das rdtisch-christliche Doppelgestirn, sondern auch eine der iltesten
Gebetsstatten unseres schweizerischen Heimatlandes und ein einzigartiges
Bauwerk im ganzen europdischen Denkmalerbestand » (S. 25).

Die Fiille der allgemein- und baugeschichtlichen Probleme ist so reich-
haltig, da man kaum merkt, dafl eine fiir jede Klostergeschichte wesent-
liche Konstante im Chor all dieser z. T. ehrwiirdigen Stimmen nicht zur
geniigenden Geltung kommt. Klostergeschichte ist eine Kirchengeschichte
im kleinen. So wie sie, soll auch die Klostergeschichte nicht blo8 die d4uBern
Daten und Schicksale, die Aufeinanderfolge und die politische, kulturelle
und kunstgeschichtlich bedeutsame Tatigkeit der kirchlichen Oberhirten,
nicht bloB den steinernen Bau, sondern auch den innern Bau, die innere
Struktur, die Idee, die mit der Institution als solcher gegeben ist, darstellen.
Ein Kloster ist nicht primir ein Alpen- oder PaBstaat. Ein Kloster lebt
in erster Linie aus einer bestimmten Idee, die im Wechsel der Zeiten und
Menschen immer wieder neu erfalt, erkannt, geliebt und vollendet, oder
vernachlassigt, verwassert, gehal3t und verworfen wird. Das ist u. E. eine
der wesentlichen Konstanten jeder Klostergeschichte. Und eine Kloster-
geschichte, die ihr nicht gerecht wird, hat ihr Ziel nicht voll erreicht.
Gewil}, das zeigt sich nicht darin, daBB quantitativ gesehen diese Fragen
nun mehr Raum beanspruchen als andere oder iiberhaupt nur gleichviel.
Quellen iiber Kauf und Verkauf, Schutz und Verlust des rechtmaBig
Erworbenen, duBlere Schicksale wie Brand, Verfall, Neubau usw. flieBen
immer ergiebiger als jene, die mehr ideelle Probleme betreffen. Denn das
war ja in fritheren Zeiten immer die gréBte Hauptsorge, die Kenntnisse
von den Privilegien und der Skonomischen Verhiltnisse des Klosters mit
aller juristischen Sicherheit der folgenden Generation zu iibermitteln. Diese
einseitige Quellenlage darf aber nie zum SchluB fiihren, darin nun die
Haupttatigkeit des Klosters zu sehen, mag auch zeitweise eine Verschiebung
vom Ideellen zum Materiellen stattgefunden haben. Sicher besteht auch
eine Wechselwirkung zwischen dem &uBern Verlauf der Geschichte und
der innern Geisteshaltung, sodafl bei der Darstellung des einen auch das
andere zur Sprache kommen muB, wenn auch untergeordnet. Aber all
das entbindet den Forscher nicht von der Aufgabe, dieser wesentlichen
Problemstellung nachzuspiiren und sie dem unbefangenen Leser als solche
kenntlich zu machen.

Miiller betont zwar anldBlich der Tatsache, dal der Konvent innert
drei Jahrzehnten von 120 bzw. 150 auf 63 Monche herabsank : « Die Quel-
len der Klostergeschichte versagen uns die tiefern Hintergriinde » (S. 61),
ferner meint er bei einem Giiterhandel : « Leider wissen wir, wie so oft
in der Disentiser Geschichte, den Verlauf der Sache nicht » (S. 138). Aber
anderseits lesen wir wieder : « Wohl hat Disentis keine alten Nekrologien
und Urbare gerettet, aber die wichtigsten und bedeutendsten Urkunden
der friiheren Geschichte sind uns erhalten. Die bestindige Klage aller
Klosterchronisten kann sich eigentlich nur auf interessante, aber doch
rechtsgeschichtlich nebensachliche Nachrichten der fritheren Zeit beziehen »



— 312 —

(S. 180/81). Miiller hat also die Auffassung, daB geniigend Material vor-
handen ist, um ein geschichtlich getreues Bild zu entwerfen. Oder beurteilt
er die Quellenlage vielleicht doch zu giinstig ? Wohl finden sich o6ftere
Ansitze, die das Innere des Klosters beleuchten, aber es sind mehr zu-
fallige Bemerkungen, selten tiefere Problemstellungen ex professo, und das
selbst in den Kapiteln, wo man das erwarten diirfte: Sonnenhéhe der
feudalen Abtei und Absinken des Lukmanierklosters.

Eine besondere Problemstellung wiirde man auch in bezug auf die
Monchszahl erwarten. Laut Anmerkung 13 a S. 249 ist die Stufe des
Disentiser Monchsbestandes folgende: um 810 71 Monche, 850 120 M.,
880 63 M., 1213 6 M., 1254 3 M., 1346 5 M., 1399 3 M.,1506 5 M. Dieses
Phinomen ruft gebieterisch einer Stellungnahme, umso mehr als Discntis
nicht freistindisch war (vgl. S. 116). Miiller gibt eine Deutung fiir die
Jahre 850 und 880 (S. 61), aber fiir die spitere Zeit fehlt jeder Hinweis.
War die Zahl der Monche vielleicht nicht doch gréoBer ? Wenn keine aus-
driicklich vollstindigen Monchslisten oder Abtswahlurkunden, wo meist
alle Monche genannt werden, vorhanden sind, wird es wohl schwer halten,
die Zahl der Moénchsschar exklusiv aufzustellen. Leider kénnen wir dem
Vorwort nicht entnehmen, ob der Verfasser sich vorbehalten hat, im
2. Band bei der Besprechung der Reformation diese Fragen eingehender
zu behandeln.

Bei dem Berichte des Kampfes zwischen Rémern und Rétiern scheint
das Epitheton: «wie uns der siegbegeisterte und weinberauschte Horaz
erzahlt », etwas ungliicklich gewahlt (S. 11). Seite 17 und 18 vermissen
wir eine kritische Stellungnahme zur Frage des Martyriums des ersten
Ratiermonches Plazidus. Die angefiihrten Stellen lassen doch eher auf
einen personlichen Racheakt oder politischen Mord schlieBen denn auf
eine eigentliche Hingabe des Lebens fiir den Glauben. Zum mindesten
sonderbar scheint die Stelle : « der Abt wurde wohl nicht miide, sich vor
dem Stauferkaiser dankend zu verbeugen » (S. 98).

Diese Bemerkungen sollen keineswegs die Bedeutung der Disentiser
Klostergeschichte herabsetzen. Es liegt uns ferne, die durch Miiller gliick-
lich bewerkstelligte Verbindung von Kloster- und Weltgeschichte zu
bemingeln. Soll eine Klostergeschichte aber wirklich das enthalten, was
ihr Titel verspricht, so miissen eben alle innern und aulern Probleme, in
einem abgewogenen und ausgeglichenen Ganzen in richtiger Weise in die
Allgemeingeschichte hineingebaut, ihre Darstellung finden. Beachtung ver-
dienen auch die vielen ganzseitigen Bildtafeln und die instruktiven schema-
tischen Zeichnungen. Liturgische Quellen (Hymnen und Sequenzen auf
die hl. Plazidus und Sigisbert, das liturgische Kalender des 12. Jahrhunderts)
und Monchslisten vervollstindigen das Ganze. Eines ist gewil : dicser crste
Band ist und bleibt ein Werk von dauerndem Wert, sowohl in bezug auf
die Lokalgeschichte wie auch auf die allgemeine Schweizergeschichte. Miiller
hat durch sein Buch dem stillen Bergkloster ein glinzendes Denkmal
gesetzt. Darf er doch die stolzen Sitze schreiben : « So steht das Kloster
nicht nur an der Wiege des Grauen Bundes, sondern auch an der Wiege
der biindnerischen Eidgenossenschaft und somit des spateren Kantons



— 313 —

Graubiinden » (S. 209), und «So hat Disentis als westlichster ratischer
Randstaat zuerst Beziehungen mit der entstehenden Eidgenossenschaft
angekniipft. Die Abte von Disentis waren also die ersten Dynasten
Ratiens, die schon vier Jahre nach der Schlacht am Morgarten den
Eidgenossen die Hande reichten» (S. 142 f.). Und so mochten wir dieses
Werk in den Rahmen der vaterlandisch wertvollen Literatur einreihen
und warten auf den zweiten Band voll innerer Anteilnahme.

P. Raimund Tschudi.

Paul Roth : Durchbruch und Festsetzung der Reformation in Basel.
Basler Beitr. zur Geschichtswissenschaft, Bd. 8. Verlag Helbing und
Lichtenhahn. Basel 1942. 111 SS. Fr. 4.80.

Paul Roth, Staatsarchivar von Basel, legt uns eine Darstellung der
Basler Reformationsgeschichte dar, die im wesentlichen auf den beiden
letzten von ihm bearbeiteten Bianden der Aktensammlung beruht. Aller-
dings schrankt sich der Verfasser in seiner Zielsetzung ein, was im Vor-
wort deutlich gesagt wird : « Das mit dem Durchbruch der Reformation
Erreichte mufite nun befestigt und sichergestellt werden, was eine poli-
tische Aufgabe war». Der Akzent der Darstellung ruht denn auch auf
der Schilderung der verfassungspolitischen Auseinandersetzung, nicht
bloB gegeniiber der altglaubigen Front, sondern auch gegeniiber jenen
Minderheiten, denen das Ergebnis der politischen und religiésen Ver-
anderungen eine Enttiuschung bedeutete.

Will man vorerst die Vorziige dieses Buches herausheben, so sind
die knappe und klare Fassung, die systematische Gestaltung des Stoffes
zu rihmen. Tragt man der grundsitzlichen Einschrinkung des Themas
Rechnung, so ist Wesentliches trotzdem nicht iibergangen worden. Nicht
weniger erfreulich ist der wiirdige Ton, der das Buch durchklingt.
Das ist keine Selbstverstindlichkeit, bei allen erzielten Fortschritten,
zumal fiir den Kenner jener Reformationsgeschichten, die im Zeichen
der Reformationsfeiern erschienen waren, wo oft in krassem Gegensatz
zur historischen Wahrheit der popularisierenden Tendenz (milde gesagt)
zu sehr nachgegeben wurde (man koénnte hier etwa an die Darstellungen
Schaffhausens, Appenzells und Graubiindens erinnern). Deswegen muB
die Darstellung noch keineswegs zur Farblosigkeit herabsinken, oder auch
der Verfasser seine eigene Uberzeugung verleugnen. Auch P. Roth 1i8t
seine innere Haltung deutlich durchklingen (vgl. p. 23-25 iiber die
innere Lage des Domstifts, oder bestimmte Ausdrucksformen p. 26).

Die Ergebnisse, welche P. Roth darbietet, sind sehr beachtenswert,
weil keine eidgenossische Stadt die Entwicklung des Glaubensproblems
in seiner mannigfachen Verkniipfung mit dem politischen und sozialen
Lebensgebiet so klar aufzeigt. Uber das Verhiltnis der Reformation
zur sogen. demokratischen Bewegung betonten wir einmal (s. diese Zs. 1933,
p- 175), daB der demokratische Charakter wesentlich taktischer Natur,
nicht eigentlicher Zweck ist. Demokratisch war die reformierte Bewegung,



— 314 —

wenigstens in Stidteorten, nur so lange, als die unbeschrinkte Herr-
schaft der Neuerer nicht zum Durchbruch gelangt war. Spater wurde
der Druck von oben ebenso stark wie friiher. P. Roth hebt das mehr-
fach hervor, so in seinem Vorwort: «Die politischen Begehren des
Volkes waren im Grunde nur ein Mittel zum Zweck, die fallengelassen
wurden in dem Augenblick, da dem Durchbruch und der Entfaltung
des neuen Kirchenwesens von seiten des Rates keine Opposition mehr
bereitet wurde » (7, dazu vgl. 26, 33). Diese Auffassung entspricht jener,
welche Wackernagel in seiner Geschichte der Stadt Basel III, 524 an
das Ende der Darstellung gesetzt hatte.

Die Grundlinien der Entwicklung lassen sich leicht erkennen. Nach-
dem die Neugliubigen die Anerkennung der schriftgemdBen Predigt
lingst durchgesetzt hatten, verbreiterte sich ihre Front mehr und mehr.
Damit wuchs der Druck von unten. Die Folge dieses Druckes war
einerseits die obrigkeitliche Ausrdaumung der Bilder in einzelnen Kirchen,
anderseits gewaltsames Stiirmen der Kirchen. Bei diesen Aktionen haben
sicher, wie der Verfasser mit vollem Recht unterstreicht, die Ziinfte die
Fiihrung innegehabt (12). Zwei Tatsachen wollen wir besonders unter-
streichen. Die Ziinfte betonten in ihrer Bittschrift an den Rat, man
miisse das Argument ablehnen, da man niemand zum Glauben zwingen
solle, da Gott allein den Glauben gibt (13). Die Obrigkeit hatte diesen
Grundsatz noch am 29. Febr. 1528 verkiindet (vgl. Wackernagel 490,
Aktensammlung III, p. 50 f.). Der Gegensatz der Auffassungen ist
offenkundig. Deutlicher hdtten die Ziinfte den Anspruch auf alleinige
Wahrheit ihrer Lehre kaum aussprechen koénnen, und man geht mit der
Folgerung kaum in die Irre, daB die religiése Toleranzidee der prote-
stantischen Partei fremd geworden ist, sobald sie selbst Mehrheit war.
Toleranz war nur oben vorhanden, im Rate. Sie floB aus der Verant-
wortung fiir die Gesamtheit der Biirgerschaft, und sie war daher biirger-
lich, aber nicht kirchlich. Was nach der politischen Richtung vom demo-
kratischen Charakter der neugliubigen Bewegung gilt, gilt ebenso vom
Toleranzgedanken. Der Gegensatz zwischen der urspriinglichen Frei-
heitsidee in religids-kirchlicher Hinsicht zu Beginn der kirchlichen Krise
und dem Anspruch auf alleinige Geltung der neuglaubigen Lehre nach
ihrem Siege wird in den Darstellungen der schweizerischen Reformations-
geschichte zu wenig beachtet ; obgleich hier die Wurzeln des Zwiespaltes
unter den Neuglaubigen liegen, beriefen sich doch die Taufer auch
spater immer wieder auf die Freiheit im Glauben, da dieser eine Gabe
Gottes sei.

Auf eine zweite Tatsache soll hier nachdriicklich hingewiesen werden.
Die Ziinfte in Basel wagten es, die Intervention der Stadt Bern an-
zufordern. Dadurch gewann die lokale Bewegung nicht blo einen starken
Riickhalt, sondern die baslerische Religionspolitik riickte in den eidge-
nossischen Bereich. Die Tragweite der bernischen Intervention, die sich
natiirlich mit der ziircherischen wverband, wiirde erst dann erkennbar,
wenn sie mit den entsprechenden Interventionen etwa in Thurgau, in
Schaffhausen und St. Gallen zusammengesehen wiirde. Ein Gegenstiick



— 315 —

bildet die Intervention Obwaldens im Berner Oberland. Die Burgrechts-
politik Berns und Ziirichs, die ja bald auf andere Stidte zielte, erstrebte
den ZusammenschluB der Stidte. Demgegeniiber suchten die katho-
lischen Orte eine Solidaritit des Bauerntums herzustellen, und zwar
unter MiBachtung der Herrschaftsrechte der Stidte (Berns im Ober-
lander Aufruhr). Das Selbstbestimmungsrecht der Untertanen in der
Glaubensfrage sollte gewahrt bleiben, gegeniiber dem Herrschaftsrecht
der stadtischen Regierung. Nur so hatten die katholischen Orte Aus-
sicht auf Behauptung einmal ihrer eigenen Autonomie (gegeniiber Ziirich),
sodann ihrer Rechtsstellung in den gemeinen Vogteien (gegeniiber Bern-
Ziirich). Aus diesen Gegensatzen heraus entwickelte sich die akute Gefahr
des Biirgerkrieges. Man versteht aus allem die Drohung der V Orte
vom Jan. 1529 : Wenn sie nirgends Hilfe finden, « wollen sy sich doch
der khetzereyen weren so lang sy mdgen und so sich vor der andern
gewalt nit enthalten moégen, sich alsdann und zuo letst an den gemainen
man slagen, der lust hab, weder zins, zehenten, noch giilten ze geben
und dadurch den andern tayl sein fiirnemen dermafen verweren, das
inen dannocht ir handlung zuo khainem guten erschieBen solle». Nicht
umsonst stehen auch die Biindnisunterhandlungen mit Osterreich den
Vorgingen in Basel so nahe (vgl. L. Weisz, Unbekannte auslindische
Quellen zur Gesch. der Kappelerkriege. Geschichtsfreund, Bd. 86, 1932,
p- 16, ebda. 14 f. ein Situationsbericht iiber Basel, der in der Akten-
sammlung und auch in vorliegender Darstellung nicht beriicksichtigt
ist). Diese Erorterung mogen auch die Darstellung iiber die Politik Basels
bis zum Kappeler Frieden, die den offensiven Charakter der protestan-
tischen Stidtepolitik keineswegs geniigend erkennen lassen und ein zu
geringes Verstindnis fiir die katholische Politik zeigen, einigermalen
erganzen (89 ff.).

In einem zweiten Abschnitt iiber die Unterdriickung und Vertreibung
der alten Kirche (26 ff.) schildert R. kurz den Umsturz, der gegen den
Vermittlungsvorschlag erzwungen wurde. GréBere Aufmerksamkeit ver-
dient die Darstellung der Politik des Domkapitels, um so mehr als die
Ausfilhrungen tber die innere Lage des Kapitels (23-25) eher diirftig
wirken. Wenn das Kapitel zu Basel den Versuch unternahm, den Reichs-
tag zu einer Intervention zu veranlassen, so weicht diese Haltung von
der anderer Kapitel keineswegs ab. Diese Stellungnahme entsprach
mannigfachen Motiven. In den Zeiten solchen Umsturzes war es unmaoglich,
den Konflikt mit reinen Rechtsgriinden beizulegen. Weder Bischof noch
Kapitel konnten sich einfachhin dem Entscheide der Stadt unterwerfen.
Das hitte eine vollendete Preisgabe der eigenen Anspriiche bedeutet.
Eine Vermittlung durch eidgenéssische Orte war ausgeschlossen, da sie
von denselben Gegensitzen erfiillt waren. Uberdies waren viele Mit-
glieder des Kapitels erfiillt vom BewuBtsein der Reichszugehdrigkeit.
Der Bischof zumal fiihlte sich als Reichsfiirst. Endlich sprachen noch
reale Griinde anderer Ordnung mit. Eine militdrische Macht fehlte dem
bischoflichen Staat. Der Bischof war geistlicher Oberhirte eines Terri-
toriums, das zu einem guten Teil der Osterreichischen Herrschaft unter-



— 316 —

stand. Wie R. andeutet (22), muBte das Hochstift auf die Sicherung
der auBer Basel gelegenen Einkiinfte bedacht sein. Diesen Schutz konnte
einzig Osterreich gewihren. Wegen dieser allen Hochstiften gemeinsamen
Lage gedachte auch die Osterreichische Regierung die Klagen der Hoch-
stifte Basel, Konstanz, StraBburg und Chur gemeinsam vor den Reichs-
tag zu bringen. Ob und inwieweit dabei eine tatsichliche kriegerische
Verwicklung mit Osterreich gedroht hitte, ist schwer zu sagen. Sie
bildete allerdings die Sorge vieler protestantischer Kreise, aber diese Tat-
sache allein bedeutet noch keinen Beweis dafiir, da das Reich in der
Lage gewesen wire, mit Gewalt die Restitution der Rechte der Hoch-
stifte zu erzwingen. Im wesentlichen lief schlieBlich die Intervention
des Reiches auf den Schutz der gesamten Einkiinfte des Hochstiftes in
osterreichischen Territorien hinaus. Wie R. eingehender darlegt (42 ff,,
71 ff.), vermochte das Stift diese Einkiinfte natiirlich zu retten. Man darf
aber der vorliufigen Regelung keinen dauernden vertraglichen Charakter
zubilligen (78). Zutreffend ist es, daB die Stadt Basel die Fiktion des
Fortbestandes der Stifte aufrechterhielt (75) und daher auch die kirch-
liche Vermoégensmasse als solche in Verwaltung nahm. Daraus erwuchsen
jedoch weder dem Stift noch Osterreich bindende Verpflichtungen ; denn
nach katholischer Auffassung blieb ja auch so die widerrechtliche Zweck-
entfremdung bestehen. Freilich mullte zwangsldufig, angesichts der Tat-
sache, daB im Herbst die Zehnten der Friichte fillig waren, irgendeine
Verfiigung getroffen werden, damit sich die Pflichtigen nicht einfach
der Ablieferungspflicht entziehen konnten. Aus dieser Zwangslage ergab
sich die Abrede vom 11. Okt. 1529, der ein durchaus provisorischer
Charakter anhaftet. Vollends stellt das Mandat vom 22. Aug. 1530
keine kaiserliche Genehmigung der Abrede vom 11. Okt. 1529 dar, sondern
bloB eine Mahnung an die Zins- und Zehntpflichtigen, ihre Abgaben wie
bisher zu leisten. Trotz des Gegensatzes zu Basel, konnte es der Kaiser
nicht zulassen, dal aus dem zwischen dem Stift und Basel waltenden
Konflikt die Pflichtigen die Folgerung zogen, alle Leistungen einstellen zu
diirfen. Das ist der Sinn des kaiserlichen Mandates. Waire es so, wie
nach unserem Eindruck R. es darstellt, so wiirde die Restitutionspolitik
Bischof Blarers jeglicher Grundlagen entbehren; der bekannte Badener
Vertrag von 1585 steht aber mit den damaligen Vorgingen insofern in
engem Zusammenhang, als in den Jahren 1529 und 1530 und auch
spater die gegenseitigen Anspriiche des Hochstifts und der Stadt Basel
niemals vertraglich beglichen wurden. Das lag, trotz aller Verstindigungs-
versuche, daran, daB die Stadt selbst eine Residenz des Domkapitels
nur zugegeben hitte, unter der Voraussetzung der Preisgabe des alten
Kultes vnd Glaubens, was R. nicht verkennt (vgl. 56).

Das Kapitel iiber die Behandlung des Kirchengutes (71 ff.) bietet
im ganzen einen vortrefflichen Uberblick, wihrend R. bei der Schilderung
der Abwehr der Taufer mehr das Tatsichliche herausgreift, unter Ver-
weis auf friihere Arbeiten anderer Autoren. DaB man gegen die Taufer
nur zégernd mit schirferen Strafen vorging, hat jedoch seinen bestimmten
Grund. Zu Beginn der Glaubensneuerung wurde natiirlich eine vollig



— N7 —

neue Situation geschaffen auch hinsichtlich der Strafrechtspraxis. Wie
sollten die Anhidnger des neuen Glaubens strafrechtlich qualifiziert werden,
da das iiberlieferte Strafrecht hieriiber nichts vorgesehen hatte ? Bekannt-
lich entstanden gerade hieraus in der eidgendssischen Politik weittragende
Gegensatze zwischen Zirich und den katholischen Orten. Aus welchen
Griinden sollte nun aber der Glaube der Taufer durch die Reformierten
selbst etwa als schweres oder gar todeswiirdiges Vergehen qualifiziert
werden, da man doch selbst die eigene Glaubensgesinnung dem Straf-
recht der Obrigkeit hatte entziehen wollen ? Der eklatante Widerspruch
diirfte kaum zu leugnen sein, sofern man eben jetzt nicht andere Rechts-
griinde zu einem Vorgehen gegen die Taufer fand.

SchlieBlich gedenken wir aus dem IV. Abschnitt iiber die religiose
und politische Entwicklung nach dem Durchbruch der Reformation auch
der Charakteristik, welche R. von der Volksstimmung gibt. Nicht alle
AuBerungen entspringen bloB oberflichlicher Enttiuschung oder augen-
blicklichemm Unmut. Manches ist, so will uns scheinen, Ausdruck der
Widerspriiche, die sich aus der Bekampfung der iiberlieferten Rechts-
verhdltnisse durch die neugldubige Partei als Minderheit, und aus ihren
Anspriichen als Mehrheit ergeben muften. Dessen wird man sich bewuft,
wenn man von etlichen PredigtauBerungen neugliubiger Geistlicher hort
(81 f.). Im ganzen kommt ja auch hier der Machtpolitik des stiddtischen
Rates das entscheidende Gewicht zu, was die Betrachtung der Ent-
wicklung in wirklich demokratischen Territorien klarer erweist, als es
hier R. erkennen 1iBt. Diesen Gedanken moéchte man auch etwas stirker
betont wissen, wenn R. etwa vom morschen Zustand der Basler Kirche
spricht (101 ff., vgl. auch 25 f.). Wir halten freilich die Beurteilung der
Haltung von Bischof und Domkapitel im wesentlichen fiir zutreffend.
Das Verhalten etwa der Kartause (vgl. 50) beweist aber doch selbst nach
R. die Treue zum klgsterlichen Ideal.

Einzelne Unrichtigkeiten mégen beilaufig noch angemerkt werden :
p- 21 soll es heilen Komplet, nicht Komplett. Unter den Fastenspenden
ist ganz gewiB nicht die Austeilung der Asche am Aschermittwoch zu
verstehen (p. 37 {.), sondern vielmehr die Spende der an die Armen ge-
stifteten Naturalien. Von Surgant soll es heiBen reformfreundlich, nicht
reformationsfreundlich gesinnter Leutpriester (p. 35 , Anm. 28). SchlieBlich
scheint uns R. die Berufungsurkunde des Miinsterpredigers in einem
nicht ganz zutreffenden Sinn zu interpretieren, wenn er meint (102),
das Domkapitel hiatte schon damals einen dauernden Religionswechsel
ins Auge gefaBt. Vielmehr erkliren sich diese gegeniiber Marius fest-
gestellten Klauseln ganz und gar aus dem Erlebnis des Bauernkrieges.
Das beweist auch der SchluBsatz, der durchaus die Hoffnung ausdriickt,
alles sei nur voriibergehender Natur.

So bietet das sorgfaltig dokumentierte und klar und iibersichtlich
geschriebene Buch bei aller Kiirze sehr wertvolle Anregungen. Zugleich
ist es eine ausgezeichnete Einfiihrung in den iiberreichen Stoff der von
Roth trefflich betreuten Aktensammlung zur Geschichte der Basler

Reformation. Oskar Vasella.



— 318 —

M. J. Scheeben : Die Mysterien des Christentums. Wesen, Bedeutung
und Zusammenhang derselben nach der in ihrem iibernatiirlichen Charakter
gegebenen Perspektive dargestellt. Ausgabe letzter Hand herausgegeben
von Josef Hofer (Gesammelte Schriften, herausg. von J. Héfer, Bd. II).
— Freiburg i. Br. Herder. 1941. xxx1-778 SS.

Die fiinfzigste Wiederkehr des Todestages von Matthias Jos. Scheeben
und von seinem Verleger Benjamin Herder war die duBere Veranlassung
zu einer Neuausgabe der Werke des groBen Kolner Theologen. Innerlich
vorbereitet war die Ausgabe durch den Zug nach religiéser Verinner-
lichung und theologischer Vertiefung, der, durch das tragische Geschehen
der jiingsten Zeit entfacht, weite Kreise machtig erfaBt hat und in einer
Theologie sich auswirkt, die zu Scheeben als einem geistverwandten Vor-
bild zuriickkehren will. Die Neuausgabe soll 8 Bande umfassen, die nach
der urspriinglichen chronologischen Reihenfolge geordnet sind, mit Aus-
nahme des letzten Bandes, der « Gesammelte Aufsitze » bringen wird. Als
erster erscheint Band II : « Die Mysterien des Christentums ». Wie kein
anderes, zeichnet sich dieses Werk Scheebens durch die Neuartigkeit seiner
theologischen Einstellung, die Geschlossenheit im Aufbau, die Vollstindig-
keit in der Behandlung des Themas aus. Schon deshalb ist es berufen,
den Erfolg der Neuausgabe zu sichern. Jetzt erstmals wird uns auch die
von Scheeben selbst in einem Handexemplar der ersten Ausgabe vor-
bereitete, nicht vollendete zweite Ausgabe geschenkt. Ihr Erscheinen
war durch den Tod des Verfassers verhindert worden. Nach Scheebens
Tod hatte C. M. Schneider im Auftrag des Verlegers eine Neuausgabe
vorbereitet. Sie war nicht gedruckt worden, weil Scheebens Werk durch
eine im Sinne des Thomismus vollzogene Umgestaltung seiner Urspriing-
lichkeit entkleidet worden war. L. Kiipper hatte in der Auflage von
1898 Scheebens Neubearbeitung zwar benutzt, aber in sehr freier Art.
A. Rademacher unterzog fiir seine Neuauflage von 1912 die Ausgabe
Kiippers einer neuen Durchformung und Erlduterung. Auf Scheebens
Handexemplar ging er jedoch nicht zuriick. Nur Nachdruck der ersten
Ausgabe war die von H. Getzeny besorgte, 1925 im Matthias-Griinewald
erschienene Ausgabe. J. Hoéfer kann fiir seine vorliegende Ausgabe auBer
dem genannten Handexemplar (vom Herausgeber mit H 1 bezeichnet)
erstmals ein zweites Handexemplar (H 2) benutzen, das nur Skizzen zu
ausgefiihrten Texten, Randstriche und Unterstreichungen enthilt. « Der
Wortlaut der vorliegenden Ausgabe ist also nach H 1 unter Zuziehung
von H 2 getreu gestaltet». Da die Anderungen Scheebens nicht bloB
stilistischer, sondern auch sachlicher Natur waren, besonders im Sinne
einer stirkeren Hervorhebung des Dunkels der Geheimnisse und daher
des analogischen Charakters unserer Erkenntnis derselben, diirften wir
nun fiir die nachste Zukunft die maBgebende Ausgabe besitzen. Der
wissenschaftliche Apparat enthidlt die Anmerkungen Scheebens, ferner, in
Klammern ¢ », sowohl Zusidtze Scheebens aus H 1 und H 2, als auch die
besonderen Anmerkungen des Herausgebers. Letztere wollen nicht nur
Einfithrungen und Erklarungen zu Scheebens Text sein, sondern auch,
an Hand der neuen wissenschaftlichen Ergebnisse und im Sinne junger



— 319 —

theologischer Bestrebungen (« Lebenstheologie », « Theologie der Verkiin-
digung ») die Grenzen von Scheebens Leistung aufweisen und dem Ver-
stindnis fiir die heutige theologische Arbeit den Weg bereiten. Diese
besonderen Ausfithrungen wachsen daher zu Beginn einzelner Haupt-
stiicke zu kleinen Abhandlungen. Ein nachgepriiftes und erweitertes
Verzeichnis der Schriftstellen, ein Personenregister und ein ausgedehntes
Sachregister erleichtern die Benutzung des Werkes. Die sorgfiltige, den
Unbilden der Zeit zum Trotz reiche, geschmackvoll wiirdige Ausstattung
durch den Verlag verdient alles Lob. — Bereits nach 50 Jahren hat die
Textausgabe der « Mysterien des Christentums » ihre Geschichte. J. Hoéfer
kommt den Forderungen, die man an eine wissenschaftliche Textausgabe
stellt, niher als seine Vorginger. Nicht klar ist das gegenseitige Verhaltnis
der beiden Handexemplare. H 2 steht zeitlich (oder wenigstens logisch)
offenbar vor H 1, da H 2 nur Skizzen, H 1 einen redigierten neuen Text
enthdlt. In diesem Falle sollten die beiden Handexemplare umgekehrt
beziffert werden. Die Angaben aus H 2 sind unvollstindig. Einer wissen-
schaftlichen Bearbeitung der Theologie Scheebens geniigen sie vielleicht
nicht. Die Klammern, mit denen in gleicher Weise sowohl die Zusitze
Scheebens als auch die besonderen Anmerkungen des Herausgebers bezeich-
net werden, wirken stellenweise verwirrend, sind umstindlich und eine
Quelle von Fehlern ; denn der Herausgeber sieht sich genétigt, fiir eigene,
innerhalb Scheebens Zusitzen stehende Bemerkungen neue Klammern
zu gebrauchen oder seine Erliuterungen zu Scheebens Randbemerkungen
von diesen durch einen doppelten Bindestrich zu trennen. Eine Verein-
fachung ware hier wohl méglich und dienlich gewesen. Durch die Wort-
kiirzungen H 1, H 2, R(andbemerkung) waren Scheebens Zusitze hin-
reichend kenntlich gemacht worden. Die Klammern { ), den besonderen
Bemerkungen des Herausgebers vorbehalten, hatten diese deutlicher und
einheitlicher von Scheebens Text unterschieden. Uber ZweckmaiBigkeit,
Auswahl und Ausdehnung der besonderen Anmerkungen kann man geteilter
Meinung sein. Der Herausgeber hat, entsprechend seiner Einstellung
zur « Lebenstheologie », sich fiir eine L6sung entschieden, die iiber den Zweck
einer wissenschaftlichen Textausgabe hinaus auch einem unmittelbar
praktischen Zwecke dienen will. Viele Leser werden ihm dafiir dankbar
sein. Andere werden in verschiedener Hinsicht von der gewahlten Losung
nicht restlos befriedigt sein. Der wissenschaftlichen Forschung der Theo-
logie Scheebens wird dadurch gedient, daB, soweit méglich, jene Faktoren
(Quellen, Einfliisse, Absichten) namhaft gemacht werden, die den Text
Scheebens selbst erkliaren. Ich denke dabei unter anderem an die vieler-
orts offenbaren Einfliisse der Vater auch da, wo Scheeben dieselben nicht
ausdriicklich oder unvollstindig nennt. Als Beispiel seien die Ausfiihrungen
iiber die Eucharistie, Fortsetzung der Inkarnation, Trigerin und Vermitt-
lerin der im Fleische Christi wohnenden, gottlichen Kraft des Logos
erwihnt. Die Vorlesungen, welche Scheeben in Rom bei Passaglia hérte
und die in seinen Heften vorhanden sind, diirften hier AufschluB3 geben.

Diese Bemerkungen mochten indessen die aufrichtige Genugtuung
iiber das Zustandekommen der Neuausgabe nicht beeintrichtigen. Man



— 320 —

kann sich mit dem Herausgeber nur freuen, daB die heutige Zeit an solcher
Nahrung Geschmack findet. « Die Mysterien des Christentums» heben,
bei aller Wahrung und Ehrfurcht vor der traditionellen Auffassung der
Theologie, unter Beibehaltung der begrifflichen Scharfe und sprachlichen
Einfachheit, wie selten ein Buch, das kostbare BewuBtsein von der gott-
lichen Tiefe, iiberragenden Stellung, unvergleichlichen Aufgabe der Offen-
barungswissenschaft. Wo die Theologie sich ihrer Grenzen und Aufgabe
bewuBt bleibt, da gibt sie jene Sicherheit und Bestimmtheit, ohne die man
sich ins Uferlose verliert ; da bringt sie auch, sofern sie auf ein Erdreich
fallt, das der Glaube bestellt, die Liebe erwarmt hat, von selbst jene Frucht
hervor, die man von ihr erwarten darf. « Die Mysterien » gehoéren in die

Bibliothek jedes Theol :
1bliothek jedes lheologen 0. Perler.

Niedermann Josef : Kultur. Werden und Wandlungen des Begriffs
und seiner Ersatzbegriffe von Cicero bis Herder. In Biblioteca dell’ « Ar-
chivum Romanicum ». Ser. I, Vol. 28, 249 S. Florenz « Bibbliopolis » 1941.

Nicht eine trockene philologische Untersuchung iiber Werden und
Wandel des Begriffs « Kultur » — wie ein oberflichlicher Leser des Buch-
titels vermuten mochte — bietet diese gediegene Freiburger-Dissertation,
sondern ein Stiick europdischer Geistesgeschichte.

In ungeheurer Kleinarbeit und einer peinlichen Verwertung der
groBen einschligigen Literatur weist der Verfasser nach, wie der Begriff
« Kultur » sich in seiner 2000jahrigen Geschichte gewandelt hat von seiner
ersten Pragung durch Cicero bis zu seiner noch heute giiltigen Deutung
durch den Berliner Akademiker Toussaint und Herder in den 1760er
Jahren.

Auffillig dabei ist, daB bereits Cicero den aktiven und passiven
Gehalt unseres heutigen Kulturbegriffs kannte, aber nicht im Wort
cultura, sondern in cultus. Die beiden Wérter gingen lange Zeit parallel
durch die Geschichte, wobei cultus mehr die passive Seite, die abgeschlos-
sene Bildung, den Bildungszustand herausstellte, cultura dagegen seine
aktive Seite entwickelte mit Ausbildung, Erziehung, Personlichkeitspflege.
Das christliche Mittelalter gab dem Begriff eine stark religiose Note,
wahrend die Renaissance und die Folgezeit darunter fast ausschlieBlich
das natiirliche, menschliche Bildungsideal verstanden.

Wir diirfen in diesem Buch einen wertvollen Beitrag zur abend-
lindischen Kultur- und Geistesgeschichte sehen.

Einsiedeln. Dr. P. Bonaventura Meyer.



	Rezensionen = Comptes rendus

