
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 36 (1942)

Artikel: Zur kirchenpolitischen Stellungsname Wessenbergs nach 1827

Autor: Strobel, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur kirchenpolitischen Stellungnahme

Wessenbergs nach 1827 \
Von Ferdinand STRUBEL.

Für die geistigen Strömungen des schweizerischen und deutschen

Katholizismus in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts ist
Wessenberg von entscheidender Bedeutung, sei es nach der anziehenden

wie der abstoßenden Wirkung hin. Seine amtliche Reformtätigkeit
in der Schweiz bis zur Abtrennung der eidgenössischen Bistumsteile
1814 hat tiefe Spuren hinterlassen. Nachher tritt seine Persönlichkeit

in den Hintergrund, obwohl er immer wieder über dritte, vor
allem politische Stellen Einfluß zu nehmen sucht. Es gibt da einen

bekannten und einen unbekannten Wessenberg. Der erste ist der
Mann der Reformen und der Führer der nationalkirchlichen Bewegung.
Nachdem er aber 1827 seine kirchenamtliche Stellung aufgeben mußte
und damit seinen direkten Einfluß verlor, sank das Interesse an ihm.
Nicht nur bei den Zeitgenossen, auch später bei den Historikern.
Der spätere Wessenberg nach 1827 ist stark vernachlässigt worden.
Die folgenden Ausführungen mögen ein wenig zur Kenntnis des

1 Ignaz Heinrich v. Wessenberg (1774-1860), Generalvikar Dalbergs in
Konstanz 1801-1827 ; 1817-1827 nach dessen Tod auch Bistumsverweser, aber
von Rom abgelehnt ; tritt 1827 ins Privatleben zurück. Der Verf. arbeitet schon
seit einiger Zeit an den Vorarbeiten zu einer umfassenden Biographie dieses

eigenartigen Mannes. Eine wissenschaftlich befriedigende Arbeit wird schon
seit langem gewünscht. Von katholischer Seite sind bis jetzt nur kleinere
Beiträge über Einzelprobleme erschienen. Die einzige Biographie von einigem Wert,
vor allem wegen ihres reichen Materials, ist die eines Nichtkatholiken : Josef
Beck, J. H. v. Wessenberg, sein Leben und Wirken. Freiburg 1862. Ein Werk,
das Wessenberg einseitig in den Himmel erhebt, in seiner tendenziösen Polemik
heute ungenießbar und zudem kein zuverlässiger Interpret für Wessenbergs
Ansichten ist, da Beck nur zu oft sich selbst in Wessenberg sucht.

Die Crux jeder Wessenbergbiographie bildet sein brieflicher Nachlaß. Er
liegt überall in der Zerstreuung in unbekanntem Besitz, meistens in
Privathänden, soweit er überhaupt noch vorhanden ist. Der Verf. ist darum für jeden
Hinweis dankbar. Wessenbergs Briefe bilden den Schlüssel zum Verständnis
dieses heute noch umstrittenen Mannes, weil sie allein Aufschluß geben können
für seine wahren Ansichten und Absichten.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE il



— 162 —

'unbekannten' Wessenberg beitragen. Sie beruhen auf bis jetzt wenig
benutztem oder gänzlich unbekanntem Material aus der Zeit nach
1827, vor allem auf seinem Briefwechsel und seinen Flugschriften,
die jetzt viel zahlreicher seiner Feder entfließen als vorher1.

1. Wessenberg und Rom.

Sein Hauptproblem wird in den Jahren nach 1827 immer mehr
die Stellung Roms. Die überraschende Erstarkung des Papsttums
und der papalen Tendenzen auf Kosten der episkopalen weckte immer

1 Benützte Quellen : 1. Flugschriften und Werke Wessenbergs (nach 1827) :

Fl. 1 : Stellung des römischen Stuhles gegenüber dem Geiste des 19. Jahr¬
hunderts oder Betrachtung über seine neuesten Hirtenbriefe. Zürich 1833
(anonym).

Fl. 2 : Über Schwärmerei. Heilbronn 1833.
Fl. 3 : Rom gegenüber dem Protestantismus. Anrede eines deutschen Prälaten

an S. päpstliche Heiligkeit über den Vorgang zu Köln. Aarau 1838
(anonym).

Fl. 4 : Die großen Kirchenversammlungen des 15. und 16. Jahrhunderts (4 Bde.).
Konstanz 1840.

Fl. 5 : Die Erwartungen der katholischen Christenheit im 19. Jahrhundert von
dem Heüigen Stuhl in Rom. Zürich 1847 (anonym).

Fl. 6 : Die wahre Freiheit der Kirche und ihr Verhältnis zum Staat. 1848, o. O.

(anonym).
Fl. 7 : Die Bistumssynode und die Erfordernisse und Bedingungen einer heil¬

samen Herstellung derselben. Stuttgart 1849 (anonym).
Fl. 8 : Gott und die Welt oder das Verhältnis aller Dinge zueinander und zu

Gott. Heidelberg 1857. 2 Bde.
Fl. 9 : Die Eintracht zwischen Kirche und Staat, auf die genaue Beachtung

des wahren Verhältnisses begründet. (1853 vollendet, aber erst 1869

von Jos. Beck herausgegeben

2. Veröffentlichte Briefe (aus der Zeit nach 1827) :

Schirmer Wilhelm, Wessenbergs Briefwechsel. Konstanz 1912 (größtenteils Briefe
an ihn, dem Wessenbergarchiv in Konstanz entnommen.

Kleinschmidt A., Aus dem ungedruckten Briefwechsel Wessenbergs mit Mitter-
maier. (Deutsche Revue 1889.)

3. Unveröffentlichte Briefe :

Wessenbergbibliothek Konstanz (W. B.) : Briefe Johann v. Wessenbergs und
anderer an Wessenberg.

Univ. Bibliothek Heidelberg (U. B.) : Wessenbergnachlaß, Fasz. 32.

Zentralbibliothek Zürich (Z. B.) : Usterinachlaß und einige andere Nachlässe
(im ganzen rund 300 Wessenbergbriefe, die aber fast alle aus der Zeit
vor 1830 stammen ; das gleiche gilt von den bisher entdeckten Wessen-
bergbriefen in Schaffhausen, Winterthur und Bern).



— 163 —

wieder den alten Kämpen am Bodensee. Von seinen fünf
kirchenpolitischen Flugschriften in dieser Zeit (Fl. 1, 3, 5, 6, 7) kreisen

Fl. 1, 3, 5 ausschließlich um diese zentrale Frage seines Lebens, und
auch in den anderen zwei kommt er oft genug auf seine prinzipielle
Stellung zu Rom zu sprechen. Dazu kommt noch sein wissenschaftliches

Hauptwerk, die vierbändige Konziliengeschichte, die der

Herausstellung dieses Gegensatzes zu Rom dienen und ihn
historischwissenschaftlich rechtfertigen sollte (Fl. 4).

Schon in seiner ersten Flugschrift von 1833 (Fl. 1) kommt der
tiefe Groll gegen Rom zum Ausdruck. Die erste Ursache für all das

Unheil, das über die Kirche in neuerer Zeit gekommen, sieht er in
den Anmaßungen des römischen Systems. Selbst der Grund für den

religiösen Niedergang liege hauptsächlich bei den « oberen Organen
und ihren Einrichtungen», wie einst am Ausgang des Mittelalters1.

Man kann Wessenbergs romfeindliche Haltung innerhalb vier
Gegensatzpaare einfangen. Das erste ergibt sich aus seiner

Grundanschauung über das Wesen des Christentums (s. unten) : das « reine »,

innerliche Christentum gegen das «veräußerlichte» Roms. «Will Rom,
daß die Welt es glaube, Christus spreche aus seinem Munde, so darf
dieses nichts sprechen, was nicht Christus selbst gesprochen hat oder
hätte sprechen können. Der Fischerring hätte dann freilich nur wenige
Urkunden zu besiegeln, aber sie wären umso eindringlicher und
gehaltreicher, voll Geist und Wahrheit wie des Petrus und Paulus

apostolische Briefe» (Fl. 9, 171). Dem «staatsklugen» Geiste Roms,
der « stets das Gute behindert und nicht zu berechnendes Unheil
gestiftet hat », stellt er die « evangelische_3Vfìiahpit ", riergn « Reich
nicht von dieser Welt ist », gegenüJagLJFJ. 1, 35). Das Heil der Kirche
liege nicht in den Konkordaten. Die alte bittere Enttäuschung über
die Einzelkonkordate der deutschen Länder, die er einst so sehr

bekämpft hatte, bricht hier wieder durch2.
Ein zweiter Gegensatz zwischen Rom und Wessenberg gehört in

das Gebiet der Kirchenverfassung und kann kurz mit dem Begriffspaar

Episkopalismus und Papalismus bezeichnet werden : kirchliche

1 Fl. 1, 32 f. « Die jetzige Zeit hat unstreitig mit der damaligen viel
Ähnlichkeit » (S. 34).

2 Über Wessenberg und die Konkordate vgl. C. Radispeck, Die
nationalkirchliche Idee Wessenbergs im Urteü der Flugschriftenliteratur 1803-1921.
Diss. München 1930, S. 24 f. Den süddeutschen Regierungen hat er es nie
verziehen (Brief an Mittermaier, 10. 4. 1838).



— 164 —

Oligarchie gegen eine absolute Monarchie des Papstes. Wessenberg
wendet sich daher gegen jede Überspannung und romfreundliche
Interpretierung der Primatsidee und besonders gegen die päpstliche
Unfehlbarkeit. Dieser Gegensatz ist ein Erbstück seiner Zeit und

demgemäß zu beurteilen1. « Kein Individuum in der Kirche, und
wäre es auch das höchstgestellte, ist unfehlbar in der Lehre. Eine
solche Unfehlbarkeit werde zwar in den Schulen Roms gelehrt. Allein
Rom ist nicht die Kirche », der allein die Unfehlbarkeit zukomme

(Fl. 1, 8). Indirekt spricht er sich immer wieder gegen den
theologischen Ultramontanismus aus, der mit der Unabhängigkeit und
Selbständigkeit der Staatsgewalt « unverträglich » sei. Die Erklärung
der Unfehlbarkeit des Papstes würde die mittelalterliche Weltmonarchie
wieder herstellen (Fl. 9, 166).

Diese Haltung beruht auf seinen Ansichten über den päpstlichen
Primat. Die Wurzeln gehen über josephinisch-febronianische
Anschauungen zurück bis zum Gallikanismus und bis zu den konziliaren
Ideen des ausgehenden Mittelalters. Nicht umsonst gilt sein Hauptwerk

deren Verteidigung. Auch die vier Artikel der gallikanischen
Kirche von 1682 finden in ihm einen warmen Vertreter. Rom habe

diese nie verdammen können, « weil ihr Inhalt grundkatholisch und
in den mildesten, ganz biblischen und kanonischen Ausdrücken
abgefaßt ist ». Überhaupt gehöre der Inhalt der vier gallikanischen
Artikel für den Katholiken nicht zu den « zweifelhaften Dingen,
sondern zu den Wahrheiten, die auf klaren Bibelaussprüchen und
den ehrwürdigsten Überlieferungen und Denkmälern der Kirche
beruhen ». Ja, er geht so weit, diese als Dogma aufzustellen und die

ultramontanen Gegenmeinungen als unkirchlich zu verwerfen. Sie

sind « nicht nur in vielen alten Kanones, sondern auch sehr bestimmt
in den Beschlüssen der allgemeinen Konzilien von Konstanz und
Basel verurteilt »2.

Seine Primatsidee berührt demgemäß die unterste Grenze des

Möglichen : es ist ein Ehrenprimat, eines primus inter pares. Wessenberg

war sich wohl selber nicht ganz klar. Neben der Anerkennung
für die Notwendigkeit des päpstlichen Primats herrschen die scharf
verurteilenden Stellen an Zahl bei weitem vor. Er nennt ihn einmal
« das ehrenvolle Vermittleramt zur Befestigung der Einigkeit ». An

1 Auch in der kirchlichen Bewegung findet sich vor 1848 selten eine
Stimme zu ihren Gunsten.

2 Jenaer Literaturzeitung 1845, S. 1110.



— 165 —

Ernst v. Münch 1 schrieb er in einem Brief, worin er sich gegen den

'Kanonischen Wächter' von Alex. Müller ausspricht2 : « Seinem Gang
und seiner Tendenz kann ich nicht beistimmen. Da er den päpstlichen

Stuhl bedroht, nicht bloß die Mißbräuche, die von Rom
ausgingen oder dort Schutz fanden, verwirft, und da er das

Kirchenregiment ganz der Staatsgewalt zuschiebt, so macht er sich auch den

aufgeklärten Geistlichen abwendig, die den päpstlichen Primat als

einen wesentlichen Bestandteil der katholischen Kirchenverfassung
ansehen und für das kirchliche Leben innert gesetzlicher Schranken in
Anspruch nehmen, indem ohne Freiheit nichts Gutes gedeihen kann »3.

Daneben aber geht der Kampf für die Reinigung der Primatsidee

oft bis zu einer Schärfe, die nicht mehr viel übrig läßt. Wessenberg

verlangt gemeinsame Behandlung der kirchlichen Angelegenheiten.

Die aristokratische Form der Kirrdj^xœ«alt!,n£>,ientspreche
der, Aufgabelnder Kirçji£~3m~'meisten und stehe auch dem « nach

guten Gesetzen » regierten Staat am nächsten. Politische,
konstitutionelle Ideen werden als Tdeal ins kirchliche Tìebiet hinüber
verpflanzt. Die Päpste sollen nur die Vollzieher der durch die Gesamtheit

beschlossenen Gesetze sein. « Nicht die Fülle der Macht, wohl
aber die Fülle der Liebe ist es, was die Kirche im römischen Stuhl
erblicken will ». Im Anschluß daran werden alle alten episkopalen
Forderungen wieder aufgewärmt : Der Verkehr mit Rom darf nur
durch den Bischof geschehen ; « der Vasalleneid, den die Päpste von
den Bischöfen fordern, ist ohne Zustimmung der weltlichen Gesetzgeber

und Regenten eingeführt worden » und muß abgeändert werden.

Der römische Index habe nur mit Bewilligung des Bischofs Geltung
in seinem Sprengel. Konkordate seien zwischen Konzil und Regierung
abzuschließen, nicht zwischen Rom und den Staaten4.

Diese episkopalen Rechte habe der Staat gegen die Ansprüche
Roms zu schützen. Gegen sie könne nur gemeinsames Handeln der

1 Ernst v. Münch aus Rheinfelden (1798-1841). Einer der rührigsten
historischen und politischen Schriftsteller seiner Zeit. Hofbibliothekar im Haag und
später in Stuttgart.

2 Der Brief ist ohne Datum (bei Schirmer Nr. 203), zwischen 1831 und 1834

geschrieben. (Der kanonische Wächter'. Eine antijesuitische Zeitschrift für
Staat und Kirche und alle Konfessionen. Von Dr. Alex. Müller. Halle 1830-34.)

3 Schirmer Nr. 203. Wessenberg will damit auch andeuten, daß seine
antirömische Kampfstellung nur dem Mißbrauch des Primates gelten soll, nicht
dessen Einrichtung als solcher.

4 Belege in Fl. 9, 70 und 167-171.

/ /



— 166 —

Regierungen etwas ausrichten. Sie sollen verlangen, daß die höchste

Disziplinarinstanz innerhalb der Kirchenprovinz liege. Rekurse nach
Rom ohne Erlaubnis des Bischofs sind nicht zu gestatten, die päpstlichen

Vorbehalte den Bischöfen zu übertragen. Die Inanspruchnahme

der Staatsgewalt für Wiederherstellung der episkopalistischen
Kirchenverfassung nach dem Muster des modernen konstitutionellen
Staates ist für Wessenberg selbstverständlich, zumal es ihm für
ausgemacht gilt, daß der kirchliche Absolutismus des Papstes notwendig
auch die « Gefährdung der weltlichen Macht » mit sich führe. Der
Staat könne sich vor dieser Gefahr schützen, « indem er einen solchen,
dem allgemeinen, gerechten und bleibenden Interesse aller Staaten
zusagenden Organismus der kirchlichen Verwaltung (in episkopalem
Sinn d. V.) die gesetzliche Sanktion erteilt und sein ganzes Ansehen
darauf verwendet, daß die Kirche selbst ihn aufrecht erhalte, und
daß jeder tätliche Angriff auf denselben, woher er immer komme,
abgewendet und vereitelt wird ». Ganz im Geiste der einstigen Galli-
kaner : man liefert sich der weltlichen Gewalt aus, weil man in Rom
den Feind siehtl.

Ob Wessenberg mit seinem Kampf gegen Rom letztlich ein Schisma

erstrebte Von kirchlicher Seite wurde es ihm immer wieder
vorgeworfen ; schon zu seinen Lebzeiten 2. Seine späteren Schriften und
Äußerungen ergeben ein klares Nein. Bekannt ist seine Absage an
Ronge 1845. Nörber bezweifelt allerdings die innere Aufrichtigkeit
dieser Absage 3. Ebenso bekannt ist sein Brief aus früheren Jahren
an den 'Wundertäter' Fürsten Alex. v. Hohenlohe mit seiner

Beteuerung der kirchlichen Gesinnung 4. Es fehlt auch nicht an anderen

Selbstzeugnissen. In späteren Jahren spricht er einmal das schöne

1 Belege in Fl. 9, 169 f.
2 Vgl. dazu C. Radispeck (s. o. Anm. 4).
3 Artikel über Wessenberg in Herders Kirchenlexikon. Absagebrief an

Ronge (Schirmer Nr. 212) : « Ihr Erscheinen unerwartet. Sie werden hier keinen
Anklang finden. Sie beabsichtigen Stiftung einer neuen Gemeinde. Damit ist
die Sache für mich abgetan. Als Sie mir gegen den Unfug der Wallfahrt zum
hl. Rocke schrieben, war die Sache anders. Mißbräuchen sind auch hier viele
Leute abhold, aber auch der Stiftung einer Sekte. Mein Gewissen und meine
Überzeugung verbieten mir, Ihnen ein Wort der BUligung zu sagen ». (Der
Originalbrief ist nicht bekannt, das Obige ist ein Auszug, den Prof. Kreuz,
Wessenbergs Vorleser, in seinem Verzeichnis über dessen handschriftlichen Nachlaß

machte.)
4 Schirmer Nr. 175. Über den 'Wundertäter' Alex. v. Hohenlohe s. Lex. f.

Theologie und Kirche.



— 167 —

Wort : « Jeder gutgesinnte katholische Geistliche wird stets
geneigt sein, seine persönlichen Interessen der Einigkeit und dem Frieden
der Kirche zum Opfer zu bringen » (Fl. 9, 179). Man wird an der

Aufrichtigkeit dieses Wortes nicht zweifeln können, selbst wenn man
an sein Verhalten in der Konstanzer Bischofsfrage 1817 und sein

unnachgiebiges Auftreten in Rom denkt. Er hat den letzten Schritt
der Trennung von der Kirche nie gewagt und aueh,, nie gewollt1.
NocE" stärker drückte er diese seine Gesinnung auch in seinem Büchlein
über die Schwärmerei. (Fl. .2.) aus : « Alles, was auf Absonderung und /4 a

Trennung abzielt, fst dem Geist des Christentums fremd. Denn dieses ¦*->

dringt in allem auf Einigkeit im Glauben und in der Liebe, in der
Lehre und in den Übungen, in der inneren und äußeren Verehrung
Gottes. Möge man daher einsehen, daß im Bereiche des Christentums
durch Trennung und Umwälzung keine gründliche Verbesserung
bewirkt werde ; daß dies nur in äußerer Eintracht mit der Kirche,
wenngleich diese selbst in Haupt und Gliedern der Reformen bedarf,
gedeihlich ins Werk zu führen sei »2.

Darin besteht auch der große Unterschied zwischen ihm und
vielen aufklärerischen Geistlichen der damaligen Zeit : Reformen

nur in Einheit mit der Kirche! gegen jede Spaltung und Trennung!3.
Eine eigentümliche Stelle über den Gehorsam und die Demut
Wessenbergs gegenüber der Kirche findet sich auch in einem Schriftchen
aus dem Jahre 1827 : « Unaussprechlich ist die Seligkeit, welche schon
hienieden demjenigen zuteil wird, der sich der Leitung dieser weisen
Mutter vertrauensvoll überläßt. Wie das Joch des göttlichen Stifters,
ist das Joch seiner Kirche sanft Experti sumus »4. Seine
Flugschrift über den Kölner Konflikt mit ihren Vorschlägen über die
Mischehefrage unterstellt er « in Demut dem Urteil Eurer Heiligkeit
und Ihres verehrungswürdigen Senats » (Fl. 3, 22).

1 Man vgl. zu diesem Abschnitt das Urteil des prot. Pastors Heinsius :

a Trotz dieser Berührungen (mit dem Protestantismus) wäre es ganz falsch, bei
Wessenberg eine irgendwie weitergehende Hinneigung zum Protestantismus
suchen zu wollen Wess. und alle Reformleute seiner Art waren trotz ihrer
Konflikte mit Rom ganz bewußt Katholiken » (W. Heinsius, Alois Henhöfer
und s. Zeit. Karlsruhe 1925, S. 5).

2 Fl. 2, 177. Man vgl. dazu auch die Stelle in seiner Konziliengesch. I,
§ 6 : « Der von Herzen Demütige wird lieber alles leiden als eine Spaltung der
Kirche Gottes begründen ».

3 Weitere Zeugnisse im Brief an Mitterm. 6. 11. 1845 (Kleinschmidt).
4 in : « Christliche Betrachtungen zur Vorbereitung auf die Feier der

Auferstehung des Herrn », Konstanz 1827, S. 102.



— 168 -
Allerdings vertragen sich manche Reformen Wessenbergs in ihren

logischen Folgen nicht mehr mit der Einheit der Kirche. Das hat
Wessenberg indessen, wie es scheint, nie gefühlt, wie es ihm ja
überhaupt an theologischer und dogmatischer Klarheit mangelte. Auf
radikal aufklärerischer Seite sah man diese Inkonsequenz Wessenbergs

nicht gern und übersah sie unter Umständen geflissentlich.
Sein angesehener Name als Kronzeuge war ja zu kostbar. Kirchlicher

und politischer Radikalismus haben immer mit Vorliebe
Wessenberg als Vorspann benutzt, zu dessen nicht geringem Ärger und
zum noch größeren seines gleichgesinnten Bruders, des liberalen
österreichischen Ministers C

Interessant klingt z. B., was Josef Beck, Wessenbergs Biograph
und Bewunderer, in seinem Meister alles finden zu können vermeinte.
Wessenberg habe das Schisma vermieden einzig aus Liebe zu Deutschland

: « Alles was in Deutschland die Gegensätze mehrt und schärft,
statt sie zu mindern und zu versöhnen, schien ihm von Übel. Sein

christliches Bewußtsein, sein patriotischer Sinn waren daher neuen

Sektenbildungen und der Religionsmacherei, aber auch dem religiösen
und kirchlichen Indifferentismus entgegen ». Trotzdem habe Wessenberg

letztlich eine einheitliche Rom- und Lutherfreie deutsche Kirche
gewollt, die er allein durch allmähliche Bildung und Erziehung des

Volkes erwartete. So interpretiert Beck seine eigenen Wünsche und
Ansichten radikal in Wessenberg hinein 2. Beweise dafür sind nicht
vorhanden. Man kann indessen nicht leugnen, daß in der Ansicht
Becks eine konsequente Weiterführung Wessenbergs liegt. Und im
stillen haben es die kirchlichen Linksradikalen schmerzlich empfunden,
daß ihr Heros diese Folgerungen nie ziehen wollte. (Nach außen tat
man freilich so und mißbrauchte seinen Namen.) 1845 schreibt
Schreiber nach seinem Übertritt zu den Deutschkatholiken an
Wessenberg, der ihm diesen Abfall vorgeworfen hatte : « Die Überzeugung,
daß ohne Selbständigkeit der deutschen Kirche niemals eine bessere

Zukunft bevorsteht, haben zum großen Teil Sie selbst mir verschafft,
sowohl durch Ihr großes Werk über die KirchenVersammlungen, deren

Ergebnis für jede Verbesserung Rom auf Null brachte, als durch Ihr
eigenes Schicksal Ohne Ihre indirekte Aufforderung würde ich
diesen Gegenstand gar nie berührt haben. Aber so muß ich es sagen,

1 Joh. v. Wessenberg, der ältere Bruder ; österreichischer Staatsmann,
Antipode Metternichs, gest. 1858. Über ihn s. Allg. D. Biogr.

2 J. Beck in seiner Biographie (s. Anm. 1), S. 506-513.



- 169 -
daß es mich tief, ja sehr tief schmerzt, Sie unter den Gegnern der

deutschen katholischen Kirche zu erblicken, für deren Vorbereitung
und Entwürfe Sie unter nicht immer günstigen Verhältnissen so tätig
waren, und die jetzt bei der erwachten allgemeinen Teilnahme dafür
eine kräftige Mitwirkung zur wirklichen Ausführung von Ihnen
erwarten durfte»1. Das waren wohl bittere Wahrheiten für Wessenberg,

die ihm wohl das Verständnis dafür beibringen konnten, warum
er in Rom und bei der erwachenden katholischen Bewegung auf
erbitterte Ablehnung stieß.

Ein dritter Gegensatz zu Rom liegt im Politischen. Wessenbergs

politischer Liberalismus steht gegen das reaktionäre Rom. Auf diesem

Gegensatz beruht eine eigene Flugschrift (Fl. 1). Der Anlaß dazu

lag in der scharfen päpstlichen Ablehnung und Verurteilung Lamennais'
und seiner unbeschränkten Annahme der politischen Theorien und
Forderungen des Liberalismus (durch die Enzyklika vom 15. 1. 1832).

Wessenbergs Schrift ist scharf. Gleich zu Beginn wird mit radikaler
Kürze der Satz aufgestellt : « Die Stellung zum Zeitgeist wird
von Rom sehr mißkannt ein öffentliches Unglück ». Das Heil
der Kirche liege im innigen Anschluß an die Bestrebungen der Völker
nach bürgerlicher und politischer Freiheit. Lamennais hätte sich

nicht blind unterwerfen, sondern dem Papste widersprechen und
ihn belehren sollen. Die FZnzyklika sei eine « Kriegserklärung gegen
unveräußerliche Rechte der Menschheit ». Schon dieses Schlagwort
zeigt deutlich, wie tief er sich die Ideen der französischen Revolution
und des Liberalismus angeeignet hat. Aus den gleichen Ideen heraus
erhebt er seine Stimme für unbedingte Gewissensfreiheit, die er durch
Rom bedroht sieht -. Wessenberg wirft ihm geradezu Verrat an der
Freiheit der Völker vor. Einst habe es die Völker gegen die Tyrannen
in Schutz genommen, jetzt umgekehrt, je nach dem Vorteil. Heute
mache sich Rom zum « Verbündeten des Absolutismus », um so « zur
vorigen Machtvollkommenheit und Suprematie wieder emporzusteigen ».

1 Schreiber an Wess., 2. 2. 1846 (W. B.). Heinrich Schreiber (1793-1872),
Prof. an d. theol. Fak. d. Univ. Freiburg i. Br. (1826-1836) ; trat 1845 zum
Deutschkatholizismus über. (Über ihn vgl. Allg. D. Biogr. und Weecks Bad.
Biogr.)

2 Auch die Pressefreiheit findet in ihm einen Anwalt, da die ¦ Wahrheit
ja doch siegen müsse ¦ im freien Meinungskampf ; (aber für eine geregelte
Pressefreiheit, nicht für eine schrankenlose ; ganz im Sinne der Frühliberalen « Den
Senatoren des Vatikans scheint immer noch zur Zeit von der Freiheit nichts
bekannt zu sein als die Nachteile, die aus ihrem Mißbrauch entstehen könnten
Nur dafür haben sie Augen» (Fl. 1, 18-23).



- 170 —

Wessenberg geht schließlich so weit, dem Geiste Roms das

moderne Zeitbedürfnis diametral entgegenzusetzen und gibt klar zu
erkennen, wem von beiden er den Vorzug gibt. Nach der bequemen
Licht-Schattenmethode wird das moderne Zeitideal dem mittelalterlichen,

verkommenen Ideal Roms entgegengestellt. « Jenes verlangt
gesetzliche Freiheit und Gewährschaften dafür, dieses aber unbedingte
Unterwerfung unter die Gewalt und den Gewissenszwang. Jenes

fordert Fortschritt in allen Fachern des Wissens und Lebens, dieses

verlangt Stillstand. Jenes fordert Erneuerung des Veralteten und
Wiedergeburt im Geiste, dieses verwirft jede Neuerung und dringt
auf den Buchstaben ». Eine solche « Kriegserklärung gegen den
Zeitgeist » werde diesen nicht bessern. « Wäre es für den Heiligen Vater
nicht weit geziemender und zuträglicher gewesen, den Weizen vom
Unkraut zu sichten, das Gute, das der Zeitgeist enthält, mit Dank

gegen die Vorsehung anzuerkennen und zu benützen Es ist
aber ein wahrer Unstern, daß Rom schon seit langem zur klaren
Einsicht des sittlichen, geistigen Charakters der Zeit nicht mehr

gelangt »l.
Diese wenigen Andeutungen weisen deutlich auf den Zusammenhang

von Wessenbergs antirömischer Geisteshaltung mit dem
politischen Liberalismus hin 2. Das autoritäre Rom und gar die päpstliche

Unfehlbarkeit waren in den Augen des vergangenen « freien »

Jahrhunderts ja immer der größte Stein des Anstoßes. Auch
Wessenbergs Feindschaft dagegen scheint mehr auf dieser zeitbedingten
liberalen Apathie beruht zu haben, als auf theologischen Gründen.
Seine episkopalistische Gegensatzstellung ist bei näherem Zusehen

mehr konstitutionalistisch gefärbt, also vom Frühliberalismus her

bedingt. Er ist überzeugt, daß, wie auf staatlich-politischem Gebiet

der Absolutismus sein Ende gefunden, auch eine Zeit kommen müsse,

«wo man zur Erkenntnis erwachen werde, daß es auch im Kirch-

1 Aus der gleichen liberalen Grundhaltung verurteilt Wess. auch das Breve
an die polnischen Bischöfe im Juli 1832, dieses « schneidende Verdammungsurteil

» gegen die polnische Revolution ; diesen Mißbrauch der päpstlichen Gewalt,
da es die « Menschenwürde in ihrem innersten Wesen bedroht und verletzt ».

Das Ganze sei ein hinterlistiger Dolchstich gegen die edle polnische Nation
(man denke an die damalige Polenbegeisterung des gesamten europäischen
Liberalismus!). So entfremde sich Rom die Völker (Fl. 1, 27-30).

2 Auf seine rein politischen Ideen und Auffassungen kann im Rahmen
dieser Arbeit nicht eingegangen werden. Es genügt, auf den Zusammenhang
von kirchlichem und politischem Liberalismus bei Wessenberg hingewiesen
zu haben.



— 171 —

liehen eine Torheit sei, die Urbilder in den Finsternissen des Mittelalters

zu suchen »1.

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich ein vierter Gegensatz :

Wessenbergs Ruf nach Reformen! (Weiter unten wird über diesen zweiten

Brennpunkt im Leben Wessenbergs eingehender zu sprechen sein ;

hier nur insoweit er dadurch in Gegensatz zu Rom kam.) Rom hat
die Zeichen der Zeit nicht erkannt, ja steht vielfach gegen den
Zeitgeist. Es ist deshalb in hohem Grade reformbedürftig. Wessenbergs
kirchenamtliche Reformtätigkeit hatte ihn in scharfen Konflikt mit
Rom gebracht. Später milderte sich dieser Gegensatz zu einem
publizistisch-abstrakten. Er übernahm die Forderung der alten konzi-
liaren Zeit nach Reform an Haupt und Gliedern voll und ganz, und

zwar mit immer stärkerer Betonung der Reformbedürftigkeit des

Hauptes und der gesamten Hierarchie, nachdem ihm die Möglichkeit
zur Reform an den Gliedern durch Abgabe seines hierarchischen Amtes

genommen war und er selber nicht mehr zur reformbedürftigen
Hierarchie gehörte.

Die Reformbedürftigkeit des Papsttums ist zwar nach Wessenberg

keine sittliche und individuelle mehr (im Gegensatz zur Zeit
um 1500). Sie wurzele viel tiefer, im ganzen kirchenrechtlichen System
des in der Gegenreformationszeit erstarkten Papsttums, im «

Ultramontanismus » oder « Jesuitismus », wie er in Anlehnung an zeit-
übliche Schlagworte sagt. Rom und der päpstliche Stuhl müsse vom
Jesuitismus wieder befreit werden, wenn die Kirche nicht untergehen
soll. In der Flugschrift von 1847 (Fl. 5) verlangt er von Pius IX.
geradezu die Aufhebung dieses Ordens, wenn die Kirche wieder
blühen soll. « Man darf nur dann ein nachhaltiges, ersprießliches
Ergebnis sich versprechen, wenn mit den politischen Reformen
(Anspielung auf die liberalen Reformen Pius' IX. nach seinem

Regierungsantritt eine gründliche Verbesserung der Bildung des Volkes
und namentlich der Geistlichkeit gleichen Schritt halten würde und
insbesondere, wenn der römische Hof von dem verderblichen Einfluß
des ihn umlauernden Jesuitenordens sich gänzlich frei zu machen
wisse der den innersten Lebenskeim des Christentums durch

1 An Rotteck 2. 6. 1840 (Schirmer, Nr. 207). Über Rotteck, den bekannten
Führer des süddeutschen Frühliberalismus vgl. man AUg. D. Biogr. und Weeck's
Bad. Biogr.



— 172 —

pharisäischen Sauerteig vergiftet hat und fortwährend bestrebt ist,
ein Gemisch von gesetzlichem Judentum und neuem selbst geschaffenem

Heidentum der schlimmsten Art an die Stelle der Religion
des Geistes, der Liebe und Wahrheit zu setzen ». Das Gespenst <les

Jesuitismus spukt auch in den Briefen an Mittermaier. « Nur ein
zweiter Ganganelli könnte von Rom aus den katholischen Angelegenheiten

eine Richtung geben, wie das wahre Interesse der Religion
und Kirche sie erfordert. Aber Ganganelli steht jetzt bei der Kurie
ebensowenig im Geruch der Heiligkeit als Kaiser Joseph IL bei den

jetzigen Machtübern in Wien »1. Rom kann überhaupt nichts Gutes
mehr hervorbringen. Als sich Mittermaier 1846 anerkennend über
den Schweizer Nuntius2 äußerte, konnte Wessenberg seinen Unmut
nicht verbergen : « Wie haben Sie aber in dieser Beziehung (d. h. für
die Sache der Reform) von einem päpstlichen Nuntius etwas erwarten
können Diese Herren sind in der Geistesrichtung alle von einem

Schlag, wenn auch der eine oder andere mildere Formen hätte ».

Auch Wessenbergs Lebenswerk, die Konziliengeschichte, baut auf
dieser These auf : von Rom haben wir nichts Gutes zu erwarten, es

verhindert nach Möglichkeit jede gesunde Reform. Diesen Eindruck
hat das Werk überall bei Protestanten wie Katholiken gemacht.

Wessenberg war sich natürlich der Schärfe seiner romfeindlichen
Verdammungsurteile bewußt und empfand immer wieder das

Bedürfnis, seine sensationellen Schritte zu rechtfertigen. Seine

Verteidigung ist die ewig alte jeder kirchlichen Opposition, die keine
andere Unfehlbarkeit als die eigene anerkennt. Die « Wahrheit »,

das Wohl und der Bestand der Kirche verlange diesen Kampf. Bei

Wessenberg kommt noch das echt liberale neuzeitliche Moment hinzu :

Verteidigung der « unveräußerlichen Rechte der Menschheit. Daher
darf und muß der Christ seine Stimme erheben, damit die Wahrheit,
die allein katholisch ist, nicht Abbruch leidet. Man muß eine

Berufung vom übel unterrichteten Papst an die Kirche richten ». Es
schmerze zwar den Katholiken, dem Papst « im Angesicht der Welt
widersprechen zu müssen ». Aber « hier wäre Schweigen Verrat »

(Fl. 1, 9).

Man wird auch hier an der inneren Aufrichtigkeit und Über-

1 an Mittermaier, 3. 3. 1846 (bei Kleinschmidt). Über Mittermaier, einen
der Führer des liberalen Vormärz in Deutschland vgl. ebd.

2 Girolamo d'Andrea, 1841-1845 Nuntius in der Schweiz ; 1845 Kardinal,
starb 1868.



— 173 -
zeugung Wessenbergs kaum zweifeln können. Seine Opposition war
ihm Gewissenspflicht. Schon damals in Rom 1817 und auch jetzt
wieder. Die Kirche könne von ihren Mitgliedern nicht blinden
Gehorsam verlangen. « Vielmehr entbindet der Gehorsam, den sie

verlangt, niemanden von der Pflicht, gewissenhaft seine Überzeugung
gegenüber den kirchlichen Obern auszusprechen. Nur können die

letzteren verlangen, daß dies in einer Weise geschehe, welche die

Achtung für das Ansehen der Kirche nicht verleugnet. Die Pflicht
hierzu wird jeder gutgesinnte Katholik, vorzüglich jeder gutgesinnte
katholische Geistliche anerkennen » (Fl. 9, 179). Wessenberg war
überzeugt, diesen Grundsatz immer befolgt zu haben. Seine maßlosen

Urteile empfand er nicht als solche. Er glaubte ein scharfes

Messer an die Auswüchse anlegen zu müssen. Seine ganze
antirömische Haltung wurzelt letztlich in der tiefen Überzeugung von
der Reformnotwendigkeit der kirchlichen Institutionen. Wir kommen
damit auf den zweiten Brennpunkt seines späteren Lebens.

11. Wessenbergs Reformideen.

Vor 1827 liegt Wessenbergs Reformtätigkeit vor allem auf sittlich-
religiösem Gebiet. Nach 1830 verschiebt sich der Schwerpunkt seiner
Reformideen auf das kirchenrechtliche Gebiet. Auch seine frühere
religiöse Schriftstellerei, der selbst die kirchliche Bewegung ihre
Anerkennung nicht versagte, versiegt fast vollständig in seiner zweiten
Lebenshälfte. Er gelangt immer mehr zur Überzeugung : zuerst
Reform der kirchlichen Einrichtungen, dann wird die so notwendige
sittlich-religiöse Reform überhaupt erst möglich. Darum weg mit
der alten kirchlichen Verfassung und die « ursprüngliche » freiheitliche

an ihre Stelle. Das ist der Grundton aller Reformforderungen
Wessenbergs, wie der gesamten Aufklärung. Zuerst muß Verschiedenes

fallen. Auf den Ruinen erst kann neues Leben erblühen. Hier
beginnt die Geburt der kirchlichen Gegenbewegung. Ähnlich wie

damals, als Luther vom Kampf gegen die Mißstände zum Vorstoß

gegen die Institutionen der katholischen Kirche überging, die katholische

Reaktion ins Leben trat, so rief Wessenberg und die
Aufklärung die zweite Gegenreformation der neuzeitlichen Geschichte herauf.

Die allgemeine Reformnotwendigkeit der Kirche in ihren Einrichtungen

ist Wessenbergs Lieblingsthese, die er in allen möglichen
Wendungen abwandelt. Noch um 1853, als die sittliche und geistige



- 174 —

Erneuerung des katholischen Klerus schon weite Fortschritte gemacht
hatte, aber die alten kirchlichen Einrichtungen immer noch weiter
blühten, schreibt er : « Nur ein Blinder oder Verblendeter kann
dermalen im Ernst das Bedürfnis von durchgreifenden kirchlichen
Reformen in Abrede stellen um den bedrohlichen Fortschritt des

Unglaubens und den Strom der Leichtfertigkeit zu dämmen» (Fl. 9, 191).
Genau wie zwanzig Jahre vorher : nur eine « gründliche Reform » der

Disziplinareinrichtungen durch die Synoden kann helfen (Fl. 1, 36).
Sein Lebenswerk über die Konzilien glaubt das « unabweisliche
Bedürfnis einer unaufhörlichen Bekämpfung der Ausartungen und
Mißbräuche » nachgewiesen zu haben.

Diese allgemeine Reformnotwendigkeit wird auf die verschiedenste

Weise begründet. Letztlich treffen sich alle in dem einen

Grundton : Wiederherstellung des reinen, ursprünglichen Christentums.

«Die in Vergessenheit geratenen Grundsätze des christlichen
Altertums » müssen wieder ins Leben gerufen werden (Fl. 3, 33). Der
« echte, reine Katholizismus » muß wieder durchdringen. Beseitigung
der « Entstellungen, Runzeln und Makeln » im Antlitz der Kirche !1

Ein wahres Zeitbedürfnis, gegen das « donnernde Manifeste » (Enzyklika

gegen Lamennais) nichts nützen.
Neben dieser positiven Begründung geht eine mehr negative :

die Kirche kann nur durch diese gründlichen Reformen erhalten und

gegen Angriffe geschützt werden. « Für notwendig halte ich sie nicht

nur, damit ein tieferer Verfall und ein weiteres Verderbnis im Schöße

unserer Kirche selbst, sondern auch damit Europa vor Erneuerung
von Religionskriegen und dem Einbruch einer neuen Barbarei bewahrt
werde ». Die kirchenrechtlichen Reformen sind im Sinne Wessenbergs

das wirksamste Mittel, « die Gefahr des Umsichgreifens des

sogenannten Deutschkatholizismus » zu bannen, eine nachdrückliche

Mahnung an « die Leiter in Staat und Kirche, zu einer guten Reform
der Kirchenzustände die Hand zu bieten ». Wessenberg will
aufrichtig durch seine Reformen letztlich nichts anderes als den « größten

1 Belegstellen : Briefe an Mitterm. (bei Kleinschmidt), 6. 11. 1845 und
24. 1. 1846 ; ferner Jenaer Lit. Zeitung 1845, S. 408. Allerdings dürfen nicht
« einzelne der Kirche eine Regeneration aufdrängen. Wenn aber die Zeit, dieser
große Reformator eine Regeneration dringend fordert, dann ist es gewiß
der Weisheit der Kirchenvorsteher angemessener, sich damit in würdevollem
Ernst zu befassen, als ein donnerndes Manifest gegen die Forderungen der Zeit
herauszugeben» (Fl. 1, 13/14).



— 175 —

Vorteil für die Religion » und eine « wirksame Förderung christlichen
Sinnes und christlichen Lebens »l.

Trotz der Forderung nach gründlichen Reformen will Wessenberg

deshalb doch nicht zum Revolutionär werden. Alles soll mit
« gesetzlichen Mitteln » geschehen, nicht durch Gewaltakte einzelner,
sondern die rechtmäßigen kirchlichen Obern sollen die Reform
vollziehen2. Man müsse sie nur von dieser Notwendigkeit überzeugen.
Er will das Wesen der Kirche durchaus nicht umstürzen. « Die Grundlagen

und Grundeinrichtungen der Kirche sind vortrefflich und brauchen

nur in ihrer Reinheit aufgefaßt und von den trübenden Elementen,
die sich nach und nach angesetzt haben, gereinigt zu werden, um
in Zukunft immer mehr anerkannt zu werden und stets herrlichere
Früchte zu bringen ». Seine Reform will « innerhalb der Schranken

kanonisch-gesetzlicher Ordnung » bleiben. Er will « kanonische
Beseitigung » der Mißstände 3.

Wessenbergs Stellung in der Reformfrage will also bewußt eine

Mittelstellung sein zwischen den zwei Extremen. Die beiden radikalen
Parteien sind nach ihm die kirchliche Reaktion (d. h. die Ultramontanen)

und die kirchliche Revolution (d. h. die radikale Aufklärung,
die auch vor den Dogmen und vor einem Schisma nicht Halt machen

will). Er lehnt beide ab. Beide sind eine Gefahr für das Reformwerk
und damit für den Bestand der Kirche. Er verurteilt letztlich jede
kirchliche Parteibildung, da jede Partei eine Gegenpartei hervorruft,
Gegensätze und Extreme schafft4. Er formuliert einmal seine

Zweifrontenstellung so : « In Hinsicht der Religion haben wir jetzt
vorzüglich die Verachtung alles Glaubens an göttliche Dinge, das Setzen
des Buchstabens an die Stelle des Geistes und bloßer Formen an die
Stelle der Gesinnung und die pharisäische Heuchelei in allen Gestal-

1 Fl. 9, 192 und Briefe an Mitterm. 6. 11. 1845 und 14. 4. 1846 (bei
Kleinschmidt)

2 Fl. 1, 13. Allerdings in episkopalem Sinne gemeint. Der Bischof kann
auch gegen den Willen Roms gewisse Einrichtungen für sein Bistum rechtmäßig
abschaffen.

3 Briefe an Mitterm. 6. 11. 1845 und 3. 3. 1846 (bei Kleinschmidt).
4 Man wird allerdings die Zweiteilung Wessenbergs innerhalb der Kirche

nicht anerkennen können : das linke Extrem war schon außerhalb der Kirche.
Tatsächlich haben sich hier die Grenzen noch zu Lebzeiten Wessenbergs
verschoben : Ausschaltung der kirchlichen Radikalen. Zum linken Extrem innerhalb

der Kirche wurden jetzt die Aufklärer unter der geistigen Führung Wessenbergs,

zum rechten die starren Ultramontanen ; in der Mitte standen die
Gemäßigten, etwa die Tübinger Schule, Möhler und dann Hirscher.



— 176 —

tungen zu bekämpfen»1. Er selber idealisiert sein Konzilienwerk
als « jedem Parteigeist fremd und jedem Extrem abhold Eine
ernsthafte Beherzigung des reichen Inhalts dürfte daher auch weit
besser als alle polemischen Streitschriften dem Unheil zu begegnen

geeignet sein, womit Deutschland sich einerseits durch den um sich

greifenden Geist liebloser Unduldsamkeit, andererseits durch ein
ungeregeltes Streben nach willkürlichen Gestaltungen des Christentums
bedroht sieht »2.

Oben wurde schon angedeutet, daß Wessenberg seinen
Hauptfeind,nicht links, sondern rechts sah. Wohl gibt er ausdrücklich seine

Ablehnung des Deutschkatholizismus kund, « ein Luftgebilde ohne alle

haltbare Grundlage »3. Er sieht in dieser Sektenbewegung etwas

völlig Überflüssiges und eine neue Zersplitterung, die mit dem
Katholizismus nichts mehr zu tun habe. Aber unter der Decke möchte er
ihr doch möglichst viele Vergünstigungen zuschieben, namentlich auf

staatlich-politischem Gebiet. Er ist selbst bei der badischen Regierung
in diesem Sinne tätig 4. In Privatbriefen erklärt er sich immer wieder
für staatliche Gleichstellung der neuen Sekte mit den zwei bestehenden
Konfessionen5. Solche versöhnlichen Gesten hat er gegenüber der

streng kirchlichen Partei nie gefunden und hat damit deutlich gezeigt,

wo er eigentlich stand. In vielen Punkten wollte er doch grundsätzlich,
was die radikale Linke wollte, nur liebte er gemäßigtere Methoden.
Man wird von hier aus seine schneidenden Urteile gegen die streng
kirchliche Richtung in ihrer Bedeutung besser verstehen können.

Man darf aus dieser bewußt betonten Mittelstellung zwischen
den beiden Extremen nicht den Schluß ziehen, Wessenberg habe nun

1 an Mitterm. 19. 12. 1847. Man merkt schon hier, in welcher Richtung
Wessenberg seine eigentliche Kampfkraft verwenden will. Es geht nach rechts.
Er hat nie schärfere Worte gefunden als gegen die Ultramontanen. Die kirchliche

Revolutionspartei hat ja auch in ihm nicht so sehr einen Gegner, als
vielmehr einen Freund sehen wollen. Die Briefe seines Bruders Johann sind dafür
ein beredtes Zeugnis.

2 an Mitterm. 3. 3. 1846. Auch hier wählt er wieder eine kirchliche
Mittelstellung zwischen den A- und Antikirchlichen und den Ultrakirchlichen und
ist gerade deshalb keine kirchliche Mittelstellung mehr. Denn die gibt es nur
zwischen kirchlichen Parteien.

3 an Mittermaier 6. 11. 1845 (bei Kleinschmidt).
4 Beispiele für diese unbekannte kirchenpolitische Tätigkeit Wessenbergs

finden sich im Karlsruher Generallandesarchiv (Religions- und Kirchensachen,
Fasz. 14 und a.).

5 an Mitterm. 14. 4. und 29. 4. 1846. Öffentlich ist er aber nie dafür
aufgetreten.



— 177 —

eine Mittelpartei begründen wollen. Er war grundsätzlich
parteifeindlich. Er haßte alles, was nach Schablone und aufgezwungenem
Parteigehorsam roch. Das vergrößere nur die Aufregung und erweitere

die Spaltung. « Jedem Parteigeist fremd », dieses Wort kann

man über das Leben dieses Mannes schreiben. Sein gleichgesinnter
Bruder Johann wird nicht müde, in seinen Briefen immer wieder
auf diese unbedingt notwendige zwischenparteiliche Stellung
hinzuweisen. In der Deutschkatholischen Angelegenheit solle er sich
möglichst still verhalten : « Die geistlichen Herren dahier (Freiburg i. Br.)
möchten gar zu gerne, daß du dich über die Sache auch öffentlich
aussprichst, welches aber deine Stellung der Unabhängigkeit ganz
verändern und nur allgemeine Polemik hervorrufen würde, deren
Ende nicht abzusehen ist. So wie du jetzt stehst, kann dir niemand
etwas anhaben und bleibst stark. Wie du dich immer aussprechen

magst, würden sich Stürme erheben Silence est aussi une
puissance»'. Johann sieht mit Besorgnis, wie man immer wieder von
links her versucht, den Namen Wessenbergs im eigenen Interesse

zu mißbrauchen -. Ruhe und Unabhängigkeit um jeden Preis sei

deshalb umso notwendiger. « Noch nie hat eine Polemik genützt,
am wenigsten in religiösen Angelegenheiten. Auch die Klügsten und
Weisesten laufen Gefahr, ihre Unabhängigkeit zu verlieren und dadurch
ihren Einfluß für die Zukunft, ja selbst das bisher gehabte Ansehen

zu verlieren, wenn sie sich eine Erklärung abdringen lassen »3.

(Reformhindernisse) : Kein Wunder, wenn Wessenberg das große
Hindernis für die Reform in den kirchlichen Parteiungen sieht. Jede

gewaltsame, revolutionäre und geräuschvolle Reformbewegung der
Parteien links und rechts mache die wahre Reform nur unmöglich.
Das einzige Mittel sei die stille Beratung der Gesamtheit. Daher sein

Ruf nach einer « Macht, die über den Parteien steht », damit sie die

große Reform vermittle. Diese Macht sieht er aber nicht im Papsttum,

das ja selber Partei sei, sondern im Staat4. Das Haupthindernis

1 Briefe Johann v. Wessenbergs (W. B.) 7. 1. 1845; 24. 11. 1845 schreibt
er : « Es gibt Zeiten, wo die beste Erklärung der Gesinnung im Stillschweigen
liegt, und in einer solchen Zeit leben wir jetzt ». 27. 11. 1845 : « Dein
Stillschweigen wird am besten beiden Parteien imponieren. Jede Erklärung muß
eine unnütze Polemik herbeiführen. Die Römlinge möchten vorzüglich eine
solche provozieren. Das ist mir ganz deutlich ».

2 Verschiedene Briefe. Auch Wessenberg empfand deutlich diese Schwierigkeit

(an Mitterm. 24. 1. 1846).
3 Nr. 460 vom 21. 12. 1845. ' Belegstellen: Fl. 9, 191-197.

REYUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 12



— 178 —

sieht Wessenberg nicht in der radikalen Linken. Diese will ja
auch Reform, zum größten Teil sogar in den gleichen Punkten wie
er selbst. Aber ihre grobschlächtigen Methoden schaden nur und
rufen nach der ultramontanen Gegenbewegung, gerade das, was Wessenberg

im Interesse der Reform verhütet wissen will. Oder wie Johann
von Wessenberg es einmal ausdrückt : « Jetzt ist nichts Klügeres zu

tun, als bessere Zeiten abzuwarten und der ultramontanen Partei
keine Veranlassung zu geben »1. Der Gegensatz zur Linken ist also

nur ein mittelbarer, insofern sie durch ihr radikales Vorgehen dem

eigentlichen Feind, wenn auch gegen ihren Willen, Brücken baut.

Deswegen lehnt sie Wessenberg ab, obwohl ihr Reformprogramm mit
dem eigenen auf weite Strecken einig geht.

Der große Feind der Reform steht rechts, vor allem im wieder
erstandenen Jesuitenorden. Gegen Rom und das Papsttum wahrt
Wessenberg immer noch die anständige Form. Für die Jesuiten aber

hat er nur unauslöschlichen Haß. Er hat hier ein übles Erbstück
des 18. Jahrhunderts durch das 19. Jahrhundert hindurchgetragen,
wie so viele andere. Man wird ihn deshalb zum guten Teil nachsichtig
beurteilen müssen. Für ihn ist der Orden ein Feind aller wahren
Sittlichkeit und Religion, der wie früher « die nämliche Verfälschung
der christlichen Sittenlehre sich ungescheut erlaubt ». Die sittlich-
religiöse Volksbildung ist in Gefahr, wenn sie « so unreinen, zweideutigen

Händen anvertraut wird ». Die Wiederherstellung des Ordens,
den einer der « weisesten und frömmsten Päpste » aufgehoben hat,
ist ein Unglück, « mit dem Frieden und der Ordnung in Kirche und
Staat unvereinbar »2. Er verlangt einen neuen Ganganelli und spricht
der Wiederherstellungsbulle von 1814 ihre Gültigkeit ab, da die

Regierungen nicht gefragt wurden. Kein Wunder, wenn Wessenberg

in den Jüngern Loyolas die größte Gefahr für das Licht der

Aufklärung und aller Reformabsichten sieht. Der Orden habe « mittels
seiner bekannten Künste bereits wieder einen Machteinfluß erworben,
der sich nicht nur jeder kirchlichen Verbesserung mit Starrheit und
Schlauheit widersetzt, sondern auch längst verschwundene Ausartungen
und Mißgestalten wiederherzustellen sich bestrebt ». Der Kampf für
Reform habe keinen Sinn und Erfolg, « solange der Orden Bestand

1 Nr. 449 vom 17. 11. 1845.
2 Jenaer Allg. Literaturzeitung 1845, S. 408 (ferner S. 1103 f., 1108 f. und

Beck, Biogr., S. 517 f.).



— 179 —

hat » *. All das wird in aller Schroffheit hingestellt, ohne jede weitere

Begründung. Das sind für ihn ausgemachte Tatsachen. Der Urteilsspruch

Clemens' XIV. gilt ihm hier als letzte Autorität und unfehlbar,
weil « nach der reiflichsten Untersuchung »2.

Diese Feindschaft überträgt er in etwas milderer Form auch

auf die emporkommende streng kirchliche Bewegung. Seine Gegnerschaft

gründet Wessenberg auf deren zwei Sünden und Grundfehlern,
auf ihr « starres Festhalten an allem Althergebrachten als ausschließlich

katholisch » und ihre anmaßende Forderung nach Unabhängigkeit
der Kirche vom Staat. Eine Absage gegen die kirchlich-religiöse
Bewegung wie gegen den sich bildenden politischen Katholizismus
Gegenüber der kirchlichen Reaktion fühlt sich Wessenberg durchaus
als Verteidiger des « inneren und reinen » Christentums gegen die

Veräußerhchung, Verweltlichung und Politisierung der Kirche, gegen
das « Setzen des Buchstabens an die Stelle des Geistes » und bloßer
Formen an die Stelle der Gesinnung und gegen die « pharisäische
Heuchelei in allen Gestaltungen »3. Es wäre recht interessant, die

Stellung Wessenbergs zu den Anfängen und zur Entwicklung der
kirchlichen Bewegung näher zu verfolgen. Es mag das einem späteren
Artikel vorbehalten bleiben, wenn einmal Wessenbergs Korrespondenz
der dreißiger, vierziger und fünfziger Jahre, die hier ausschließlich
in Betracht kommt, in größerem Umfang zur Verfügung steht. Bis
jetzt ist es leider noch nicht gelungen, größere Bestände ausfindig
zu machen, da sie noch unbekannt in der Zerstreuung liegen 4.

Wessenberg empfand es schmerzlich, daß die kirchliche Bewegung
allmählich alle Stellungen eroberte. Vor dieser Tatsache konnte er
seine Augen nicht verschließen. Seine vertraulichen Briefe an den

gleichgesinnten Mittermaier sind ein klares Eingeständnis des

Zusammenbruches der Aufklärung. « Daß bei uns Katholiken die
ultramontane Partei nicht nur in Italien, Frankreich und der Schweiz,

1 Fl. 9, 146 f. und Brief an Mitterm. 6. 11. 1845. Wessenberg fürchtet
auch, daß ein weiteres Verweilen der Jesuiten in der Schweiz dort alles « Licht
unterdrücken wird» (an Mitterm. 21. 1. 1846).

2 Jenaer Allg. Literaturzeitung 1845, S. 408.
3 Briefe an Mitterm. 6. 11. 1845 und 19. 2. 1847.
4 Wie aufschlußreich diese Korrespondenz sein müßte, zeigen schon die

wenigen veröffentlichten Briefe Wessenbergs an Mittermaier und die
unveröffentlichten Briefe seines Bruders Johann. Die kirchlichen Fragen und die neu
erwachende kirchliche Bewegung sind A und O dieser Briefe. Wie wertvoll
wären schon die Antworten an Johann.



— 180 —

sondern auch in Deutschland bei weitem die stärkste ist, läßt sich
nicht verkennen. Sie wehrt und sträubt sich aus allen Kräften gegen
jede unbefangene Beratung über die kirchlichen Zustände und wird
täglich kühner in der Verteidigung alles Mißbräuchlichen. Unsere

Theologen wetteifern miteinander, hierfür in dialektischer Kunst die
alten Scholastiker zu überbieten. Während ultramontane Zeitschriften
in Menge erscheinen, die guten Absatz finden, hat das katholische
Deutschland jetzt nicht eine mehr, die dem Unwesen entgegenarbeitet.
Die mit dem Tode von Pflanz eingegangenen 'Freimütigen Blätter',
zu denen ich viele Beiträge lieferte, konnten sich nur kümmerlich
fortschleppen, obgleich Redakteur und Mitarbeiter kein Honorar
bezogen. Am auffallendsten ist, daß die heutige Politik, vorzüglich
in ganz katholischen Staaten, sich mit großer entschiedener Vorgunst
den Ultramontanen zuwendet, obgleich diese immer unumwundener
eine völlige Losreißung und Unabhängigkeit der Kirche vom Staat
in Anspruch nehmen. Alle diese Verhältnisse bieten dem helldenkenden

Katholiken nichts Erfreuliches. Und dennoch ist die Hoffnung

fest in mir begründet, daß einst der echte, reine Katholizismus
obsiegen werde. Nur müssen seine Freunde nicht aufhören, seine

Grundsätze in Schutz zu nehmen und ans Licht zu stellen. In
Frankreich läßt sich doch hin und wieder eine Stimme in diesem
Sinne vernehmen. Der kirchliche Gallikanismus ist noch nicht ganz
ausgestorben, obgleich er jetzt unter den Bischöfen wenige warme
Anhänger mehr zählt. In der Schweiz wird der Jesuitismus, wenn
ihm ein längeres Walten vergönnt ist, alles Licht unterdrücken. Auch
in Italien ist die ultramontane Partei, auch unter den Laien, selbst

unter den Gelehrten, seit 30 Jahren ungemein angewachsen. Sehr

viele scheinen sogar in vollem Ernst von der Erstarkung des Ultra-
montanismus die politische Wiedergeburt ihres Vaterlandes und seinen

Aufschwung zu erwarten »l.
Was Wessenberg am wenigsten begreifen kann, ist die

stillschweigende Duldung oder gar Unterstützung der Ultramontanen
durch manche Regierungen. In seinen Augen beinahe Selbstmord,
wovor er die Staaten warnen zu müssen meint mit dem Hinweis auf
das angebliche ultramontane Ziel der Erneuerung der mittelalterlichen

weltlichen Herrschaft der Päpste. « Noch wären aber die Staat;--

' Brief vom 24. 1. 1846. Im Brief vom 10. 4. 1838 bedauert er den Sieges-
zug der mittelalterlichen Scholastik an den Universitäten.



- 181 —

regierungen jetzt imstande, durch enge Verbündung unter sich die

Pläne dieser Partei zu vernichten. Nur müssen sie damit nicht zögern
und mit Entschlossenheit auftreten. Mit Temporisieren und halben

Maßregeln ist in Zeiten wie den unsrigen der guten Sache nicht
gedient »1.

Diese trüben Aussichten haben seinen Idealismus stark bedrückt.
Er redet sogar von seinen früheren Illusionen. Aber vom Endsieg
der Sache der Aufklärung ist er doch zutiefst überzeugt. « Ich bin
doch weit entfernt mit Timonischer Misanthropie am endlichen Sieg
des Besseren zu verzweifeln. Nur darf man im redlichen Streben
darnach nicht ermüden, wenngleich keine Aussicht vorhanden ist,
daß der Sieg in der nächsten Zukunft erfolgen werde ». Seine einzige

Hoffnung bleibt trotz mancher Enttäuschung immer noch die
Staatsgewalt. « Vielleicht will die Vorsehung die Übelstände auf den Punkt
sich steigern lassen, wo die Regenten sich notgedrungen sehen werden,
als Schirmherren der Kirche zur Verbesserung einen nachdrücklichen

Impuls zu geben » 2.

Reformgegenstande und Reformmittel.

a) Reform der Kirchenverfassung :

Wessenbergs Reformpläne sind umfassend. In ihm, dem Abschluß der

Aufklärungszeit, sammeln sich noch einmal alle Reformforderungen auf
dem Gebiet der Kirchendisziplin und der KirchenVerfassung. Seine Idee
einer Nationalkirche gehört indessen beinahe ausschließlich der ersten
Periode seines Lebens an und taucht später kaum mehr an die
Oberfläche. Noch einmal wird dieser einstige Lebenstraum in einem Brief
an Mittermaier berührt. Wessenberg meint, ein deutsches Kirchenrecht
und eine deutsche Kirche hätten Vorkommnisse wie das Kölner Ereignis3

einfach unmöglich gemacht. «Im Jahre 1815 war Gelegenheit,
dazu den Grund zu legen. Allein Preußen wie Bayern glaubten, wie
früher Napoleon, für ihre Souveränität weit weniger von diplomatischen
Übereinkünften mit Rom als von einer würdevollen Selbständigkeit
der katholischen Kirche in Deutschland besorgen zu dürfen. Jetzt
fehlt es ganz an einem ariadnischen Faden, um sich aus dem Laby-

1 an Mitterm. 14. 4. 1846. Ferner Fl. 1, 21.
2 an Mitterm. 18. 1. 1847 und 24. 1. 1846.
3 Einkerkerung des Kölner Erzbischofs Clemens August v. Droste wegen

seines Widerstandes gegen die preußische Mischehenpolitik. Das Kölner Ereignis
war entscheidend für das Erwachen der katholischen Bewegung in Deutschland.



- 182 —

rinth der Verwirrungen im Kirchlichen und im Verhältnis vom Staat
zur Kirche herauszufinden »1. Die unmittelbaren Reformziele liegen
jetzt nicht mehr hier. Für die Bildung der Nationalkirche ist nach
der Überzeugung Wessenbergs die Gelegenheit längst versäumt worden.

Als Reformziel und Reformmittel auf dem Gebiet der
Kirchenverfassung erscheint jetzt die Synode. Der Synodalismus hat wohl
die katholischen Gemüter in dieser Spätzeit der Aufklärung bis 1850

am meisten erregt und mußte sie über kurz oder lang in zwei Lager
spalten. Der Hauptgrund liegt darin, daß durch den Synodalismus
der demokratische Parlamentarismus auf kirchliches Gebiet verpflanzt
werden sollte, um die autoritäre hierarchische Kirchenverfassung
aufzulockern. Der Synodalismus ist kirchlicher Liberalismus in reinster
Form. Darum knüpft sich an ihn auch die heftigste und nachhaltigste

Auseinandersetzung. In keiner der kirchenpolitischen Schriften
Wessenbergs fehlt dieses Thema. Es wird zum Brennpunkt seines

zweiten Lebensabschnittes von 1830 bis zu seinem Tode 2. Die Lösung
aller Probleme, aller Schwierigkeiten : die Synode Das einzige Mittel,
aus all der kirchlichen Dekadenz endlich herauszukommen : die Synode
Die einzige Hilfe, Rom und die Kirche vor dem Untergang zu retten :

die Synode Sie allein werde die absolut notwendige Versöhnung
von Kirche und dem 19. Jahrhundert zustande bringen. Das Kölner
Ereignis, nach Wessenberg ein Fiasko Roms und der Hierarchie,
und der ganze Konflikt zwischen Staat und Kirche ist nur die Folge
der großen Unterlassungssünde der kirchlichen Hierarchie. Es sei

klar, daß « jede Umgehung eines so heiligen, einflußreichen Kirchengesetzes

unberechenbar traurige Folgen » nach sich ziehen müsse

(Fl. 3, 13). Die ganze Schrift über die Kölner Sache (F. 3) ist ein

einziger Hymnus auf die Synode. 1840 erscheint sein vierbändiges
wissenschaftliches Lebenswerk mit einem einzigen roten Faden :

Wiederherstellung der Synode, um die unaufschiebbaren « gründlichen »

Reformen endlich durchzuführen. 1847 spricht eine neue Flugschrift
die große « Erwartung der katholischen Christenheit » aus, vom neuen

Papst die Synode und mit ihr all die erwünschten Reformen zu
erhalten (FI. 5). Die beiden Revolutionsjahre bringen dann einen

synodalen Höhepunkt in der Wessenbergschen Publizistik3. Auch

1 an Mittermaier 10. 4. 1838.
2 S. auch Nörber (in Herders Kirchenlexikon, Sp. 1373 f.) zu den folgenden

Ausführungen.
3 Fl 6 (Fl. 9 ist auf Fl. 6 aufgebaut), Fl. 7.



— 183 —

nach dem Zusammenbruch der demokratischen Revolution und damit
auch des Synodalismus bleibt Wessenberg seinem 'Ceterum censeo'

treu bis zum Ende *.

(Wesen und Zweck der Synode) : Es bleibt nun immer sonderbar,

warum Wessenberg dieses Allheilmittel in seiner kirchenamtlichen Zeit
in der Versenkung ließ 2. Es ist allerdings richtig, daß der Ruf nach

Synoden das Feldgeschrei der aussterbenden Aufklärung war und die

kirchliche Begleitmusik zum parlamentarischen Konzert des vormärzlichen

Liberalismus ist. Aber daneben bleibt es doch auch wahr, daß

Wessenberg als Bistumsverweser von Konstanz nie eine Bistumssynode
hielt, weil sie ihm in seine aristokratische, autoritäre Führung nicht
paßte. Denn sein Synodalismus ist oligarchisch-konstitutionell, nicht
der radikal-demokratische der kirchlichen Linken. Nach 1827 sah

sich die Lage ganz anders an. Der Einfluß Roms in der deutschen
Hierarchie wuchs bedrohlich. Aufklärer unter dem deutschen Episkopat
gab es kaum mehr und man sah sich aus führenden Stellungen immer
mehr verdrängt in den niederen Klerus und in das Laientum. Ganz

natürlich, wenn die Aufklärung bald demokratische Formen annahm
und mit Hilfe der demokratisch-revolutionären Synode alles umstürzen
wollte. Wessenberg hat sich klug in diese neue Richtung eingereiht
und sie zu seinen Zwecken benützt, wenn diese auch nicht immer mit
den Absichten der kirchlichen Revolutionäre zusammengingen. Was
hätte denn Wessenberg als Hierarch auch mit einer radikalen Synode
anfangen sollen, die sich nicht mehr in den Grenzen Wessenbergscher
Reformziele halten wollte Aber vorderhand war sie für ihn ein

willkommener Sturmbock gegen alle römischen und ultramontanen
Tendenzen. Also Mittel zum Zweck

Die synodale Kircheneinrichtung erscheint bei ihm aber auch als

Selbstzweck. Sie ist Mittelpunkt seines liberalen Kirchenrechtsideals.

Ja, sie gehört zum Wesentlichen der Kirchenverfassung überhaupt,
als notwendiges Gegengewicht gegen absolutistische Tendenzen Roms 3.

Wessenbergs Synodalismus hängt also wieder eng zusammen mit seinen

nationalkirchlichen Ideen. Er ist Wiederherstellung des « reinen,
ursprünglichen » Kirchenrechts. Das werde auf die Dauer nicht
verhindert werden können (Fl. 1, 15).

1 Fl. 8 und Fl. 9.
2 S. Nörbers Wessenberg Artikel im Kirchenlexikon Sp. 1373.
3 S. Fl. 9, 52/53 : Die Synoden seien in Sachen der Kirchendisziplin ein

heilsames Gegengewicht gegen die zentralistische Papstgewalt.



— 184 —

Ebenso selbstverständlich ist für Wessenberg die Durchführung
der Synoden mit staatlicher Hilfe. Die Regierung habe die Pflicht und
das Recht, die «Oberhirten dazu aufzufordern» (ebd.). Sie soll darauf
dringen, daß auch die Laien darin Stimmberechtigung erhalten. Ja,
Wessenberg sieht schließlich die einzige Hoffnung für das Zustandekommen

von Bistumssynoden nur noch bei der Regierung : « Solche

Synoden werden, wenn sie auch vom Klerus und von Gemeinden

begehrt werden, jetzt schwerlich Zustandekommen, wenn nicht die

Regenten darauf dringen und dafür die geeigneten Einleitungen treffen.
Auch wäre es, damit der Erfolg entsprechend ausfällt, nötig, daß die

Regierungen gemeinsam Vorbereitungen treffen »l. Diesen indirekten
Weg der Staatshilfe zieht Wessenberg dem direkten Eingreifen der

Staatsgewalt vor. Denn « der Weg der Selbstreform der Kirche durch
die Kirche ist ohne Zweifel dem Weg einer Kirchenreform durch die

Staatsregierung weit vorzuziehen ». Aber wenn die Kirchenbehörden
die Reform einfach verweigern, dann steht dem Staat das Recht zu,
eine Reformsynode abzuhalten 2. Also Synoden auch gegen den Willen
von Bischof und Papst Diese überraschend weitgehende Haltung
Wessenbergs hängt ganz folgerichtig mit seinen Anschauungen über
Kirche und Staat zusammen (s. unten).

Neben diesem Selbstzweck der Synoden, der im antirömischen

System Wessenbergs begründet liegt, bilden sie das vorzüglichste
Mittel zur Durchführung seiner Reformziele. « Unter allen kanonischen
Anstalten das tüchtigste und wirksamste Mittel, um Verbesserungen
zu veranlassen und ihre Vollziehung zu überwachen und zu betreiben ».

Auf den Synoden können « mit christlicher Freimütigkeit alle Gebrechen,

Mängel und Schäden bei Hohen und Niedern aufgedeckt und wirksame
Mittel zur Beseitigung » getroffen werden. Sie sind die « Hauptnerven
und Schlagadern des kirchlichen Lebens, ohne Vergleich das

angemessenste Organ, es rein zu erhalten »3.

b) Kirchendisziplin :

Die wichtigsten Reformziele, die die Synode durchzuführen hat,

liegen auf dem Gebiet der Kirchendisziplin und Kirchenpolitik. In der

Zölibatsfra.ge nimmt Wessenberg eine gemäßigte Stellung ein 4. Er ist

1 Brief an Mittermaier 6. 11. 1845.
2 Fl. 9, 197. Wessenberg greift dabei auf das Beispiel Karls d. Gr. zurück.
3 Belegstellen: Brief an Mitterm. 6. 11. 1845 und Fl. 9, 193, 157.
4 Über Wessenbergs frühere Stellung zum Zölibat s. Nörber in Herders

Kirchenlexikon Sp. 1369 (für Aufhebung



— 185 —

zwar durchaus gegen die « fernere Haltbarkeit des Zölibats. Die
Bedenklichkeiten dagegen können nicht beschwichtigt werden » (Fl. 1, 15).
Er sieht sogar das Ideal in der Priesterehe. Sie ist aber durchaus Mittel
zum Zweck : die sittliche Verwilderung der Geistlichkeit soll dadurch

beseitigt werden. Er spricht sich scharf gegen die niedrigen
Triebmotive so vieler Antizölibatäre aus. « Was den Zölibat der Geistlichen

betrifft, so wäre es dem Interesse der Reform sehr zuwider, wenn ihr
dessen Aufhebung wollte vorangestellt werden. Wie könnte man dabei
der Verdächtigung, daß es den Reformfreunden unter dem Klerus nur
um Weiber zu tun sei, entgehen Eine gründliche, sittlich-religiöse
Bildung des Klerus wird ihn vorderhand am sichersten vor den Inkon-
venienzen des Zölibats bewahren. Den Weg zur Priesterehe sollte
vorerst die Laisierung solcher Geistlicher bahnen, die den Zölibat zu
halten nicht vermögen und daher aus dem geistlichen Stand treten
möchten. Dadurch würde dem Skandal ein Ende gemacht, solche

Geistliche zum Protestantismus übergehen und ein Weib nehmen zu
sehen ». Überhaupt scheint ihn dieses niedrige Treiben, das mit idealem
Geiste bald nichts mehr zu tun hatte, stark angewidert zu haben ].

In der Reformpublizistik Wessenbergs wird die Zölibatsfrage kaum
berührt, obwohl sie die Gemüter zeitweise stark aufregte.

c) Kirchenpolitik :

Ungleich weiteren Raum nehmen beim späteren Wessenberg seine

Reformansichten auf dem kirchenpolitischen Gebiet ein -. Ein Mann
wie Wessenberg mußte Antwort auf die Fragen der Zeit geben : das

Mischehenproblem der dreißiger und vierziger Jahre und die dadurch
neu aufgeworfene Frage nach dem Verhältnis von Kirche und Staat.
Die Stellung Wessenbergs zu diesen beiden Problemen anhand seiner

späteren Schriften und Äußerungen ist bis heute kaum berührt worden.

1 an Mitterm. 6. 11. 1845. Auch in den Briefen Johann v. Wessenbergs
spricht sich oft bitterer Sarkasmus über diese lüsternen Priester aus (23. 1. 1836 :

gegen Schreibers zölibatsfeindliches Auftreten). Er ist aber dabei durchaus
der Meinung, daß die Zölibatsfrage eine der « Klippen » sei, « wo früher oder
später der Katholizismus scheitern wird, wenn nicht zur rechten Zeit eingelenkt
wird» (19. 12. 1845).

2 Bezüglich Wessenbergs Reformanschauungen und Tätigkeit auf pastoralem

Gebiet (religiös-sittliche, liturgische Reformen usw.) vgl. man die Wes-
senbergforschungen Nörbers (Herders Kirchenlexikon), Gräbers (im Freib.Diözesan
Archiv, N. F. Band 28 und 29) und Rösch (ebd. Bd. 44). Diese Seite der Tätigkeit

Wessenbergs ist dort eingehend behandelt und gewürdigt. Sie gehört der
ersten Periode seines Lebens an.



— 186 —

Der Mischehenira.ge und dem daraus entstandenen Kölner Konflikt

hat Wessenberg eine eigene Flugschrift gewidmet (Fl. 3). Für
ihn hat die Sache, entsprechend seiner ganzen geistigen Haltung,
keinen dogmatischen Anstrich. Sie muß rein nach staatsrechtlichen
Gesichtspunkten und im Sinne nachgiebiger Toleranz gelöst werden.
Es ist « keineswegs ausgemacht, daß die vom Erzbischof vertretene
Sache eine göttliche Vorschrift sei» (3, 11). Die sogenannte ältere,
kirchliche Praxis ist in seinen Augen eine « Neuerung », ein « Akt der
Unduldsamkeit ». Sie hängt mit dem Dogma keineswegs zusammen,
ist etwas Äußeres, Unwesentliches und gefährdet nur den Vorteil der
katholischen Kirche. Sie hätte hier ruhig dem Staat Zugeständnis
machen können, ohne den Glanz der Kirche zu beeinträchtigen. Auch

Gregor XVI. werde sich noch zu einem « Wormser Zugeständnis »

verstehen müssen 1.

Wessenberg sieht entsprechend seiner Unterbewertung des Über-

natürlichen-Dogmatischen im kirchlichen Einsegnungsakt nur das
sittliche Erziehungsmoment, eine Ermahnung an das Brautpaar, ihre
Pflicht zu erfüllen. Diesen sittlichen Einfluß müsse sich die Kirche
wahren durch Einsegnung auch der Mischehen mit nichtkatholischer
Kindererziehung 2. Diese Ansicht beruht letztlich auf seiner Meinung
vom Wesen der Ehe und ihrem ersten Zweck, der nicht in der

Sicherung der Nachkommenschaft, in der Zeugung für das Reich
Gottes besteht, sondern in der «Belebung und Heiligung der
ehelichen Treue und Liebe »3.

In der Erneuerung der streng kirchlichen Grundsätze in der
Mischehenfrage sieht Wessenberg und mit ihm die gesamte Aufklärung eine

Störung des konfessionellen Friedens, einen Verstoß gegen das Grundgesetz

der Toleranz. Damit gewinne man den Protestantismus nicht.
Der « Wortgläubigkeit, dem bloßen Bekennen zum Glaubenssymbol
höheren Wert beizulegen als der liebreichen Gesinnung, die doch das

eigentliche Wahrzeichen, die Krone und das Siegel des Christentums
ist », sei ein Grundirrtum4. Der streng kirchliche Standpunkt in den

1 Belegstellen: an Mitterm. 24. 1. 1846; Fl. 3, 15. Nach Wessenberg ist
der Mischehenkonflikt der «Investiturstreit» des 19. Jahrhunderts (ebd.).

2 Fl. 3, 20 f. Das hängt mit seiner Anschauung von Christentum und
Kirche zusammen (s. weiter unten).

3 ebd. S. 22. Nach katholischer Lehre nur ein sekundärer Zweck.
4 Fl. 3, 26. Damit wird die religiöse Grundhaltung Wessenbergs berührt

mit ihrem künstlich konstruierten Dualismus zwischen Glaube und Liebe, Glauben



— 187 —

Mischehen errege nur « ungeheure Ärgernisse » und fördere indirekt
den Unglauben. Der Feind der Kirche sei heute nicht mehr der

Protestantismus, sondern der Unglaube. Der Zusammenschluß der
Konfessionen müsse daher mit allen Mitteln gefördert werden. Schroffe
konfessionelle Haltungen seien nicht mehr am Platze (Fl. 3, 28 ff.).

Da aber diese « natürliche » Lösung des Problems bei der
gegenwärtigen Richtung im Katholizismus keine Aussichten hat, kann nach

Wessenberg die Mischehenfrage nur staatsrechtlich geregelt werden.
Der Staat soll den « Neuerungen » das Plazet einfach versagen. Damit
hält er die Frage für gelöst l. Wenn der Staat die Forderung der
Kirche nach katholischer Kindererziehung für gesetzwidrig erkläre,
sei es förderlicher für die Kirche und das religiöse Interesse, wenn die

Kirche nachgibt2.

Diese einseitige Haltung mag vielleicht überraschen, ergibt sich
aber folgerichtig aus seinen Grundanschauungen über das Verhältnis
von Kirche und Staat. Man kann das kirchenpolitische System Wessenbergs

nicht einfachhin ein staatskirchliches nennen. Die Staatskirchler

gründen den Anspruch der staatlichen Kirchenhoheit auf das Jus
maiestaticum, das « unveräußerliche Recht » des Staates, die gesamte
Außenseite des gesellschaftlichen Lebens als höchste Macht zu
überwachen. Alles was irgendwie mit dem staatlichen Leben in Berührung
kommt, muß sich diesem ein- und unterordnen. Wessenbergs Begründung

geht zum großen Teil von einer ganz anderen Grundlage aus.
Sie ist nicht so sehr naturrechtlich3, als vielmehr religiös-sittlich.
Man kann sein System als religiöses oder christliches Staatskirchentum
bezeichnen, wobei Existenz des christlichen Staates und Identität von
christlichem und modernem Staat einfach vorausgesetzt werden 4.

und gute Werke, äußeres und inneres Christentum, Dogma und Ethik mit dem
Primat des jeweils zweiten Gliedes.

1 an Mittermaier 6. 11. 1845.
2 Fl. 9, 141. Die Einführung der Zivilehe sei keine Lösung des Konfliktes.

« Sie vermehrt nur die Reibungen mit den Kirchenbehörden und kann zur
Gleichgültigkeit gegen die Kirchen verleiten. In Rheinpreußen besteht sie, hat
aber den Kirchenfrieden nicht gefördert» (an Mitterm. 6. 11. 1845, ebenso in
Fl. 9, 140).

3 Als echter Liberaler verneint er dieses Moment nicht. Fl. 9, 9 : « Die
Rechte des Staates, die aus seinem Wesen und seiner Aufgabe hervorgehen,
ließ das Christentum unberührt. Dies gilt auch von jenen Rechten, welche dem
Staate in Beziehung auf das Äußere der Religion naturgemäß zukommen ».

4 Wessenberg hat dieser Frage zwei eigene Schriften gewidmet. Fl. 6 ist
eine Vorarbeit, die Fl. 9 weiter ausführt.



— 188 —

Nach ihm ist^ der Staat reine Rechtsordnung, die Kirche reine
moralische Ordnung. Diese These erscheint als das folgerichtige
Ergebnis zweier Grundanschauungen : seines Rechtspositivismus und seiner

Anschauung vom Wesen des Christentums. Die Kirche als rein moralische

Ordnung kann weder Recht schaffen (das kann nur der Staat),
noch kann sie Rechtsforderungen an den Staat stellen. Daraus ergeben
sich für Wessenberg die verschiedensten Folgerungen : « Zwangsrechte
stehen nur dem Staate zu, die Kirche dagegen kann kein Zwangsrecht
ansprechen ». Der Staat hat das Recht, von der Kirche die «

Beobachtung seiner Gesetze in allen weltlichen Dingen zu fordern ». Die
Kirche hingegen hat vom Staat nichts zu fordern. Sie hat deshalb
nicht aus sich ein Recht auf « ungestörtes Bestehen » im Staat. Ein
Recht darauf erwirbt sie sich « erst dadurch, daß der Staat ihr das

ungestörte Bestehen wirklich zusichert Christus sagte nirgends zu
seiner Kirche, sie habe den Schutz des Staates von Rechts wegen zu
verlangen, sie habe diese oder jene Rechte vom Staate zu fordern » '.

Daraus ergibt sich ohne weiteres für Wessenberg auch die Regelung
von Konfliktsfällen über Grenzfragen. Die Entscheidung liegt ausschließlich

beim Staat, denn er allein schafft Recht. « Nicht der Kirche kommt
es zu, zu richten ». Sie hat sich unterzuordnen, selbst wenn der Staat
im Irrtum wäre. « In keinem Fall ist sie berechtigt, eigenmächtig
zu verfahren, Fraktionen zu bilden oder Widerstand zu organisieren.
Die Lehre des göttlichen Stifters untersagt der Kirche jeden Gebrauch
weltlicher Waffen ». Ihre Waffe ist die Geduld 2. Wessenberg kommt
hier also zu schwerwiegenden Folgerungen. Jedes passive Widerstandsrecht

der Kirche wird verneint. Jede Benützung der politischen Rechtsmittel

im Rahmen der Gesetze untersagt Wessenberg, und vor allem

1 Belegstellen: Fl. 9, 42 und 14. Wessenberg unterscheidet also nicht zwischen
Forderungsrecht der Kirche und dem tatsächlichen Zugeständnis des Staates,
mit andern Worten, das natürliche und göttliche Recht der Kirche erkennt er
nicht als Recht an ; Recht schafft ja erst der Staat. Interessant, was Wess.
daraus weiter folgert : « Die der Kirche zustehenden Waffen zur Verfechtung
ihrer Überzeugung dem Staate gegenüber bestehen stets nur in Vorstellungen,
Belehrungen, Ermahnungen und Bitten. Gebraucht sie andere Waffen, setzt
sie sich selber ins Unrecht» (Fl. 9, 50 und 75).

2 Fl. 9, 44. Der Gehorsam gegen die Gesetze des Staates duldet keine
Ausnahme, da er göttliches Gesetz ist. Wenn die Gesetze religionsfeindlich sind,
stilles Dulden, ja nicht passiven Widerstand mit rechtlichen Mitteln. « Der
Zweck des Staates kann von Seiten der Kirche gestört, vereitelt werden, nicht
aber der Zweck der Kirche von Seiten des Staates» (ebd. 42). Denn dieser ist
innerlich, rein religiös und damit für den Staat gar nicht greifbar.



— 189 —

wird jede politische Betätigung von Katholiken, jede Form von
politischem Katholizismus geächtet1.

Ganz entsprechend wird auch das Gesamtverhältnis von Kirche
und Staat gedeutet. Es ist das Verhältnis von actio und passio. Dem
Staat allein kommt der actus zu, die Tat. Der Kirche Aufgabe ist das

Erleiden. Die Regierung « ist berechtigt, von der Kirche die Beachtung
der Staatsgesetze in allen äußeren Dingen, selbst auf dem Zwangswege
zu fordern, wogegen der Kirche kein Aufsichtsrecht über die
Handlungen des Staates zusteht »2. Sie hat deshalb kein Recht, « Verordnungen

und Gesetze des Staates vor ihrer Kundmachung einzusehen
und zu untersuchen und gegen die Kundmachung Einsprache zu
erheben. Sie hat durchaus keinen Rechtsgrund für sich, indem der
Kirche in weltlichen Dingen keinerlei Recht zusteht, das nicht vom
Staat eingeräumt wird ». Das Verhältnis zwischen Kirche und Staat
und ihre Eintracht ist begründet « nicht sowohl in einem Rechts- als
weit mehr in einem Pflichtverhältnis, das heißt in der beiderseitigen
Überzeugung, daß sie ihre Zwecke am besten durch redliches
Zusammenwirken erreichen und fördern können ».

Dieser rechtspositivistische Standpunkt wird konsequent
durchgeführt. Ein den Einzelnen oder gar den Staat bindendes Kirchenrecht
gibt es nicht. Die Festsetzungen der Kirche über ihr weltliches Besitztum
und ihre Kirchendisziplin, also das Kirchenrecht, hat der Staat nicht
anzuerkennen. In all diesen Dingen hat sie sich dem Urteil des Staates

zu fügen. Es stehe ihr zwar der staatsrechtliche Instanzenweg auch
offen. Noch besser sei aber der freiwillige Verzicht darauf. Das
entspreche mehr dem Wesen der Kirche. Von der Rechtskirche bleibt
demnach bei Wessenberg überhaupt nichts mehr übrig. Nach ihm
können deshalb die Konkordate nichts anderes als freiwillige Gnaden
und Zugeständnisse des Staates sein, die er deshalb einseitig widerrufen

kann 3.

Wessenberg steht also bei seiner Regelung des Verhältnisses von
Staat und Kirche durchaus auf dem positivistischen Standpunkt der
rechtshistorischen Schule Savignys. Nur der Staat schafft Recht. Ein

'¦ Ohne Zweifel sah Wessenberg gewisse Gefahren des politischen
Katholizismus klar voraus. An einer andern Stelle meint er : « Ein vom Fraktionsgeist
ergriffener Klerus gibt dem ganzen Volk ein böses Beispiel und wird zuletzt
unvermeidlich selbst ein Spielball weltlicher Parteiungen » (Fl. 9, 45).

2 Fl. 9, 68. Für Wessenberg gehört zu diesen äußeren Dingen das gesamte
äußere Kirchentum (s. unten).

3 Belegstellen : Fl. 9, 73 und 35 und 45 f.



— 190 —

Naturrecht oder ein göttliches Recht außerhalb des Staates gibt es

nicht. Das Verhältnis von Kirche und Staat hat deshalb der Staat

einseitig nach seinem Gutdünken festzusetzen.

Wessenberg genügt aber offenbar diese brutale Lösung nicht recht.
Er sucht sie tiefer zu begründen : aus seiner Auffassung vom Wesen

von Kirche und Christentum heraus l. Nach ihm ist das die Liebe.

Er geht darin bis zur Ausschließlichkeit. Mit der Überbetonung dieses

nur moralisch-religiösen Prinzips hängt die Verflüchtigung des Christentums

in den menschlichen Innenbereich zusammen. « Das Wesen der

Christusreligion besteht nicht in Begriffen, noch in Worten, sondern
in Gesinnungen und einem diesen entsprechenden Leben » 2. Dogmen
und alle äußeren kirchlichen Einrichtungen werden deshalb bis zur
Bedeutungslosigkeit herabgedrückt3. Wessenberg kommt so bis an
die Grenze des konfessionellen Indifferentismus. Auch hier ein echtes

Kind der Aufklärung. «Die Meinung, das ewige Heil lasse sich durch
irgend ein Glaubensbekenntnis erlangen, ist ein Irrwahn, möge sie sich

in einer heidnischen, jüdischen, mohammedanischen oder christlichen
Seele angesiedelt haben. Der Glaube allein und sein Bekenntnis macht
noch niemanden selig » (Fl. 1, 17).

Er will zwar die sichtbare Kirche durchaus beibehalten, aber

verflüchtigt sie doch in einen nahezu protestantischen Kirchenbegriff.
Die katholische äußere Kirchengemeinschaft mit ihrer starken, der

Staatsgewalt sich ebenbürtig fühlenden Organisation verwandelt sich

in seinen Händen in eine demütige Kirche, die ihre äußeren Rechte
dem Staat gegenüber aufgegeben hat und ihm die äußere
Kirchenorganisation überläßt. Dieses Wesen des Christentums, das im Inneren
der Menschen verankert und nicht « von dieser Welt » ist, muß « als

entscheidend bei der Beurteilung der beiderseitigen Interessen
anerkannt und vorangestellt werden ». Also Trennung in unsichtbare und

1 In Wessenberg ist deutlich der damalige Übergang des Liberalismus
vom Naturrecht zum Rechtspositivismus zu spüren. Naturrecht und staatlichpositives

Recht werden identisch. Der Kirche bleibt damit nichts mehr übrig.
Man vgl. etwa Kelsen, der klar den Mißbrauch des Naturrechts zur
Rechtfertigung des Rechtspositivismus aufgedeckt hat (in 'Hochland', 32, S. 494 f.).
Über die Wandlung des Liberalismus vom Vernunftrecht zum Rechtspositivismus

vgl. man F. Schnabel, Deutsche Geschichte, II, 107 f.
2 Konziliengeschichte (zit. bei Beck, Biogr., S. 462).
3 Fl. 3, 26. In der geringen Bedeutung der Dogmen bei Wessenberg liegt

auch seine Stellung in der Mischehenfrage begründet. Der Feind ist nicht im
Protestantismus, sondern im Unglauben zu suchen.



— 191 —

sichtbare Kirche. Das eigentliche Christentum ist nur die erstere '.
Die sichtbare Kirche hat nur nebensächliche Bedeutung, ist Dienerin
des Christentums 2. Ja, die Kirche wird sogar zur großen Gefahr für
das Christentum, da in ihr die Verweltlichung kaum verhindert werden
kann. Sie erreicht deshalb umso besser ihren religiösen Zweck, je mehr
sie « äußerer Herrschaft » entsagt3.

In diesen Anschauungen liegt für Wessenberg der Ausgangspunkt
für die Unterordnung des gesamten äußeren Kirchentums unter die

Staatsgewalt. Alles was in den Kreis der 'circa sacra' gehört, fällt in
das Kraftfeld des Staates. Das Sacrum muß auch nach Wessenberg

jedem Eingriff des Staates verschlossen sein. Oder besser : dieser

Bereich ist in sich schon gesichert gegenüber dem Staat, selbst wenn
dieser eingreifen möchte : « Der Zweck des Staates kann von seiten
der Kirche durch die Wirksamkeit ihrer Organe gestört, vereitelt
werden, nicht aber der Zweck der Kirche von Seiten des Staates, weil
sie ihrem Wesen nach geistiger Natur ist » (Fl. 9, 42). Hier drückt
Wessenberg ganz klar aus : Übergriffe des Staates gibt es nicht, da

er überhaupt nicht eingreifen kann. Er trennt völlig die beiden Kreise,
die nach katholischer Auffassung wesentlich miteinander zusammenhängen

und sich überkreuzen. Er macht aus ihnen zwei Bereiche,
einen inneren und einen äußern, der ganz dem Staat unterstellt wird.
Die Kirche darf ihn hier nicht beeinträchtigen, da das Außen nicht zu
ihrem Wesen gehört 4.

Alles wird von hier aus verständlich. Verständlich, daß der Staat
die Reformsynoden auch gegen die kirchlichen Behörden zu betreiben
hat. Verständlich, daß der Staat die Mischehenfrage zu lösen hat

1 Fl. 9, VII. Man vgl. das ergreifende Testament Wessenbergs : « Möge
Gottes ewiges Reich, dessen Verkünder und Haupt Christus ist, stets wachsen
und immer mehr blühen und gedeihen auf Erden. Möge die Einsicht und
Überzeugung stets zunehmen, daß wahre und ungeheuchelte Liebe Gottes und des
Nächsten nach der Anweisung unseres göttlichen Erlösers das Wesen der Reügion
ausmache. Dies ist mein innigster Wunsch ...» (zit. in Becks Biogr., S. 526).

2 Die Zweiteilung in Christentum und Kirche ist Wessenberg auch sonst
nicht fremd. Sie hängt mit seiner Ansicht zusammen, daß unter den
konfessionellen sichtbaren Formen sich das unsichtbare gemeinsame Christentum
verbirgt.

3 Fl. 9, 8 und 42. Die hierokratischen Theorien eines de Maistre, Lamennais,

Gioberti, Ketteier sind für ihn « Ausgeburten eines bereits verweltlichten
Geistes» (ebd. 202 f.).

4 Eine seiner größten Schriften (Fl. 9) dient der Ausführung dieser Grundthese.

Man vgl. dazu Jenaer Allg. Lit. Zeitung 1845, S. 1108 f.



— 192 —

durch seine Gesetze. Verständlich, wenn der Staat als Garant für die

episkopalen Tendenzen gegenüber den Anmaßungen Roms angerufen
wird. Verständlich, daß der Regierung das uneingeschränkte Plazet
zusteht. Sie hat ja die « Verpflichtung und daher auch das Recht,

genaue Einsicht in alle Vorschriften, Anordnungen und Einrichtungen »

der Kirche zu nehmen und gegebenenfalls dagegen einzuschreiten.
Verständlich, daß das Kirchenvermögen unter der Oberhoheit des

Staates steht. Daß die theologischen Lehrer und ihre Vorlesungen
unter der Oberaufsicht des Staates stehen müssen. Daß der Papst
und seine Regierungsgewalt der Staatsgewalt untersteht '. In diesem
Sinn werden alle Gebiete des Kirchenrechts, der gesamten äußeren

Kirchenverwaltung der Oberhoheit des Staates unterstellt. Es wäre

ermüdend, all die vielen Stellen hier anzuführen : Erziehung der
Geistlichkeit mit allem Drum und Dran ; volles Verfügungsrecht des Staates

über die Orden und Klöster im Einvernehmen mit dem Bischof ;

Rekursrecht an den Staat als letzter Instanz usw. Man kann mit
vollem Recht sagen, daß Wessenberg zum « letzten Vollstrecker des

Josephinismus » geworden ist 2.

Die Folgerungen aus seiner Grundanschauung vom Wesen der

Kirche zieht Wessenberg bis zur Grenze des Möglichen3. Man kann

geradezu den grotesken Satz aufstellen : Die Garantie für die Kirche
und die Erfüllung ihrer Aufgabe in dieser Welt sieht Wessenberg nicht

1 Wessenberg ist hier nur der Erbe und Vollzieher der Territorialisten und
Josephiner der Aufklärungszeit vor und um 1800. Man vgl. nur etwa das Buch
von Prof. Joh. Bernh. Fälsch, Erklärung des deutschen Staatsrechts nach Pütters
kurzem Begriff und nach den öffentlichen Vorlesungen auf der Wiener Hohen
Schule ; Wien 1793 : Die kath. Kirche besteht nur aus Nationalkirchen. Der
Papst als Präsident jeder Nationalkirche untersteht als Untertan den
betreffenden Staaten, da die Nationalkirchen eine Gesellschaft im Staat sind.
Deshalb könne es z. B. gar keine Konkordate geben

2 Man vgl. den Wessenbergartikel im Staatslexikon der Görresgesellschaft,
Bd. V, Sp. 1237.

3 Es drängt sich die Frage auf, ob Wessenberg denn diese äußerste Grenze
nicht schon überschritten hat und einer Verschmelzung von Kirche und Staat das
Wort redet. Die Frage muß verneint werden. Er verwahrt sich scharf gegen
eine solche Deutung. Eine Verschmelzung wäre gegen das Wesen und den Geist
des Christentums (Fl. 9, 198 f.). Er ist gegen die antike Verschmelzung von
Religion und Staat und gegen deren christliche Abart im byzantinischen Cäsaro-
papismus (210 f.). Wessenberg will durch sein System gerade die Verschmelzung
umgehen : der staatliche Summepiskopat im innerweltlichen Gottesreich könne
nur durch die Unterstellung der Außenkirche unter die Oberhoheit des Staates
vermieden werden.



— 193 —

im Heiligen Geist, sondern im Staat. Ihm kommt die Aufgabe zu,
die Kirche auf dem rechten Wege zu erhalten1. Der Staat muß

beständig darüber wachen, daß die Kirche « sich stets im Zustande
der Lauterkeit und Unversehrtheit der Glaubensgesinnung und der
Sitten erhalte, und jede Ausartung fern gehalten werde, wodurch
ihre Kraft, ein echt christliches Leben zu fördern, geschwächt würde » 2.

Mit dem göttlichen Ursprung und der Unfehlbarkeit der Kirche sind
solche Sätze nicht mehr vereinbar. Ja, man kann geradezu sagen,
Wessenberg verlegt die Unfehlbarkeit von der Kirche auf den Staat
hinüber. Dieser hat demnach die Kirche mit ständigem Mißtrauen zu
beobachten, denn bei ihr liegt die Gefahrenzone im Berührungsfeld
zwischen Staat und Kirche. Der große Störenfried ist nicht der Staat,
sondern die Kirche 3.

All das hindert Wessenberg nicht, für die Kirche eine gewisse

Selbständigkeit zu verlangen. Und er verlangt sie oft dringend. Natürlich

nur innerhalb des oben gezeichneten Rahmens : die Selbständigkeit

der Kirche nicht als Recht, sondern als Gnade und als Zeichen
des staatlichen Vertrauens. Es ist Aufgabe der Kirche, sich dieses

Vertrauen erst zu erobern durch aufrichtige Anerkennung der
staatlichen Kirchenhoheit. Erst dann ist der « Normalzustand zwischen
Kirche und Staat » hergestellt. Erst dann wird das so notwendige
einträchtige Zusammenarbeiten der beiden ermöglicht, auf
gegenseitiger Vertrauensgrundlage. In diesem Sinn ist Wessenbergs männliches

Auftreten für kirchliche Freiheit auf dem Wiener Kongreß und
in seinen Druckschriften zu verstehen : bei einer deutschen Kirche
hatte der Staat keinen Anlaß mehr zu Mißtrauen und konnte daher

ruhig den kirchlichen Behörden Freiheit gewähren. Man versteht auch,

wenn er glaubt, daß eine möglichst romfreie Kirche auch größere
Freiheit dem Staat gegenüber erlangen werde. Nach seinen

Grundanschauungen gehen Nationalkirche und kirchliche Selbständigkeit

1
« Die Staatsgewalt hat offenbar das Recht von der Lehre in ihrem ganzen

Umfang und von den Einrichtungen der Disziplin Kenntnis zu verlangen,
damit sich nicht einschleiche, was für das Gemeinwohl störend oder gefährlich
werden könnte» (Fl. 9, 49).

2 Fl. 9, 6. Unzählige Stellen in Fl. 9 sind im Sinne dieser sonderbaren
Schutz- und Ordnungsgewalt des Staates.

3 Für Wessenberg ist der Staat im Laufe der Geschichte der angegriffene
und benachteiligte Teil, nicht die Kirche (Fl. 9, 11). Der Staat kann
überhaupt keine Übergriffe begehen, da die Kirche als inneres Gottesreich seinem
Griff entzogen ist.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 13



— 194 —

durchaus zusammen ; ja, die Nationalkirche ist Grundbedingung für
die kirchliche Freiheit im Staat *.

Nach all dem Gesagten wird Wessenbergs scharfe Stellungnahme
gegen die entstehende kirchliche Bewegung verständlich. Ihr Kampf
für die Freiheit vom Staat sei ein Verstoß gegen das göttliche Gesetz.

Die Entschuldigung, « man müsse Gott mehr gehorchen als den
Menschen », gelte nicht. Dieser Spruch trifft die Kirche so gut wie
den Staat, indem beide von Gott bestellt und die Leiter von beiden
Menschen sind. Auch ist die Kirche nicht befugt, «ihre Satzungen
über das Gesetz Gottes zu stellen und die Gewissen und Überzeugungen
durch äußere Gewalt beherrschen zu wollen. Ein Gesetz Gottes ist
auch der Gehorsam gegen die weltliche Obrigkeit ».

Eine grundsätzliche Zulassung der Trennung von Kirche und Staat

im Sinne des belgischen und französischen Katholizismus kann demnach

Wessenberg nie anerkennen. Aber ebenso scharf erklärt er sich
auch gegen die These des deutschen Katholizismus von der Zulässig-
keit einer vorübergehenden Trennung als das augenblicklich « geringere
Übel »2. Selbst in diesem Notfall darf die Trennung nicht eintreten.
Der Kirche bleibt dann nichts übrig als Dulden und stilles Ausharren.
Die Gefahren und Nachteile für die Kirche selbst bei einer bedingten
Trennung überwiegen die Vorteile : ein Massenabfall von der Kirche
sei sonst nicht zu verhüten ; die Kirche könne sich allein nicht
schützen ; der Staat werde dadurch laisiert, unchristlich und kirchen-
feindlich. Wessenbergs Befürchtungen waren z. T. nicht unbegründet.
Aber hätte die Kirche tatsächlich das alles verhindern können durch
Gefügigkeit gegen den modernen Staat und Vermeidung des

Konfliktes Der moderne Laisierungsprozeß des Staates war damals schon

längst eingetreten, hat ganz andere Ursachen und war von der Kirche
nicht mehr aufzuhalten. Mit dem Staat wäre auch sie laisiert worden.

1 Auf die einzelnen Forderungen Wessenbergs für kirchliche Freiheit kann
nicht näher eingegangen werden. Nur kurze Andeutungen : Er wünscht
Verwaltung des Kirchenvermögens durch die Kirchenbehörden (76), möglichst großen
Einfluß auf die Schule, größere Disziplinargewalt für den Bischof usw.

2 Interessant ist die Polemik Wessenbergs gegen Staudenmaie;-s Schrift :

Die Kirche in der Gegenwart. 1848. Die Voraussetzung, « der Staat sei seiner
Natur nach ganz unfähig, selbständig zur gedeihlichen Förderung des Kirchenzweckes

oder des religiösen Lebens mitzuwirken kann kein Unbefangener
annehmen ». Das sei eine « zu niedrige Vorstellung vom Beruf und dem
Vermögen des Staates » (Fl. 9, 240-243). Hier denkt Wessenberg wieder ganz
mittelalterlich.



— 195 —

Sie mußte sich aus dem sinkenden Schiffe retten, um nicht auch

unterzugehen in der Verweltlichung des liberalen und materialistischen
Staates des 19. und 20. Jahrhunderts 1.

]]]. Zur Würdigung Wessenbergs.

Eine Gesamtwertung wird hier nicht beabsichtigt ; sie bleibt der
kommenden Biographie vorbehalten. Sie ist auch noch nicht möglich,
solange so viel Material noch im Verborgenen liegt und manche Punkte
noch einer Aufhellung bedürfen. Z. B. möchte ich bezweifeln, ob

Wessenbergs posthume Schrift, die von Beck neun Jahre nach dessen

Tod herausgegeben wurde (Fl. 9), ohne Zutaten Becks vor uns liegt.
Beck ist auch sonst nicht zuverlässig und manche Ansichten scheinen

einfach zu radikal für Wessenberg. Die folgende Würdigung ist also

eine vorläufige und bruchstückhafte, da sie im großen und ganzen
nur die zweite Lebenshälfte und nur seine kirchenpolitische Stellung
berücksichtigt.

Der Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts hat Wessenbergs

kirchenpolitische und reformkirchliche Ansichten nahezu restlos

abgelehnt, während Wessenberg als Mensch und Charakter und seine

Verdienste auf politischem, kulturpolitischem, sozialem und
pädagogischem Gebiet volle Anerkennung finden 2. Man wird sich nun vor
dem oft gemachten Fehler hüten müssen, einen Mann nur deshalb
wieder reinwaschen zu wollen, weil ihn die ultramontane kirchliche
Bewegung geächtet hat. Auf persönlichem und moralischem Gebiet
ist das unter Umständen eher möglich wegen der Herrschaft und

Weiterpflanzung von Vorurteilen3. Schwieriger wird eine Rehabilitation,

wenn die Ablehnung aus prinzipiellen, weltanschaulichen
Gründen erfolgte. Sie ist nur dann möglich, wenn man nachweisen

kann, daß man den Verfehmten durchaus falsch verstanden, daß

er seine Aufstellungen ganz anders gemeint hat.

1 Es ist der große Irrtum Wessenbergs, den christlichen Staat einfach
vorauszusetzen und den ganzen Entchristlichungsprozeß des modernen Staates
nicht sehen zu wollen. Schon zu seiner Zeit war die geistige Grundlage des
Staates eine ganz andere geworden.

2 Man vgl. die Wessenbergartikel von Gröber (Lex. f. Theol. und Kirche),
Nörber (Herders Kirchenlexikon) und Nik. Müller (Staatslexikon d. Görres
Gesellschaft).

3 Es sei z. B. an die Rehabilitation des Erzbischofs v. Spiegel (eines
intimen Freundes von Wessenberg) durch Heinrich Schrörs (Die Kölner Wirren,
1927) erinnert.



— 196 —

Einen Mann wie Wessenberg kann man nicht einfach mit ein

paar Schlagworten abtun : deutschkirchlich, romfeindlich, Neuerer,
Reformer und Aufklärer und eventuell noch edler Charakter. Er zeigt
sich vielmehr als umfassender Mensch ; ein Sammelbecken aller
Strömungen und Richtungen seiner Zeit, die er in sich zu einem
ausgeglichenen Ganzen zusammenzuwirken suchte. Jedem Exzeß feind,
wenigstens grundsätzlich, wenn auch nicht immer in der Praxis, jeder
starren Parteistellung abhold, kannte er nur das eine : ein natürlichsittliches

Humanitätsideal, christlich verbrämt, das die Übernatur
nicht ganz ausschloß. Im Gegensatz zu Goethe, der die reine Humanität

wollte. Der natürlich-harmonische Mensch, das sah er als seine

Aufgabe. Im Gegensatz etwa zum katholischen Ideal des Mittelalters

und der Gegenreformation in seiner großartigen Einseitigkeit.
Es ist sicher nicht richtig, wenn man Wessenberg übernatürliche

Gesinnung und aufrichtige katholische Kirchlichkeit (nach seiner

Überzeugung und Auffassung) absprechen wollte. Auch er kennt und preist
die wahre Mystik und den gottbegeisterten Glaubensenthusiasmus.

Die Autorität der Kirche ist ihm heilig. Nur will er sie nicht « auf
Willkür, auf Sophismen, isidorischen Dekretalen », aber auch nicht
« auf Staatsverfügungen oder Kabinettsbefehle » gegründet wissen l.

Er wendet sich ebenso scharf gegen die einseitige Verstandesaufklärung

des 18. und 19. Jahrhunderts, gegen die trockene, nur
nutzbetonte Sittenlehre der Aufklärung. Er stößt das Mittelalter
von sich und kann und will es doch nicht ganz lassen, so in seiner

Lehre über das Verhältnis von Kirche und Staat, wo er sich der
Idee des christlichen Staates einfach nicht entschlagen kann, und

so ganz unmodern wirkt.
Wessenberg ist ein bezeichnendes Beispiel einer Übergangszeit.

Übergangszeiten haben kein festes Gepräge. Sie suchen immer nach

Ausgleich der Gegensätze, nach Hebung scharfer Spannungen. Aber
darin liegt auch das Unfertige solcher Zeiten : sie sind nicht lebenswahr,

sie sind idealistisch und illusionistisch, da sie nichts von natur-
und gottgegebenen Gegensätzen wissen wollen. Wessenberg z. B. ist
ein solcher Mann der Übergangszeit vom 18. ins 19. Jahrhundert,
Möhler etwa mit seiner Symbolik ihr Überwinder.

1 Belegstellen : Fl. 2, 68 f. ; Fl. 1, 51. An Ernst v. Münch schreibt er
einmal (o. D., Schirmer Nr. 203) : « Daß ein wahres kirchliches Leben nicht aus
weltlichen Regierungskreisen ausgehen könne, hat die Erfahrung sattsam
erwiesen ».



— 197 -
Man darf nicht vergessen, daß es eine Zeit gab, da man Wessenberg

als durchaus katholisch ansah. Die Frage nach seiner Katholizität
war damals durchaus nicht eindeutig zu seinen Ungunsten entschieden
worden. Wessenberg selbst und die gemäßigten Aufklärer fühlten sich

jederzeit als Katholiken und erhoben sogar den Anspruch, den wahren
Geist der Kirche zu haben. Einem Werturteil über ihn muß demnach
eine Wertung der Aufklärung überhaupt vorangehen. Auf manche
Verdienste und berechtigte Seiten der Aufklärung hat Merkle mit
Nachdruck hingewiesen 1. Gerade seine Untersuchungen haben aber
auch klar gezeigt, daß eine Rechtfertigung der Aufklärung nur in
manchen ihrer Oberflächenerscheinungen möglich ist : in vielen ihrer
Reformbestrebungen gegen eingerissene Mißstände. Hier haben wir
vieles im neuzeitlichen Katholizismus der Aufklärung zu danken. Aber
in ihrer Grundhaltung und ihren letzten Anschauungen war die

Aufklärung eine gefährliche Innen-Krise des Katholizismus, genau wie der

Jansenismus. Sie wurde je länger je mehr zur Gefahr für den dogmatischen

Bestand der Kirche.
Damit macht sich eine Rechtfertigung der Aufklärung in sich

und ihres spätzeitlichen Führers in katholischer Sicht unmöglich.
Denn das Dogma ist und bleibt die Grundlage des Katholizismus2.
Jeder kleinste Abstrich macht die Kirche stürzen und nimmt ihr die

Daseinsberechtigung. Daran mußte die katholische Aufklärung scheitern,

und das haben auch die gemäßigten Aufklärer gefühlt. Sie haben
diesen wunden Punkt möglichst zu verflüchtigen gesucht durch ins
Endlose wiederholte Beteuerungen, mit all ihren Bestrebungen nicht
in das dogmatische Gebiet greifen zu wollen. Deshalb wurde der
einheitliche Organismus der Kirche in Teile gespalten, analog dem
politischen Atomismus des 19. Jahrhunderts. Man hat die Kreise der

Kirchenverfassung und der Kirchendisziplin herausgerissen aus ihrer
wesentlichen und innigen Verquickung mit dem dogmatischen Kreis
und gab sich dem Wahne hin, in diesen losgelösten Bereichen nach
Belieben umstürzen zu können. Man glaubte dabei katholisch zu

1 Seb. Merkle, Die katholische Beurteilung des Aufklärungszeitalters, 1909;
und : Die kirchliche Aufklärung im katholischen Deutschland, 1910.

2 Man vgl. dazu das Urteil des protest. Pastors Wilh. Hartmann : Der Streit
um Wessenberg zeige klar, « wie gefährlich der Liberalismus Wessenbergscher
Art für das Dogmengebäude der römisch-katholischen Kirche war » (H.Zschokkes
'Stunden der Andacht zur Beförderung wahren Christentums und christl.
Gottesverehrung'. Gütersloh 1932, S. 177).



— 198 —

bleiben, da man die Göttlichkeit des Dogmas in Ruhe zu lassen und
nur das Irdische, Vergängliche zu treffen meinte. Die Aufklärung sah

nicht oder wollte nicht sehen, daß gerade diese Zerreißung des
kirchlichen Organismus auf einer dogmatisch unhaltbaren Grundanschauung
beruhte : ihrer einseitigen Ansicht vom Wesen des Christentums, als

dem wesentlich nur unsichtbaren Gottesreich.
Wir kommen damit wieder auf die Grundhaltung Wessenbergs.

Seine schroffe antirömische Stellungnahme, wie sein Reformismus bis
hinab zu seinen staatlich-kirchlichen Ansichten liegen hier keimhaft
umschlossen. Gewiß wird dadurch nicht alles erklärt ; bestimmte Reize

von außen her haben die bestimmte Form in Wessenbergs aufklärerischer
Geisteshaltung aus dieser Grundhaltung herausgeholt. Diese wird
dadurch sekundär noch weiter einsichtig und erklärlich. Mit andern
Worten : Wessenbergs Kampfstellung gegen Rom und seine
grundstürzenden Reformen sind vor allem auch Reaktion gegen die

vorangegangene Zeit, gegen die Epoche der Gegenreformation mit all ihren

großartigen und auch nachteiligen Erscheinungen.
Man braucht nur einige dieser Erscheinungen aufzuzählen, um

sofort den Zusammenhang mit den oben gezeichneten Ansichten
Wessenbergs zu erkennen : Auf die Übersteigerung des konfessionellen
Haders folgt das allgemeine Verbrüderungsideal bis zum konfessionellen
Indifferentismus ; auf die Kontroverstheologie die Toleranztheologie ;

gegen die Unterscheidungslehren die theologische Gleichmacherei ;

gegen das Dogma die « Liebe » ; gegen das Bekenntnis die sittliche
Betätigung ; auf die Herrschaft des Glaubens an das Übernatürliche
die ratio mit ihrem Schwerpunkt im Natürlichen ; gegen die Scholastik
die « freie Wissenschaft »1 ; gegen die Politisierung und z. T. auch

Verweltlichung von Kirche und Papsttum das innere Kirchentum und
das « reine Christentum » ; auf das Übergewicht des Kirchlichen auf

politischem Gebiet die Überbetonung des Staates auf kirchlichem
Gebiet. (Mit dem Gegensatz gegen das vorangegangene
kirchlichkonfessionelle Zeitalter sind selbstverständlich auch gewisse gegensätzliche

Stellungen Wessenbergs zum Protestantismus und zu Luther
gegeben : z. B. gegen die Sola Fides der Primat der Werke und der

Liebe.) Auch das ganze Reformertum der Aufklärung und Wessenbergs

fügt sich in diese gegensätzliche Polarität ein : Reform des Gottes-

1 So in Fl. 2 versch. Stellen, ebenso in seinen Briefen an Mittermaier und
in Fl. 9.



— 199 —

dienstes, der Liturgie und der Sakramente im Sinne des Gegensatzes

von Natur und Übernatur ; natürliche Sittlichkeit gegen die
übernatürliche (Kampf gegen den Zölibat, die Gelübde, das Ordenswesen

als « widernatürlich » ; gegen die Überbetonung des päpstlichen
Absolutismus und Zentralismus der Gegenreformationszeit die
nationalkirchliche Auflockerung.

Dazu kommt dann noch der Gegensatz von neuer und alter Zeit,
von Liberalismus und Absolutismus, mit andern Worten : von Kirche
und Kultur. Wessenberg hielt die prinzipielle Versöhnung der beiden

Gegner für notwendig und durchaus für möglich. Sein inneres Christentum

war ja gegen alle Einflüsse der Kultur geschützt. Die Kirche
könnte bei der Ehe mit der Moderne nur gewinnen, nichts verlieren.
Wessenbergs Lebensaufgabe liegt ja eigentlich in dieser Versöhnung
der Kirche und des Christentums mit dem modernen Geist in seiner

Vielgestalt, mit dem Fortschritt in jeder Form, mit der ratio, die jetzt
die Trägerin der Unfehlbarkeit an Stelle der Kirche geworden ist. Die

neue Zeit hat das Äußere der Kirche zu formen. Wohl ist bei ihm
noch viel kirchliches Ideengut rege. Aber die Kirche ist ihm nur Mittel
zum Zweck. Sie hat dem Vollkommenheitsideal des christlich-natürlichen

Menschen zu dienen. Sie wird Besserungsanstalt, zum natürlichen

Sittlichkeitsgaranten, darin liegt ihre Aufgabe. Ihre übernatürliche,

primäre Aufgabe verschwindet daneben.

Neben dieser mehr dogmatischen Wertung Wessenbergs und der

Aufklärung gibt es auch eine historische. Man wird sich nämlich fragen
müssen : War die Aufklärungszeit mit ihrem Abschluß in Wessenberg
ein Höhepunkt des Katholizismus oder aber die ihr voraufgehende
Gegenreformation? oder die ihr folgende innere Sammlung und Stärkung
der Kirche In anderer Form heißt die Frage so : Sind die Zeiten
eines starken Papsttums Höhen in der katholischen Kirchengeschichte,
oder sind es die Zeiten seines Zerfalls Man wird wohl behaupten
dürfen : Zeiten, in denen Roms Stellung stark umstritten ist, sind vom
katholischen Standpunkt aus in gewissem Sinn immer Verfallszeiten,
so das ausgehende Mittelalter mit seinem Konzüiarismus, so wieder
das ausgehende 17. und das ganze 18. Jahrhundert mit seinem

Jansenismus, seinen nationalkirchlichen und staatskirchlichen
Bestrebungen. Es kann kein Zweifel sein : die Zeiten des starken und
einflußmächtigen Katholizismus sind immer Zeiten starken Bewußtseins
kirchlicher Einheit, sind immer die der Scharung um den kirchlichen
Mittelpunkt. Nach katholischer Anschauung ganz folgerichtig, da das



— 200 —

Papsttum zum Wesen der Kirche gehört. Allerdings ist nicht zu
verkennen, daß die Überspitzung des Einheitsgedankens auch wieder die
oben berührten Reaktionen hervorrief.

Von hier aus wird man zu einer richtigen Beurteilung Wessenbergs
kommen können. In Zeiten kirchlichen Zerfalls wird man auch wieder
darüber streiten können, ob Wessenbergs Haltung vom katholischen

Standpunkt aus zu verurteilen sei oder nicht. Die Zeit Wessenbergs

war eine solche, und deshalb besaß er großes Ansehen auch in
katholischen Kreisen. Man durfte ihn sogar vom kirchlichen Standpunkt aus

rechtfertigen. Aber es wird nie ausbleiben, daß Zeiten katholischer
Höhe Wessenberg immer ablehnen werden. Es kann schließlich keine

Frage sein, wo der eigentliche katholische Standpunkt zu suchen ist,
wenigstens für den Katholiken, in den Zeiten des Niedergangs oder
des Aufstiegs. Und in einer Zeit des Niedergangs hat Wessenberg

gelebt. Er ist deshalb in diesem Licht zu sehen und sehr nachsichtig
zu beurteilen. Oder wie Nörber seinen Wessenbergartikel schließt :

« Ein Mann von hoher, vielseitiger Begabung und rastloser Tätigkeit,
ausgerüstet mit praktischem Sinn und organisatorischem Geist, ein
Mann von makellosem Privatleben und zum Herrscher geboren. Wäre
sein Bildungsgang in eine glaubensvolle Zeit gefallen, die mit
Verehrung zum Vater der Christenheit emporgeblickt hätte, er hätte eine

hervorragende Zierde der katholischen Kirche werden können »1.

Die obigen Ausführungen wollen keineswegs ein Gesamturteil
sein. Sie bleiben Bruchstücke, da sie nur den späteren Wessenberg
und nur seine kirchenpolitische Stellung berücksichtigen. Im übrigen
darf man nie vergessen, daß es schließlich Wessenberg war, der für
die katholische Kirche eine zweite revolutionäre Katastrophe wie die

des 16. Jahrhunderts zu verhindern an erster Stelle mitgeholfen hat.
Nicht er hat die Aufklärung erzeugt, sondern sie ihn. Er ist also an
den Auflockerungsbestrebungen gegen Rom nicht schuld. Er hat sie

in die Wiege mitbekommen. Sein Verdienst liegt darin, daß er diese

zentrifugalen Tendenzen nicht zum Äußersten kommen ließ. Besonders
die radikale spätzeitliche Aufklärung hätte nur ein Wort von ihm
erwartet, und das Schisma wäre da gewesen, und hätte damals eine

viel größere Ausdehnung angenommen als 1870-. Die Katholiken
1 Bd. XII (1901), Sp. 1381.
2 Daß starke schismatische Tendenzen vorhanden waren, darüber kann

kein Zweifel sein. Der größte Teil der für Wessenberg auftretenden
Kampfschriften zeigt das eindeutig. Ihnen war überhaupt die Wessenbergfrage eine



— 201 —

haben es schließlich ihm mit zu verdanken, wenn diese Katastrophe
unterblieb und die Absplitterungen nur geringfügig blieben 1.

nationale Frage, nicht so sehr eine kirchliche und dogmatische. Deswegen
möglichste Ausschaltung Roms bei Gestaltung der deutschen Nationalkirche. Man
vgl. die Briefe Schreibers an Wessenberg (W. B.), der wie viele andere von dem
verehrten Mann die letzten Konsequenzen forderte. Man vgl. auch Ernst Münchs
'Erinnerungen' II, 37 (Karlsruhe 1837 f.), wo er sagt, daß vor allem auch die
¦< untilgbare Verehrung » zu Wessenberg ihn vor dem letzten Schritt, vor der
Abkehr vom Katholizismus, bewahrt habe. So mag es bei vielen anderen auch
gewesen sein. Eine schismatische Kampfparole Wessenbergs hätte ungeheuren
Schaden angerichtet.

1 Daß die schismatische Gefahr nicht gering war, zeigt auch folgender
Ausspruch Metternichs an den Wiener Nuntius Leardi 1820 (Nuntiaturbericht
nach Rom 22. 4. 1820, s. Basigen in d. Tübinger Theolog. Quartalschrift, 116
[1935], S. 488) : Wenn bei dem Geiste der Zeit « einer eine neue Sekte gründete,
auch die sonderbarste, könnte er leicht eine ungeheure Menge Anhänger
gewinnen und eine wahre und große Revolution machen ».


	Zur kirchenpolitischen Stellungsname Wessenbergs nach 1827

