
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 35 (1941)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN-COMPTES RENDUS

Georg Schreiber : Deutschland und Spanien. Volkskundliche und
kulturkundliche Beziehungen. Zusammenhänge abendländischer und ibero-
amerikanischer Sakralkultur. Mit 7 farbigen und 64 einfarbigen Tafeln.
L. Schwann, Düsseldorf 1936.

Ce fort volume fait partie de la collection si avantageusement connue,
publiée par la librairie Schwann, « Forschungen zur Volkskunde ». Richement
pourvu d'illustrations inédites et suggestives (7 planches en couleur et 64 en

noir, en tout 155 illustrations), il contient le résultat des savantes et
persévérantes recherches de Mgr Schreiber relatives aux influences « cultuelles »

et « culturelles » de l'Espagne sur l'Allemagne ; ou mieux, sur les pays de

langue allemande, ce qui inclut une bonne partie de la Suisse. Mais, cet
ouvrage a en outre une portée plus générale et aboutit à préciser la
signification et l'importance de l'Espagne pour le catholicisme et la culture de-

toute l'Europe occidentale, notamment de l'Europe sous son aspect de

chrétienté médiévale.
Jadis déjà, on manifesta, en Allemagne, de l'intérêt aux échanges

réciproques entre l'Espagne et l'Allemagne dans les domaines de la littérature

et des arts et dans celui connexe des coutumes et traditions populaires.
Ce fut le cas particulièrement à l'époque romantique. Ainsi, en 1845, Görres
préfaçait une « Histoire de la littérature espagnole » par L. Clarus. Mais on
n'avait peut-être pas encore suffisamment mis en relief les assises
profondément religieuses de la culture espagnole. En comblant cette lacune,
Mgr Schreiber s'est acquis un mérite nouveau. Grâce à son érudition immense
et à son étonnante perspicacité en tout ce qui concerne les traditions et
usages populaires chrétiens (le Volkstum devenu si à l'ordre du jour en
Allemagne), il a écrit une œuvre magistrale et capitale, d'une richesse peu
ordinaire de détails.

De cette œuvre, il ressort donc que la « sacralité » ibérique, selon le
terme préconisé par Mgr Schreiber, a commencé de bonne heure à exercer
son influence européenne avec le culte de saint Vincent de Saragosse, l'illustre
martyr de la persécution dioclétienne. Elle a continué à s'affirmer jusqu'à
nos jours avec le « Christ agonisant de Limpias », en passant par saint
Herménégild, saint Firmin, saint Jacques de Compostelle, saint Ignace de

Loyola, saint François Xavier, saint François de Borgia, sainte Thérèse
d'Avila, saint Jean de la Croix, saint Jean de Dieu, saint Vincent Ferrier,
saint Dominique, saint Isidore le Laboureur, etc. Non seulement sont
indiqués les emprunts allemands faits à l'Espagne, mais les voies par
lesquelles ils se sont acheminés vers l'Europe centrale : France, Bourgogne,
Pays-Bas, ainsi que leurs changements et adaptations à la mentalité
populaire allemande.



- 310 -
Trois grandes vagues d'influences peuvent être discernées. D'abord celle

du diacre, émule de saint Etienne et de saint Laurent, du glorieux martyr
de Saragosse, qui conquit, peut-on dire, les sympathies de l'Occident et
même de l'Orient. Puis celle du prodigieux pèlerinage de Saint-Jacques de
Compostelle. Enfin, celle qui, commençant avec saint Vincent Ferrier,
au XVme siècle, inaugura la marche triomphale des restaurateurs spirituels
et intellectuels de l'Espagne des Habsbourg, ce dont profita largement
leur Saint Empire Germanique tout entier lors de la Contre-Réformation.
o Ce fut un événement d'une portée inouïe pour la piété populaire comme
pour le sentiment national espagnol que la canonisation, le même jour du
16 mars 1622, de pas moins de quatre Espagnols : Ignace de Loyola, François
Xavier, Thérèse d'Avila et Isidore le Laboureur. »

Noms de baptême et patronats d'églises et de groupements religieux
et profanes, confréries et corporations ; dévotions spéciales et retraites
sanctificatrices ; « mistères » et théâtre jésuitique ; livres et images de
piété : autant de manifestations par lesquelles, sans parler des répercussions
dans le domaine des idées, se caractérise ce millénaire échange sacré. Et le
rattachement à l'histoire générale de la profusion de ces détails constitue
un mérite particulièrement appréciable du livre de Mgr Schreiber.

En tant que livre strictement historique, il a dû faire la part inévitable
de l'humain dans cette « sacralité ». Nous y trouvons, en effet, maintes
déformations « cultuelles » qui engendrèrent de pures superstitions. Nous y
rencontrons, causés par le goût effréné du moyen âge pour la possession de

reliques insignes, des agissements des plus répréhensibles, allant jusqu'à
la fourberie et au vol caractérisé : tel le cas de l'accaparement du chef de
saint Vincent au profit de la collégiale de Berne.

Ceci nous amène à relever encore l'importance de l'ouvrage de
Mgr Schreiber pour la Suisse. Plusieurs églises paroissiales de notre pays
étaient dédiées à saint Vincent : Montreux, Farvagny, Vuissens et Berne.
C'est dans cette ville surtout que le culte du saint diacre espagnol fut en
honneur. La vieille église paroissiale de Berne lui était déjà dédiée. Le
Munster qui la remplaça et fut consacré en 1484 devint par excellence la
« Collégiale de Saint-Vincent ». Enfin, conséquence naturelle, la dévotion
à saint Vincent rayonna de la capitale dans tout le territoire bernois, au
point que Mgr Schreiber peut énumérer dix-sept églises qui possédaient des

images, soit vitraux, tableaux ou statues du grand martyr.
Ce culte, si aimé des Bernois, conduisit donc, l'avant-veille de la

Réforme, à une véritable énormité, typique non seulement du culte des
saints au moyen âge, mais aussi du rôle qu'il jouait dans la politique des
cités de l'époque. Berne ne possédait aucune relique authentique de son
saint patron. Or, voici qu'en 1463 se présenta au Conseil de la ville un
certain Bali qui, en échange d'un emploi dans l'administration bernoise,
offrit de dérober et d'apporter à Berne le chef de saint Vincent, relique
conservée à Cologne, dans l'église de Saint-Laurent. De fait, la proposition
fut acceptée, le coup réussit et la relique désirée fut reçue à Berne avec
tout l'apparat de la dernière période gothique. Là-dessus, naturellement,
plainte à Berne de la part du bourguemestre et du Conseil de Cologne de



— 311 —

ce que le chef de saint Vincent qui, durant 200 ans, avait reposé en leur
église de Saint-Laurent, avait été emporté « subrepticement et par vol ».

Il y eut échange d'explications, mais finalement Berne eut le dernier mot
et garda, enchâssée d'or et de pierres précieuses, la relique qui se trouvait
encore dans le trésor du Munster après la Réformation.

Le pèlerinage à Saint-Jacques de Compostelle fut également très en
honneur, chez nous, au moyen âge et jusqu'en plein XVIIme siècle.

Mgr Schreiber n'entre pas, à ce sujet, dans les détails. Mais ses indications
générales pourraient facilement être complétées et servir de base à un travail
intéressant, grâce aux nombreuses données documentaires contenues dans
nos annales historiques sur le culte de saint Jacques et en particulier sur le
pèlerinage à Santiago, le plus célèbre après ceux de Jérusalem et de Rome.
Dans son étude sur « Les patrons d'églises de l'ancien diocèse de Lausanne
au moyen âge », Michel Benzerath énumère dix-huit églises du diocèse dédiées
à saint Jacques le Majeur.

Avant de terminer ce compte rendu, accordons une part, mais une part
minime, à la critique. Mgr Schreiber écrit à la page 24 de son bel ouvrage
que l'ancien diocèse de Lausanne était évêché suffragant de Lyon, alors
qu'en réalité il le fut de Besançon. Ce lapsus, quoique fâcheux, ne saurait
diminuer la confiance que mérite l'historien de valeur qu'est Mgr Schreiber.
Néanmoins, il comporte une fois de plus la leçon des précautions minutieuses
à prendre en vue d'assurer l'exactitude totale et sans défaillance d'un
ouvrage historique.

On pourrait également signaler à Mgr Schreiber, que dans l'abondante
littérature de son sujet, lui ont échappé les « Etudes pour l'histoire de la
fondation de la ville de Berne », dans lesquelles le Dr Hans Strahm déduit
du culte bernois de saint Vincent d'intéressantes conclusions relatives à

cette fondation.
Aux amateurs de la soi-disant « grande histoire », laquelle ne relate

guère que batailles, traités de paix éphémère, actions d'éclat des grands de
ce monde, le développement extraordinaire, dans nos contrées, du culte
rendu à un nombre étonnant de saints espagnols paraîtra de la très « petite
histoire ». En réalité, celle-ci est la plus intéressante et la plus suggestive
d'initiatives actuelles marquées au coin de la précieuse expérience du passé.

E.-S. Dupraz.

Stähelin Ernst : Vom Ringen um die christliche Grundlage der
Schweizerischen Eidgenossenschaft seit der Geltung der Bundesverfassung
von 1874. Basler Universitätsreden. 10. Heft. Basel 1939. Verlag Helbing
und Lichtenhahn.

Diese am 17. November 1939 gehaltene Basler Rektoratsrede ist die

Fortsetzung des Aufsatzes « Vom Kampf um die Christlichkeit der Schweizerischen

Eidgenossenschaft» (vgl. diese Zeitschrift 31. Bd., 1937, p. 89 f.).
Derselbe Fragenkreis, der dort für die Zeit von der Helvetik bis zum
Kulturkampf untersucht wird, findet hier seine Darlegung für die Jahre
von 1874 bis zur unmittelbaren Gegenwart.



— 312 —

Der Verfasser unterscheidet zwei Hauptgruppen von publizistischen
Äußerungen über die Christlichkeit der Schweiz. Die Verfassungskämpfe
von 1872/74 riefen auf katholischer Seite Graf Scherer-Boccard und Segesser,
auf evangelischer den Basler Professor Thiersch und Hilty auf den Plan
und als überkonfessionelles politisches Organ positiver Christen entstand
der « Eidgenössische Verein », der bei der Schulvogt-Abstimmung von 1882

einen weithin sichtbaren Erfolg davontrug. Eine neue Beschäftigung mit
der Idee einer christlichen Schweiz hat dann erst die durch den Weltkrieg

von 1914 eingeleitete und 1933 offenkundig gewordene Erschütterung
des liberalen Verfassungsstaates ausgelöst. Wortführer für die Katholiken
in neuen geistigen Mühen um eine christliche Schweiz waren Gonzague
de Reynold, Bundesrat Philipp Etter und Oskar Bauhofer. Auf protestantischer

Seite setzt das bezügliche Schrifttum auffälligerwcise früher ein :

der Theologe Leonhard Ragaz, der Historiker Hermann Bächtold und auch
der Jurist Max Huber schrieben mehr unter dem Eindruck des Krieges
von 1914/18 als unter jenem der liberalen Staatskrise und der Erneuerungsbewegung

von 1934.
Die feinere Witterung der Protestanten in die neue Aktualität des

Problems « Christliche Schweiz » hat nun freilich nicht zu tieferen
Einsichten in das staatspolitische Wesen desselben geführt. Es fällt auf, wie
sehr in der angeführten reformierten Publizistik das Ringen um die christlichen

Grundlagen der Schweiz ausschließlich im Ethischen und Religiösen
stecken bleibt, wie wenig die wesentlich politische Seite der Frage erkannt
und wie noch viel weniger politische Lösungen ins Auge gefaßt werden.
Politische Erneuerung wird christlicher Erneuerung gleichgesetzt, für eine
christliche Demokratie in erster Linie nicht Änderung der politischen
Form, sondern des Inhaltes und der die Demokratie tragenden Menschen

gefordert. Typisch für diese Art ¦ christliche Politik » ist etwa Hermann
Bächtold, dessen tiefe ethische Auffassung von Politik hohe Achtung
abnötigt, bei dem sich aber letztlich alles in einen politisch substanzlosen

Spiritualismus verflüchtigt und bei dem man auch nachweisen kann, wie
diese Art « christliche Politik » im Grunde genommen aus pietistischer
Geisteshaltung erfließt (vgl. dazu meinen Aufsatz : Ein evangelischer
Politiker in Monatschrift des Schweiz. Stud. Vereins, 84. Bd., 1940, p. 349 ff.).

Das Bild vom Ringen um die christliche Grundlage der Eidgenossenschaft,

das damit entsteht, ist ein einseitiges. Dieser Eindruck wird noch

verstärkt, weil der Verfasser der vorliegenden Schrift den ganzen Fragekreis

bloß aus dem Blickpunkte des Theologen überschaut. So wird
beispielsweise vom Schrifttum Theodor Scherer's nur « Der christliche
Staatsmann » angeführt, nicht aber das ideengeschichtlich viel bedeutsamere

Werklein « Revolution und Restauration der Staatswissenschaft »,

welches den interessanten Versuch macht, « die Haller'schen Staatsgrundsätze

auch einem größeren Publikum zugänglich zu machen » und das aus
den Bemühungen herauswuchs, dem Solothurner Liberalismus in den

Verfassungskämpfen von 1840/41 staatspolitisch konservative Gedanken
gegenüberzustellen (dazu Schweiz. Rundschau, 41. Bd., 1941, p. 184 f.). Und
vollends Segesser's Bemühungen um eine christliche Schweiz kann man



— 313 -
nur von seiner konservativen Grundhaltung aus richtig werten und nur
von hier aus vermag man auch die eigentliche Größe von Segesser's christlicher

Politik zu ermessen, die in der Zeit des aufsteigenden Liberalismus
konservativ-föderalistische Grundgedanken mit aller Konsequenz
durchdachte und in der praktischen Politik hochhielt.

Stähelin geht der nach meiner Auffassung wesentlichen Unterscheidung,
welche die konservative Grundhaltung in die « christliche Politik » hineinbringt,

nicht weiter nach. Er schildert uns jenes Ringen um die christlichen

Grundlagen der neuzeitlichen Schweiz, das sich auf dem verfassungspolitischen

Liberalismus aufbaute und das die ethische Reinigung und
christliche Veredelung der liberalen Schweiz erstrebte. Das Mühen um
eine christlich-konservative Schweizer Politik muß noch beschrieben werden.

Freiburg. Dr. E. F. J. Müller.

Die Schriften des heiligen Franziskus von Assisi ins Deutsche
übertragen von Ottokar Bonmann O. F. M. — Freiburg i. Br. 1940, Herder & C°.

xi-179 SS. Gebunden 4 M.

Ce volume fait partie d'une collection intitulée : « Bücher augustini-
scher und franziskanischer Geistigkeit », que publie 1' «Arbeitsgemeinschaft
Wissenschaft und Weisheit », éditrice de la revue du même nom. Cette
collection doit comporter trois séries : des textes, des études de philosophie
et de théologie et enfin des ouvrages consacrés à la vie religieuse. Le livre
du P. Bonmann appartient à cette troisième catégorie, dont il constitue
le deuxième volume.

L'auteur a groupé les écrits de saint François sous trois rubriques.
Dans une première section (Ordnung des Lebens), il traduit la 2me règle
(celle de 1221) et la 3me (de 1223), le testament et le traité sur les ermitages ;

il y ajoute — mais en précisant bien qu'elle n'émane pas directement du
patriarche d'Assise et qu'on y sent la main du cardinal Hugolin — la plus
ancienne règle du Tiers-Ordre, qu'il croit pouvoir faire remonter non
seulement jusqu'en 1228, mais, pour sa première moitié, jusqu'à 1221.
Elle est publiée, ici, pour la première fois en allemand. La 2me partie
(Worte der Mah- ung) renferme les 28 courtes admonitions, la lettre à tous
les fidèles, l'avertissement aux clercs sur le respect dû au Saint Sacrement,
la lettre à tous les Gardiens, celles au chapitre général, à frère Léon, à

un ministre, les fragments qui restent des lettres à sainte Claire et enfin,
avec les réserves voulues quant à leur authenticité, le billet à saint Antoine
et la lettre Ad populorum rectores. La 3me partie (Gebet und Lobpreis)
contient le Te Deum de notre saint, le cantique du soleil, la salutation à

Marie, la salutation aux vertus, le Palet et le Sanctus de saint François
et enfin l'office de la Passion, présenté de telle sorte qu il puisse être récité
en commun dans les réunions des tertiaires.

Le volume se termine par une table chronologique des principaux
événements de la vie de saint François et par un copieux indice
bibliographique, se rapportant non seulement aux écrits du patriarche d'Assise,



- 314 —

mais aussi aux sources anciennes qui nous le font connaître ainsi qu'aux
travaux récents qui le concernent. (Il y manque la plupart des études
de langue française : les livres du P. Gratien, de Beaufreton, de Masseron,
de Gillet, de Schneider, dc Lemaître.)

Chaque traité est précédé d'une introduction, qui renseigne sur l'occasion

qui lui a donné naissance, le but de cet écrit, son authenticité, sa date.
L'auteur avoue s'être heurté à des difficultés dans sa tâche de traducteur :

il a visé — et il a réussi — à nous donner, tout en conservant le génie de
la langue allemande, un texte qui reproduise, aussi fidèlement que possible,
l'esprit de saint François. Il estime que l'on n'en connaît pas suffisamment
les quelques écrits qui sont conservés ; encore faudrait-il ajouter que, pour
le Pauvre d'Assise plus encore que pour d'autres, cette lecture ne prend
toute sa signification que pour qui a lu déjà les célèbres textes du
XIIlme siècle qui le concernent ou du moins une bonne biographie récente
du Poverello. L'auteur est aussi de cet avis, ct préconise spécialement,
dans ce but, l'ouvrage de Mgr Hilarin Felder : l'Idéal dc saint Ftançois
d'Assise, livre, dit-il, qui n'a pas encore été apprécié à sa juste valeur dans
les milieux de langue allemande.

L. Wa-ber.

Johannes Vincke : Briefe zum Pisaner Konzil. Beiträge zur Kirchen-
und Rechtsgeschichte. Herausgegeben von Johannes Vincke. Peter
Hanstein, Verlagsbuchhandlung, Bonn 1940 ; brosch. Mk. 12.60.

Das aufregendste Geschehen, das der abendländischen Christenheit
des späten Mittelalters begegnete, ist zweifelsohne das große Schisma
(1378-1417). Der Gesamtverlauf des Schismas und seine wichtigsten
Abschnitte sind zwar heute im großen und ganzen genügend aufgehellt, so
daß von der Geschichtsforschung wesentliche Korrekturen der bisherigen
Kenntnisse nicht zu erwarten oder zu befürchten sind. Immerhin zeigen
neuere Veröffentlichungen, daß in einzelne Phasen noch sehr wohl neues
Licht gebracht werden kann, z. B. in den Ausbruch des Schismas selbst.
Dazu bleibt es für den Kirchen- und Rechtshistoriker auf alle Fälle wichtig
und lehrreich, die Persönlichkeiten, die damals am Webstuhle der Zeit
saßen, in ihren Bestrebungen, Hoffnungen und Befürchtungen kennen zu
lernen. Mit Recht betrachtet J. V. diesen Umstand als genügende
Rechtfertigung für die von ihm in dieser Schrift gebotene Wiedergabe von
Briefen zum Pisaner Konzil (1409). Es sind insgesamt 125 Briefe und
Aktenstücke, bis auf wenige Stücke bisher noch unveröffentlicht, alle
geschrieben in den Jahren 1406-1410, also von dem Zeitpunkt an, wo der
Gedanke eines Unionskonzils konkrete Gestalt anzunehmen begann, bis
über dessen Abschluß hinaus. Dem Herausgeber standen wertvolle
Vorarbeiten von G. Erler, H. Finke und L. Schmitz-Kallenberg zur Verfügung,
und diesen widmet J. V. dankbar seine Schrift. Die hauptsächlichsten
Quellen für ihn waren eine Reihe von Codices der Vatikanischen Bibliothek
und ein Codex der National-Bibliothek in Turin ; dazu wurden benützt



— 315 —

das Staatsarchiv von Florenz, das aragonische Kronarchiv in Barcelona,
die Berliner und Wiener Staatsbibliothek, die staatlichen Bibliotheken von
Danzig, Eichstätt und Wolfenbüttel. Von den gemachten Funden gibt
aber J. V. nur eine kleine Auswahl, die man, wie er erklärt, leicht um das

Doppelte vermehren könnte. Doch schon die gebotene Auswahl gibt in
ihrer Mannigfaltigkeit einen guten Einblick in das bunte Geschehen der
damaligen Tage. Zum Worte kommen da die beiden Päpste Gregor XII.
und Benedikt XIII. und ihre Parteigänger, die von ihnen abgefallenen
Kardinäle, die Väter des Konzils von Pisa, zahlreiche Erzbischöfe und
Bischöfe, die Könige von Polen, Deutschland, Frankreich, England,
Aragonien, Portugal usw., die Herzöge von Österreich, Bayern, Masowien,
Lothringen usw., der Großmeister des Deutschordens, der Abt von Cluny
und andere Ordensobere, die Universitäten von Angers, Montpellier, Paris,
Toulouse, Krakau und Wien, die Herrschaft von Florenz, die Stadtverwaltung

von Siena usw. Die Großzahl der Schreiben ist in der damaligen
Kanzleisprache des mittelalterlichen, vorhumanistischen Latein abgefaßt ;

daneben finden sich auch deutsche, italienische, katalanische und
portugiesische Stücke ; jedenfalls ersieht man aus dieser Veröffentlichung, daß
damals das Latein nicht nur die Kirchensprache, sondern die europäische
Akten- und Diplomaten-Sprache war. Den Schriftstücken selber
entnehmen wir, wie die beiden Päpste das geplante Konzil von Pisa zu
vereiteln und die wider sie erhobenen Anklagen zu widerlegen suchten ; wie
die Kardinäle des Unionskonzils ihren Abfall von dem Papst ihrer
bisherigen Gefolgschaft und ihr Vorgehen damit rechtfertigten, daß ihre
bisherigen Herren die gegebenen Versprechen und geschworenen Eide nicht
gehalten hätten und auf andere Weise das zerrissene Kleid des Herrn der
Kirche nicht wieder zusammengenäht werden könne. Und leider sind diese
an die beiden Päpste gerichteten Vorwürfe nur zu berechtigt ; aber
umgekehrt widerlegt der sonst unsympathische Benedikt XIII. in einer
umfangreichen Bulle (Nr. 92, S. 157-171) aus der Idee der Kirche und des

Papsttums heraus siegreich die Ansprüche der von ihm abgefallenen
Kardinäle. Wie man da deutlichst sieht, lag die Schuld an der Fortdauer
des Schimas sowohl bei den beiden Päpsten wie bei ihren Kardinalskollegien.

Die einmal für das Konzil entschlossenen Kardinäle bieten dann,
gesamthaft und einzeln, in einer Reihe von Schreiben all ihre Beredsamkeit
und ihren Einfluß auf, die auswärtigen Erzbischöfe und Bischöfe und
weltlichen Fürsten für den Besuch des Konzils von Pisa zu gewinnen. Aus den

Beglaubigungsschreiben derer, die sich hiefür gewinnen ließen, für ihre
Abgesandten spricht fast immer eine warme Liebe zur Kirche, die Christus
mit seinem Blut erkauft habe und die er ohne Runzel und Makel sehen

möchte, die aber durch das heillose Schisma schändlich entstellt werde.
Wir bekommen ferner einen kleinen Einblick in die Bräuche und
Mißbräuche des damaligen päpstlichen Fiskalwesens und der kurialen
Pfründenverleihungen und Pfründenhäufungen (Nr. 48, 111, 112, 123), alles Mittel
im Kampfe des einen Papstes gegen den andern und der beiden Päpste
gegen das Konzil und umgekehrt. Wir hören da die Städte und den Adel
von Friaul zu gunsten des Patriarchen von Aquileia eine sehr energische



- 316 -
Sprache gegen Gregor XII. führen (Nr. 12, 13), eine Sprache, die schis-
matisch-revolutionär klingt. Wir hören endlich, wie die Regierungen von
Florenz, Pisa und Siena für das sichere Geleit der hohen Konzilsteilnehmer
und lür die Ordnung an dem Konzilsortc weise Vorsorge treffen. — Mit
eigentlich neuen Erkenntnissen wird die Kirchengeschichte durch diese
Briefe zwar nicht bereichert, auch die Frage über die Vordaticrung des
Konzilsausschreibens der Kardinäle wird nicht völlig gelöst ; der wirkliche

Ertrag ist aber ein vertiefter Einblick in das Kreuz und Quer der
Unionsbestrebungen und -hoffnungen des ganzen christlichen Abendlandes,
der geistlichen und weltlichen Großen in allen Ländern der lateinischen
Kirche. Weitere Veröffentlichungen ähnlicher Art, die wir von der
angekündigten Serie von Beiträgen zur Kirchengeschichte erhoffen, mögen uns
dann die Enttäuschungen offenbaren, die das Konzil von Pisa brachte
(und bringen mußte), und die weitern Unionsbestrebungen, die schließlich
zum Konzil von Konstanz führten, auf dem endlich die Union hergestellt
wurde.

Einsiedeln. Dr. P. Theodot Schweglet O. S. B.

E. de Moreau, S. J. : Histoire de l'Eglise en Belgique, des origines au
début du XIIme siècle. Deux volumes in-8 de XVIII-384 et 392 pages.
Bruxelles, 1940.

Le R. P. de Moreau vient de publier sur la première période de l'histoire

de l'Eglise en Belgique deux volumes monumentaux. C'est le premier
essai vraiment critique qui ait été tenté jusqu'à présent pour expliquer
la formation de l'Eglise de Belgique. Le dessein que l'auteur s'est proposé
était extrêmement complexe. « Faire l'Histoire de l'Eglise en Belgique,
c'est retracer les péripéties de l'introduction et des développements du
christianisme dans les régions qui portent aujourd'hui le nom de Belgique.
C'est suivre les pas des missionnaires qui en ont déraciné le paganisme
et y ont semé la foi chrétienne. C'est décrire les cadres de son organisation
diocésaine. C'est rechercher l'action sociale et religieuse de ses monastères.
C'est étudier la répercussion des grands événements et des grands courants
d'idées de l'histoire profane et de l'histoire générale de l'Eglise :

sécularisations carolingiennes, invasions normandes, féodalité, réformes monastiques

et création des nouveaux ordres religieux, apparition et développement

des communes, querelle des investitures, croisades, hérésies, Renaissance,

Réforme, Gallicanisme, Despotisme éclairé, Révolution française.
C'est s'appliquer à percevoir dans la vie politique, sociale, scientifique,
militaire, économique du pays, l'écho de ses conceptions religieuses. C'est
mettre en lumière l'influence chrétienne que les hommes et les idées de ces

régions ont pu exercer à certains moments en d'autres pays. C'est découvrir
les manifestations morales, littéraires, théologiques, philosophiques,
mystiques, artistiques, culturelles de sa foi. Bref, c'est s'attacher non seulement
à narrer, en les situant, les faits extérieurs, à expliquer le mécanisme et



— 317 —

l'évolution des institutions, mais à pénétrer, si c'est possible, aux diverses
époques jusque dans l'âme chrétienne du clergé et des différentes classes
de la population. »

Ce programme, le R. P. de Moreau l'a réalisé avec une sagacité qui
égale l'amplitude de son information. Tout ce qui est susceptible de nous
faire connaître le christianisme des populations habitant le territoire de
l'actuelle Belgique et des régions adjacentes, est mis en œuvre avec une
maîtrise digne de l'auteur de Saint Amand, apôtre de la Belgique et du
notd de la Ftance et du savant article Belgique paru en 1933 dans le
Dictionnaire d'Histoire et de Géographie ecclésiastiques. Ce que fut le paganisme
primitif de ces régions, où le culte de Mercure et de Mars voisine celui de

Cybèle et d'Attis ; comment il fut combattu par les saints Materne et
Servais au IVme siècle, premiers pionniers du christianisme en Germanie
seconde (Cologne) et dans la cité des Tongres ; ce que devinrent les évêchés
de Tongres, d'Arras et de Tournai après la recrudescence du paganisme
consécutive aux invasions ; quelle fut l'action des grands missionnaires,
tels que saint Eloi et saint Amand au VImc siècle, contre le paganisme
remis en honneur par ces invasions ; et comment les régions méridionales,
plus fortement romanisées et ouvertes au christianisme, se couvrirent
de monastères, à un moment où le Nord n'en possédait encore qu'un très
petit nombre : ces étapes de la conversion d'une population redevenue
barbare et païenne sont exposées à la lumière de tout ce que les sources
(trop rares au gré de l'historien) nous apprennent sur ce lointain passé. Après
cette mise en œuvre minutieuse, le R. P. de Moreau étudie la politique
religieuse des Carolingiens, leur mainmise sur les biens ecclésiastiques et
les difficultés qui les mirent aux prises avec l'épiscopat. Suit l'histoire
des invasions normandes et hongroises dont souffrirent surtout les grandes
abbayes, et celle de la querelle des investitures, particulièrement violente
dans les territoires de l'ancienne Belgique, en raison de la « féodalisation »

des grands diocèses de Liège et de Cambrai, réalisée par les empereurs
allemands à l'appui de leur politique.

Dans la première partie de son ouvrage, le R. P. de Moreau considère
le fait de la propagation du christianisme en Belgique pendant une période
de huit siècles ; dans la seconde, il examine le développement des

institutions, des lettres et des arts durant cette même période. Cette enquête
est menée avec la même rigueur que la précédente ; elle ne laisse dans
l'ombre rien de ce qui est de nature à évoquer la vie de l'Eglise en Belgique
aux premiers temps de son histoire. Un dernier chapitre intitulé Vie
chrétienne du peuple nous aide à nous représenter le rôle de la religion
chrétienne dans la vie quotidienne de la population : il fait grand état des gesta
des saints, des légendes hagiographiques, du culte des reliques, des
pèlerinages, des hérésies et des sectes populaires.

De toutes ces observations se dégagent les conclusions suivantes
ramassées à la fin du deuxième volume :

1. Le premier mouvement de conversion vient simultanément de
l'est (le Rhin) et du midi (Reims).



- 318 -
2. La conversion des Francs, après les invasions, est également l'œuvre

des anciennes populations converties de l'est et du midi.
3. La population des premiers diocèses est à la fois germanique et

gallo-romaine. A remarquer, en particulier, le phénomène d'un mouvement

tendant à transporter vers le midi la plupart des sièges êpiscopaux :

jusqu'au milieu du XVIme siècle, les populations flamandes ne connaissent

que des sièges êpiscopaux assez distants.
4. Les régions méridionales deviennent vite un pays d'abbayes, grâce

à la libéralité des Mérovingiens ; du point de vue culturel, ces abbayes
exercent l'influence la plus profonde.

5. Les églises se distinguent par leur fidélité aux princes de la dynastie
carolingienne ; elle est ensuite reportée sur les souverains du Saint Empire.

6. Ce loyalisme n'est cependant pas un obstacle à l'attachement des

églises à Rome.
7. Propre aux régions méridionales, notamment à Liège, est la dévotion

à la Sainte Eucharistie : dévotion qui se traduira dans la suite par
l'institution de la Fête-Dieu.

Telles sont les lignes générales de l'ouvrage. La tâche que s'était
imposée le savant auteur présentait une difficulté à laquelle il lui a été

impossible de se soustraire. Celle-ci vient de l'absence, au point de vue
religieux, d'une homogénéité réelle des contrées qui constituent la Belgique
d'aujourd'hui. Il fallait distinguer deux centres d'attraction : Cologne,
métropole du Rhin, à laquelle se rattache la principauté de Liège, et Cambrai
dont dépend le diocèse de Tournai. La nomination des évêques se faisait
souvent en fonction de la politique allemande ou française, en sorte que,
au lieu d'apparaître comme un ciment d'unité, l'élément religieux eut
plutôt une influence décentralisatrice. C'est ce qui explique pourquoi
l'œuvre du R. P. de Moreau ne donne pas la même impression que l'Histoire

de Belgique de Henri Pirenne. Celui-ci se plaçait au point de vue
économique, qui fut le facteur essentiel de l'unité belge. Le R. P. de Moreau
nous montre mieux le lent travail d'évolution, contrecarré par le jeu de
bascule des princes, sollicités souvent en divers sens par les influences
française, anglaise et allemande.

La difficulté spéciale devant laquelle se trouvait le R. P. de Moreau
rend compte de l'extrême réserve dont témoignent ses conclusions. On
souhaiterait être parfois mieux renseigné sur le pourquoi de certains faits
simplement enregistrés. Pourquoi, par exemple, les populations du sud
se convertirent-elles plus rapidement que celles des contrées du nord
La frontière linguistique qui divise la Belgique depuis les tout premiers
siècles de son histoire correspond à celles du « pays des abbayes ». Serait-ce

que les premiers apôtres du nord, plus que ceux du sud, étaient des
organisateurs sans rapports étroits avec les populations On comprendrait
ainsi la tendance qui pousse les sièges êpiscopaux à se déplacer vers le midi.
On aurait aimé à se voir guidé par un auteur de l'envergure du R. P. de
Moreau dans la recherche de ces subtiles hypothèses, à laquelle conduit
l'examen des faits.

Ce souhait est un dernier hommage rendu à une œuvre de grand



- 319 -
mérite. Elle témoigne de la rigueur avec laquelle les études historiques
sont cultivées dans son pays.

Fribourg. F. M. Braun O. P.

Henggeler Rudolf : Das Schlachtenjahrzeit der Eidgenossen nach den
innerschweizerischen Jahrzeitbüchern. Herausgegeben und eingeleitet von
P. Rudolf Henggeller O. S. B. (Quellen zur Schweizer Geschichte, Neue Folge,
II. Abteilung : Akten. Band III, ix-427 Seiten mit einem Personen-, Ortsund

Sachregister. Verlag von Emil Birkhäuser u. Co., Basel 1940.

Im Rahmen des Quellenwerkes zur Entstehung der schweizerischen
Eidgenossenschaft war seinerzeit die Herausgabe der innerschweizerischen
Jahrzeitbücher geplant. Verschiedene Schwierigkeiten verhinderten jedoch
diese Publikation. Für den Zeitraum bis 1400 wäre die Zahl der Jahrzeitbücher

zu knapp, während anderseits das 15. Jahrhundert deren soviele
aufweist, daß die Publikation überhaupt finanziell zu kostspielig geworden
wäre. So beschränkte man sich auf die Veröffentlichung der innerschweizerischen

Schlachtjahrzeiten und diese Arbeit liegt nun vor. Sie ist
entschieden verdienstvoll.

Das Schlachtenjahrzeit eines Ortes ist besonders aufschlußreich für
die politische Geschichte. Aber auch andere Zweige der Wissenschaft
werden aus der erwähnten Publikation Nutzen ziehen. In den Jahrzeitbüchern

finden wir die Listen der Gefallenen, Notizen über den Verlauf
einer Schlacht, erhalten wir Aufschluß über die Art und Weise, wie ein
Schlachtjahrzeit gefeiert wurde. Das innerschweizerische Schlachtjahrzeit
vermittelt uns auch Berichte über die Gründungsgeschichte der
Eidgenossenschaft. Es gibt uns Aufschluß über die ersten Freiheitskämpfe
des 14. Jahrhunderts und über den weitern Verlauf des Kampfes gegen
Österreich. Wir finden Namen von den Gefallenen des alten Zürichkrieges,
der ennetbirgischen Züge, des Burgunder- und Schwabenkrieges. P. Rudolf
Henggeler beschränkte jedoch in verdienstvoller Weise seine Publikation
nicht nur auf die Zeit des Mittelalters, sondern veröffentlichte auch die
weitern Notizen und Listen bis und mit den Wirren des 19. Jahrhunderts.
Wir lernen so die Namen und die Zahl der in den Glaubenskämpfen
gefallenen Innerschweizer kennen. Auch gibt uns die Veröffentlichung
Kunde von Eidgenossen, die auf fremder Erde fielen, sei es in Italien oder
Frankreich oder gar wie einige Urner, die 1688 im Kampf gegen die Türken
ihr Leben einbüßten. Das Schlachtjahrzeit von Nidwalden vermittelt uns
einen Einblick in die Liste der gefallenen Kämpfer gegen die französischen
Eindringlinge, die « nachdem sie durch hinterlistig angezettelte entzweiung
und gewalt der waffen die ganze Schweiz dem revolutionären freyheit- und
gleichheitsjoch unterworfen hatten », in den Schreckenstagen vom 9. bis
10. Herbstmonat 1799 Nidwalden verwüsteten. Auch die Gefallenen der
Wirren der Freischarenzüge und die Opfer des Kampfes der Radikalen
gegen die innerschweizerischen Kantone sind uns überliefert.



- 320 -
P. Rudolf Henggeler hat die einzelnen Schlachtenjahrzeiten nach der

kantonalen Reihenfolge veröffentlicht. Uri, Schwyz und die beiden
Unterwaiden weisen ein einheitliches Schlachtenjahrzeit auf, was bei Luzern
und Zug nicht der Fall zu sein scheint. In einer Einleitung werden wir
mit den nötigen Besonderheiten des betreffenden Buches bekannt gemacht.
Der Herausgeber vermittelt uns auch eine alphabetische Reihenfolge der
Gemeindeanniversarien, die zugleich eine chronologische Übersicht und
andere Erklärungen gibt. Henggeler läßt hierauf die eigentliche Publikation

folgen. Für die Ursehweiz legt er je das ausführlichste Schlachtjahrzeit

zu Grunde und gibt dann dazu aus den übrigen Büchern die
Ergänzungen. Für Zug indessen war eine eingehendere Veröffentlichung
notwendig, weil kein vollständiges Jahrzeit erhalten ist. Henggeler hat die
Quellen persönlich eingesehen. Für die Urner Jahrzeitbücher, deren
Einsichtnahme nicht möglich war, diente E. Wymanns Publikation « Das
Schlachtenjahrzeit von Uri » (1916) als Grundlage.

So sehr die vorliegende Publikation von P. Rudolf Henggeler zu
begrüßen ist, möchte man doch in einer Hinsicht einen Wunsch anbringen.
Zweifelsohne wird diese Veröffentlichung auch in weitern Kreisen außerhalb
der Landesgrenzen Beachtung finden. Schon deswegen wäre es gerechtfertigt

gewesen, den Anmerkungen etwas mehr Platz einzuräumen. Man
wäre dem Herausgeber dankbar für die genaueren Ortsbestimmungen von
Schlachten, sei es außerhalb oder innerhalb unserer Landesgrenzen. Denn
diese Arbeit vermittelt uns nicht nur die Namen der Kämpfer von
bekannten Schlachten, sondern auch Begebenheiten, die sich außerhalb
des Landes oder innerhalb seiner Grenzen zutrugen und die mehr oder
weniger bekannt sind. Hierin hätte der Herausgeber am Quellenwerk
selber ein Vorbild gehabt.

Der Publikation ist ein sorgfältig angelegtes Orts-, Personen- und
Sachregister beigefügt. So stellt die Veröffentlichung einen schönen Beitrag
zur Erforschung unserer Landesgeschichte dar. Wir sind dem Herausgeber

besonders für die Publikation von innerschweizerischen Quellen
dankbar, zumal auf dem Gebiet der innerschweizerischen Geschichtsforschung

des Historikers noch manche wichtige Arbeit harrt.

Luzern. Johann Baptist Villiger.

Anfrage.
Petrinetorden

1825 erteilte die Gemeinde Risch ihrem jungen Mitbürger Nikolaus
Kleimann in der Stockeri das Patrimonium mit der Begründung, er wolle
den Petrinerstand ergreifen. — Vielfach begegnete mir die Angabe «

Mitglied des Petrinerordens » bei den Zuger Geistlichen in den Erhebungsformularen

zur Enquête des Ministers Stapfer. Das Schweizerdeutsche
Wörterbuch enthält den Ausdruck nicht ; er muß immerhin, da ihn die
Geistlichen selber gebrauchen, eine ehrenhafte Bezeichnung gewesen sein.
Welche Bedeutung ist mit ihm zu verbinden ^ j(en piy ^>jsc/j (Zug).


	Rezensionen = Comptes rendus

