
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 35 (1941)

Artikel: Ist Notker Balbulus der Verfasser des Sermo Galli?

Autor: Willwoll, Wilhelm Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Notker Balbulus der Verfasser
des Sermo Galli

Von Dr. Wilhelm Emil WILLWOLL.
(Fortsetzung und Schluss.)

Vergleich des SG mit den Werken Notkers des Stammlers.

Das Unternehmen, ein anonym überliefertes Werk als von Notker
dem Stammler verfaßt nachzuweisen, ist bei aller Schwierigkeit von
mannigfachen Umständen begünstigt. Zunächst ist durch die Forschungsarbeit

von Simson, Zeppelin, Zeumer, v. Winterfeldx eine stattliche
Reihe von Werken als echte Schriften Notkers nachgewiesen, die

zusammen mit den von jeher anerkannten ein reiches Vergleichsobjekt
bieten. Sodann ist Notker ein Schriftsteller von so ausgesprochener

Eigenart, daß man ihn bei aufmerksamem Zuhorchen schon am Sprechen

erkennt, an seinem reichen lateinischen Wortschatz, seiner
unnachahmlichen Diktion, die ein köstlicher Spiegel seines Temperamentes ist :

superlativisch begeistert und zugleich stotternd ängstlich, voll könnerischer

Freude am Satzbau und Wortspiel, erfüllt von schulmeisterlicher
Lust am wohlklingenden Fall der Satzendungen, an etymologischen

1 Zur Vergleichung benützen wir vom Formelbuch nicht nur die Briefe an
die beiden Brüder Salomo und Waldo, die schon von jeher als Eigentum Notkers
galten, sondern das ganze Formelbuch. Wir verweisen dazu auf MGH Formulae,
S. 394, 23 f., und besonders an den schon erwähnten Aufsatz Zeumers in den
Aufsätzen zum Andenken an Georg Waitz (S. 100 ff.), wo er begründet, daß,
und in welchem Sinn das ganze Formelbuch von Notker stammt Jedenfalls
ist man nach Zeumer berechtigt, zu einer stilistischen Vergleichung das ganze
Buch zu benützen.

Wir benützen auch den Brief Notkers an den Bischof von Liutward von
Vercelli, obwohl seine Echtheit von Ct. Blume, Analecta Hymnica 53, S. XIII
bezweifelt wird. Blume stützt sich dabei auf Peter Wagner, Einführung in die
gregorianischen Melodien I, S. 256, der aber keine genügenden Gründe anführt,
weshalb denn auch Strecker, Vi 1093 Anm. 2 die Echtheit des Briefes annimmt. —
Wir werden anschließend am Ende der Untersuchung einige neue, gut fundierte
Gründe für die Echtheit vorbringen ; vgl. unten S. 207, Anm. 1.

Wir werden öfters das Martyrologium des Bischofs Ado von Vienne zitieren.
Es findet sich in Migne, Patres latini, Bd. 123. Wir geben jeweils nur die Seitenzahlen

an.



— 181 —

Spielereien, an gelehrtem Beiwerk, all das aber verklärt von einem
reichen Geist, der hier und dort sogar schalkhaft lächeln, aber auch

gewaltig predigen kann.
So verspricht unser Versuch, aus einem Vergleich des SG mit den

echten Werken des Stammlers seine Autorschaft auch an diesem bisher
als herrenlos beiseitegeschobenen Stück nachzuweisen, guten Erfolg.
Jedenfalls, gemessen an dem Beweismaterial, das Zeumer und Zeppelin
für ihren doch allgemein anerkannten Nachweis der Notkerschen
Herkunft der Gesta Caroli beigebracht haben, ist auch unser Ergebnis,
wie wir glauben, unumstößlich.

Die Werke Notkers, die für unsere Vergleichung herangezogen
werden, sind :

Gesta Caroli Ge) : herausgegeben in MGH Script. II, S. 726/763. —
Besser die Ausgabe von E. Meyer von Knonau, Mitteilungen zur
vaterländischen Geschichte 36, Vierte Folge (1920) 6, 1 ff.

Continuatio Erchanberti (Ce) : MGH Script. II, S. 328 f.

Notutio No) : herausgegeben von E. Dümmler, Das Formelbuch des

Bischofs Salomo von Konstanz, Leipzig 1857, S. 64/78. — Migne
PL 131, 993/1104.

Martyrologium Ma) : Migne PL 131, 1029/1164.

Briefe (Formulae) Fl) : MGH Formulae, S. 390 ff.

Epistola ad Liutwardum Li) : Sankt Gallische Denkmale : Mit¬

theilungen der antiquarischen Gesellschaft Zürich 12, S. 224.

Gedichte, Rätsel- und Schetzreime Po) : MGH Poet. lat. IV,
S. 336 ff. — II, S. 474.

Vita Galli metrica Vi) : MGH Poet. lat. IV, S. 1093 ff.
Sequenzen Se) : Analecta Hymnica medii aevi 51 (Leipzig 1908),

S. 229 ff. — Ebd. 53 (Leipzig 1911), S. 65 ff. K

In allen diesen Werken tritt uns Notker als Meister der stilistischen
Form und als gründlich belesener Theologe entgegen. Unser Nachweis,
daß auch der SG in die Reihe der Werke Notkers gehört, zerfällt darum
naturgemäß in zwei Teile : wir werden zuerst die Stilistik des SG mit

1 Da die Zahl der echten Sequenzen Notkers noch immer umstritten ist
(vgl. dazu M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters I,
S. 363 f.), so werden wir im Folgenden nur solche Sequenzen zum Vergleich
heranziehen, die selbst von dem kritischsten Forscher auf diesem Gebiet, Cl. Blume,
in seinen Analecta Hymnica als sicher oder wahrscheinlich echt angenommen
werden. — Übrigens wird sich aus den Sequenzen wenig Material für unsere
Untersuchung ergeben, da das Versmaß immerhin den Eigenarten des Verfassers
Zügel anlegt.



— 182 —

den echten Werken Norkers vergleichen, und dann eben jenen
theologischen Gehalt des SG, den wir bereits auf seine patristische Herkunft
untersucht haben, auch in den echten Werken des Notker feststellen.
Damit wird sich unser Beweis zu jener Sicherheit verdichten, die man
billigerweise von einer derartigen Stil- und Inhaltsvergleichung erwarten
darf. Es wird sich auf jeden Fall zeigen lassen, daß wir von nun an
den SG ebenso als ein Erzeugnis der Notkerschen Muse anzusehen
haben wie die unsterblichen Gesta Caroli. Damit aber haben wir dem

großen St. Galler Mönch das einzige im strengen Sinn theologische
Werk, das er geschrieben hat, zurückgegeben.

i. Stilistische Vergleichung.

Der hier zunächst folgende Teil unserer Untersuchung muß
notwendig trocken und scheinbar pedantisch ausfallen. Denn es gilt, der

Eigenart des Autors des SG auf kleinen und abgelegenen Pfaden
nachzuspüren — in einem Bereich, der gerade ob seiner scheinbar
geringfügigen Bedeutung viel mehr an Beweiskraft abwirft als manche
auffallende Übereinstimmung. Wir untersuchen zuerst (a) eine Gruppe
von merkwürdigen Wortverbindungen aus dem SG, sodann (b) die

von allen bisherigen Forschern als für Notker typisch anerkannte
Verwendung von Superlativ- und Diminutivformen, darnach (c) die

für Notkers Stil ungemein bezeichnende Adverbialstilistik und endlich

(d) die vor allem von Zeumer hervorgehobene Vorliebe Notkers
für Wortspiele.

u) Wir wissen daß Notker der Stammler ein eifriger Urkundenschreiber

war und daß noch heute Urkunden seinen Namen tragen ».

Es wäre nicht auffallend, wenn ihm aus dieser jahrzehntelange für sein

Kloster geübten Tätigkeit etwas von dem Stil der Urkunden auch
in die andern Werke geflossen wäre. Nun fällt uns am SG eine Reihe

von Wendungen auf, die auch dem unbefangenen Leser seltsam klingen.
So werden die Apostel Christi «idonei testes» genannt (XX). Das ist
Urkundenstil wie Fl 406, 27 und 396, 11 zeigt, wo die auch sonst aus

1 Einige dieser Urkunden sind am bequemsten zugänglich bei Migne PL 131,
1163/1170. — Doch ist es noch sehr umstritten, welche Urkunden von Notker
abgefaßt sind. Nach freundlicher Mitteilung von Herrn Dr. A. Bruckner in Basel
stammt jedenfalls Urkunde Nr. 546 (III 303) von Notkers Hand (abgedruckt
in H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen, Theil II, Zürich 1866).
Inwieweit andere Urkunden auf Notker zurückgehen, ist beim gegenwärtigen
Stand der Forschung schwer zu sagen.



— 183 —

Urkunden so wohl bekannten « idonei testes » auftreten. In die gleiche
Welt des Schreibstubenstils gehören die im SG verwendeten Ausdrücke
« attestatione signorum » (XV), « certo patefecit indicio » (XIX), « divino
mancipare ministerio » (VI), «vile mancipium » (XVI). Noch
deutlicher wird dies bei Notkers auffallender Vorliebe für das Wort « prae-
sumere ». Der SG bringt es öfters : « persuadere sibi praesumerent » (II),
«ut tentare praesumeret » (XII), «usurpare praesumeret » (XVI),
« nullus praesumat inurere » (XXIII). Wer immer den Stil von Urkunden
im Ohr hat, erinnert sich sofort an die Imprekationsformel von
Schenkurkunden, deren Notker so manche geschrieben hat. Der SG bringt
einmal sogar ganz wörtlich « nullus praesumat ». Aber gerade dies

können wir auch in allen anderen Werken feststellen, von denen wir
schon wissen, daß sie von Notker stammen. Ge 7 « nullus
praesumeret » — Ge 8 « nullus praesumeret » — Ge 29 « nullus
praesumeret » — Ge 52 « nullus praesumeret ». Li 224 « ut pre-
sumerem » — Fl 396, 12 « si praesumpserint », Fl 429, 25 « intimare

praesumo » — Ma 1030 D « nullus praesumeret » — No 72, 10

« adeo ut praesumeret ». Es herrscht fast in all den erwähnten
Formen der Konjunktiv, wie er gerade für diesen Fall auch in Urkunden
angewandt zu werden pflegt. — Ein reizvolles Beispiel endlich aus
dieser Welt der Schreibstube, das zugleich den Verfasser des SG als

liebenswürdigen Schalk offenbart, bietet uns die Schilderung der von
den Ägyptern verfolgten Juden am Roten Meer (IV). Der Ägypterkönig

habe, so malt sich der SG den Vorgang aus, die armen Juden
zwischen dem Roten Meer und der weiten Wüste gefangen, wie ein
Fischer den Fisch in der Reuse fängt : « eos ita quasi pisces in gurgustio
conclusit ». So etwas haben die würdigen Kirchenväter nie gesagt,
denn das Wort « gurgustium » hat in der klassischen und patristischen
Sprache nie die Bedeutung von « Fischreuse »J, wohl aber in den

unzähligen mittelalterlichen Schenkungsurkunden, wo samt den Mühlen
und Wassergefällen oft auch Fischereirechte und Fischreusen vergeben
werden 2. Hier fabuliert ein urkundengewandter Mönch und stellt sich
die Verlegenheit der Juden am Roten Meer vor wie das Zappeln der
Fische, die er in den St. Gallischen Fischreusen beobachtet hat. Wer
aber ist das sonst als Notker, der sprachgewandte, schalkhaft lächelnde

1 Vgl. Thesaurus linguae latinae VI, 2, Leipzig 1934, Sp. 2365 f.
2 Vgl. Ducange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis (Ausgabe von

Le Favre, Niort 1885) IV, S. 141 f.



— 184 —

Urkundenschreiber von St. Gallen, der bekanntlich noch andere scherzhafte

Erlebnisse mit Fischen hatte ».

Nun ist es nicht mehr zu gewagt, auch eine ganze Reihe von
Wortverbindungen des SG mit echten Notkerschriften zu vergleichen — man

mag noch so sehr der Meinung sein, das einzelne Wort beweise nicht
allzuviel. Im SG begegnet eine eigenartige Verwendung des Verbums
« delectari ». Die Engel seien erschaffen, « ut in ipso (Deo) delectarentur
esse beati » (II). Dazu vergleiche man nun etwa Vi 1101, 23 « adhaere-

scere delectentur » — Fl 400, 10 : « quandocumque me delectaverit » —
401, 7 « quandocumque eum delectaverit ». Das klingt ebenso geziert
wie etwa die Umschreibung des einfachen « audire » durch SG (XXIV) :

« qui haec auribus vestrae fraternitatis infudit ». Genau so aber
No 69, 3 « tibi in aurem diffudi ». Ähnlich die etwas gespreizte
Umschreibung des Erstaunens in SG (XXI) « eunetis nihilominus opinan-
tibus ». Genau so aber Ge 24 : « nichil minus suspicantem » und Ge 48 :

« Nihil vero minus suspicantes ».

Deutlicher wird dies noch, wenn wir nicht nur auf einzelne
Ausdrücke, sondern auf die sozusagen psychotechnische Verbindung
von Gedankenfolgen aufmerksam werden. Wo SG das Hinstürzen
und Wiederaufleben der Soldaten am Grabe Jesu beschreibt (XIX),
formt sich ihm dies zum Gegensatzpaar : « iacerent ut exanimes » —
« recreato animo et spiritu ». Ganz gleich wird das aber bei Ge 38

formuliert : « exanimes deeiderunt » — recreato spiritu ». Auch sonst
liebt Ge derartige Wendungen, so Ge 56 « pene exanimis cecidit », Ge 34
« iacerent ut mortui ». Und wenn eine gewaltige Persönlichkeit die

Gegner anredet, so wird die Reaktion auf solche entgegengeschleuderten
Worte von Notker gern in das pompös übertreibende Bild des Blitze-
schleuderns gekleidet. So beim großen Karl in Ge 17 : « Ad quod

responsum fulmineas in eum acies imperator intorquens attonitum
terrae prostravit ». Ge 47 : « quasi fulminis ictu percussa ». Das gleiche
aber sagt SG (XII) vom Satan, der durch die blitzesschleudernde
Antwort des Herrn zu Boden geworfen wird : « cuius vi fulminis
attonitus ». In die gleiche Richtung einer leicht ins Übertriebene

neigenden Sucht nach kraftgesteigerten Ausdrücken geht es, wenn
Notker das sonst nicht häufige Wort « bacchari » gebraucht, das ihm
vermutlich aus Vergil geläufig ist. Ge 23 : « bacchatur invidia ».

Fl 425, 14 « in se mutua cede bacchantes ». Nun begegnet uns aber

1 MGH Poet. lat. IV, S. 336.



— 185 —

diese Gedankenverbindung auch im SG (XVIII), wo von dem linken
Schacher am Kreuz gesagt wird — und wie seltsam nimmt sich das

aus — : « simili bacchatus insania ». In der Tat : das ist der echte

Notker, wie er uns in allen seinen Werken entgegentritt. Immer strebt
seine Sprache danach, der inneren Gespanntheit seines Affektes
nachzueilen, steigert sich zu Wortverbindungen, die in ihrer Gehäuftheit
eine mehr als gewöhnliche Fülle ausdrücken sollen. Notker liebt vor
allem das Wort « plenus » in einer meist ablativischen Verbindung, was

psychologisch gesehen nichts anderes ist als seine (später zu behandelnde)
Vorliebe für Superlative. Ge 13 : « gaudio repletus », Ge'46 : « dulcedine

plenus », Li 224 : « gaudio repletus », Ce « fide pienissimo », Vi 1105, 5 :

« prophetiae spiritu repletus». Ma 1109 A: «diabolo repleretur »,

Ma 1033 D: « sanctitate plenus», Ma 1117 C: « impietate repletus»
Ma 1128 B : « furore repletus ». Se 199, 7 : « pietate plenus ». Die Liste
könnte noch lange fortgeführt werden, aber das Gesagte genügt : hier

spricht das wallende Gefühl Notkers. Aber eben dies ist nun auch ein

Kennzeichen des SG : « oboedientia plenus » (IV), « benevolentia plenus »

(II), « diabolo plenus » (XVI), « timorem Dei, cuius erat plenissimus »

(VI), das sind einige Proben dieser Vorliebe für füllige Wortverbindungen.
Und wenn SG (XVII) im gleichen Drang zu gesteigertem Ausdruck

von Pilatus sagt, es habe ihn vor allen Dingen die Furcht, des Kaisers

Freundschaft zu verlieren, zur Verurteilung Jesu bewogen : « et maxime

propter illud constrictus, quod quasi maximum et intolerabile sibi
metuebat obiectum » — so hat auch dies in einem Prosastück der Vita
metrica des Notker sein Gegenstück, Vi 1100, 3 : « et quod illi maxime
nimis grave videtur et intolerabile ». Notker ist nirgends mit dem

einfachen, sachlichen Ausdruck zufrieden, irgend ein schmückendes
Beiwort muß auf jeden Fall eingesetzt werden. So etwa, wenn er — stets
im Gegensatz zu seiner Vorlage, dem Martyrologium des Ado von
Vienne — in seinem Martyrologium das Wort « honorifice » beifügt,
Ma 1033 B : « honorifice sepultus », wo Ado nur schlicht « sepultus »

sagt ; ebenso Ma 1080 C, 1133 B, 1157 C, 1105 A. Hier handelt es sich

um eine regelrechte Phrase, die Notker fast unbewußt in die Feder

fließt. Ist es da nicht merkwürdig, daß auch SG (XVIII) von Jesus

sagt, er sei « honorifice sepultus ab amicis » gewesen Man kann diese

Eigenart Notkers vielleicht am besten mit « psychologischem
Superlativismus » bezeichnen. Und es dürfte in diese sprachpsychologische

Kategorie fallen, wenn Notker Gott selbst als den « himmlischen Kaiser »

bezeichnet, Fl 424, 6 : « in castris coelestis Imperatoris », Se 53, 47, 3 :



— 186 -
« imperaturus caelis, terrae et mari ». Aber die gleiche Bezeichnung für
Gott bringt auch SG (VIII) : « manu caelestis Imperatoris ».

b) Damit sind wir aber bereits bei einer stilistischen Eigenart
Notkers angelangt, die schon von früheren Forschern als typisch für
den St. Galler Mönch bezeichnet wurde. Zeumer schrieb darüber* :

« Die Anwendung von Superlativ formen ist eine der hervorstechendsten

Besonderheiten des Stiles der Gesta, wofür Belege nicht angeführt
zu werden brauchen, da jedes Blatt des Werkes dieselben reichlich
darbietet. Nicht überall, doch stellenweise erreicht die Menge der

Superlative auch im Formelbuch die gleiche Höhe, selbst wenn man
von solchen Stellen absieht, wo der Briefstil, wie z. B. in Anreden,
diesen Gebrauch begünstigt ». Auch L. Halphen 2 spricht von einem
wahrhaften Wohlbehagen im Gebrauch der Superlative — « une vraie
débauche de superlatifs » — bei Notker. Gewiß, es ist nicht zu leugnen,
und Zeumer hat dies doch wohl nicht genügend in Rechnung gestellt :

auch bei anderen Autoren der Zeit um Notker macht sich die
Inflation superlativischer Ausdrücke zuweilen stark bemerkbar3, man
wird darum vorsichtig sein müssen im Aufbau dieses Argumentes. Nicht
diese oder jene Form, auch nicht die Häufigkeit allein wird uns dazu

dienen, die für Notker typische Art des Superlativgebrauchs
festzustellen. Wir wählen vielmehr nur diejenigen der in den Superlativ
gestellten Adjektive aus, die sich zunächst aus einer eingehenden
Vergleichung der echten Notkerwerke als tatsächlich charakteristisch
abheben. Es handelt sich dabei meist um Adjektive, die in sich schon
eine emphatische, sozusagen superlativische Bedeutung haben, die nur
ein literarischer Überschwang auch noch in den Superlativ setzt : also

Beiwörter, wie « häufig, voll, verschieden, unmenschlich, glorreich,
unbesieglich ». Wenn in Ge das Wort « gloriosissimus » unzählige Male

vorkommt, so mag das eine Erinnerung an den Hofstil sein. Aber auch
SG bezeichnet die Ankunft des Heiligen Geistes am Pfingstfest als

« gloriosissima missio » (XX). Und ist jemand gütig, so ist er für Notker
zum mindesten « benignissimus », so Ge 38, aber auch SG (II) : « benignis-

1 Der Mönch von Sankt Gallen, S. 108.
2 Etudes critiques sur l'histoire de Charlemagne, Paris 1921, S. 139.
3 Hier kämen vor allem die Schriften Ermenrichs von Ellwangen in Betracht,

die stellenweise im Gebrauch des Superlativ an Notker erinnern. Vgl. MGH
Script. XV, S. 151-163 ; MGH Epist. V, 534-579. — Ebenso Leidradus von Lyon,
Briefe an Karl d. G. : MGH Epist. IV, S. 539 ff. — Dungal von Saint-Denis, Briefe
an Karl d. G. : MGH Epist. IV, S. 568 ff. — Hier ist natürlich überall der
karolingische Hofstil mitzuberücksichtigen, genau so wie bei Notkers Gesta Caroli.



— 187 —

simi », (XIX) « benignissime ». Jesus wird im Grab von den Soldaten
« cautissime » bewacht (XVIII), so aber auch Ge 43 : « cautissima ».

Ma 1087 C : « custodela cautissima servare curavit », Ma 1088 C :

« cautissimus », Ma 1102, 8: « diligentissime custoditus et cautissime

requisitus ». Die Zuhörer des SG werden mit einem höchst seltenen

Ausdruck als « fratres christianissimi » bezeichnet (I). Aber Ma 1135 C,

1139B, 1149 A spricht von einer «matrona christianissima », von
einem « vir christianissimus » und hat das aus Ado von Vienne
übernommen. Noch deutlicher wird dies bei den schon fast unnötigen,
um nicht zu sagen unsinnigen Steigerungen wie SG (VIII) « diversissi-

morum adversariorum », (III) « diversissima confusione », (XXII)
« diversissimorum errorum opinionibus ». Aber ein Blick in Ge genügt,
um zu sehen : auch das ist wieder echt notkerisch, Ge 9 : « diversissime »,

Ge 36 : « diversissima », Ge 40 : « diversissima ». Oder wenn SG (XVI)
gar « frequentissime » bildet : auch das findet sich bei Notker, Vi 1103, 8 :

« frequentissime ». Das Gegenteil dazu ist die groteske Form « paucis-
simus », SG (XIII) spricht von « paucissimis piscibus», (VIII) « paucis-
simi de Iudaeis » : genau so wie Ma 1101 D, Ge 35, No 66, 8. « Turpis-
simus » ist ein anderes Kennwort aus SG, Priapus ist « turpissimus »

(VI), Christi Tod ist « turpissima » (XVIII), gleich wie in Ge 13, Ge 19.

Christus feiert einen « triumphus victoriosissimus » (XII), wie in Ge 13,

Ma 1122 D. Christus beweist seine Gottheit « invictissimis allegationibus

» — auch diese fast byzantinische Steigerung kehrt im höfischen

Stil der Ge auffallend häufig wieder, Ge 16. 30. 34. 50. Endlich, um
diese Reihe, die beliebig vermehrt werden könnte, zu schließen mit
dem Lieblingswort, das Notker einer ihm besonders verächtlichen
Person oder Sache anhängt und in deren superlativische Steigerung
er seinen ganzen Abscheu legt : « immanissimus ». Ge 25 : « immanis-
simas gentes », Ge 59 : « gens immanissima », ähnlich Ge 22, 40, 48.

Ma 1078 D : « poena imanissima » (Ado hat hier nur « poena »), Ma 1121 A
« leoni immanissimo ». Vi 1101, 7 : « frigus immanissimum », 1101, 25

« immanissimo hoste ». Das ist aber auch deutlich die Manier im SG

«immanissimum peccatum» (II), «immanissima dementia» (VI), «im-
manissimorum adversariorum» (VIII), «immanissima blasphemia »

(XII). Es ist für das Abhorchen dieser typisch notkerischen Eigenart
von hohem Wert, daß wir in seinem Martyrologium, das Notker bekanntlich

auf der Grundlage des von Ado von Vienne nach St. Gallen
übersandten Martyrologiums verfertigt hat, geradezu ablesen können, wie

er die schlichtere Ausdrucksweise Ados immer wieder mit einem kraft-



— 188 —

gesteigerten Superlativ übertönt. Ado (212 A) : « crudelis judicis » —
Notker (Ma 1034 B) an derselben Stelle : « crudelissimi ducis ». Ado
(212 C) : «imo carceris » — Notker (Ma 1034 B) : «in profundissimum
et obscurissimum carcerem ». Ado (217 C) : « virgis caedi » — Notker
(Ma 1035 B) : « virgis caedi crudelissime ». Hier wird es besonders

deutlich, wie berechtigt wir sind, die Verwendung des Superlativs bei
Notker, trotz der Tatsache, daß auch manche andere karolingische
Autoren eine ähnliche Diktion haben, als typisch anzusehen und darauf
den Echtheitsnachweis für SG aufzubauen.

Ein Gleiches gilt für die Verwendung von Diminutivformen,
die Zeumer und Halphen1 als bezeichnend für Notker ansprechen.
Aber auch SG liefert dafür eine Reihe von Beispielen, von denen die
meisten aus den Werken Notkers zu belegen wären, « aliquantulum »

(VII), « pauculis » (XIII), « parvulorum » (XIII), « signaculum » (IV).
So will uns denn scheinen, als habe einzig Notker der Stammler schreiben

können, was im SG (III) in einer Emphase, die sich kaum zu fassen

weiß, gesagt wird von der babylonischen Sprachverwirrung, die durch
Gottes Weisheit den Stolz der Turmbauer beschämen sollte : « Cuius

conspirationem tam facile omnipotentissima sapientia dissipavit, ut
unguis omnium confusione diversissima vel similitudine dissimillima
disparatis, nullus consanguinei vel fratris sui linguam intelligere posset ».

Oder was SG sagt von den Kämpfen und Siegen der Juden gegen den

Vorläufer des Antichrist, Antiochus, des « rex nefandissimus praevius
et praecornalignissimi Antichristi » (VIII) : « Qui et tanto miraculo ab

immanissimorum, diversissimorum atque innumerabilium adversariorum
eos impetu liberavit, ut paucissimi de Iudaeis, plurimis eorum inter-
fectis, reliquis qui manere poterant, non parum incuterent ubicunque
terroris ». So kann nur einer schreiben — jener, der uns auch die Gesta

Caroli geschenkt hat, der in Worten erglühende, überschwängliche
Notker.

c) Allein, das ist nicht der ganze Notker. Die entzückende Schilderung

seines Charakters, die uns in den Casus Sancti Galli mit hoher
Treffsicherheit aufgezeichnet wurde, nennt ihn zwar « erhaben in
göttlichen Dingen » und « kühn im Kampfe gegen die Dämonen »2. Aber
zugleich wird auch das Gegenspiel in diesem reichbegabten sanguinischen
Temperament genannt, das eine Folge körperlicher Behinderung gewesen

1 Zeumer, Der Mönch von Sankt Gallen, S. 109. — L. Halphen, Etudes
critiques, S. 140.

2 Ekkehart, Casus S. Galli 3 (MGH Script. II, S. 94, 32/35).



— 189 —

sein mag : « Notker war ein feiner und zarter Mensch » *, eine beschauliche

Seele, « bei plötzlichen und unvermuteten Dingen schüchtern »,

wie Ekkehard IV. kurz und scharfsinnig sagt2. Das spiegelt sich nun
mit einer überraschenden Deutlichkeit in den Werken Notkers ab,
sodaß wir selbst ohne die Angaben der Casus imstande wären, die Not-
kersche Psychologie aus dem Stil seiner Schriften zu rekonstruieren.
Der gleiche Notker, den wir eben noch in Superlativen schwelgen hörten,
ist plötzlich fast stotternd schüchtern und skrupelhaft in der Formulierung

gewisser Aussagen. Dieser Eigenschaft müssen wir nun
nachspüren, auf verborgenen und schwer zu fassenden Nebenpfaden — wir
fügen diese ganze Untersuchung zusammen unter dem Titel : Notkers
Adverbialstatistik — aber wir werden sehen, daß gerade dieses

Nachspüren nach den Heimlichkeiten des persönlichen Stils uns Ergebnisse

in die Hand legt, denen eine starke Beweiskraft für den Echtheitsnachweis

des SG nicht abgesprochen werden kann.

In allen Werken Notkers ist auf den ersten Blick auffallend, wie

häufig er das Beiwort « quasi » gebraucht, das Wort der Vorsichtigen,
das ängstlich abschwächt und die etwas volle Behauptung gleichsam
halb zurücknimmt. Unnötig, dafür lange Belege zu bringen. Wir
registrieren lediglich : Ge 4, 7, 12, 13, 14, 15, 18, 19, 20, 27, 38, 39,

40, 42, 45, 47, 53, 55, 61. Li 224. Ce 329, 32. Vi 1105, 9. Fl 399, 23 ;

413, 32 ; 414, 19 ; 423, 12 ; 424, 7 ; Ma 1049 B, 1087 D, 1102 A, 1114 D,
1117 A, 1120 D, 1121 A. Nun ist aber diese Verwendung des

abschwächenden « quasi » für den SG so typisch, daß wir dies, selbst

wenn wir von Notker keine Ahnung hätten, als kennzeichnend für den

unbekannten Autor des SG ansprechen würden. « Quasi facta disponit »

(I), «quasi defuncti mundi superstitem » (III), «quasi consolatorem »

(III), «quasi tutores et fautores» (III), «quasi quoddam signaculum »

(IV), « quasi reservandi » (VII), « quasi vile mancipium » (XVI), « quasi
honorantes » (XVIII) « quasi pennis columbae » (XXI). Ist das nicht
Notker, wie er leibt und lebt

Aus der gleichen psychologischen Wurzel wie das abschwächende
« quasi » wächst bei Notker die Sucht, seine Angaben ständig zu
verbessern, präziser zu formulieren, und zwar nicht etwa vor der

endgültigen Niederschrift, sondern gleichsam im Zug des Schreibens selber,

1 H. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands II (5. Aufl.), Leipzig 1935,
S. 681.

2 Casus S. Galli 3 (MGH Script. II, S. 94, 32) : « animo gracilis ad omnia
mitis ». — S. 94, 34 : « ad repentina timidulus et inopinata ».



— 190 —

so daß noch jetzt aus dem Text seiner Werke dieses skrupelhafte,
réflexe Korrigieren und Präzisieren abgelesen werden kann. Daraus
erklärt sich die Verwendung von Beiwörtern, deren Häufigkeit schon

von Zeppelin, Zeumer und Strecker1 als typisch für Notkers Stil
bezeichnet wurde: «vel», «vel potius», «utputa», «id est»,
«immo», «ut verius loquar », das sind einige der Phrasen, die dem

ängstlichen Notker, dem geistreichen Stammler, immer wieder in die
Feder fließen. Für « vel » bedarf es aus Notkers Werken wiederum
keiner Belege, sie sind zu zahlreich und auffallend. Das Gleiche müssen

wir aber auch für den SG feststellen. Gegen dreißigmal kehrt das Wort
in allen möglichen Variationen des vorsichtigen Formulierens wieder.
Verstärkt wird das einfache « vel » durch jenen Lieblingsausdruck
Notkers, auf den Zeppelin mit Nachdruck hinwies, als er die Echtheit
der Gesta Caroli untersuchte : das Notkersche « vel potius ». Man
vergleiche Ge 3, 9, 23, 29, 58. Vi 1099, I f, 1. 1102, I h, 4. Fl 412, 27 ;

414, 2. 8. 28; 423, 9. 14. 15. 29; 426, 37 ; 429, 1. 11. 29; 431, 15.

Ma 1093 BC, 1104 B. No 69, 19, 72, 15; 76, 2. Ce 330, 25. 30. —
Damit vergleiche man aber nun SG : « religione vel potius furore
dispersi » (III), « decern vel potius undeeim tribus » (VI), « miscerentur
vel potius subiicerentur » (VIII), «spiritum potius quam corpus»
(XX), « potiusque in civitate Hierusalem» (XXI). Von diesen

Beispielen ist dasjenige am beweiskräftigsten, wo SG von den « zehn, oder

eigentlich elf Stämmen Israels » spricht (VI). Der Verfasser weiß, daß

an sich zehn Stämme abfielen und dazu einige Gruppen des Stammes
Simeon (vgl. 2 Paralip. 15, 9 ; Jos. 19, 1). Dieses Wissen muß er nun
in einer nur andeutenden, mit « vel potius » gesteigerten und somit
fast gezierten Weise ausbreiten. Eben diese das gelehrte Wissen
verratende Genauigkeit aber kehrt auch in den Werken des Stammlers
wieder. Ge 43 : « prima die vel secunda ». Ge 50 : « Septem vel octo
vel certe decern de illis ». Ein besonders eindrucksvolles Beispiel endlich

ist die Ma 1112 AB vorgetragene Aufzählung der von Paulus

geschriebenen Briefe an die Kirchen — wobei ausdrücklich von den an
Privatpersonen geschriebenen Briefen (also 1. 2. Tim. ; Tit ; Philem.)
abgesehen wird. Hier spricht Notker zuerst von neun Briefen, um sich
sofort zu verbessern, indem er andeutet, daß man dazu auch den

Hebräerbrief rechnen dürfe : « Paulus scripsit autem novem, immo
decern iuxta Decalogum legis Epistolas ad septem Ecclesias ».

1 E. v. Zeppelin, Wer ist der Monachus Sangallensis, S. 44. — Strecker :

MGH Poet. lat. IV, S. 1099, Anm. 1.



— 191 —

Mit diesem reflexen, auf allerlei gelehrte Reminiszenzen Rücksicht
nehmenden Denken Notkers hängt es zusammen, daß er in allen seinen

Werken mit wohligem Behagen jeder Behauptung noch eine nähere

Erläuterung beifügt. Das Stichwort dafür ist dann jedesmal « id est »

oder « utpote » oder « utputa ». Zeumerx hat alle diese Sätze mit
« id est » als « Notker-verdächtig » angesprochen. Man vergleiche etwa :

Fl 407, 3. 23; 395, 36; 426, 41. Ma 1092 C, 1032 C, 1074 C, 1089 B,
1101 D, 1102 D, 1103 A, 1112 A, 1117 D, 1145 D. No 66, 3. Ce 329, 23. 50.

Ge 8, 16, 32. Aber auch SG bietet diese « id est », das meist nicht
sonderlich viel Neues beifügt. « Cum coaeterna sibi sapientia, hoc est,

Filio sempiterno » (I), « cum charitate id est, Spiritu sancto »

(I), « creaturam temporalem, hoc est, seipsos » (II), « Cumque
influctuarent, id est defluerent » (V), « in alia regione, hoc est,

in Galilaea » (XXI), «duo Angeli, hoc est, quia coelum penetraret,
adstipulatores adstiterunt » (XXI). Emphatischer als dieses « id est »

klingt das sonst recht seltene « utputa » oder « ut puta », so Ge 2 und 11,

aber auch SG (VIII) : « Rex Graecorum, utputa, praevius Anti-
christi ».

Nicht nur erklärend endlich, sondern weiterführend im gleichen
Sinn wie « vel potius » ist das Notkersche Lieblingswort « immo », aber

zugleich auch mit der Eigenart, daß dabei dem innerlich sich
übersteigernden und doch ebenso sprachgewandten Notker Gelegenheit
gegeben wird, seinen Reichtum an Synonymen auszubreiten, manchmal
mit der Gefahr, lediglich in leeres Wortgeklingel zu geraten. So etwa
Ge 8 : « provincias immo regiones vel civitates ». Ge 9 : « vigilantissime
immo acutissime ». Ge 14 : « pauperibus immo Christo in ipsis ». Ge 20 :

« mortalium, immo iam morientium ». Ge 24 : « regno Francorum machina-

turos, immo potiori cautela provisuros ». Ge 44 : « simillimus, immo
maior exstiterit ». Vi 1101, 7 « murcatis, imo paene masticatis ».

Fl 396, 36 : « monasterium, immo coenobium ». Fl 412, 26 : « miraculo
dignam, immo portentuosam ». Fl 414, 1 « tonsurae, immo rasurae ».

Fl 414, 29 : « praevaricatores, immo desertores ». Fl 429, 1 : « ab ipsis
incunabulis, immo a maternis ventribus ». Ma 1087 C : « rapacissimi,
imo furentis fluvii more». Ma 1102 A: « infirmitas, imo lues».
Ma 1104 A : « Judaeus, imo lévites». Ma 1108 A: «sacerdotibus, imo
filiis Aaron ». Ma 1116 C : « castro, imo civitate ». Daß es sich hierbei
um eine für Notker typische Stileigenart handelt, geht wiederum noch

1 Zeumer, Der Mönch von Sankt Gallen, S. 102.



— 192 —

klarer hervor aus dem Vergleich seines Martyrologiums mit dem seines

Vorbildes Ado von Vienne. Wo Ado (302 D) nur sagt : « natalis
sanctorum confessorum Eugenii ...» fügt Notker bei (Ma 1119 B) : « nati-
vitas sanctorum confessorum, imo victoriosissimorum martyrum,
Eugenii ». Und wo Ado nur sagt « accusati » (375 B), steigert das

Notker zu der Phrase (Ma 1157 C) : « accusarentur, imo veracissime

deprehenderentur ». In die gleiche Richtung geht es, wenn Notker
des öfteren seine Aussagen korrigiert durch den Zwischensatz Ge 53 :

«immo ut verius loquar». Ge 56: «vel, ut verius dicam». Vi 1105, 1 :

« imo, ut verius dicam ». Fl 412, 26 : « vel, ut verius dicam ». Ma 1105 A :

« vel, ut verius fatear ». Nun ist es wiederum auffallend und damit
beweiskräftig wie selten eine Kleinigkeit, daß auch SG diese eigenartige

Verwendung von « immo » und ähnlichen Steigerungen aufweist,
im genau gleichen Sinn einer synonymen, fast etwas phrasenhaft
klingenden Umständlichkeit. « per cuius providentiam, imo suam
admonitionem » (III), «a finitimis, imo commixtitiis hostibus » (VIII),
« quin imo de favillis quosdam reservavit » (VII). Im SG steht
aber ein Satz, der allein schon Notkers Autorschaft bewiese, denn er
enthält alles an Überschwang und an seltsam gezierter Ängstlichkeit,
was wir bisher als für den St. Galler Mönch typisch anerkannt haben :

die Superlative und das geliebte « immo », alles zu einem Satz gefügt,
der merkwürdiger nicht hätte gebildet werden können. Jesus sei,

so wird in der Beschreibung der Passion gesagt, von den rohen Soldaten
auf alle erdenkbare Weise geschmäht worden (XVI) : « quasi vile
mancipium (ut interim Dei filium taceam) muximum prophetam et
tantorum effectorem signorum, supientissimumque virum turpissime
tractare studuerunt, et ita illusum, imo castigatum, et ut apertius
quidem dicam, mortificatum praefecto suo iterato illum praesenta-
verunt ». Wer allein kann so umständlich und geschraubt sprechen
als Notker der Begeisterte und Notker der Ängstliche

Von da aus schreiten wir nun in der Beschreibung der Notkerschen

Stilpsychologie zu seiner Satzstilistik weiter. Das Sprudelnde und
zugleich ängstlich Registrierende in Notkers Denken und Schreiben
findet einen Niederschlag in der Sucht, Zwischenbemerkungen in
den Fluß der Satzbildung einzuflechten, die meistens mit « ut » oder
« prout » eingeleitet werden. Auch darauf hat bereits Zeumer 1

hingewiesen. So Fl 426, 19 : « ut estis ingeniosi ». 426, 32 : « ut estis

1 Ebd. S. 108.



— 193 —

formosuli ». Ge 1 : « ut fama ipse compererit ». Ge 2 : « prout
necessarium habuerunt ». Ge 4 : « ut est omnium consuetudo feminarum ».

Ge 8 : « ut creditur ». Ge 9 : « ut semper omnes Graeci invidia
Francorum gloriae carpebantur ». Ge 19 : « ut erat optime institutus ».

Ge 39 : « ut in equo sedebat acerrimo ». Ge 41 : « ut nobis videtur ».

Ge 47 : « ut timuerunt », « ut dictaverunt ». Ge 59 : « ut credo ».

Ma 1094 C : « ut credo ». No 71, 10 : « immo ut credo ». No 74, 20 :

« ordinatione Dei ut credo ». No 74, 22 : « ut ipse nomen illis imposuit ».

Nicht anders aber liest man im SG an vielen Stellen : « ut stolidis
videbatur » (III), « ut terris et loquela divisi » (III), « ut sibi videbatur »

(VII), «ut creditur» (XI), «ut ipse suadebat» (XI), «sicut illis
videbatur» (XVI), «ut interim taceam » (XVI).

Am Satzbau der echten Werke Notkers fällt selbst bei oberflächlichem

Lesen auf, daß der Verfasser mit einer fast eintönigen Vorliebe
seine Sätze mit einem Relativpronomen beginnt. Man lese daraufhin
die Gesta Caroli durch, oder nur deren erstes Capitel : « Qui cottidie
Quam tamen Qui sub omni celeritate Qui dixerunt Qui
cum inquisisset Quo ille ab eis responso percepto ». Noch
deutlicher enthüllt sich das wiederum aus einem Vergleich des Not-
kerschen Martyrologiums mit dem Ados. Einzelheiten würden zuweit
führen ; der Unterschied und der Nachweis also, daß es sich dabei um
eine Notkersche Eigenheit handelt, liegt klar zutage. Aber eben dieses

fällt auch am SG auf, wo die Sätze mit sichtlicher Vorliebe mit einem

Relativpronomen beginnen. Ein Gleiches gilt für die in Notkers Werken
auffallende Sucht, die Weitschweifigkeit des Stils hier und dort gleichsam
wieder gutzumachen durch eine fast unschön gehäufte Verwendung
des Participium conjunctum. Um nur einige Beispiele anzuführen :

Ge 2 : « Quem benigne susceptum retinuit ». Ge 3 : « ad dexteram

segregatos alloquitur ». Ge 9 : « Qui vocatos damnavit ». Ge 14 :

« post multa tractata necessaria » und so weiter in unzähligen Abwandlungen.

Dazu vergleiche man nun SG : « Quos homines ratione praeditos,
praeceptis instructos, minis coercitos ...» (II). Oder : « propter vitam
innocenter actam » (XI). Oder : « Nec tamen ita instructos, et tali
promissione consolatos ...» (XX), eine Liste, die ohne Schwierigkeit
vermehrt werden kann und wiederum die stilistische Gleichheit von
SG mit den Werken Notkers deutlich macht. Womöglich noch deutlicher
wird das, wenn wir Notkers Vorliebe für den Ablativus absolutus
nachspüren. Die Gesta sind voll davon. Ge 2 : « Audito autem Albinus
quod ». Ge 51 : « His suis auditis properabant ». Ge 53 : « assumpto

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 13



— 194 —

rex gladio ». Ma 1034 B : « Inde B. Juliano ducto ad fanum daemonum,
ad quingenta simulacra comminuta sunt ». Während Ado an
derselben Stelle nicht den Ablativus absolutus setzt, sondern zwei Sätze

bildet (212 B) : « Inde beatus Iulianus ductus ad fanum daemonum,
simulacra comminuta sunt ». Ma 1069 D : « quo assumpto
perrexit». Ma 1114 D: «assumpto viri habitu». Genau so, aber auch,
und zwar in recht merkwürdigen Bildungen, im SG. Auch hier nur
einige Beispiele : « uno delecto iusto » (III), « Deo possessore invito »

(III), « congregato exercitu, iunctisque curribus » (IV). « Quibus
levantibus vocem » (IV), « Illis vero ad patres suos repositis » (V), und
so weiter durch die ganze Predigt.

Auf diese Weise entstehen Satzgebilde mit einem ganz bestimmten
Tonfall, mit Anfängen und überleitenden Phrasen, mit deutlicher
Vorliebe für den cursus velox 1, die sowohl für Notkers bisher anerkannte
Werke als auch in genau demselben Ausmaß für den SG charakteristisch
sind. Um dieses Argument in seiner ganzen Wirksamkeit vorzuführen,
müßten wir lange Sätze aus den Gesta oder aus dem Formelbuch oder
auch aus der Vita metrica ausschreiben und dieselben nach der

eingehenden Lektüre des SG uns laut aufsagen : der Eindruck, der dabei

entsteht, spricht unverkennbar deutlich dafür, daß SG einzig und allein
vom Verfasser der Gesta, des Formelbuches, der Vita Galli metrica
stammen kann. So etwa die Sätze aus Fl 413, 35 bis 414, 10, oder

414, 29 bis 36 ; Fl 423, 7 bis 424, 1 ; Fl 429, 1 bis 12 ; Vi 1099 I f bis
1110, 23. Als bestes Vergleichsobjekt damit kämen etwa die Kapitel
III, IX, XIII des SG in Betracht.

Statt dieser Vergleichung, die zuviel Raum in Anspruch nähme,
beschließen wir den stilistischen Abschnitt mit einer Untersuchung
der von Zeumer2 hervorgehobenen Vorliebe Notkers für
Wortspiele.

d) Zur Wortspielerei im eigentlichen Sinn führt den sprachgewandten
Notker schon seine bereits behandelte Vorliebe für Synonyma, die
er durch « vel » verbindet, meist nicht um etwas Neues zu sagen, sondern

um der Lust am Ausbreiten seines gelehrten Wortschatzes zu frönen.
Außer dem Genannten sei hier noch vermerkt : Ma 1061 D : « a familia
vel familiaribus suis ». Ma 1159 D : « depositio sive transitus vel ad
aeternam vitam natalis dies beatissimi Galli ». Ge 5 : « palatium vel
caminatam ». Ge 6 : « ab inferioribus honorari demulcerique vel adolari

1 Strecker, MGH Poet. lat. IV, S. 1104, Anm. 1 (von S. 1103).
2 Zeumer, Der Mönch von Sankt Gallen, S. 139.



— 195 —

solebant». Ge 11: «in confinio vel termino barbarorum». Ge 11 :

« a consiliariis suis sive a familiaribus ». Ge 13 : « deciperet aut illuderet ».

Ge 15 : « ad hostiarium vel scarionem suum ». Ge 16 : « fastidio vel
nausea ». Ge 18 : « fastidio vel odio ». Ge 29 : « tenacia vel avaritia
illius ». Ge 30 : « ornatus vel paratura Francorum ». Ge 31 : « tibilia
vel coxalia linea ». Ge 33 : « Francique vel Galli ». Ge 36 : « animal
vel corpus animalis ». Ge 39 : « rogandi vel interrogandi licentiam ».

Ge 41 : « ad capiendos vel propellendos leones ». Ge 43 : « quam serie

vel quam timorate ». Ge 57 : « sine aliqua utilitate vel profectu », und

so manche Beispiele von purer Lust an Wörtern. Damit vergleiche
man nun SG : « inchoationis vel temporis» (I), «tutores et fautores
animae vel corporis » (III), « panem vel carnes de coelo » (V), « circum-
circa vel longe» (V), «legem Dei vel caeremonias » (VIII), «vix aut

nequaquam » (XIV), « adiuta vel attracta » (XIV), «divina gratia vel

protectione » (XIV), « evadendi vel defendendi facultas » (XVI), « meti-
rentur aut coniectarent » (XVII).

Die Spielerei mit Synonyma führt Notker weiter zur Neigung,

geistreiche Gegensätze zu bilden. So etwa Ge 8: «doctissimus
Albinus indoctissimum se iudicans ». Vi 1101, 16 : « regis terreni
regis supercaelestis ». Vi 1101, 28: «licita et honesta inlicitis et
foedis ». No 74, 20 : « ordinatione Dei non humana obliuione ».

No 68, 28 : « Sed tu iuuenculus non dedigneris legere, quod Hieronymus
senex dignatus est scribere ». No 69, 18 : « uisionis reuelationis ».

Fl 429, 21 : « sicut vobis absentibus promisi, ita praesentibus exhibere
desideravi ». 430, 23 : « omnes populi praedicent, non turpissimae
mulieres infament ». 427, 23 : « abiectissimos laicos prestantissimos
clericos». Ma 1116 D : « indignam eius vitam dignissima morte».
Vi 1098, I a, 2 : « Cum vate tam praenobili

Rudern poetam et rusticum ».

4 : « taurum cupis fortissimum
Buclae tenellae iungere ».

Wieder vergleiche man SG. Durch die ganze Diktion der Predigt
zieht sich eine ausgesprochene Lust am rhetorischen Gegensatz. Wir
heben nur das am meisten Kennzeichnende hervor : « praedestinatione

aeterna, non creatione temporaria » (I), « prava et iniqua recta
et aequa » (II), « non creatorem sempiternum sed creaturam
temporalem » (II), « pietatem praetendebant, et maliciam contege-
bant » (XV), « non humanae industriae, sed muneris divini » (XIV),



— 196 —

« indebita morte sua nos ab omnibus debitis peccatis absolveret » (XVI),
«creatura rationabilis irrationabilia » (XVIII).

Von da aus endlich ist nur noch ein Schritt zu der für Notker
am kennzeichnendsten Art von Wortspielen : zu der Neigung, mit
Wörtern gleichen Sinnes oder Stammes oder mit Umkehrung
der Laute schalkhafte oder geistvoll gemeinte Effekte hervorzubringen.
Seine Werke sind voll davon. Ge 25 : « Ne vero ab imperitis arguar
imperitiae ». Ge 39 : « incomparabilis ille incomparabiliter adornatus ».

Ge 50 : « illos dedignatus hos indignatus ». Ge 51 : « invictus autem
nec vincendus Karolus ». Ge 56 : « rigido ferro honor a rigidiori defere-

batur populo ». Ma 1129 B : « Salvatore Jesu Christo servante salvatus ».

Ma 1160 A: «vacando, non vacans ». Ma 1113 C : « credulitate
crudelitate ». Ma 1120 B : « Hilarius, sanctorum hilarissimus susceptor ».

Vi 1107, 4: «Ad iuvenum tremula seu tremuli folia». Vi 1100, 13:
« caprigeno generi gradibilis est gressio ». Fl 395, 31 : « ignotus ignotis ».

Fl 427, 37 : « Praesul dicitur, quia vel solo praeest aut salo ».

Se 51, 201, 8 : « tereret terendus ». Notker hat uns einmal selbst
verraten, wie in ihm diese psychische Technik der spielerischen
Gedankenverbindungen vor sich ging. In seiner Notatio 73, 27 gesteht er dem

Schüler, Salomo von Konstanz, es sei ihm der Name des Prosper von
Aquitanien eingefallen : « Modo Deus, qui omnia tibi prospérât, Pros-

perum mihi perduxit ad memoriam ». Genau den gleichen Geistreichig-
keiten aber begegnen wir im SG. Das Wortspiel « sua morte mortis
imperium dissolvi » (XX) mag ihm aus Venantius Fortunatus' Kreuzeshymne

geläufig gewesen sein. Aber wir finden noch mehr von dieser

Art : « lutei mortales luteo et bitumine turrim construere molirentur »

(III), « verae Deitatis et divinae veritatis » (V), « similitudine dissi-
millima » (III), « derelictus dereliquit» (V). Soll dies alles ein
Zufall sein 1

1 Wir haben eingangs (S. 22) erwähnt, daß auch Ermenrich von Ellwangen
als möglicher Verfasser in Erwägung zu ziehen ist. Er liebt es stellenweise in
seinen Werken, ähnlich wie Notker, gehäufte Superlative einzuflechten. Dann
findet sich bei ihm die recht gezierte Redewendung « Et ut inde apertius
dicam aliquid », die fast wörtlich an eine ähnliche Wendung im SG anklingt
(XVI) « et ut apertius quidem dicam ». Doch sind das nur zufällige
Übereinstimmungen, da wir sonst nicht viele stilistische Ähnlichkeiten mit dem SG
feststellen können. Außerdem beschreibt Ermenrich im Brief an Grimald » De
vera essentia Deitatis cuius est solius totum esse quod est vere esse » (MGH
Epist. V, 564, 10) die Eigenschaften Gottes mit einer gewissen Ausführlichkeit,

die aber nicht den geringsten Anklang an die beiden ersten Kapitel des
SG, wo über Gott und die Schöpfung gesprochen wird, erkennen läßt. Wir



— 197 —

Damit beschließen wir die stilistische Vergleichung des SG mit den

echten Werken des St. Galler Stammlers. Das Ergebnis ist nicht mehr
zweifelhaft. Überall im SG erkennen wir « ex ungue leonem ». Das

hat nur Notker schreiben können. Ja, man vermeint, an manchen
Stellen des SG aus der Diktion und der Stileigentümlichkeit
herauszuhören, wie Notker den spröden Stoff der biblischen Heilsgeschichte
bereits leise präpariert und herrichtet für die dichterische Verwendung,
zu der ja mutmaßlich die ganze Predigt verfaßt worden war.

Dieses Ergebnis können wir nun im Folgenden noch verstärken
durch den Vergleich des exegetischen und theologischen Gedankeninhalts

von SG mit Notkers Werken. Verstärken vor allem deswegen,
weil uns Notker trotz seiner biblischen und patristischen Belesenheit
kein einziges rein theologisches Werk hinterlassen hat — außer eben

den SG — und wir so um so unwiderleglicher seine Autorschaft am
SG nachweisen können, als dennoch eine Fülle von theologischem
Gedankengut des SG auch in den übrigen Werken Notkers nachzuweisen

ist.

2. Inhaltliche Vergleichung.

Wir greifen aus der Fülle von Gedanken, mit denen SG die

Heilsgeschichte, wie sie vom biblischen Text nahegelegt wird, umgibt, nur
die wichtigsten heraus. Sie werden zur endgültigen Verstärkung unseres
Beweises vollauf genügen. Denn sie haben ein doppeltes Gesicht. Einmal

stammen sie in ihrer Formulierung keineswegs unmittelbar aus
der Heiligen Schrift, sondern sind, wie wir bereits im zweiten Teil der

Untersuchung zeigen konnten, aus den patristischen Quellen geschöpft,
die niemandem so vertraut waren, wie Notker. Dann aber erhalten
diese aus der Väterlektüre angeregten Gedanken unter der Hand und

aus dem Gemüt des dichterisch reich begabten Stammlers eine so

eigene, oft so lebendig frische Form, daß wir berechtigt sind, von
vornherein anzunehmen, diese Gedanken des SG auch in den andern Werken
Notkers zu vermuten. Diese Vermutung bestätigt sich aufs Trefflichste

müssen also auch nur eine ernstere Möglichkeit, Ermenrich als Verfasser des
SG in Betracht zu ziehen, fallen lassen. — In vermehrtem Maße gilt das von
Ermenrich Gesagte für alle St. Gallischen Schriftsteller der Frühzeit, deren
Werke sich in den MGH Script. II finden. Außer einzelnen Redewendungen,
die weder durch ihre Häufigkeit noch durch besonders auffallende Formulierung
hervortreten, findet sich nichts, was an den SG erinnerte. Man gewinnt den
sicheren Eindruck, daß sich eine weitere Beschäftigung damit — in Verbindung
mit dem SG — gar nicht lohnt.



— 198 —

— und damit glauben wir, den durchschlagendsten Beweis für die
Verfasserschaft Notkers am SG geliefert zu haben x.

Der Beweisgang geht wiederum so voran, daß wir zunächst, gemäß
dem Verlauf der Darstellung der Heilsgeschichte (a), die
beweiskräftigsten Übereinstimmungen zwischen SG und den Werken Notkers
darbieten, und dann anfügen, was bereits Zeumer als im höchsten Sinn
kennzeichnend für Notkers Werke herausgestellt hat : seine gelehrte
Vorliebe für Etymologien (b).

a) In der Darstellung, die SG dem Verlauf der Sintflut gibt,
ist eines höchst auffällig. Während die Heilige Schrift (Gen. 7, 24 ;

8, 3 ; 8, 6) in volkstümlich archaischem Denken ihre Zeitangaben für
die Dauer der Flut aussagt als zweimal hundertfünfzig und dazu noch

vierzig Tage, rechnet der Verfasser des SG diese Tage zusammen und
kommt damit zum Ergebnis, es sei dies beinahe ein ganzes Jahr. Darum

sagt er (III) : « Cumque post totius anni pene circulum de claustri
illius ergastulo creator miseratus eduxisset »2. Seine poetisch
anziehende Idee ist also der Gegensatz zwischen der grausen Flut,
und dem dunkeln Gefängnis, in denen die Gerechten fast ein ganzes

Jahr ausharren mußten, und der gerührten Barmherzigkeit des Schöpfers,
der die « creatura bene condita » (III) nicht ganz wollte untergehen
lassen. Nun schlagen wir die so armseligen Reste der poetischen
Gallusvita des Notker auf. Da finden wir genau den gleichen Gedanken,
aber bereits in poetischer Form, Vi 1104, 9 f. :

« Totus ergo currit annus
hoc fluoré turbidus.
Tum creaturae benignus
iam misertus conditor ».

1 In bezug auf den inhaltlichen Vergleich ist man zwar gerade beim SG

in einer gewissen Verlegenheit : Der SG ist eine volkstümliche Darlegung der
Heilsökonomie, homiletische und dogmatische Gedankengänge bilden den Hintergrund.

Nun hat uns aber Notker — einige armselige Reste der Vita metrica
ausgenommen — nirgends eine homiletische Behandlung der Heiligen Schrift
hinterlassen, exegetische Kommentare und dogmatische Abhandlungen sind von
ihm nicht vorhanden. Gedankliche Übereinstimmungen mit dem SG sind also
höchstens in beschränktem Umfang zu erwarten. Aber, wenn sich selche finden,
so sind sie um so beweiskräftiger, je unabsichtlicher und zufälliger sie in den
verschiedenen, ganz anderen literarischen Zwecken dienenden Werken Notkers
auftauchen.

2 Im Ma 1071 A findet sich übrigens einmal der Ausdruck « Cumque haec

per anni circulum gererentur », der an die Formulierung im SG erinnert.



— 199 —

Ist das nicht ein Hinweis dafür, daß kein anderer als Notker den

SG verfaßt hat Ja, wohl auch dafür, daß er ihn als Muster für die

poetische Bearbeitung aufgesetzt hat
Ein weiteres Beispiel. Die Heilige Schrift sagt (Gen. 11, 4) : die

Nachkommen des Noe hätten den Turm in Babel gebaut, damit
seine Spitze bis an den Himmel reiche : « cuius culmen pertingat ad
caelum ». Für die Exegese der Kirchenväter war dies der Typus des

unbändigen Stolzes. Ps.-Prosper, den unser Notker ja, wie wir sahen,

für den echten Prosper hielt, hat dies in die Worte geprägt, und Notker
hat sie gewiß gelesen : « Turris superba a superbis exstruitur, cuius

caput caelum hactenus occuparet »x. Dieser Stolz, ein bis an den

Himmel ragendes Gebäude zu errichten, ist der Sproß aus der alten,
nicht erstorbenen Wurzel aller Sünde, aus dem Stolz Adams. Darum
sagt Ps.-Prosper unmittelbar vorher : « Radix peccati superbia, mundo

pereunte diluvio, ipa perire non potuit ». Dieser echt augustinisch
gedachten Theologie begegnen wir aber auch im SG : « revixit et

superbia dudum in radice damnata » (III). Aus ihr sei den

«lehmgebildeten Menschen » der verwegene Gedanke gekommen, einen Turm
aus « Lehm » zu bauen. So weit ist alles aus dem patristischen Vorbild
zu erklären. Aber jetzt setzt die charakteristisch spielende Poesie des

Verfassers ein. In der Genesis und bei Prosper war nur zu lesen, daß

die Spitze des Turmes bis an den Himmel reichen sollte. Bei SG aber
heißt es, die Menschen hätten den Turm gebaut, um « von seiner
obersten Spitze aus das sternglänzende und ewige Himmelszelt, auch

gegen den Willen seines Besitzers, zu erobern » : « de cuius cacumine
sidereum et immortale habitaculum, Deo possessore invito, possent
invadere ». Welch reizvolle, fast an Dante erinnernde Ausmalung des

biblischen Berichtes. So konnte nur ein echter Poet schreiben. Nun
sind wir aber in der glücklichen Lage, trotz aller Zufälligkeit der
Überlieferung, noch zwei Verse aus der Vita Galli metrica des Notker
zu besitzen, die offenbar den Turmbau zu Babel beschreiben sollten.
Und siehe, eben da begegnen wir wiederum allen Gedanken, die der
SG so kindlich tiefsinnig ausspann : « Stolzen Sinnes wollen die Menschen

den obersten Himmel besteigen. Und der gerechte Schöpfer sah, wie

er verachtet wurde ». Vi 1104, 11 ff. :

1 De promissis et praedicationibus Dei I, 8 (PL 51, 741 A).



— 200 —

« Mox superba mente ducti
Summa caeli scandere.
Tunc item iustus Creator

pervidens se despici ».

Wir meinen, daß diese beiden Beispiele allein schon ein
tragfähiges Argument für die Verfasserschaft Notkers am SG abgäben.
Aber wir haben der Zeugnisse noch mehr. Wenn SG von den Juden
in Ägypten sagt, sie seien mit härtester Arbeit bedrückt worden :

« durissimis etiam operibus premerentur ab Aegyptiis» (IV), so drückt
sich Ge 26 einmal fast gleich aus : « sicut quondam Egyptii populum
inquis operibus afflixerunt, ita immensis laboribus oppressif ». Das

sind biblische Reminiszenzen des schriftgewandten Notker. Und wenn
wir früher in dem Bericht des SG vom Wüstenzug der Israeliten
dem seltenen Wort « ducatus » als einer patristischen Erinnerung
begegnet sind, so können wir nun feststellen, daß auch Notker dieses

Wort bevorzugt Ma 1032 C, 1065 A (hier ist zwar — wie in den

übrigen angegebenen Stellen — nicht vom Durchzug der Juden die Rede,
aber der Ausdruck wird auch gebraucht für eine Karawane durch die

Wüste, und außerdem noch in Zusammenhang mit dem Verb « dirigere »,

ganz wie im SG), 1158 C ; die Stelle 1065 A drückt sich im Gegensatz

zum schlichteren Stil des Ado aus, während die andern Stellen von
Ado nicht ausführlicher behandelt werden. Und wenn SG den König
Antiochus — wiederum nach alter patristischer Tradition — als

Vorläufer des Antichrist hinstellt (VIII), so finden wir den gleichen
Gedanken auch bei Notker, Ma 1129 A: « crudelissimus Antichristi

praecessor Antiochus ».

Noch ertragreicher ist indes die Darstellung der neutestamentlichen

Heilsgeschichte. Als erstes greifen wir den Bericht über die Taufe
Christi heraus. Gewiß, es ist uraltes patristisches Gut, wenn SG (X)
die Taufe des Herrn als Vorbild für die christliche Demut hinstellt :

« ad baptisma servuli sui properavit, ut ex eo scilicet sequacibus suis

exemplum tribueret, ne quis ab inferiori persona baptizari contemneret ».

Aber man vergleiche damit Se 53, 32, 8 : « non dedignans inferioris

personae sub manu baptizari, ut nobis hoc quoque prospiceret ad

humilitatem sectandam ». Spricht da nicht beidemale der Gleiche —

eben Notker
Weiterhin fiel uns beim Taufbericht des SG die aus der Vulgata

nicht geläufige Form « Hic est filius meus dilectus, in quo mihi com-



— 201 —

placitum est» (X) auf. Aber Notker erlaubt sich diese leise

Umänderung des biblischen Textes als dichterische Lizenz in einer Sequenz
ebenfalls, Se 53, 59, 13 : « Vere Filius mihimet placitus». Ist ihm
nicht von da her auch in die Prosa der Galluspredigt das eigenwillig
abgeänderte Schriftzitat eingeflossen 1.

An den Taufbericht schließt sich im SG die ausführliche
Darstellung der Versuchung Christi an, die wir bereits kennen und die
den Hauptwert legt auf die Beschreibung der teuflischen List, mit der
Satan dem hungernden Menschen Jesus das Geheimnis seiner
Gottnatur entlocken will. Wie dramatisch ist das alles aufgefaßt Fast
möchte man glauben, wäre es kein Anachronismus, einen Anklang an
ein Mysterienspiel zu vernehmen : « callidissimus adversarius hac

arte illum aggreditur » (XI). Fast mit denselben Worten aber läßt
Notker Christus über den Satan siegen, Se 53, 84, 11 : « Et arte prae-
clara callidi superaret deliramenta ». Notker hat uns noch eine andere

Sequenz geschenkt, die er für das Osterfest dichtete, die aber nichts
anderes ist als ein poetisch gedrängter Überblick über das ganze Leben

Jesu. Die Strophe, die mit Taufe und Versuchung das öffentliche
Leben Jesu zu beschreiben beginnt, lautet, Se 53, 36, 6 :

« Servi subiit
manus baptizandus
et perfert
fraudes temptatoris ».

Das ist aber, genau entsprechend und kurz zusammengefaßt, der
Inhalt des X. und XI. Capitels des SG. Wir müßten nun die ganze
lange Sequenz anführen, um aus ihr zu zeigen, wie sich gar mancher

Zug mit dem SG deckt. Wenn SG (IX) den aus der antiarianischen
Christologie der Kirchenväter geläufigen Gedanken ausspricht, das

menschliche Fleisch habe die Gottheit zwar verdeckt, aber doch nicht
ganz unsichtbar gemacht : « Nec tamen cum carne sua Deitas illis
esset obumbrata », so steht das wörtlich auch in Notkers Sequenz,
Se 53, 36, 4. 8. :

1 Vielleicht darf hier auch noch darauf hingewiesen werden, daß SG im
Taufbericht vom Heiligen Geist sagt, er sei « ad declarandam sanctitatis eius
innocentiam » als Taube herabgestiegen (X). Diese seltsame Wortverbindung
kommt aber auch in einer Notkerschen Sequenz vor, Se 53, 80, 11 : « restitutioque
omnis innocentiae atque sanctitatis ».



202

« Carne gloriam
Deitatis occulens

Sed tamen inter
haec abiecta corporis
eius Deitas

nequaquam quivit latere ».

Daran schließt sich eine poetisch wirksam gedrängte Schilderung
der Wunder Jesu an, die zwar im Schema nicht überall demjenigen
des SG parallel ist, aber doch so ähnlich, daß wir die beiden Stücke

nur dem gleichen Verfasser zuschreiben können. Wiederum fällt auf,
daß die patristisch antiarianische Idee, Christus habe sich vollkommen
freiwillig den Verfolgern ausgeliefert, nicht nur im SG ausgesagt wird
(XVI) : « in potestatem furentium se sponte permisit », sondern
auch in der Sequenz, Se 53, 36, 13 :

« Sponte sua

comprenditur
et damnatur ».

Wir besitzen noch ein weiteres Zeugnis aus Notkers Schriften, das

uns zeigt, wie geläufig ihm derartige aus dem Leben Jesu entnommene
Wunderschemata sind. Wo Notker in seinem Martyrologium, 1161 A,
die Wunder aufzählt, die am Grabe seines geliebten Klostergründers
Gallus geschehen, zwingt ihn die patriotische und zugleich poetisch
gefühlsreiche Schilderung zu folgendem Wunderschema — es ist das

gleiche, dem wir im SG begegnen, und wir setzen die beiden Reihen

mit einer nur unwesentlichen Umstellung zum Vergleich nebeneinander :

SG MA

Caecis visum restituens Caeci illuminantur
surdis auditum surdis auditus tribuitur
mutis loquelam muti linguarum laxatione gratulantur
leprosis emundationem

man ci s opificia mancis operari conceditur
daemoniacis mentem energumeni a spiritibus nequain liberaiitur
paralyticis vigorem
claudis gressum claudis gressus diriguntur

Es entspricht sich also fast jeder Zug der Wundertaten. Besonders



— 203 —

auffallend aber ist bei beiden Schemata der Ausdruck « mancis opificia »,

und « mancis operari ». Es ist uns dieser Ausdruck nirgends bei anderen

Schemata begegnet.
Endlich gibt uns die Darstellung, die im SG der Himmelfuhrt Christi

gewidmet ist, einen durchschlagenden Beweis für Notkers Autorschaft.
Wir sahen früher, daß SG seine dichterisch schwungvolle Schilderung
der Himmelfahrt aus Gregor d. G., vielleicht auch durch die Vermittlung

der Ecloga des Iren Lathken, übernommen hat. Nur war ein

feiner Unterschied festzustellen. Während Gregor davon spricht, daß

Christus seinen « Leib des Fleisches zum Äther entschwang », « corpus
carneum ad aethera libravit », sagt SG (XXI), « er entschwang seinen

unsterblichen Leib gen Himmel»: « incorruptibile corpus suum
libravit ad coelum ». Genau den gleichen Ausdruck aber gebraucht
Notker (Ma 1078B) : «Ad coelos corpus incorruptivum libravit».
Hier ist Zufall doch wohl unmöglich. Wir können aber den Beweis

dafür aus eben diesem Bericht von der Himmelfahrt Jesu noch weiter
führen. SG sagt in einer höchst seltsamen Ausdrucksweise, zwei Engel
seien dem himmelfahrenden Herrn als « bezeugende Beisitzer » zur Seite

erschienen : « cuius rei mox duo Angeli astipulatores adstiterunt »

(XXI). Das erinnert deutlich an den Urkundenstil, von dem bereits
die Rede war. Jedenfalls ist, soweit unsere Kenntnis geht, bei Vätern
und Theologen so etwas nie ausgesprochen worden. Aber in einer

Sequenz, die ohne Zweifel Notker gehört, lesen wir, Se 53, 68, 3 :

« Officiis
te Angeli
atque nubes

stipant
ad Patrem reversurum ».

Gewiß, « stipare » und « astipulare » sind von verschiedener Bedeutung,

kommen aber doch aus der gleichen sprachlichen Wurzel. Somit
ist es durchaus nicht zu kühn, wenn wir aus dieser auffallenden
Übereinstimmung schließen, daß sich im poetischen Denken des Urkundenschreibers

Notker eine Wortverbindung anknüpft, die beidemale den

himmlischen Vorgang in das gleiche Bild kleidet : er sieht den Herrn,
«dicht umgeben» von Engeln, und er sieht zwei der Engel als «Beisitzer»
das göttliche Geschehen den staunenden Aposteln « bezeugen »1.

1 Jedenfalls finden wir in Notkers Werken — offenbar aus seiner Beschäftigung

mit Urkunden — den Ausdruck «astipulation öfters, vgl. etwa Ge 57:



— 204 —

b) Als letzten, und wie wir meinen, durchschlagendsten Beweis

für die Abstammung des SG aus der Feder des St. Galler Mönches

führen wir nach dem eben entfalteten Überblick über seine Theologie
des Lebens Jesu noch eine Eigenschaft ins Feld, die wiederum bereits
Zeumer1 als kennzeichnend für Notkers echte Werke angesprochen hat:
seine gelehrte Vorliebe für etymologische Worterklärungen.
Wir wissen nun aber aus der Notatio, woher Notker diese gelehrten
Erklärungen der hebräischen Bibelnamen bezogen hat, No 71, 27 :

« Habes Eucherium qui multas et utilissimas interpretationes, tropo-
logias et anagoges Sacrarum Scripturarum proposuit et dissolvit ».

Also aus dem zweiten Teile des Liber Instructionum des Eucherius

von Lyon 2, der seinerseits wieder fast alles wörtlich aus Hieronymus,
De nominibus hebraicis3 entlehnt hat, schöpft Notker seine Etymologien

zu biblischen Namen. Nun ist es gewiß richtig, daß das

Frühmittelalter bei seiner Unkenntnis des Griechischen und Hebräischen

derartige, gelehrt klingende etymologische Spielereien sehr geschätzt
hat, und daß somit die aus Hieronymus stammenden Etymologien in
jedem theologischen Werk seit Isidor von Sevilla zu finden sind. Aber
ebenso steht es fest, daß wir bei keinem spätkarolingischen Autor diese

Vorliebe für Etymologien in stärkerem Maß vorfinden als bei Notker.
Es ist ihm dies so sehr zur Eigenart geworden, daß er auch auf
außerbiblischem Gebiet gerne gelehrten Namenerklärungen nachspürt 4. Wir
beschränken uns indessen auf seine biblischen Etymologien. Daß
Notker diese ausschließlich den Werken des Eucherius und Hieronymus
verdankt, zeigt folgende Gegenüberstellung :

Notker Eucherius

Ma 1103 A : Sabbatum, id est CSEL 31, 155, 7/7: Sabbata
requies. requies.

« astipulatione divina», Fl 407, 37: « stipulatione subnexa », Ma 1032 D:
« Hieronymo id ipsum astipulante », Wartmann II, N. 546 : « cum stipulatione
subnexa ».

1 Der Mönch von Sankt Gallen, S. 107. — Zeppelin, Monachus Sangallensis,
S. 46. — Strecker, MGH Poet. lat. IV, S. 1107, Anm. zu III b.

2 CSEL 31, 140/161.
3 PL 23, 773/858.
* Vgl. Ma 1040 C : die von Notker im Gegensatz zu Ado eingefügte

Namenserklärung des Chrysostomus. — Ma 1108 A, 1112 C. — Vi 1106, 21 f. und 1107,

III b : Namenserklärung von Konstanz. Vi 1107, III c : Namenserklärung der
Sitter mit Nebenflüssen.



Ma 1104 A

— 205 —

Notker

Barnabas vel filius

consolationis.

Ma 1113 A : Bethsaida, quae
nomine proprio ve-
natores nostros

praefiguravit.
Ma 1113 D : Judam Scarioth,

quod interpretatur
meditatio mortis.

Ma 1113 D : Issachar, quod in
latina lingua est

merces.
Ge 59 : David manu

fortissima,
Salmon pacifico.

Eucherius

Fehlt bei Eucherius. Hieronymus,
PL 23, 846 : Barnabas fi¬

lius consolationis
Fehlt bei Eucherius. Hieronymus,
PL 23, 839 : Bethsaida do¬

mus venatorum.

CSEL 31, 144, 7 : Iscarioth
memoria mortis.

CSEL 31, 141, 15 : Issachar est
merces.

CSEL 31, 142, 12/14 : David
manu fortis
Salomon pacificus.

Nun ist es von höchster Beweiskraft für die Verfasserschaft des

Notker am SG, daß wir die gleiche Vorliebe für Etymologien aus den

gleichen Quellen und mit den gleichen einleitenden Phrasen auch im
SG feststellen können. Bei jeder der Etymologien, die SG bietet, wird
gesagt : « Quod nomen ei impositum est » (V, VI, XVI) oder « iuxta
nomen suum » (VI). Daß auch die Etymologien des SG aus Eucherius
und Hieronymus stammen, zeigt wiederum folgende Gegenüberstellung :

SG

SG (V) : Hebraeis quod
nomen populo Dei
idcirco impositum
est, quia transie-
rant de gente in
gentem.

SG (V) : Suscitavit illis ali¬

quem (nämlich
Josue) qui eis et

Salvator et iudex
existeret.

Eucherius

CSEL 31, 144, 21 : Hebraei
transitores.

CSEL 31, 142, 2 : Josue Sal¬

vator.



206

SG

SG (VI) : David iuxta no¬

men suum manu
fortis.

SG (VI) : Israel (quod nomen

patri eorum id-
circo impositum est,

quia visione sua
Deus eundem dig-
naretur).

SG (XVIII) : Ad locum qui Cal¬

variae dicebatur

pro eo quod ibidem
ad mortem condem-

nati truncari
solebant.

SG (XXI) : Bethaniam quae
domus obedien-
tiae dicitur1.

Eucherius

CSEL 31, 142, 12 f. : David
manu fortis.

CSEL 31, 141, 11 : Israel vir
videns Deum.

CSEL 31, 152, 18 f. : Calvariae
locus ob hanc causam

dictus, quod de

consuetudine in
eodem loco damnati
capite truncaban-
tur.

Fehlt bei Eucherius. Hieronymus,
PL. 23, 839: Be-
thania domus
obedientiae.

Mit dieser eindrucksvollen Liste der Etymologien schließen wir
unseren Nachweis für die Herkunft des Sermo Galli. Wir glauben
damit alles vorgelegt zu haben, was zur eingehenden Begründung unseres

Ergebnisses dienlich war. Der Schluß, den wir aus der vorgelegten
Untersuchung ziehen, ist in den folgenden Satz zusammenzufassen :

Der bisher anonym überlieferte sogenannte Sermo Galli
ist ein Werk des großen Notker des Stammlers von Sankt
Gallen, ist sein einziges rein theologisches Werk, ist
vielleicht sogar jene Galluspredigt in Prosa, von der er in seiner
Vita metrica Galli spricht.

Von diesem sicheren Ergebnis aus bieten sich nicht nur neue

Möglichkeiten zum Ausbau der immer noch brach liegenden Erforschung

1 Von hier aus ergibt sich auch die Berechtigung für die von PL
im Gegensatz zu allen anderen Ausgaben vorgeschlagene Lesart SG (XVI) :

«quod nomen ei erat proprium». Vgl. oben Teil I, S. 15, Anm. 1. Der
Verfasser will andeuten, daß «Jesus» «Salvator» bedeutet, wie er das ja bereits
für den gleichen Namen « Josue » (SG V) getan hat.



— 207 —

der Sequenzen Notkers, den man den größten Dichter des Mittelalters
genannt hat1, sondern es gewinnt nun auch das geistige Bild dieses

genialen und liebenswürdigen Menschen neue, lebendige Züge. Wir
können jetzt deutlicher als zuvor ins Innere seines biblischen und
patristischen Wissens schauen und gewinnen zugleich einen lehrreichen
Einblick in die Höhe der theologischen Bildung der klassischen Zeit
von Sankt Gallen. Der Sermo Galli zeigt uns an einem passend gestalteten

Beispiel, wie sich Notker die Anwendung des patristischen Wissens

dachte, das er seinem Lieblingsschüler Salomo von Konstanz in der
Notatio so eindringlich ans Herz legt. Notker hat uns mit seinem

Sermo Galli einen Abriß der biblischen Geschichte und ein Leben Jesu

geschenkt, das sich — bescheiden und schüchtern zwar wie sein
Verfasser selbst — mit gutem Recht neben den Krist des Ottfried von
Weißenburg stellen darf, der ja ebenfalls enge Beziehungen zu Sankt
Gallen hat. Denn bei aller Bindung an den Text der Heiligen Schrift
und bei aller Abhängigkeit von der Theologie der Kirchenväter ist das

Ganze doch so selbständig geformt, so ruhig fließend gestaltet, und
— was vielleicht das Schönste ist an dem kleinen Werk — so voll
heimlicher Freude am Dichterischen, am Schalkhaften, am schwungvoll

Kühnen, daß man darob alles vergißt, was auch an biederer

1 Vgl. P. v. Winterfeld, Die Dichterschule Sankt Gallens und der Reichenau :

Neue Jahrbücher f. d. klass. Altertum 5 (1900), S. 350 ff. — M. Manitius,
Geschichte der lat. Literatur des Mittelalters I, München 1911, S. 354. — Gegen
diese Einschätzung Notkers erhebt abschwächenden Widerspruch H. v. Schubert,
Geschichte der Kirche im Frühmittelalter, Tübingen 1921, S. 761 f. — Jedenfalls

ergibt sich aus dem von uns vorgelegten Material, besonders zur Notkerschen
Stilistik, ein Ansatzpunkt, der Frage nach der Echtheit des Briefes an Liutward
von Vercelli erneut nachzugehen. Denn mit der Echtheit dieses Briefes steht
und fällt die Möglichkeit einer Erforschung der Anfänge der Sequenzendichtung.
Da begegnet uns die gehäufte Verwendung von Superlativen : « mitissimi Galli »,

« gloriosissimi Imperatoris Caroli », « Notkerus novissimus », « hunc minimum
vilissimumque codicellum » ; wir sehen die gleichen seltsamen Diminutivformen :

« iuvenculus », « corculum », « versiculos », « codicellum » ; die gleiche Vorliebe für
Partizipformen : « congratulatus », « compassus », « gaudio repletus », « compactus »,

« rogatus », « retractus » ; wir finden sogar das Wort « praesumere » in der typisch
Notkerischen Verwendung ; auch ein geistreiches Wortspiel fehlt nicht : « delec-
tatus amaricatus ». Und dies alles in einem kurzen Brief Uns scheint es
nicht mehr zweifelhaft, daß nur Notker dieses Schriftstück verfassen konnte,
ja schon der eine Satz der Widmung des Sequenzenwerks an Liutward zeugt in
seiner unnachahmlichen Schüchternheit und zugleich Übersteigerung des
Ausdrucks aufs klarste für Notkers Autorschaft : « Vix tandem aliquando aegre ad
hoc animatus sum, ut hunc minimum villissimumque codicellum vestrae
celsitudini consecrare praesumerem ».



— 208 —

Schulmeistere! und an sprachlichen Mängeln einer späten Zeit in der

Galluspredigt des Notker zu finden ist.
Damit ist die Reihe der echten Werke Notkers, um die sich seit

bald hundert Jahren die Geschichtswissenschaft so eifrig und erfolgreich

bemüht hat, um ein wertvolles Stück bereichert worden. Das

Ergebnis dieser Untersuchung möge eine bescheidene Gabe sein zur
elfhundertsten Wiederkehr des Geburtstages des großen Notker von
Sankt Gallen.


	Ist Notker Balbulus der Verfasser des Sermo Galli?

