
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 35 (1941)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 153 —

un entrepôt et une auberge fondés par des marchands savoyards. Les textes
mentionnent, au XIIIme siècle, une famille Châtillon de Niedergestein l.

Des renseignements que fournit le Dictionnaite historique de la Suisse 2,

complétés par ceux que nous a fort aimablement communiqués M. le Curé
de Niedergestein, il résulte que la paroisse est attestée au moins dès le
19 octobre 1248, que le curé portait jadis le titre de prieur, en souvenir
d'un prieuré créé par les moines augustiniens de l'abbaye d'Abondance
(Haute-Savoie) et que dom Thomas Marini est cité comme prieur de

Niedergestein, le 1er août 1614.
La note marginale écrite par Thomas Marini montre que notre missel

fut de bonne heure en usage à Niedergestein et fournit une preuve nouvelle
du fait déjà connu que le clergé valaisan employait volontiers jadis les
missels de Genève.

f Marius Besson.

REZENSIONEN-COMPTES RENDUS

Mario Possa : Die Reformation im Wallis bis zum Tode Bischof
Johann Jordans 1565. Diss. phil. Freiburg i. Schw. 1941. Sonderdruck
aus : Blätter aus der Walliser Geschichte 1941, Bd. XX. 216 S.

Seit der Darstellung Ludw. Schmidlins über den Solothurner Glaubenskampf

(1904) und der Bistumsgeschichte von Chur von Joh. G. Mayer
Bd. II (1914) erschien keine zusammenfassende Darstellung mehr über
die Reformationsgeschichte eines Kantons aus katholischer Feder. Im
Gegensatz dazu veranlaßten die Gedenkjahre der Reformation eine ganze
Reihe von Monographien protestantischer Verfasser. Wir erwähnen als
die beste und sachlichste Darstellung jener Epoche das unvergleichliche
Bild von Rudolf Wackernagel im dritten Band seiner Geschichte der Stadt
Basel (1924). Rühmenswert bleibt als Gesamtwerk auch die Gedenkschrift
zur Vierjahrhundertfeier der Berner Reformation (1928), besonders durch
die vortrefflichen Arbeiten Fellers und de Quervains. Ganz deutlich sind
die anderen Reformationsgeschichten davon geschieden, sowohl was die
Kunst der Darstellung, die innere Haltung und Kritik als auch die
Durchforschung und Interpretation der Quellen betrifft, ganz abgesehen von
einzelnen unerfreulichen Ausfällen. Hiezu rechnen wir die Bündnerische
Reformationsgeschichte von Emil Camenisch (1920), jene Willis über
Appenzell (1924), ferner der beiden Kantone Schaffhausen und Thurgau
(1929), von anderen Darstellungen nicht zu reden. Für das Wallis schrieb

1 Dictionnaire historique de la Suisse, t. II, p. 491, article Châtillon.
2 Dictionnaire cité, t. V, p. 145.



— 154 —

E. Müllener eine kleine Schrift über die Reformation und
Gegenreformation (1929), die aber in keiner Weise weder gesunden volkstümlichen
noch wissenschaftlichen Ansprüchen zu genügen vermag. Der vorliegenden
Schrift Possas kommt daher ein großes Verdienst zu, selbst wenn der
zeitliche Rahmen stark eingegrenzt werden mußte. Wir besitzen für das
Wallis bis 1565 ohne Zweifel auf lange Zeit hinaus eine abschließende
Darstellung, auch wenn man Wünsche in Einzelheiten noch empfinden mag
und bis auf die Arbeit von Seb. Griiter über die Kämpfe zwischen 1600
und 1603 eine schmerzliche Lücke besteht.

Worin liegt das allgemeine Interesse dieser Arbeit Wir dürfen sagen
in einer doppelten Hinsicht. Einmal wird hier die Entwicklung der
Glaubensfrage in einem bäuerlich-bischöflichen Staat dargestellt. Das

Aufeinanderprallen der bäuerlichen Traditionstreue und der ebenso typischen
bäuerlichen Kritik an der kirchlich-religiösen Notlage des Landes hat eine

ganz singulare Lage bedingt. Sodann offenbart sich am Beispiel des Wallis
abermals das große Verdienst der katholischen Innerschweiz an der
Erhaltung des altangestammten Glaubens. Das Zusammenwirken der
Oberwalliser Bauern, vor allem des Zendens Goms, mit dem wesensverwandten

Bauernvolk der Innerschweiz hat den katholischen Glauben
gerettet, bevor die von der Kirche ausgehende Reform wirksam eingreifen
konnte. Das darf nachdrücklich betont werden.

Die Arbeit Possas, ausgezeichnet durch eine besonnene Kritik und
eine unbestechliche Wahrheitsliebe, stützt sich auf sehr ausgedehnte
Archivforschungen. Die Ergebnisse sind ja freilich nicht durchwegs sehr reich
ausgefallen. Über die Anfänge der Neuerung liegen nur spärliche
Nachrichten vor. Als den Urheber einer verhältnismäßig frühen Flugschrift
von 1524 vermutet P. mit guten Gründen den Geistlichen Joh. Albertini,
der bisher wenig beachtet worden ist (5 ff.). Auch wenn bekanntlich das

Wallis zunächst entschieden der Politik der V Orte folgte, so änderte die
Lage in wenigen Jahren ; denn die kirchliche Not bot, trotz allen Ansätzen
der Laienkreise zu einer Reform, immer wieder Anlaß zur Verbreitung
neugläubiger Ideen. Der Krieg gegen Savoyen von 1536 verband das
Wallis enger mit dem reformierten Bern und schuf für die gleichzeitig mit
Bern und den drei Ländern verbündete Landschaft eine eigentlich
dilemmatische Lage. Die unheilvolle Einflußnahme der römischen Kurie
auf die Bischofswahlen hielt an, was auch die Lebensgeschichte des Bischofs
Joh. Jordan klar zeigt, welche P. zum ersten Mal, wenn auch zwangsläufig
mit karglichen Mitteln, kritisch untersucht (67 ff.).

Ein besonderes Verdienst P. stellt die Untersuchung der Frage dar,
inwieweit der Besuch auswärtiger Schulen fördernd auf die neugläubige
Bewegung eingewirkt hat. Auf Grund weitreichender Untersuchungen des
Besuchs der Universitäten gelangt Possa zum Ergebnis, daß zwar erheblich
weniger Walliser nachgewiesen werden können, der Besuch einen geringeren
Einfluß auf die breiteren Massen ausgeübt hat, dagegen sicherlich das
Studienwesen für die höheren Stände eine bedeutende Rolle gespielt hat.
Dazu stimmt ja auch die Haltung der meisten Schulmeister, unter denen
die bedeutenderen ausnahmslos der Neuerung zugetan waren, so Thomas



— 155 —

Platter (1529/30 in Visp), Joh. v. Schalen (um 1551 in Sitten) und Lehrer
Hans Brünlein in Sitten und Brig, der nachmals Prädikant in Bümpliz
wurde. Auch in geistlichen Kreisen drangen die neugläubigen Ideen durch.
Einer der hervorragendsten Förderer der neuen Lehre war Domherr Venetz,
Pfarrer in Sitten. So entstanden allmählich, durch wirtschaftliche
Beziehungen stark gefördert, Gemeinden mit protestantischem Kult. Eifriger
Bücherverkehr und fleißiger Briefwechsel —¦ aus welchem sicher vieles
verloren gegangen ist — und persönliche Propaganda, gegen welche die
häufigeren Beschlüsse des Landrates wenig ausrichteten, steigerten die
Gefahr für den Katholizismus.

Seit der Mitte des Jahrhunderts war das Wallis tatsächlich in sich
gespalten. Von einer einheitlichen Politik konnte keine Rede mehr sein.
Die « Herrenschicht », die eine politische Vorherrschaft ausübte und gleichzeitig

eine bevorzugte materielle Stellung innehatte, lehnte sich stark an
Bern an ; die mehr demokratisch-populäre und traditionstreue Richtung
fand Rückhalt an den Waldstätten. Die katholischen Innerschweizer
verfochten in der eidgenössischen Religionspolitik mit aller Entschiedenheit
den Grundsatz, daß einzig das Volk über den Glauben zu entscheiden
habe und ohne Befragung und Zustimmung des Volkes keine Regierung
berechtigt sei, eine Glaubensänderung vorzunehmen. Das war ein umso
wirkungsvolleres Motiv der Abwehr, als ja die protestantische Partei immer
wieder betont hatte, der Glaube sei eine Gabe Gottes und man dürfe den
Gewissen keine Gewalt antun. In ihrer Politik stützten sich die katholischen
Orte überdies auf das von der Landschaft im Bündnis von 1529 gegebene
Versprechen, beim alten Glauben treu verharren zu wollen, worin die kath.
Orte eine staatsrechtlich bindende Zusage erblickten. Doch nicht allein
aus solchen Motiven erklärt es sich, daß die Innerschweizer Boten zum
bewaffneten Widerstand aufriefen und die Matze in den Dienst der
Verteidigung des Glaubens stellten. Im Trinkelstierkrieg von 1550 hatte
schon die neugläubige Partei sich des Volksaufstandes bedienen wollen,
um in Verquickung politischer und religiöser Motive und gestützt auf ihre
Machtstellung in den unteren Zenden mit den politischen und wirtschaftlichen

Zentren ihrer religiösen Richtung zum Durchbruch zu verhelfen.
Daher verstehen wir es, wenn die krisenhafte Verschärfung der religiösen
und politischen Gegensätze 1562 zum Aufstand der oberen Zenden führten,
in späteren Jahrzehnten sich dasselbe Spiel noch wiederholte.

Die Behauptung des Katholizismus ist aber auch möglich geworden
dank der inneren Schwächen des Protestantismus selbst. Für die Motive
der religiösen Propagandamethode bietet Possa einige sehr beachtenswerte
Belege. Zwingli erteilte in einem freilich nicht übermittelten Brief dem
Walliser Simon In Albon den vielsagenden Rat, ja nicht zuerst von
Christus, d. h. von der neuen Lehre zu predigen, sondern von den traurigen
Zuständen in religiösen Dingen ; denn dann würden ihn viele hören, die
nicht auf ihn achten würden, wenn er von Christus zu predigen beginne (106).
Peter Venetz, ein ehemaliger Kartäuser, nachmals Prädikant in Hedelfingen
bei Stuttgart, rät 1555 Bullinger, ja keine Bücher über die Sakramentsfrage
ins Wallis zu schicken, denn darüber vertrügen sie keine Diskussionen (38).



— 156 —

Tatsächlich vertraten auch reformierte Walliser in mehr als einer Hinsicht
viel mildere Auffassungen. Endlich wirkte hemmend auf den Fortgang der
neugläubigen Bewegung der Eindruck der inzwischen viel stärker
hervortretenden Streitigkeiten unter den Reformierten selbst, die auf die junge
Gemeinde, nach dem Zeugnis von Peter Venetz, von verheerender Wirkung
seien (114). Auch hat die politisch wachsende Kraft der katholischen Orte
in der eidgenössischen Politik ihre tiefen Folgen für die Walliser
Glaubensfrage gehabt.

Das Jahr 1565 bedeutet nicht den Abschluß der Kämpfe. Auch wenn
die Krise später ihre eigentlichen Höhepunkte erreicht, zeigt doch schon
die bisherige Entwicklung die wesentlichsten Motive der Glaubenskämpfe
klar auf. Die Form der Darstellung könnte gelegentlich etwas gestraffter
sein und zuweilen erscheint die Flüssigkeit des Stils gestört. Aber diese
kleineren Schwächen vermögen das klare Verdienst der zuverlässigen und
von einem verständnisvollen Urteil geleiteten Arbeit nicht zu beeinträchtigen

Oskar Vasella.

Dr. Georg Staffelbach : Schweizer als Glaubensboten und Kulturträger
in Nordamerika. — Buchdruckerei Schüpfheim, Fr. 1.50.

Sous ce titre, M. l'abbé Staffelbach vient de publier un très
intéressant travail de 80 pages, contenant dix illustrations fort réussies.

L'auteur commence par décrire la situation religieuse de l'Amérique du
Nord durant ces 150 dernières années. Dans les seuls Etats-Unis, le
nombre des catholiques, pendant ce temps, passa de 20 000 à vingt millions.
De nombreux missionnaires suisses collaborèrent à l'évangélisation de la
partie septentrionale du Nouveau Monde. C'est ainsi que, dans le milieu
du 18me siècle, plusieurs jésuites, pour la plupart anciens élèves ou
professeurs du collège de Lucerne, s'embarquèrent pour ces missions
lointaines. Les plus marquants furent les Pères Jean-Antoine de Balthasar ;

Philippe de Segesser ; Joseph Amrein, tous trois de Lucerne ; Gaspard
Stiger, d'Oberried (St-Gall) ; Aloys Knapp, de Rheinfelden (Argovie) ;

Gaspard Deprato (von der Weid). Le P. Balthasar exerça la plus
remarquable activité comme missionnaire, recteur du collège St-Grégoire
à Mexico, écrivain, visiteur général, puis comme provincial de son ordre
au Mexique et en Californie. Le P. Segesser fut l'apôtre très aimé des

Indiens, avec le P. Stiger.
Au siècle dernier, nous trouvons dans l'Amérique du Nord un grand

missionnaire suisse, un véritable pionnier de la civilisation chrétienne, en
la personne de Mgr Jean-Martin Henni, d'Obersaxen (Grisons), archevêque
de Milwaukee (1805-1881). Il avait quitté la Suisse en 1828, avec son condisciple

et compatriote Martin Kündig, cédant aux pressantes sollicitations
de Frédéric Rese, vicaire général de Cincinnati, venu en Europe pour chercher
des missionnaires et des ressources. L'année suivante, il fut ordonné prêtre,
devint professeur de philosophie et en même temps curé des colons allemands.



— 157 —

Il remplissait les fonctions de vicaire général lorsqu'il fit venir en Amérique
un prêtre suisse, pieux et capable, le P. François Brunner, membre de la
Congrégation du Précieux Sang, auquel il confia la direction des écoles.

L'actif religieux fonda un grand séminaire, un couvent et un noviciat pour
ses confrères, un collège, des maisons pour des Sœurs de la Congrégation
du Précieux Sang. En 1841, le P. Henni fut élu évêque de Milwaukee,
dans le Wisconsin. Durant son épiscopat, les œuvres se multiplièrent dans
son diocèse et le catholicisme compta 100 000 adhérents, alors qu'ils n'étaient
que 4000 trente-six ans auparavant. Son siège episcopal fut élevé au rang
d'archidiocèse. Mgr Henni mourut en 1881, et il eut comme successeur
Mgr Sébastien Messner, de Goldach (St-Gall).

A la suite de la guerre du Sonderbund, 44 jésuites, presque tous de
nationalité suisse, émigrèrent en Amérique, en 1848. C'étaient, entre autres,
les Pères Antoine Anderlédy, de Bérisal (Valais), le futur général de la
Compagnie de Jésus ; Miège, plus tard évêque de Kansas ; Jean-Baptiste
Göldlin de Tiefenau, de Lucerne ; Jean-Baptiste Bapst, de La Roche
(Fribourg) ; Burkhardt Villiger, d'Au (Argovie) ; François Rothenfluh ;

Bernardin Wiget. Ces religieux avaient enseigné aux collèges de Fribourg
et de Schwyz. Ils devaient déployer en Amérique un apostolat des plus
féconds.

En 1852, deux Pères et un Frère de l'Abbaye d'Einsiedeln s'embarquèrent

pour l'Amérique du Nord et y fondèrent bientôt le prieuré
bénédictin de St-Meinrad, qui fut érigé en abbaye en septembre 1870. Le P. Martin
Marty, prieur, en devint ie premier Abbé et il créa plus tard le monastère
de Neu Subiaco. Il fut bientôt élevé par le Saint-Siège à la dignité d'évêque
des Sioux.

A leur tour, deux bénédictins d'Engelberg, les Pères Frowin Konrad
et Adelhelm Odermatt, furent les fondateurs, à Conception, du couvent
de Neu-Engelberg, dont le premier Abbé fut le P. Frowin.

En 1855, des capucins suisses partirent pour l'Amérique du Nord.
Ils furent rejoints deux ans plus tard par les Pères Maxime Kamber, de

Hägendorf, et Antoine Gachet, de Gruyères, qui demanda à aller chez
les Indiens. Couvent, église, collège furent construits dans le Wisconsin,
mais non sans peine en raison du manque d'argent. L'œuvre prit un
remarquable essor, puisque maintenant la province créée par les capucins suisses

compte 15 couvents et hospices et plus de 300 membres.
Après la suppression du couvent de Mariastein (Soleure), un novice

de cette abbaye, le Frère Eugène Weibel, d'Eschenbach (Lucerne), se

rendit dans l'Etat de Missouri et créa, à Pocahontas, une paroisse, une
école, un hôpital dont il confia la desservance aux Sœurs de Maria-Ricken-
bach, établies déjà depuis quelques années à Conception.

En 1882, des bénédictines du couvent St-André, à Sarnen, partirent
pour l'Amérique du Nord, où elles fondèrent plusieurs maisons.

D'autres religieuses de la Suisse imitèrent leurs exemples et allèrent
se fixer dans le Nouveau Monde, telles les Sœurs de Maria-Hilf, à Altstätten,
les Sœurs du Marienheim d'Einsiedeln et les Sœurs d'Ingenbohl.

N'oublions pas de mentionner encore deux prélats très méritants.



— 158 —

originaires du canton de St-Gall : Mgr Vincent Wehrli, évêque de Bismark
de 1910 à 1940, et Mgr Otto Zardetti, évêque de St-Cloud.

Combien d'autres Suisses apôtres, dont les noms sont rappelés dans
la brochure de M. l'abbé Staffelbach et qu'il ne nous est pas possible de
citer ici Ils travaillèrent avec un zèle infatigable à l'extension du règne
de Dieu dans l'Amérique du Nord ; ils y servirent fidèlement Dieu et l'Eglise
et ils firent honneur à leur patrie. Ils se survivent dans les œuvres multiples
et bienfaisantes qu'ils ont établies sur le sol américain.

L. Bossens.

Festgabe Walther Köhler zum 70. Geburtstage am 27. Dez. 1940

dargebracht vom Zwingli-Verein. Verlag des Zwingli-Vereins Zürich 1940.
xvi-178 Sp.

Was der Zwingli-Verein dem früheren Professor der Kirchengeschichte
in Zürich als Gabe zugedacht hat, ist eine Bibliographie seiner eigenen
Schriften, deren innere Berechtigung und Bedeutung nur am umfassenden
schriftstellerischen Werk Köhlers abgemessen werden kann.

Aufgebaut ist die Bibliographie nach den Gruppen : Einzelschriften,
unselbständig erschienene Aufsätze in Zeitschriften und Sammelschriften,
Lexikaartikel und Besprechungen. Innerhalb der einzelnen Gruppen ist
die Gliederung nach sachlichen Gesichtspunkten durchgeführt, abgesehen
von den Besprechungen. Trotz des gewaltigen Schrifttums Köhlers dürften
hier keine wesentlichen Lücken bestehen. Zufällig erinnern wir uns des
Aufsatzes Köhlers : Jak. Burckhardts und die deutsche Reformation
(N. Z. Z. 9. II. 1930 Nr. 249), der hier fehlt. Wer alles übersieht, wird
von innerer Hochachtung vor dem Gelehrten erfüllt. Dem Zwingli-Verein
gebührt für die nicht geringe Arbeit die Anerkennung aller jener, die sich
mit der Reformationsgeschichte befassen.

Es ist uns ein inneres Bedürfnis, auch an dieser Stelle W. Köhlers zu
gedenken. Einst bezeichnete Heinrich Denifle im Vorwort zu seinem
Lutherwerk, worin er mit den protestantischen Kritikern abrechnete und
sich auch mit W. Köhler auseinandersetzte, diesen als den vernünftigsten
seiner Kritiker. Und Denifle, der einer Zeit angehörte, in welcher hüben
und drüben scharfe Töne nicht selten zu hören waren, hat damit einem
Wesenszug des Gelehrten ohne Zweifel Gerechtigkeit widerfahren lassen
wollen : seiner Versöhnlichkeit und Gerechtigkeitsliebe, die auch dann
nicht verkannt werden können, wenn Köhler aus anderen Voraussetzungen
heraus irren mag. Wir dürfen aber betonen, daß auch die katholische
Forschung und Geschichtschreibung, die freilich in der Schweiz für die
Zeit der Reformation nicht sehr entwickelt ist, reichen Nutzen gewinnen
kann aus den Ergebnissen der Forschungen Köhlers. Diese Tatsache ist
nicht allein der gewissenhaften Arbeitsweise Ks. zu verdanken, ist nicht
bloß das Ergebnis seiner methodischen Mittel, sondern sie fließt nicht
zuletzt aus dem inneren Wesen des Menschen selbst, dem es eine



— 159 —

Herzensangelegenheit ist, der Wahrheit, soweit sie persönlich erkannt und
erkennbar ist, voll und ganz die Ehre zu geben. Doch auch davon abgesehen,
bleibt immer noch die menschlich ungewöhnliche Leistung als solche, die
nur erklärbar ist aus der inneren Liebe zur Wissenschaft und aus der Kraft
zur Entsagung, aus dem Verzicht auf vieles, was für andere vergnügliche
Freude bedeutet.

Auch wir danken W. Köhler für seine bewundernswerte wissenschaftliche

Arbeit und wir verbinden damit den herzlichen Wunsch, daß ihm
die künftigen Tage die Kraft zur Fortsetzung seiner verdienstvollen
Gelehrtentätigkeit noch lange erhalten mögen.

Oskar Vasella.

Analecta Vaticano-Belgica, publiés par l'Institut historique belge de
Rome. 2™* série : Nonciature de Flandre, VII. — Documents relatifs à
l'admission aux Pays-Bas des Nonces et Internonces des XVIIme et XVIIIme siècles,
publiés par Joseph et Placide Lefèvre, conservateur et conservateur-adjoint
aux Archives Générales du Royaume. Bruxelles, Palais des Académies, 1939.
140 p.

C'est au grand tournant de l'histoire provoqué par la Réforme protestante

du XVIme siècle que se rattache l'origine des nonciatures permanentes.

Les nonces deviennent alors les meilleurs auxiliaires du Pape auprès
des puissances dans l'œuvre importante de la restauration catholique. Leur
action se précise sous le règne de Grégoire XIII (1572-1585).

Une question pleine d'intérêt se pose : Quelle est la réaction que la
présence et l'activité des nonces ont provoquée de la part du pouvoir temporel
dans une Europe où le jeune nationalisme des Etats et des monarchies
a détruit peu à peu la hiérarchie féodale et théocratique du moyen âge,
au sommet de laquelle se trouvaient le Pape et l'empereur

L'Institut historique belge de Rome, dont une des préoccupations
essentielles est la réunion des documents intéressant l'histoire de la
nonciature dans les Pays-Bas, a déjà publié une demi-douzaine de volumes
consacrés à la correspondance des nonces de Bruxelles (1596-1634).
MM. Joseph et Placide Lefèvre ont ajouté à cette série un 7me volume apportant

une réponse à la question que nous avons posée plus haut. Le but du
recueil est de nous renseigner sur l'accueil que les autorités civiles des

Pays-Bas ont fait aux nonces et aux internonces qui représentent le Saint-
Siège à Bruxelles. 239 documents de la Chancellerie, du Conseil d'Etat et du
Conseil Privé sont analysés. Ils concernent les XVIIme et XVIIIme siècles,
c'est-à-dire le régime espagnol, l'époque de transition et le régime
autrichien.

On constate que, malgré les bonnes relations du début, les autorités
belges se sont mises immédiatement en garde contre toute tentative des

nonces de s'arroger une juridiction incompatible avec les nouveaux privi-



— 160 —

lèges du pouvoir temporel. Peu à peu, les choses se gâtent : on sent l'autorité
laïque de plus en plus soucieuse de défendre sa supériorité et de montrer
aux nonces qu'ils sont simplement tolérés à Bruxelles. La considération
qui leur est témoignée est très réduite à certaines époques. A d'autres
moments, les vicissitudes de la politique européenne améliorent un peu
la situation des diplomates pontificaux. En tout cas, l'époque de splendeur
connue par les légats du moyen âge est définitivement passée.

Les documents analysés concernent surtout la question des conditions
imposées aux nonces pour l'exercice de leur charge. On leur demande de

renoncer à deux prétentions jugées incompatibles avec les droits du souverain
et les privilèges du pays : « La prétention de pouvoir visiter personnellement
tous les monastères du pays et le droit d'ériger un tribunal pour juger les
affaires relatives aux catholiques d'Angleterre et de Hollande. »

L'analyse des documents est claire, parfois trop succincte. L'évolution
des rapports se dessine nettement. Le grand mérite du présent recueil est
de nous présenter une foule de données nouvelles sur la question si
intéressante des relations du pouvoir spirituel avec le pouvoir temporel à une
époque où les Eglises « nationales » réduisent fortement l'autorité du
Saint-Siège.

B. Cravatte, O. P.


	Rezensionen = Comptes rendus

