
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 35 (1941)

Artikel: Ist Notker Balbulus der Verfasser des Sermo Galli?

Autor: Willwoll, Wilhelm Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Notker Balbulus der Verfasser
des Sermo Galli

Von Dr. Wilhelm Emil WILLWOLL.
(Fortsetzung.)

Die Quellen für Aufbau und Inhalt des Sermo Galli.

Es ist uns keine Handschrift des SG mehr erhalten. Darum ist
methodisch der einzig gegebene Weg zur Untersuchung der Verfasserfrage,

daß wir den SG zunächst als Ganzes, als dieses bestimmte
Literaturerzeugnis, das uns in ihm vorliegt, einer Prüfung zu
unterziehen, und uns fragen : Läßt sich bereits aus der Analyse der Quellen,
die dem SG seinen bestimmten Aufbau und Inhalt gegeben haben,
etwas Genaueres ausmachen über den Verfasser

]. Quellen zum Aufbau des SG.

SG bietet eine Darlegung der gesamten Heilsökonomie in ihrem
zeitlichen Verlauf. Es wäre darum verfehlt, in ihm eine streng
thematische Einteilung zu suchen.

Dennoch hebt sich eine Gruppierung des Stoffes insofern ab, als

die Kapitel I/XXI die Heilsgeschichte bis zum Pfingstfest einschließlich

hinaufführen, dann mit Cp. XXII sich eine kurze Darlegung der
Geschichte der Heidenvölker einfügt, und von Cp. XXIII an die
Heilsgeschichte mit dem Aussendungsbefehl der Apostel wieder aufgenommen
und bis zum jüngsten Gericht zu Ende geführt wird.

Innerhalb des ersten Teiles jedoch — und hier begegnen wir zum
ersten Mal der Eigenart des Verfassers, mit dem vorgegebenen Stoff
und dem Material seiner Quellen frei und unbekümmert umzugehen
— schiebt sich eine Unterbrechung ein, indem Cp. XIV in den Gang
des Lebens Jesu eine Zusammenfassung seiner Lehre einfügt.

Daß der Verfasser des SG die Lehre Christi im Zusammenhang
behandelt, ist noch nicht auffallend. Viele katechetische und homiletische

Schriften der Patristik, die einen Überblick über das Leben



— 115 —

Jesu geben, sprechen zusammenfassend auch von seiner Lehre —
letztlich ist dies ja das uralte, schon in der Apostelgeschichte (1, 1)

und in den Logia des Papias grundgelegte Schema vom « facere et
docere » im Leben Jesu. So etwa Martin von Braga 1 oder Gaudentius

von Brescia 2, um nur zwei weniger Bekannte zu nennen. Aber die

Art und Weise, wie der SG diese Darlegung der Lehre Jesu einfügt,
ist auffallend. Er unterscheidet nämlich mehrere Gruppen, an die
sich das Wort Jesu richtet. Zunäschst wendet sich Christus an alle

Hörer, dann aber an einen ganz bestimmten Kreis von Auserwählten,
an Menschen, die nach Vollkommenheit streben und sich von den

gewöhnlichen Christen unterscheiden wollen. Sollte dem Ganzen
nicht ein Sermo zugrunde liegen, der sich ursprünglich an Mönche
wandte Jedenfalls dürfen wir nach gewissenhafter Forschung sagen,
daß sich weder in der karolingischen noch in der patristischen Literatur
eine ähnliche Darlegung des Lebens Jesu findet, die sich so bewußt
an Mönche oder Geistliche als Zuhörer wendet. Liegt somit nicht
schon hierin ein erster Hinweis darauf, daß der SG von einem Verfasser

stammt, der die Rede bewußt und sehr geschickt gestaltet und zu
einer erbaulichen Anrede an eigene Standesgenossen formt Der
Stil dieser « Mönchs » abschnitte unterscheidet sich in nichts von
demjenigen der übrigen Teile, alles ist wohlgefügt und fließt in ruhigen
Übergängen dahin. Wir sehen daraus, daß ein geschickter und von
Vorlagen nicht behinderter Mann am Werk war, als der SG abgefaßt
wurde.

Ähnlich geht der Verfasser bei den Kapiteln XXII/XXIV zu
Werk. Auch hier wird der Fluß der Darstellung unterbrochen : « Interea

vero...» Es ist uns in keiner Schrift der Väter und frühmittelalterlichen

Theologen eine ähnliche Schilderung begegnet. Doch sind auch
diese Kapitel sicher von Anfang an Bestandteil des Ganzen gewesen,
sonst hätte das vorhergehende Kapitel XXI überhaupt keinen Abschluß.
Und wir können auch in diesem Zwischenstück keinen anderen Stil
erkennen als in den umgebenden Stücken. Was die sachliche Abhängigkeit

des Inhalts dieser Kapitel von früheren Vorlagen und Quellen
angeht, besonders die Behandlung des TaufVersprechens und des

Sündenkatalogs, so wird dies später zur Sprache kommen.
Wir haben also im SG eine Predigt vor uns, die in einem Guß

verfertigt wurde, selbst wenn der Verfasser für die Gestaltung des

1 MB c. 13. 2 Sermo 12 (PL 20, 929 A).



— 116 —

Aufbaus die eine oder andere Vorlage benützt hat. Der Mann, der
den SG geschrieben hat, verfügt über eine höchst bemerkenswerte

Gestaltungskraft. Und wir dürfen uns, was die Kennzeichung des

Aufbaus des SG anlangt, das Urteil zu eigen machen, das schon die
Histoire littéraire de la France 1 — die im übrigen der Meinung war,
der hl. Gallus selbst habe die Predigt verfaßt und sie sei würdig des

Apostels der östlichen Schweiz — in die Worte prägte : « C'est une pièce
vraiment digne de passer à la postérité. L'on y trouve un abrégé fort
méthodique de l'histoire de la religion, à commencer depuis la création
du monde jusqu'au jugement dernier. L'Auteur parlant de lui-même,
s'y représente comme retraçant alors les travaux des Apôtres. Il mérite
effectivement d'être regardé comme l'Apôtre d'une partie de la Suisse.

Son style est simple, mais plein de force, de lumière, de piété et soutenu

par une érudition peu commune en ces temps-là ».

Die erste Frage nun, die wir angesichts dieses pseudonym
überlieferten Textes stellen, ist diese : lassen sich Vorlagen und Quellen
feststellen für den Aufbau der Predigt und ergibt sich aus dieser

Feststellung bereits etwas Greifbares zur Auffindung des wahren Autors
Es handelt sich im SG ohne Zweifel um eine Predigt, die wir am

besten als katechetisch-exegetisch bezeichnen. Als Vorlage für ihren
Aufbau kommen somit Predigten dieser Gattung seit der Väterzeit
in Frage. Wenn wir uns jedoch in den katechetischen und missionarischen

Predigten der Frühzeit umsehen, so treten nur drei Werke in
nähere Auswahl : die Musterkatechese des hl. Augustinus De catechi-
zandis rudibus2, besonders die eigentliche Predigt von Cp. 18 an,
dann die davon abhängige Bauernpredigt des Martin von Brugu 3, und
die Missionpredigt Pirmins, der Scarapsus4. Andere katechetische

Werke, wie die Disputatio puerorum des Alkuin, der Katechismus
des Otfried von Weißenburg, ebenso die Predigten des Caesarius von
Arles, haben zum Aufbau des SG keine Beziehung. Auch die Predigt
des Eligius von Noyon braucht nicht herangezogen zu werden, da sie

zwar im praktischen Teil manches mit Augustinus und Martin von
Braga gemeinsam hat, doch keine erzählende Darlegung der Schrift
enthält.

Es sei zum vornherein bemerkt, daß wir nicht mit einer absolut

1 Histoire littéraire de la France III, Paris 1733, S. 561.
2 PL 40, 309 fi.
3 Zitiert nach der Ausgabe von C. P. Caspari MB), Kristiania 1883.
* Zitiert nach der von Jecker hergestellten Rezension PS), S. 34 fl



— 117 —

zwingenden Sicherheit eine Abhängigkeit im Aufbau von den
erwähnten Vorlagen nachweisen können, denn der Vergleich stützt sich

ja auf die an der Chronologie der Heiligen Schrift ausgerichtete
Heilsökonomie, woraus sich ganz von selbst gewisse Parallelen ergeben.
Was die Erschaffung der Welt betrifft, so findet sich zwischen SG und
Augustins Predigt keine erwähnenswerte Ähnlichkeit, der Stil bei

Augustin ist einfacher, anspruchsloser, während der des SG mehr
reflex, philosophisch ist. Hingegen dürfte eine Abhängigkeit von
Pirmin und Martin vorliegen (wir behandeln diese beiden meist in
einem, da Pirmin bekanntlich die Predigt Martins teilweise wörtlich
ausgeschrieben hat). SG spricht vom « habitaculum » der Engel (I),
und von « coelorum habitaculum » (II), während Martin (c. 3) schreibt
« in illa cadesti habitatione fecit spiritales creaturas », welchen Text
Pirmin übernimmt. Im Unterschied zu AR erwähnen MB und PS,
daß die Menschen den Platz der gefallenen Engel einnehmen werden,
so aber auch SG (II)1.

Nach der Beschreibung der Sintflut gehen die drei Vorlagen,
die bisher im Aufbau sich nicht wesentlich unterschieden, stark
auseinander. AR verfolgt weiter die Heilsgeschichte des Alten Testamentes.
MB geht zur Beschreibung des Götzendienstes, seiner Entstehung und
seines Wesens über, während PS die Gesetzgebung auf dem Sinai und
dann noch kurz die Tätigkeit der Propheten schildert. SG (III) beschreibt
den Götzendienst erst nach dem Turmbau von Babel. Doch dürfte
es schwer halten, eine Abhängigkeit deutlich auf MB festzulegen,
da ähnliche Texte auch in Werken Augustins sich finden (wir werden

später im einzelnen darauf zurückkommen). — Die weitere Beschreibung
des Alten Testamentes im SG ist sicher nicht von MB und PS abhängig,
da deren Schilderung zu summarisch wird. — Hingegen findet sich

zwar eine gewisse Ähnlichkeit mit AR, die aber durch deren beiderseitige
Abhängigkeit von der Schrift genügend erklärt werden kann, außerdem

ist der Charakter der Schilderung bei AR ganz anders als beim SG ;

so betont AR unter anderm stark das Alte Testament als Vorbild des

Neuen, eine Idee, die bei SG ganz fehlt.
Für die Schilderung des Lebens Christi scheidet die allzu summarische

Beschreibung Augustins aus. Auch die Ähnlichkeit mit der

Beschreibung des MB erklärt sich zur Genüge durch deren gemeinsame

1 Ebd. S. 35, 1/2. — Vgl. Greg. d. G., Moral. 17, 12 (PL 76, 19 A). Aus
Gregor exzerpiert dies der Ire Lathken : CLM Mone. 16053, fol. 44r ; vgl. unten
S. 24, A. 1.



— 118 —

Quelle, der Schrift. Doch scheint eine Abhängigkeit von PS insofern
da zu sein, als die Wunder Christi bei SG (XIII) und bei PS nach einem
ähnlichen Schema beschrieben werden. PS schreibtx : « Et ipse
Christus filius dei, de aqua vinum fecit, et de quinque panes et duobus

piscibus quinque millia populi saciavit, et super mare pedibus anbulavit,
et leprosus mundavit, et demonia eiecit, 'et surdos fecit audire et
mutos loqui', et paraliticus sanavit, et cecus inluminavit, et omnem
infirmitatem et languorem in populo sanavit ». Vor allem hat PS

eine eingehende Beschreibung der Versuchung Christi (es ist uns weder
in der karolingischen noch in der patristischen Literatur eine

Beschreibung des Lebens Christi begegnet, wo die Darstellung der

Versuchung im Verhältnis zur übrigen Schilderung einen so breiten
Raum einnimmt), die es wahrscheinlich macht, daß PS dem SG im
Aufbau als zum mindesten frei benützte Vorlage diente. Gegen Ende
der Predigt bringt SG ähnlich wie auch MB und PS die Abrenuntia-
tionsformel aus dem Taufritus ; sie stimmt wörtlich mit der in Pirmin
überein. Darauf folgt eine Mahnung zum Glauben und eine Anleitung
zu einem christlichen Leben, zuerst negativ, durch Meidung der Sünde,
dann positiv, durch Übung der verschiedenen Tugenden. Damit scheint
SG kurz zusammenzufassen, was bei MB und PS den Hauptteil der

Predigt ausmacht.
Abschließend ist zu sagen, daß für SG eine Abhängigkeit von

Augustins Musterkatechese nicht in Frage kommt, ebenso ist eine

Abhängigkeit von Martins Katechese wenig klar ; doch scheint uns
aus den zitierten Stellen eine Abhängigkeit vom Scarapsus zum
mindesten wahrscheinlich zu sein. Wenn man dabei bedenkt, daß
die Beziehungen der St. Galler Mönche zur Reichenau sehr rege waren,
so darf es als gut begründete Vermutung gelten, daß unser Verfasser
den Scarapsus gekannt und ihn — in allerdings selbständiger Weise —
bei der Abfassung des SG benützt hat.

Wir kommen nun auf zwei Vorlagen zu sprechen, die ohne Zweifel
bei der Niederschrift des SG benützt wurden : die summarischen
Schilderungen der Konstanzer Galluspredigt bei Wettin und Walahfrid.
Zunächst die Texte. Wettin2 : « origo fabricae caeli et terrae ac

expulsio primi terrigenae cum ortationibus caelestis haereditatis requi-
rendae rimabantur. Nam continentia Noe et fides Abrahae cum exemplis
patriarcharum nec non et Mosaicis signis recitabantur, legalibus illis

1 Ebd. S. 38, 6/11. 2 MGH Rer. Mer. IV, S. 270, 15/25.



— 119 —

gestis ad animarum medellam eunetis redactis. Regum fortitudo
fortissimis athletis tyrocinii christiani conparabatur, qui indesinens
bellum cum virtutibus contra vicia exercent. Prophetarum visio ad

morum correctionem atque ad stabilitatem reetae fidei pleniter ab eis

convertebatur, transactisque mysteriis veteris testamenti, tandem ad

novum gaudium Christi clementiae perventum est, ubi tanto subtilius
disputabatur, quanto ibi salubriora repperiuntur. Evangelicis ergo
miraculis passionisque ac resurrectionis sacramentis recitatis, fertur
auditores qui ibi aderant propter cadeste desiderium lacrimis vultum
rigasse. » — Walahfrid l : « Coepit verbum facere de initio creaturarum
et Adae peccatum, pro quo depulsus est paradyso, commemorare.
Transiens inde ad diluvium, patriarcharum consequenter tempora
perstrinxit et actus. Egressum quoque filiorum Israel de Aegypto et
transitum per mare Rubrum legisque lationem per Moysen et caelestis

alimenti miracula replicavit. Regum deinde successiones et tempora
prophetarum breviter attingens, adventus dominici tempus retexuit.
Baptismum etiam salvatoris et mirabilium eius gloriam commemorans,
crucis ignominiam cum impiis insectationum generibus veraci relatione
subiunxit Ille vero praedicationem perduxit usque ad resurrectionem

Christi, et in commemoratione generalis iudicii terminavit ».

Daß diese Predigtskizzen aus Walahfrid und Wettin als Vorlage in
Betracht kommen, muß schon deshalb angenommen werden, weil
der SG aus nachkarolingischer Zeit stammt (wie wir im folgenden
zeigen werden). Aber auch ein Blick auf Inhalt und Aufbau des

SG bestätigt das. Wettin und Walahfrid geben als Grundlinie ihrer
Predigt die Schilderung der gesamten Heilsökonomie, mit Szenen aus
dem Alten und Neuen Bund, die leicht Anlaß zu einer ausführlicheren

Schilderung werden können, wie sie der SG bringt. Trotzdem
verwertete der SG dieses Schema nicht mit pedantischer Genauigkeit,
sondern in freier Weise. Von den « patriarcharum tempora et
actus » findet sich im SG lediglich die Schilderung des Glaubens Abrahams

und eine kurze Andeutung über Ioseph. Die Gesetzgebung auf
dem Sinai findet sich im SG überhaupt nicht (obwohl sonst Predigten,
die die Heilsgeschichte behandeln, sie regelmäßig erwähnen). Von
den « Regum successiones » sagt SG nichts, nur David und Jeroboam
werden erwähnt, und kurz hernach noch ganz allgemein « Reges et
Sacerdotes ». Umgekehrt folgt im SG eine ziemlich ausführliche Schil-

1 Ebd. S. 303, 17/28.



— 120 —

derung der babylonischen Gefangenschaft, die nicht nur « breviter
attingens » ist. Die ausführlich beschriebene Versuchungsgeschichte
Christi findet sich weder bei Wettin noch bei Walahfrid angedeutet.
Das gleiche ist zu sagen von der « doctrina Christi », die in den beiden

Vorlagen keine Stütze findet. Hingegen erwähnt Walahfrid eine wohl
nicht zu kurze Beschreibung des Leidens Christi (« veraci relatione »).

Die Taufformeln und die folgenden Ermahnungen sind ebenfalls in den

Vorlagen nicht erwähnt. Dagegen spricht Walahfrid von der « com-
memoratio generalis iudicii ». Es ist wahrscheinlich, daß der Verfasser
des SG gerade diesen in der alten Theologie nicht häufigen Ausdruck

von Walahfrid entlehnt hat, wenn er vom «dies generalis iudicii» spricht.
Ein oberflächlicher Blick schon zeigt weiterhin, daß SG sich vor allem

an Walahfrids Schilderung hält, und nicht an die von Wettin. Im
Gegenteil : Wettin spricht von der « continentia Noe », wovon der SG

nichts sagt. Auch wird im SG nicht die « Regum fortitudo » mit den

« fortissimi athletae tyrocinii christiani » verglichen. Zwar wird im
SG der Sache nach die « morum correctio » erwähnt (VII), doch nicht
als Folge prophetischer Mahnung, sondern im Zusammenhang mit dem

« ignis tribulationis ». Ein Anklang an die ausführlichere Beschreibung
des Lebens Christi im SG könnten bei Wettin die Worte « ubi tanto
subtilius disputabatur, quanto ibi salubriora repperiuntur » bedeuten.
« Euangelicis miraculis » kann auf das Wunderschema in Cp. XIII
eingewirkt haben.

Wenn wir die Benützung Wettins und Walahfrids und andererseits

Pirmins (die jedenfalls wahrscheinlich ist) annehmen, so ist
dadurch der SG in seinem Aufbuu als Ganzes erklärt. Die Schilderung
der Heilsökonomie von Adam bis zum jüngsten Gericht ist eine

Idee, die besonders die beiden Vitae uns nahelegen, in beschränktem

Umfang auch Pirmin. Die ausführliche Schilderung der Versuchung
Christi findet sich ausschließlich bei Pirmin vorgebildet. Ebenso mag
Pirmin die Idee zur Abrenuntiationsformel und den folgenden
Ermahnungen gegeben haben, während Cp. XXII ganz nur auf den

Verfasser des SG zurückgeht. Wie schon bemerkt wurde, betrifft dies

alles nur den Aufbuu der Predigt, nicht die Einzelheiten. Daß ein

nachkarolingischer Verfasser den Aufbau und den allgemeinen Ideengang

für eine solche Predigt, die offenbar für noch jüngst vom Heidentum

bekehrte Christen gedacht war, nicht einfach frei erfindet, sondern
sich nach passenden Vorlagen umsieht, ist ganz natürlich. Daß er
dabei sich mehr mit der antiken, als mit der germanischen Idololatrie



— 121 —

befaßte, ist ein Anzeichen dafür, daß der SG nicht aus der Praxis und
für die Praxis, sondern in der gelehrten Mönchszelle entstand 1.

Noch eine Bemerkung Für unser Thema ist es gleichgültig, ob

Wettin und Walahfrid, die ja beide auf einer früheren Quelle — der
Vita vetustissima — fußen, die Schilderung der Predigt aus ihrer
gemeinsamen Quelle haben, oder ob vielleicht auch dieser schon irgendeine

(echte oder unechte) Galluspredigt vorlag. Daß zur Zeit des

Wettin und Walahfrid eine solche Predigt als Ganzes noch vorlag, ist
wenig wahrscheinlich, jedenfalls haben wir keinen genügenden Grund,
das anzunehmen. Hat aber etwa der Verfasser der Vita Galli vetustissima

schon irgendeine Predigt vor sich gehabt Wir wissen nichts
davon, doch meinen wir, in der Schilderung Walahfrids, die wohl auch
hier auf der früheren Quelle fußt (die Walahfrid ja treuer als Wettin
benutzt hat) eine Anspielung zu finden, die diesen Gedanken zum
mindesten nahelegt. Zunächst hat die Schilderung nicht den Charakter
einer vom Verfasser rein erfundenen Darstellung. In diesem Fall
müßte man zwar keine längere Schilderung annehmen, aber der Satzbau

müßte — ob in indirekter oder direkter Rede — fließender, ruhiger
sein. Hingegen macht das « Transiens inde tempora perstrinxit
replicavit veraci relatione subiunxit praedicationem perduxit
in commemoratione finivit » nicht den Eindruck einer frei erfundenen

Schilderung, die natürlicher dahinfließen müßte, sondern es sieht
gerade so aus, als ob eine schon vorliegende, längere Schilderung
verkürzt worden wäre. Ganz besonders scheint uns der Ausdruck « regum
successiones breviter attingens » darauf hinzuweisen. Einem Erzähler,
der frei erfundenen Bericht über die Predigt gibt, kommt es doch
wohl kaum in den Sinn, so fast raffiniert zu sagen : « breviter attingens ».

Es ist indes diese Frage für unser Thema von nebensächlicher Bedeutung,

da wir unsere Untersuchung der Quellen für den Aufbau des

SG rein im Dienste der einen Frage anstellten : Wer ist der Verfasser
des SG

2. Quellen zum Inhalt des SG.

Nun schreitet unsere Untersuchung um einen Schritt weiter,
nachdem sich bisher nur in ganz unbestimmten Umrissen ein mögliches
Quellgebiet für den SG hat nachweisen lassen.

1 Vgl. dazu das Ergebnis der Untersuchung von W. Boudriot, Die
altgermanische Religion in der amtlichen kirchlichen Literatur des Abendlandes
vom 5. bis 11. Jahrhundert, Bonn 1928, S. 4 ff.



— 122 —

Wir fragen : läßt sich nicht an einzelnen, ganz bestimmten und
auffallenden Ideen und Formulierungen des SG feststellen, ob der
Verfasser aus früheren Quellen schöpft, und aus welchen Es wird
zwar noch nicht gelingen, von da aus den Verfasser als bestimmte
Persönlichkeit eindeutig festzulegen. Aber wir lernen so seinen Bildungsstand

kennen, seine Belesenheit in der Literatur der Kirchenväter und
der Theologen, und können so, nach Feststellung der jüngsten Quellen,
jedenfalls annähernd die Zeit festlegen, in der er geschrieben hat.

Da der SG ein Abriß der Biblischen Geschichte mit eingestreuten
Mahnungen ist, so müssen wir zum vornherein erwarten, daß als Quellen
besonders exegetische Schriften in Betracht kommen. Zwar fehlen im
SG mehr theologisch-dogmatische Themen nicht (so wird kurz von der

Dreifaltigkeit, der Erschaffung der Welt, der Gottheit Christi gesprochen),
doch hat man im allgemeinen nicht den Eindruck, daß dies aus
Formulierungen von Dokumenten, wie Konzilien oder Symbolen stammt, noch
daß eine Anlehnung an bekannte theologische Abhandlungen handelt
(so z. B. an die Schriften aus dem Prädestinationsstreit um Gottschalk).
Es sind also keine sozusagen « klassische Formulierungen »,

sondern sie stammen wohl aus der persönlichen Denkart des Verfassers.

Nun zum einzelnen.
Da scheint uns das Cp. I des SG als Ganzes unmittelbar abhängig

zu sein von einem pseudo-augustinischen (von einem Iren des 7.

Jahrhunderts verfaßten) Werk « De mirabilibus Sacrae Scripturae »1. Der
Deutlichkeit halber setzen wir den Text des SG und sein mutmaßliches

Vorbild nebeneinander :

Sermo Galli De mirubilibus Sucrue Scripturae

Cp. 1 : Cp. 1 :

Sempiternus Deus, cum co- Aeternus ergo et omnipotens Crea-

aeterna sibi sapientia tor rerum, trinus et individuus
absque ulla temporis mutabili- semper
tute subsistens soliturius munens, sine ulla potentiae suae
mansisse putandus est. detrimento, solus sine tempore cunc-
Sed qui semper omnia futura in tas praecessit creaturas :

sua bonitate disponit, ac deinde ut immensum bonitutem

creaturam ad se laudandum
o»mt^)otentissimo dignatus est opi- ac potentiam etiam per creando

creare turas ostenderet

1 De mirabilibus Sacrae Scripturae, I, 1 und 2 (PL 35, 2151 f.).



— 123 —

Cp. 2:
In hac ergo rerum omnium
conditione primo spiritualis creatura
invisibilis originaliter processif. Et
deinde etiam corporalis
creatura fieri coepit : in qua
divisione, duas rationales, unam
in spirituali, alteram in corporali
instituit creator naturas, Ange-
lorum videlicet et hominum, quibus

etiam habitationum loca

et super coelestia quidem beatis distinxit. Coelum namque Angelis,
spiritibus habitaculum fecit, terram terram hominibus habitandumpraes-
vero futuris hominibus praeparavit. titit.

Alkuin bringt in seinen Interrogations et Responsiones in Genesin
eine ganz ähnliche Darstellung x : « Quot creaturas rationales condidit
Deus — Resp. Duas. Angelos et homines : et coelum angelis, et
terram hominibus habitationem ...» — Unser Verfasser mag beide

gekannt haben, doch geht der SG eher auf Pseudo-Augustinus
zurück. Der Ausdruck « immensa bonitas » bei Pseudo-Augustin findet
sich auch im SG (II).

Zu Beginn des Cp. II mag der Ausdruck « dilectionis eius pinguedine

» auffallen. Er stammt vielleicht aus dem Matthäuskommentar
Bedas, doch findet er sich hier in anderem Zusammenhang 2 « pingue-
dinem dilectionis ».

Die Beschreibung des Engelsfalles im SG ist ohne Zweifel auf

Augustinus zurückzuführen. Zwar gibt auch Gregor d. G. in seinen

Moralia 3 eine ähnliche Darstellung : « cum apostatae angeli a coeles-

tibus sedibus in hoc caliginoso aere sint demersi » 4
; « tenebrosus ergo

turbo hanc noctem possidet pavenda illa tempestas rapit ». — Doch
ist die Übereinstimmung des SG mit Augustinus noch auffälliger5 :

« Superior uero pars aeris propter puram tranquillitatem cado, cui

conlimitatur, communi pace coniungitur et eius uocabulo connuncu-

patur in qua fortassis parte si fuerunt ante transgressionem suam

1 PL 100, 517 C.
2 In Matth. Ev. Expositio 4, 26 (PL 92, 114 D).
3 Moralia, 13, 48 (PL 75, 1040 B).
4 Ebd. 4, 6 (PL 75, 643 B).
6 De Genesi ad litt. 3, 10 (CSEL 28, 2, S. 73, 12/19).

*



— 124 —

transgressores angeli cum principe suo, non mirum, si post peccatum
in istam sunt detrusi caliginem ». An einer anderen Stelle spricht er
ähnlich J : « detrusos tamquam in carcerem caliginis huius aeriae circa
terras secundum apostolicam fidem in iudicio puniendos servari et in
illa superna beatitate sanctorum angelorum non esse incertain vitam
aeternam ». — Die Ähnlichkeit mit Augustinus ist auffallend. Jedenfalls

kennt der Verfasser des SG seinen Augustinus vortrefflich. Denn
auch der Gedanke, daß die Menschen den Platz der gefallenen Engel
einnehmen werden, dem wir bereits als einer Erinnerung aus Gregor
und Lathken begegnet sind, und der im PS wiederkehrt, ist ein
Grundgedanke der augustinischen Theologie : « Angelis igitur aliquibus impia
superbia deserentibus Deum, et in huius aeris imam caliginem de

superna codesti habitatione deiectis alia vero creatura rationali
quae in homine erat reparata, quod angelicae societati ruina illa
diabolica minuerat, suppleretur »2.

Bei der Beschreibung der Sintflut wird die Arche Noe ein
« seminarium novae creaturae » genannt. Dieser Ausdruck stammt
gewiß aus Ambrosius, der in gleichem Zusammenhang die Arche
« seminarium generis humani » nennt 3, und später hinzufügt : « meruerit
de illa euadere (Noe) et isti ad seminarium propagali »4. Alkuin
spricht es Ambrosius nach : « Quasi seminarium secundae originis » 5.

Wo der SG den Auszug der Israeliten aus Ägypten schildert,
sagt SG, die Feuersäule habe das Volk «cadesti ducatu» geführt. Dieser

sonst seltene Ausdruck steht — im Gegensatz zur Vulgata, die anders
übersetzt — in der Itala, Deut. 1, 33 : « ducatum vobis praestans »,

und von da aus ist sie manchmal in den Schriften der Väter zu finden,
so etwa bei Paterius : « columna nubis ducatum sequentibus
praestans » 6.

1 Ebd. 11, 26 (CSEL 28, 2, S. 359, 11/14). — Epist. 102, 20 (CSEL 34, 2,
S. 562, 14/16). — Sermo 122 (PL 38, 1091). — Zur Geschichte dieser patristischen
Spekulation und für weitere Belege vgl. Fr. J. Dölger, Die Sonne der Gerechtigkeit

und der Schwarze, Münster 1918, S. 49 ff.
2 Enchiridion c. 28, 29 (PL 40, 246).
3 De Noe et arca 5, 11 (CSEL 32, 1, S. 421, 3).
4 Ebd. 20, 71 (CSEL 32, 1, S. 465, 22).
6 Interpretationes et responsiones in Genesim (PL 100, 527 B). — Daß

in den Söhnen des Noe die alte Wurzel des Stolzes wieder auflebte, sagt besonders
deutlich auch Ps.-Prosper, De promissionibus et praedicationibus Dei 1, 8

(PL 51, 741 AB). _r

6 Expositio Vet. et Nov. Test, ex operibus Gregorii concinnata, Exod. c. 22

(PL 79, 732 CJ. — Der nicht häufige Ausdruck « ducatus » wird bei den Vätern
außer im Zusammenhang mit der Wolkensäule auch gebraucht, um die Führung



— 125 —

Auffallend ist die Beschreibung der ägyptischen Gottheiten
im SG. Anubis wird hier « hundsgestaltig » genannt, « caniformis
Anubis ». Vergil spricht einmal vom « latrator Anubis », ebenso Augustinus

l. Aber die eigenartige Verbindung mit « caniformis » begegnet
einzig bei Prudentius 2, und gerade hier gehen wir kaum fehl, wenn
wir eine unmittelbare Beeinflussung des SG aus Prudentius annehmen,
denn ein derartiges antiquarisches Wissen ist nur auf dem Weg der
literarischen Erinnerung in den Geist eines so späten Autors gekommen.
Und wenn der SG in einem drastischen Bild sagt, die Juden seien

durch die Leiden in Babylon « gekocht » worden, — « tribulationis igne
decoti sunt » — so finden wir genau den gleichen Ausdruck in zwei

Predigten, die man einst Augustinus zuschrieb und deren eine Caesarius

von Arles zugehört 3 : « medicabili tribulatione tamquam spirituali igne
decoxit », während die andere von einem unbekannten Autor stammt4 :

« amarissimis tribulationibus sunt excoquendi ».

Endlich ist aus der Beschreibung, die SG der alttestamentlichen
Heilsgeschichte gibt, noch die eigenartige Bezeichnung des Königs
Antiochus als eines Vorläufers des Antichrist hervorzuheben. SG nennt
ihn « praevius et praeco malissimi Antichristi ». Aber auch das ist
schon bei Gregor d. G. 5 zu lesen, und Hrabunus Maurus6, ja wohl
schon Alkuin ' haben es aus Gregor entnommen.

Wir gehen nun zur Darstellung der neutestamentlichen
Heilsgeschichte über. Als erster Gedanke fällt uns hier eine Exegese zu
Lc. 2, 49 auf: das Wort des zwölfjährigen Jesus im Tempel
« Wußtet Ihr nicht, daß ich in dem sein muß, was meines Vaters ist »,

wird auf den Tempel angewandt, als ob Jesus sagen wollte, der Tempel
gehöre ebenso ihm wie seinem Vater : « Utique insinuans templum non
minus ad se quam ad Patrem pertinere ». Über diese Exegese der

Galluspredigt hat sich schon Basnage in seiner Ausgabe des SG ab-

der drei Weisen durch den Stern anzudeuten. Vgl. z. B. Chrysologus, Sermo 8

(PL 52, 208 B). Darauf kommen wir später noch zurück. Aber auch in der jedem
Mönch wörtlich geläufigen Regula S. Benedicti gebraucht der Prolog das Wort
(PL 66, 217 C).

1 Vergil Aeneis 8, 698. — Augustinus, Confess. 8, 2 (CSEL 33, S. 172, 4).
2 Apotheosis 195 f. (CSEL 61, S. 89).
3 Sermo 91, 6 (Morin I, 1, S. 362, 21 f.).
4 Sermo 104, 8 (PL 39, 1949).
5 Moral. 32, 15 (PL 76, 651 B).
6 Comment, in libr. Machab. 1, 1 (PL 109, 1134 C).
' De Antichristo 1 (PL 40, 1131 B).



— 126 —

fällig geäußert, und das veranlaß te Gallandi in seiner Ausgabe zu einer

Verteidigung, die auch bei Migne, PL 87, HD, 12 AB abgedruckt ist.
Es ist indessen den gelehrten Verteidigern des hl. Gallus (denn ihn
hielten sie für den wahren Autor der Predigt) entgangen, daß es sich

hier um eine wörtliche Entlehnung aus einer Homilie des Beda handelt,
in der das Wort folgendermaßen erklärt wird : « atque ideo rectissime

templum non minus ad se quam ad Patrem pertinere testatur » l. Der
Verfasser des SG kennt « seinen Beda » genau und manch ein
auffallendes Stück seiner Exegese stammt aus Bedas Werken. Das wird
für seine Identifizierung von hoher Bedeutung sein.

Auffallend ist weiterhin die Gestaltung, die der SG der Erzählung
von der Taufe Christi gibt. Wohl läßt sich nicht für jedes Wort
belegen, wer im einzelnen unmittelbar auf den SG gewirkt hat. Aber
die ganze Art der Auffassung der Taufe Christi als einer Verdemütigung
seiner Gottheit, die gleichsam gerechtfertigt werden muß, stammt ohne
Zweifel wiederum aus der antiarianischen Christologie der Väter des

klassischen Zeitalters. Eine dem Augustinus zugeschriebene Homilie
sagt fast wörtlich wie der SG : « Non dedignatur humilis et quietus
ad servuli sui baptismum properare »2. Von da aus ist die Redeweise
Bedus beeinflußt : « Ne despiciant potentes ab humilibus meis baptizari,
cum peccata me dimittentem meminerint caput servi manibus sub-
misisse ad baptizandum » 3. Ganz gleich spricht Beda in seiner Homilie 4.

Diese Auffassung wird auch in der Glossa ordinaria wiedergegeben 5,

mit der ebenfalls übereinstimmta, was der SG mit den Worten
ausdrückt (X) : «Spiritus sanctus, cuius iam et opere conceptus est ». Hier
klingen deutlich die seit den Anfängen der patristischen Theologie
geläufigen, antignostischen Gedanken zur Taufe Christi als einer Geburt
nach 7, ein Zeichen mehr, wie belesen der Verfasser des SG war und
wie fast unbewußt er die klassischen Gedankengänge der Patristik
nachzusprechen wußte.

Das wird noch deutlicher, wenn wir die ausführliche Schilderung
der Versuchung Christi auf ihre Quellen untersuchen. Auch hier
haben wir es mit einer Weise der Auffassung und Darstellung der

1 Homilia 12 (PL 94, 65 D). 2 Sermo 134, 2 (PL 39, 2010).
3 In Matth. Ev. Expositio I, 3 (PL 92, 18).
4 Homilia 11 (PL 94, 39 C).
5 Glossa ordinaria in Matth. 3, 13 (PL 114, 82 CD).
6 Ebd. in Mc. 1, 10 (PL 114, 181 C).
7 Vgl. dazu H. Rahner, Die Gottesgeburt : Zeitschr. f. kath. Theol. 59 (1935),

S. 363, Anm. 52.



— 127 —

Versuchung Christi zu tun, wie sie als geradezu klassisches Beweisstück
in der antiarianischen Theologie der Väter des vierten Jahrhunderts
figuriert. Typisch dafür sind vor allem drei Gedanken : der schlaue

Teufel, der noch zweifelt an der Gottheit des von ihm versuchten
Menschen, sucht mit List das Gottesgeheimnis zu entschleiern, aber

Jesus verbirgt es vor ihm aus Demut, und um seine wahre Menschennatur

zu beweisen, läßt er sich versuchen ; dann folgt eine fast
entschuldigende Begründung dieser scheinbar allzumenschlichen
Versuchungen ; endlich wird mit Emphase der die Gottheit beweisende

Dienst der Engel dargelegt. Aus der Fülle von Belegen, die dafür
angeführt werden könnten, seien nur einige herausgegriffen, die mehr
als andere einen Einfluß hatten auf die Gestaltung dieser Auffassung
der Versuchung Christi in der karolingischen Theologie. Hilarius
macht hierin den Anfang 1, ihm folgen Pseudo-Ambrosius 2, Prudentius

3. Bei Augustinus findet sie ihre klassische Durchbildung 4, und
Leo d. G. predigt ebenso 5. Es wundert uns darum nicht, wenn die

gleichen Gedanken bei Bedu6 und in der Glossa ordinaria7
wiederkehren, ebenso bei manchen karolingischen Theologen8. Wir sahen

zudem bereits, daß auch der Scarapsus des Pirmin eine ausführliche

Darstellung der Versuchung Christi bietet ; und wenn der SG seine

Gedanken nur zum kleinsten Teil aus Pirmin übernommen hat, so

kommt als unmittelbare Vorlage am besten wohl Hrubunus Muurus
in Betracht, der ganz im Sinne der patristischen Tradition schreibt :

« Quod autem Dominus consummatis jejunii diebus esuriit ideo
factum est, ne ab eo tentando pavens hostis aufugeret Esuriit enim
humilis Deus homo, ne inimico innotescat, sublimis homo Deus
ideo tentatus est, ut sua victoria nos vincere faceret et dum

1 Comment, in Matth. 3, 2 (PL 9, 929 A). — Ebd. 3, 3 (PL 9, 929 B.
930 A. 931 A).

2 Sermo 27, 2 (PL 17, 660 C). — Vgl. dazu Ambrosius, Lukaskomment. 4, 9

(CSEL 32, 4, S. 143, 15).
3 Cathemerinon 7, 193 (SEL 61, S. 46).
4 Sermo 123, 2 (PL 38, 685). — Enarr. in Ps. 60, 3 (PL 36, 724). —

Ebd. 8, 13 (PL 35, 116). — Ebd. 90, 1 (PL 37, 1149).
6 Sermo 40, 3 (PL 54, 269 B). — Sermo 41, 2 (PL 54, 273 BC). — Sermo 42, 3

(PL 54, 277 B).
6 In Matth. Ev. Expositio 1, 4 (PL 92, 19 C). — In Luc. Ev. Expositio 1, 4

(PL 92, 367 C).
7 In Matth. 4, 2 (PL 114, 84 D). — Ebd. 4, 3. 5. 11 (PL 114, 84 C. 85 A.

86 BC). — In Luc. 4, 8 (PL 114, 254 B).
8 Vgl. z. B. Haymo von Halberstadt, Homilie 28 (PL 118, 196 D). —

Christian von Stabio, Expos, in Matth. 6 (PL 106, 1296 C. 1298 BC).



— 128 —

innocentem studebat ligare, reos se dolebat amittere antiquus
enim hostis Redemptorem humani generis debellatorem suum in
mundum venisse cognovit cum tamen hunc passibilem cerneret
in dubium venit Notandum autem quod Redemptor noster tentatus
ideo diabolo respondit, quia propositum ei erat humilitate dia-
bolum vincere non potentia In omnibus tentationibus suis hic agit
diabolus, ut intelligat, si Filius Dei sit. Sed Dominus sic responsionem

tempérât, ut eum relinquat ambiguum Pracedit tentatio
ut sequatur victoria, angeli ministrant, ut victoris dignitas com-
probetur1. An diesem Stück des SG wird es uns greifbarer als je
zuvor, wie belesen, wie abhängig und doch auch wie frei gestaltend
wieder der Verfasser des SG einen summarischen Überblick der
Darstellung des Lebens Jesu formte. Dafür haben wir noch ein eindrucksvolles

Beispiel :

Im Cp. XIII des SG bietet der Verfasser einen summarischen Überblick

über die Wundertätigkeit Jesu. Auch hier haben wir es mit
einem uralten literarischen Schema zu tun, das, ähnlich dem zuvor behandelten,

vorab in der antiarianischen Patristik ausgebaut wurde. Schon

in der Vita Antonii des Athanasius findet sich ein ähnliches Schema
in den Text eingebaut2, dessen Wortlaut wir in der von Evagrius
verfertigten und berühmt gewordenen lateinischen Übersetzung geben :

« cur facta crucis mentione — suscitatos mortuos siletis — necnon
caecos visum consecutos — sanatos paralyticus — mundatos
leprosos — incessum supra mare — aliaque signa et prodigia,
quae Christum non hominem tantum, sed Deum demonstrant ».

Ganz ähnlich werden die Wunder des Herrn auch in den Recogni-
tiones des Pseudo-Clemens erzählt 3

; ein gleiches Schema finden wir
bei Gaudentius von Brescia4, und Leo d. G. prägt es wiederum zu
klassischer Form : « Verumtamen ne in totum inanis videatur Judaeorum
objectio, discute diligentius, praeses (die Anrede geht an den richtenden
Pilatus), quid de Domini Jesu operibus notum sit, quid de potestate
compertum. •

Caecis visum — surdis auditum — claudis gressum — mutis
donavit eloquium — febres abegit — dolores resolvit — daemonia

1 Comment, in Matth. 1, 4 (PL 107, 780 C. 786 B).
2 Vita Antonii 75 (PG 26, 947 BC).
3 Recognitiones 1, 15 (PG 1, 1210 AB).
4 Sermo 8 (PL 20, 887 A. 892 B). — Sermo 12 (PL 20, 929 D).



— 129 —

ejecit — mortuos vivificavit — mari et ventis, ut quiescerent,
imperavit »l.

Von da aus wird das Schema wiederum in der karolingischen
Theologie nachgebildet. Alkuin spricht den richtenden Pilatus ebenso

an 2 : « Interrogentur atque respondeant

ab immundis spiritibus liberati — languidi sanati — leprosi mundati
— surdi audientes — caeci videntes —¦ mortui résurgentes, utrum
sit malefactor Jesus ».

Ganz ähnlich Candidus von Fulda3: «O magna latronis fides...
Hominem vidit pendentem in ligno, non eum vidit

caecos illuminantem — leprosos mundantem — daemones ejicien-
tem — surdis auditum restituentem — mortuos suscitantem —
de quinque panibus quinque millia populi satiantem — pedibus

super mare ambulantem... »

Num ist es nicht mehr verwunderlich, daß auch der Scarapsus des

Pirmin dieses Schema aufgreift :

«Et ipse Christus, filius dei — de aqua vinum fecit, et de quinque
panes et duobus piscibus quinque milia populi saciavit — et super
mare pedibus ambulavit — et leprosus mundavit — et demonia
eiecit — et surdos fecit audire — et mutos loqui' — et paraliticus
sanavit — et cecus inluminavit — et omnem infirmitatem et
languorem in populo sanavit »4.

Jedenfalls ist aus all dem ersichtlich, daß unser Verfasser — wenn
er auch seine Vorlagen nicht wörtlich benützt — doch von ihnen
durchaus inspiriert ist. Indes kommt auch hier vor allem die
Textgestalt bei Leo d. G. als Vorlage in Frage.

Eine auf den ersten Blick ganz seltsame Exegese begegnet bei
der Darstellung der Brotvermehrung (XIII): «ut de fragmentis
reliquiarum, quae de his pauculis rebus inter manus et dentés
convivantium succreverant duodecim corbes ad testimonium tanti
miraculi farcirentur ». Aber das stammt aus dem Lukaskommentar

1 Sermo 61 (PL 54, 346 C).
2 Comment, in Joann. 7, 40 (PL 100, 974 D. 975 A).
3 Opusculum de passione Domini 17 (PL 106, 94 B).
4 PS S. 38, 6/11.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE



— 130 —

des Ambrosius 1
: « uideres incomprehensibili quodam rigatu inter diui-

dentium manus quas non fregerint fructificare particulas et intacta
frangentium digitis sponte sua fragmenta subripere », und etwas weiter :

« at uero hic panis, quem frangit Jesus, mystice quidem dei uerbum
est, et sermo de Christo, qui dum diuiditur augetur ; de paucis enim
sermonibus omnibus populis redundantem alimoniam ministrauit ; dedit
sermones nobis uelut panes, qui in nostro dum libantur ore geminantur »,

und daran anschließend: «nec dubites uel quod in manibus ministran-
tium uel in ore edentium cibus crescat...» Zuerst beschreibt Ambrosius

nur, wie das Brot sich unter den Händen der Austeilenden vermehrt,
dann — eine mystische Erklärung gebend — schildert er, wie das

Wort Gottes unser Brot sei, das wir in unserm Munde, es essend,

fruchtbar machen müssen. Erst nach dieser Erklärung bekommt er

gleichsam den Mut, das auch auf das Essen des natürlichen Brotes
anzuwenden und zu sagen : « nec dubites ». Doch wird hier die

Brotvermehrung als in den Händen und im Mund der Essenden zugleich
geschehen dargestellt, während Ambrosius im Epiphaniehymnus ohne
Umschweife sagt2 :

« Sic quinque millibus virium — dum quinque panes dividis —
edentium sub dentibus — in ore crescebat cibus ».

Von dem im Frühmittelalter mit Vorliebe ausgeschriebenen
Lukaskommentar des Ambrosius hat wiederum die karolingische Theologie
diese seltsame Exegese der BrotVermehrung übernommen. So schreibt
Ado von Vienne in der Vita Theuderii3 : « Timorem illorum depulit
ille qui in dentibus manducantium quinque panes in solitudine accrescere
dedit ». Und Paschasius Radbertus : « Crescit ergo materies panis,
nescio utrum in manibus sumentium, an in ore edentium »4. — Der
Verfasser des SG hat wohl aus Ado geschöpft (vgl. den Tonfall «

manducantium » — « convivantium » (Ambrosius hat « edentium »), und beide
Mal « in dentibus » (Ambrosius hat « in ore » und « sub dentibus »).

1 Expos, in Luc. 6, 84 (CSEL 32, 4, S. 269, 17/20). Ebd. 6, 86. 87 (CSEL 32, 4,
S. 270, 4/12).

2 Hymnus in Epiphaniis Domini 6 (Analecta Hymnica 59, S. 15).
3 Vita Theuderii 7, 14 (PL 120, 520 B).
4 Der Ausdruck « corbes » — der sich im SG findet — ist sehr selten, die

Väter reden meistens von « cophini » und « sportae », wie das die Schrift nahelegt.
«Corbes» kommt in diesem Zusammenhang aber bei Prudentius vor (CSEL 61,
S. 444) und bei Amoenus (PL 61, 1078 D).



— 131 —

Mit Cp. XIV beginnt der SG die Lehre Christi darzulegen.
Darin sind einzelne Wendungen augenscheinlich aus dem jedem
mittelalterlichen Mönch so bekannten und vertrauten Cassian übernommen.
Der Ausdruck « abrenuntiatio omnium facultatum » stammt aus den
Institutiones des Cassian l, während die gleiche Lehre ausführlich in
den Collationes dargestellt wird 2. Noch deutlicher wird dies an der
seltenen Wendung « nuditas et contemptus terrenorum » : auch das ist
aus Cassian entlehnt : « abrenuntiatio, id est nuditas et contemptus
omnium facultatum » 3.

Für die Darstellung der Leidensgeschichte wird man auf
Schritt und Tritt an die Homilien Leos d. G. erinnert. Der auffallende
Ausdruck « retroacti » begegnet bei Leo : « retroacti corruerunt »4. In
echt antiarianischer Denkweise schreibt Leo von der im Leiden sich
vollziehenden Verhüllung der Gottheit Christi : « saevienti diabolo
potentiam suae majestatis occuluit »5, ganz ähnlich aber der SG :

« maiestatis suae potentia ad tempus abscondita ». Bei Leo wird
ausgeführt, wie Christus sich freiwillig in die Gewalt der Feinde begibt
— und genau so denkt auch der Verfasser des SG 6

: « Dat ergo in se

furentibus licentiam saeviendi » "'. — Das Wortspiel « ut indebita
morte sua nos ab omnibus debitis peccatis absolveret » klingt deutlich
an Augustinus an8: «Ille nisi indebitum solveret, numquam nos a

debito liberaret ». — Weiterhin dürfte aus literarischen Vorbildern der
schöne Vergleich der Dornenkrone Christi mit einem Diadem entlehnt
sein. Schon Hieronymus nennt sie ein «diadema»9, und das begegnet uns
dann mit auffallender Häufigkeit bei den aus Beda 10 schöpfenden Theologen

(übrigens schon bei Justus von Urgel n), Puschusius Rudbertus 12,

1 Instit. 8, 22 (CSEL 17, S. 165, 20).
2 Coli. 3, 6 (CSEL 13, S. 73, 5/12).
3 Instit. 4, 13 (CSEL 17, S. 78, 5/6).
4 Sermo 52, 3 (PL 54, 315 C). 5 Sermo 62, 3 (PL 54, 351 AB).
6 « In potestatem furentium se permisit » (SG XVI). Wir legen deshalb den

Ton auf derartige Ausdrucksweisen und nennen sie « antiarianisch », weil sie zur
Zeit der Abfassung des SG in keiner Weise mehr « modern » waren, dagegen mit
eindrucksvoller Deutlichkeit zeigen, wie patristisch bis in die letzten
Verzweigungen der SG denkt. Vgl. dazu die ebenso typisch antiarianische
Darstellung der freiwilligen Gefangennahme Jesu bei Augustinus, Tract, in Joannem
112, 3 (PL 35, 1930 f.) und das Exzerpt bei Alkuin (PL 100, 969 D).

' Sermo 52, 4 (PL 54, 316 A). 8 Sermo 155, 7 (PL 38, 845).
9 Comment, in Matth. 7 (PL 26, 208 C).

10 In Mc. Ev. Expositio 4, 15 (PL 92, 285 A).
11 In Cant. Explicatio 1, 69 (PL 67, 976 B).
12 Comment, in Matth. 12, 27 (PL 120, 941 C).



— 132 —

Christian von Stabio K Im gleichen Zusammenhang begegnet
naturgemäß auch der vom SG übernommene Vergleich des Rohres mit dem
Königsszepter. Immerhin ist aber auffallend, daß sich der Ausdruck
« sceptrum imperiale » im Gegensatz zum « sceptrum regale » nur bei
Haymo vou Halberstadt nachweisen läßt2. Von da aus mag ihn der
Verfasser des SG übernommen haben 3.

So verstärkt sich gerade bei der Darstellung, die der SG der
Leidensgeschichte Christi gibt, der Eindruck immer mehr, daß er sich inspiriert
an patristischen und frühkarolingischen Werken, in denen vorab unter
dem Einfluß der Leopredigten und der Theologie der großen
Vorkämpfer gegen den Arianismus, eines Ambrosius und Hilarius, das
antiarianische Moment eine so beherrschende Rolle spielt. Die Christo-
logie des SG ist davon ganz erfüllt. Das läßt sich an einem letzten
Beispiel aus der Leidensgeschichte eindrucksvoll belegen. Cp. XVIII
spricht den merkwürdigen Gedanken aus, die Römer hätten dem
kreuztragenden Heiland als Hilfe den Simon von Cyrene beigegeben « quasi
honorantes et compatientes ei quem tam indigna morte perimere
satagebant » — also aus einer gewissen Ehrfurcht und aus Mitleid,
im Gegensatz zu den herzlosen Juden. Das ist nun eine für den Kampf
gegen die perfidia ariana et judaica, wie man sich im vierten
Jahrhundert und später gerne ausdrückte, geradezu typische Exegese. Sie

begegnet uns ausführlich bei Hilarius 4, und es ist wiederum Leo d. G.,
der sie in Worte prägte, die augenscheinlich auf den SG eingewirkt
haben — beide betonen ausdrücklich das « compati », und Leo weist
wie der SG auf den « alienigena » Simon hin 5

: « ut etiam tali facto
praesignaretur gentium fides, quibus crux Christi non confusio erat
futura, sed gloria. Non ergo fortuitum, sed figuratum et mysticum
fuit, ut Judaeis in Christum saevientibus, ad compatiendum ei pere-

1 Expositio in Matth. (PL 106, 1489 A).
2 Homilia 64 (PL 118, 374 D).
3 In diesem Zusammenhang sei auch kurz die Bezeichnung Gottes als

« Caelestis Imperator » gestreift. Arnobius der Jüngere sagt in seinem Conflictus
de Deo trino 1, 9 (PL 53, 503 B) : « Jerusalem der Himmel) in qua Imperator
est Christus ». Alkuin, de fide Trinitatis 3, 14 (PL 101, 46 D) sagt von Maria :

« virtus Altissimi obumbravit eam, ut lana fieret divinitate purpurata solummodo
aeterno Imperatori indui dignissima ». Caesarius von Arles sagt von den Christen,
sie trügen an der Stirne « ipsius Imperatoris signum in fronte » (Sermo 225,
Morin I, 2, S. 843, 6). Die Wortverbindung «caelestis Imperator» haben wir nur
in den Confessiones des Augustinus 7, 21 (CSEL 33, S. 168, 18) feststellen können.

4 Matthäuskommentar 33, 3. 4 (PL 9, 1073 B).
5 Sermo 60, 5 (PL 54, 340 AB).



— 133 —

grinus occurreret non Hebraeus quisquam sed alienigena ».

Diesen allein aus der zeitgeschichtlichen Entwicklung der Christologie
des vierten Jahrhunderts verständlichen exegetischen Gedankengang
konnte nur ein patristisch gebildeter und wohlbelesener Mann in den
SG eingefügt haben. Und wiederum enthüllt sich uns vor allem Leo d. G.

als ausgiebig benützte Quelle.
Dafür ist ein abschließender Beweis, was der Verfasser des SG zur

Himmelfahrt Christi zu sagen weiß. In einer vom Text der Heiligen
Schrift allein keineswegs inspirierten, höchst auffallenden Redeweise

beschreibt er die Himmelfahrt mit diesen Worten : « quasi pennis
columbae incorruptibile corpus suum libravit ad caelum», — «auf
Taubenflügeln erschwingt er seinen unsterblichen Menschenleib gen
Himmel ». Aber wir brauchen nur die Väterschriften und karolingischen
Autoren, die uns bisher schon begegnet sind, aufzuschlagen, um nun
fast mit Händen greifbar die patristische Welt zu erfassen, aus der
der Verfasser des SG lebt. Aus den Stellen des Alten Testamentes

von den Tauben flügeln und den Vogelschwingen 1, die man seit den
Urzeiten der christlichen Exegese auf Christus anwandte, formt sich
bei den Vätern die poetisch mystische Vorstellung von der Himmelfahrt

des Herrn auf Adlerflügeln2. Bei Gregor d. G. begegnet uns
nun gar das sonst so seltene Wort « libravit » — und wir gehen kaum
fehl, wenn wir die Gregorhomilie als Quelle für den SG betrachten :

« Pro hac ipsa namque carnis nostrae sublevatione per figuram beatus

Job Dominum avem vocat. Quia enim ascensionis ejus mysterium
Judaeam non intelligere conspexit, de infidelitate ejus sententiam

1 In Betracht kommen vor allem Job 28, 7 : semitam ignoravit avis. —
Job, 39, 27 : numquid ad praeceptum tuum elevabitur aquila. —¦ Ps. 17, 4 :

volavit super pennas ventorum. — Ps. 54, 7 : quis dabit mihi pennas sicut columbae.
— Ps. 90, 4 : sub pennis eius sperabis.

2 Gregor d. G., Moral. 31, 47 (PL 76, 625 A) : « Aquilae vocabulo volatus
dominicae ascensionis exprimitur ». — Ebd. (624 B) : « In Scriptura sacra vocabulo
aquilae aliquando incarnatus Dominus iam celeriter transvolans et mox
summa repetens designatur ». — Maximus von Turin, Sermo 44 (PL 57, 623 BC) :

« Sed sumptis aeternae gloriae pennis victor aemuli sui volavit ad caelum.
Ascendit volavit super pennas ventorum ». — Alkuin, Hist. var. Vet. et
Nov. Test. 7 (PL 101, 735 D) : « Assumptis aquilae Christus petit aethera pennis,
conregnatque poli perpes in arce Patris ». — Hrabanus Maurus, Allegoriae in
S. Scripturam (PL 112, 871 C) : « Avis est Christus, ut in Job : semitam ignoravit
avis, quod Christus ad caelos ascendisse Judaea non credidit ». — Haymo von
Halberstadt, Homilia 96 (PL 118, 547 D. 548 A) : « Et ascendit super cherubim
et volavit, volavit super pennas ventorum. Hodiernae Ascensionis singularem
volatum mirabatur sponsa in Canticis Canticorum ».



— 134 —

protulit, dicens : Semitam ignoravit avis (Job 28, 7). Avis enim recte
appellatus est Dominus, quia corpus carneum ad aethera libravit »1.

So hat sich unserer Untersuchung nun das literarische Quellgebiet,
aus dem der Verfasser des SG schöpft, schon deutlich enthüllt, und
vorab die exegetische und theologische Herkunft seiner auf den ersten
Blick so seltsam formulierten Gedanken zum Leben Jesu haben sich
als Leihgabe aus der klassischen Patristik erwiesen.

Wir können dies nun abschließend auch für den homiletischen
Teil der Predigt zeigen, der ja, wie bereits im ersten Teil unserer Arbeit
dargelegt wurde, unverhältnismässig kürzer ausgefallen ist als in den

Vorlagen, etwa bei PS oder MB. Aber auch er enthält einige Ideen
und Wendungen, die auf gleiche Herkunft weisen wie die Exegese

zum Leben Jesu.
Im Cp. XXIII erinnert der Prediger seine Zuhörer an die Abschwö-

rungsformel des Taufritus, eine Mahnung, die in den frühgermanischen
Missionspredigten regelmäßig wiederkehrt2, ebenso in PS und MB 3.

Die im SG daran anschließende Mahnung zum Glauben scheint ebenso

eine, wenn auch ganz verkümmerte, Nachahmung der ausführlichen
Darlegungen des Glaubensbekenntnisses zu sein, die sich, ganz im Sinn
der Taufliturgie, in den erwähnten Missionspredigten an die Abrenun-
tiationsformel anschließen. Wir gehen kaum fehl, wenn wir hier nochmals

feststellen, daß dem Verfasser des SG eine solche Missionskatechese

vorlag. Daß dies höchst wahrscheinlich PS war, geht daraus hervor,
daß die Formulierung der Abrenuntiatio sich ganz an PS anschließt,
also den römisch-fränkischen Text bietet, wie er uns aus einer Reihe

liturgischer Dokumente der karolingischen Zeit vorliegt 4.

Weiter indes führt uns die Untersuchung der Quellen zur
Darstellung des Lasterkataloges, der im SG unmittelbar auf die
Taufabsage folgt. Es ist hier nicht der Ort, die weitverzweigte Geschichte

1 Homilia 29, 1 (PL 76, 1218 C). — Ganz gleich Moral. 18, 34 (PL 76, 67 B).
Auch dies exzerpiert Lathken ausführlich : CLM Monac. 16053, fol. 47r)-

2 Vgl. z. B. die Predigt des Eligius von Noyon (MGH Rer. Mer. IV, S. 751, 21)—
Ps. Bonifatius, Sermo 15 (PL 89, 870 ff.). — Vgl. dazu auch die «Altdeutschen
Abschwörungsformeln », herausgegeben von E. von Steinmeyer : Die kleineren
althochdeutschen Sprachdenkmäler, S. 20 ff. — A. Hauck, Kirchengeschichte
Deutschlands II (5. Aufl.), Leipzig 1935, S. 402 ff. — //. Rahner, Pompa diaboli :

Zeitschr. f. kath. Theol. 55 (1931), S. 272 f., wo die Abrenuntiationsformeln bei
den karolingischen Theologen angeführt werden.

3 Vgl. PS S. 43, 9/12.
4 Vgl. E. Martène, De antiquis Ecclesiae ritibus I, Antwerpen 1736, Sp. 125 ff.

181, 193 u. a.



— 135 —

des in der klassischen Väterzeit achtgliedrigen Lasterkatalogs zu
verfolgen l. Von der karolingischen Theologie her gesehen, können wir
indes zwei Hauptquellen unterscheiden : der eine Katalog stammt aus

Gregor d. G.2, und beginnt mit der superbia, aus der alle weiteren
Sünden abgeleitet werden : superbia, inanis gloria, invidia, ira, tristitia,
avaritia, ventris ingluvies, luxuria. Spätere, so etwa Halitgar von
Cambrai 3, haben einfach das gregorianische Schema übernommen. —
Das zweite Schema stammt aus Cassian 4 und gibt folgenden Stammbaum

der Laster : gastrimargia, fornicatio, philargyria, ira, tristitia,
acedia, cenodoxia, superbia. Man sieht diesem Schema an : es stammt
aus dem griechischen Osten der Mönche, es steigt von unten nach
oben und endet dort, wo Gregors mehr theologische Anordnung beginnt.
Gregors invidia fehlt bei Cassian, und umgekehrt fehlt bei Gregor
Cassians acedia. Hrabanus Maurus und Alkuin benützen je nach
Bedarf das eine oder andere dieser Schemata, aber die Achtzahl wird
nirgends überschritten, und wenn einmal die gula in ebrietas und gula
gespalten wird, so reguliert man das durch Auslassung eines andern
Lasters. Der PS folgt im Ganzen dem Schema Cassians6. Im SG finden
wir nun zwar ganz deutlich eine Nachahmung des Katalogs, den Cassian

bietet. Aber der Verfasser kümmert sich nicht mehr um die ehedem

so heilig gehaltene Achtzahl, sondern zählt alle Aufspaltungen, die er

etwa vorgefunden hat, mit. So kommt er zu der Liste, die gula et
ebrietas, tristitia et acedia (die er taedium nennt) samt der invidia
anführt. Das ist wiederum ein deutlicher Beweis, daß der SG später
abgefaßt ist als etwa PS oder die Werke des Hrabanus, denn bekanntlich

geht die Entwicklung der Lehre von den Hauptlastern in der

Richtung einer von den ehemaligen heiligen Achtzahl abweichenden

Vermehrung, wie uns Honorius Augustodunensis zeigt, der von zwölf
Lastern weiß 8. In der bei SG so auffallenden genitivischen Verbindung
der Beschreibung der einzelnen Laster, wie etwa gulae concupiscentia,
avaritiae idololatria, invidiae rubigo sehen wir — obwohl manche
dieser Wortverbindungen auch in früheren Quellen7 nachgewiesen

1 Vgl. dazu M. Viller und K. Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit,
Freiburg 1939, S. 108, 187, 202.

2 Moral. 31, 45 (PL 76, 621 A). 3 Ca S. 234.
4 Instit. 5, 1 (CSEL 17, S. 81, 17/22). 5 PS S. 44, 20 f.
8 De conventu fratrum (PL 172, 1087).
7 So stammt «gulae concupiscentia» aus Cassian 5, 1 (PL 49, 203 A).

Die « foraicationis immunditia » liegt zwar als bildhafter Ausdruck nahe, doch
sind wir ihr im Zusammenhang mit den Hauptsünden nicht begegnet. Doch



— 136

werden können — eine spielerische Vorliebe des wortgewandten
Verfassers, auf die wir im dritten Teil noch zurückkommen müssen.

Damit ist unsere Untersuchung der sicheren und mutmaßlichen
Quellen des SG beendet. Und das Ergebnis Man mag die einzelnen
Nachweise, die wir vorgeführt haben, einschätzen wie immer — eines

steht fest : Der Verfasser ist ein ungewöhnlich belesener Theologe,
und zwar aus einer Zeit, die ohne jeden Zweifel als nachkarolingisch
bezeichnet werden muß. Diese Belesenheit rückt in ein noch
bedeutsameres Licht, als gerade die Schwierigkeit des Nachweises einer
wörtlichen Entlehnung aus den patristischen und karolingischen Quellen
uns zeigt, daß wir es hier nicht mit einem jener karolingischen Theologen
zu tun haben, die ihren Augustinus oder Gregor wörtlich ausschreiben,
sondern mit einem Manne, der die Kirchenväter so kennt, daß er in
ihrem Geist und doch mit eigenen Worten und in einem ganz
persönlichen Stil schreiben kann.

Die Auswahl unter den nachkarolingischen Schriftstellern, die im
Umkreis der geistigen Interessen von St. Gallen lebten und sich einer
solchen Belesenheit erfreuen durften und zugleich von so großer
Individualität des Stils sind, ist nicht groß, ja es kommt eigentlich bereits

nur einer in Frage: und das ist Notker der Stammler. Von ihm
sagt ja das berühmte Wort der Casus Sancti Galli1 : « Sancti Spiritus
erat vasculum, quo suo tempore abundantius nullum ». Und Hauck
faßt Notkers Bedeutung in zwei Worte zusammen, die treffsicher gerade
das preisen, was uns am Verfasser des SG bisher aufgefallen ist : « Er
war ein Meister der Form und einer der belesensten Theologen seiner

Zeit »2. Im Reiche Karls III. gab es keinen gelehrteren Mann als

Notker. Wir haben ja auch bereits gezeigt, daß wir schon aus äußeren
Gründen berechtigt sind, ihn als Verfasser der Galluspredigt zu ver¬

sagt PS (45, 15/16) « immunda polutio fornicatio dicitur». Sonst steht « immun-
ditia in Verbindung mit « ventris ingluvies », so z. B. Gregor d. G., Moral. 31, 35

(PL 76, 621 B). — « Avaritiae idolatria» stammt aus der Schrift (Col. 3, 5),
und findet sich auch bei kirchlichen Schriftstellern, so — um einen weniger
bekannten zu nennen — bei Salvian, Adv. avaritiam 1, 1 (PL 53, 157 A). —
« Taedii rancor » findet sich in dieser Zusammenstellung nicht, doch kommt
« rancor » öfters in Verbindung mit « tristitia » (die ja oft mit der « acedia » oder
dem « taedium » — wie SG sagt — zusammengeht) vor, so bei Gregor d. G.,
Moral., 31, 45 (PL 76, 621 B).

1 Ekkehardi Casus Sancti Galli 3 (MGH Script. II, S. 94, 36 f.).
2 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands II (5. Aufl.), Leipzig 1935,

S. 682, Anm. 5.



— 137 —

muten. Diese Vermutung nun läßt sich aufs trefflichste bestätigen
und der Gewißheit näher bringen durch das Ergebnis unserer
bisherigen Untersuchung. Es ist uns nämlich jetzt möglich, die eindrucksvoll

reichhaltige Liste der Väter und Theologen zu überschauen, die
sicher oder mutmaßlich auf den SG eingewirkt haben. Diese Liste
aber, die sich ohne jegliche Voreingenommenheit rein aus
dem Studium der möglichen Quellen ergeben hat, ist mit
einer fast verblüffenden Übereinstimmung die gleiche, die
Notker der Stammler in seiner Notatio dem gelehrigen
Schüler Salomo von Konstanz vorführt. Das gilt nicht nur
für die Großen unter den Vätern, wie Augustinus, Ambrosius und
Gregor d. G. — das wäre für einen Beweis noch nicht genügend, da
die Bücher der spätkarolingischen Autoren von diesen Vätern übervoll
sind, wenn auch zumeist in wörtlichen Entlehnungen — sondern
auch für kleine, ja kleinste Werke von Vätern, die gewiß nur dem
erstaunlich belesenen Notker geläufig waren, bis hinunter zu dem nur
bei Notker erwähnten Iren Luthken, der uns eine (bisher ungedruckte)
Ecloga aus den Moralia Gregors d. G. hinterlassen hat1. Um die
Beweiskraft dieses unseres Ergebnisses greifbarer zu gestalten, stellen wir
hier in einer Kolonne links die bei der Quellenanalyse des SG namhaft
gemachten Väter und Theologen zusammen, rechts dagegen den Nachweis,

daß sie in Notkers Notatio alle wiederkehren und somit von
Notker gelesen wurden 2.

1 Erhalten in einer Münchner Handschrift CLM 16053 saec. XI. Aus dieser
Handschrift entnahmen wir die in der Arbeit angeführten Zitate aus Lathken,
die leicht vermehrt werden könnten ; aber dies hätte wenig Beweiskraft, da
Lathken die Moralia Gregors d. G. für gewöhnlich ganz sklavisch exzerpiert ; wir
führen darum nur Stellen an, wo Lathken gegen seine Gewohnheit ausführlich
exzerpiert. Von Lathkens Ecloga liegt in der Landesbibliothek zu Karlsruhe
noch eine Reichenauer Hs. des X. Jahrh. (Aug. CXXXIV s. X.), ebenso zu
Petersburg.

Vgl. auch M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters

I, München 1911, S. 99 f.
2 Daß Notker die in seiner Notatio aufgezählten Väter und Theologen

gelesen hat und nicht nur etwa prunkend aufzählt, geht aus dem Zweck der
Notatio als Zusammenfassung seines patristischen Unterrichtes an Bischof Salomo
hervor. Zudem gibt Notker gerade von den in obiger Liste aufgezählten Werken
so treffliche Charakteristiken, daß schon daraus einleuchtet, wie vertraut ihm
durch lebenslange Lektüre die Väter gewesen sein müssen. — Wir geben in unserer
Liste die Nachweise nicht nach der Ausgabe von Dümmler, sondern nach dem
bequemer zugänglichen Text bei Migne, PL 131, 993/1004.



— 138 —

SG

Augustinus
Enchiridion
Confessiones

De cat. rudibus
Enarr. in Psalmos

De Genesi ad litt.
Sermones

Ambrosius
Lukaskommentar
Hymnen

Hieronymus
Matthäuskommentar

Gregor d. G.

Moralia in Job
Homilien

Hilarius
Comment, in Matth.

Leo d. G.

Homilien
Cassiunus

Collationes
Institutiones

Prudentius

Apotheosis
Cathemerinon
Dittocheon

Ps.-Prosper Aquitun.
De promissionibus et praedica-
tionibus Dei

Bedu Venerubilis
Lukaskommmentar
Homilien

Alkuin
Johanneskommentar

Hrabanus Maurus
Comment, in Machab.
Comment, in Matth.

Notatio
Augustinus

Enchiridion 998 B
Confessiones 998 B

Enarr. in Psalmos 995 C

De Genesi ad lit. 995 A
Sermones 997 BC

Ambrosius
Lukaskommentar 997 C

Hymnen 1000 B

Hieronymus
Matthäuskommentar 997 B

Gregor d. G.

Moralia in Job 996 D, 997 A
Homilien 997 C

Hilarius 1003 A

Leo d. G.

Homilien 997 C

Cassiunus

Collationes 998 C

Institutiones ebd.

Prudentius
De laudibus Dei 1000 A
De Patribus Vet. und Nov.
Testamenti ebd.

Prosper Aquitun.
De promissis et praedictis Dei
1001 C

Bedu Venerabilis
Lukaskommentar 997 B
Homilien 997 C

Alkuin
Johanneskommentar 999 C

Hrabanus Maurus
Glossulae in totam Scripturam
998 A



— 139 —

SG Notatio
Paterius Puterius

Expositio Vet. et Nov. Testam. Excerptum Paterii de libris beati
ex operibus Gregorii concinnata Gregorii 995 AB

Ps.-Clemens Clemens

Recognitiones Liber autem sub nomine Cle¬

mentis respuitur 1002 A
Lathken Lathken

Ecloga de Moralibus Job beati Excerptum Ladkeni Hibernien-
Gregorii sis 997 A

Es versteht sich von selbst, daß Notker in seiner Notatio noch
eine stattliche Reihe anderer Väterwerke zu nennen weiß. Für unseren
Beweis indes genügt es, gezeigt zu haben, daß alle für die Quellenanalyse

des SG in Betracht kommenden Werke dem Notker bekannt
waren. Ebenso ist umgekehrt von Interesse, festzustellen, daß in der
Notatio die für Notker « modernen » Theologen, denen wir in unserer
Quellenuntersuchung begegnet sind, nicht erwähnt werden, also Pas-
chasius Radbertus, Haymo von Halberstadt, Christian von Stabio.
Manches, was uns aus diesen Autoren einen Einfluß auf den SG zu
haben schien, mag ja aus Beda stammen, der für alle drei Genannten
eine ausgiebig benützte Quelle war — genau so wie für Notker, der
ihn in der Notatio « Beda noster » (996 A) nennt. Daß Notker die
Werke des Ado von Vienne gekannt hat, wird sich später zeigen,
stand er doch mit ihm in persönlichen Beziehungen.

Wir gehen kaum fehl, wenn wir auf Grund des Ergebnisses dieses

Teiles unserer Untersuchung feststellen, daß nur Notker als Verfasser
des SG in Betracht kommen kann. Jedenfalls liegt, methodisch gesehen,
die Bahn frei für den dritten Teil : wir dürfen nun den SG nach Stil
und Inhalt vergleichen mit den anerkannt echten Werken des Notker.

(Schluß folgt.)


	Ist Notker Balbulus der Verfasser des Sermo Galli?

