Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 35 (1941)

Artikel: Ist Notker Balbulus der Verfasser des Sermo Galli?
Autor: Willwoll, Wilhelm Emil
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-125718

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-125718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist Notker Balbulus der Verfasser
des Sermo Galli ?

Von Dr. WiLveLm EMmi WILLWOLL.,

(Fortselgung.)

Die Quellen fiir Aufbau und Inhalt des Sermo QGalli.

Es ist uns keine Handschrift des SG mehr erhalten. Darum ist
methodisch der einzig gegebene Weg zur Untersuchung der Verfasser-
frage, daB wir den SG zunichst als Ganzes, als dieses bestimmte
Literaturerzeugnis, das uns in ihm vorliegt, einer Priifung zu unter-
ziehen, und uns fragen : LaBt sich bereits aus der Analyse der Quellen,
die dem SG seinen bestimmten Aufbau und Inhalt gegeben haben,
etwas Genaueres ausmachen iiber den Verfasser ?

I. Quellen zum Aufbau des SQG.

SG bietet eine Darlegung der gesamten Heilsbkonomie in ihrem
zeitlichen Verlauf. Es wire darum verfehlt, in ihm eine streng
thematische Einteilung zu suchen.

Dennoch hebt sich eine Gruppierung des Stoffes insofern ab, als
die Kapitel I/XXI die Heilsgeschichte bis zum Pfingstfest einschlie3-
lich hinauffithren, dann mit Cp. XXII sich eine kurze Darlegung der
Geschichte der Heidenvdlker einfiigt, und von Cp. XXIII an die Heils-
geschichte mit dem Aussendungsbefehl der Apostel wieder aufgenommen
und bis zum jiingsten Gericht zu Ende gefiihrt wird.

Innerhalb des ersten Teiles jedoch — und hier begegnen wir zum
ersten Mal der Eigenart des Verfassers, mit dem vorgegebenen Stoff
und dem Material seiner Quellen frei und unbekiimmert umzugehen
— schiebt sich eine Unterbrechung ein, indem Cp. XIV in den Gang
des Lebens Jesu eine Zusammenfassung seiner Lehre einfiigt.

DaB der Verfasser des SG die Lehre Christi im Zusammenhang
behandelt, ist noch nicht auffallend. Viele katechetische und homile-
tische Schriften der Patristik, die einen Uberblick iiber das Leben



— M5 —

Jesu geben, sprechen zusammenfassend auch von seiner Lehre —
letztlich ist dies ja das uralte, schon in der Apostelgeschichte (1, 1)
und in den Logia des Papias grundgelegte Schema vom « facere et
docere » im Leben Jesu. So etwa Martin von Braga ! oder Gaudentius
von Brescia 2, um nur zwei weniger Bekannte zu nennen. Aber die
Art und Weise, wie der SG diese Darlegung der Lehre Jesu einfiigt,
ist auffallend. Er unterscheidet namlich mehrere Gruppen, an die
sich das Wort Jesu richtet. Zunésjchst wendet sich Christus an alle
Horer, dann aber an einen ganz bestimmten Kreis von Auserwihlten,
an Menschen, die nach Vollkommenheit streben und sich von den
gewohnlichen Christen unterscheiden wollen. Sollte dem Ganzen
nicht ein Sermo zugrunde liegen, der sich urspriinglich an Monche
wandte ? Jedenfalls diirfen wir nach gewissenhafter Forschung sagen,
daB sich weder in der karolingischen noch in der patristischen Literatur
eine dhnliche Darlegung des Lebens Jesu findet, die sich so bewuBt
an Monche oder Geistliche als Zuhoérer wendet. Liegt somit nicht
schon hierin ein erster Hinweis darauf, daB der SG von einem Verfasser
stammt, der die Rede bewuBt und sehr geschickt gestaltet und zu
einer erbaulichen Anrede an eigene Standesgenossen formt ? Der
Stil dieser « Monchs » abschnitte unterscheidet sich in nichts von dem-
jenigen der {iibrigen Teile, alles ist wohlgefiigt und flieBt in ruhigen
Ubergingen dahin. Wir sehen daraus, daB ein geschickter und von
Vorlagen nicht behinderter Mann am Werk war, als der SG abgefaBt
wurde.

Ahnlich geht der Verfasser bei den Kapiteln XXII/XXIV zu
Werk. Auch hier wird der FluB der Darstellung unterbrochen : « Interea
vero...» Es ist uns in keiner Schrift der Viter und frithmittelalter-
lichen Theologen eine dhnliche Schilderung begegnet. Doch sind auch
diese Kapitel sicher von Anfang an Bestandteil des Ganzen gewesen,
sonst hitte das vorhergehende Kapitel XXI tiberhaupt keinen AbschluB.
Und wir koénnen auch in diesem Zwischenstiick keinen anderen Stil
erkennen als in den umgebenden Stiicken. Was die sachliche Abhingig-
keit des Inhalts dieser Kapitel von fritheren Vorlagen und Quellen
angeht, besonders die Behandlung des Taufversprechens und des
Stindenkatalogs, so wird dies spiter zur Sprache kommen.

Wir haben also im SG eine Predigt vor uns, die in einem GuB
verfertigt wurde, selbst wenn der Verfasser fiir die Gestaltung des

1 MB c. 13. 2 Sermo 12 (PL 20, 929 A).



— 116 —

Aufbaus die eine oder andere Vorlage beniitzt hat. Der Mann, der
den SG geschrieben hat, verfiigt {iber eine hochst bemerkenswerte
Gestaltungskraft. Und wir diirfen uns, was die Kennzeichung des
Aufbaus des SG anlangt, das Urteil zu eigen machen, das schon die
Histoire littéraire de la France! — die im {ibrigen der Meinung war,
der hl. Gallus selbst habe die Predigt verfaBt und sie sei wiirdig des
Apostels der 6stlichen Schweiz — in die Worte pragte : « C’est une piéce
vraiment digne de passer A la postérité. L’on y trouve un abrégé fort
méthodique de 'histoire de la religion, 2 commencer depuis la création
du monde jusqu'au jugement dernier. L’Auteur parlant de lui-méme,
s'y représente comme retragant alors les travaux des Apotres. Il mérite
effectivement d’étre regardé comme I’Apétre d’'une partie de la Suisse.
Son style est simple, mais plein de force, de lumiére, de piété et soutenu
par une érudition peu commune en ces temps-1a ».

Die erste Frage nun, die wir angesichts dieses pseudonym iiber-
lieferten Textes stellen, ist diese : lassen sich Vorlagen und Quellen
feststellen fiir den Aufbau der Predigt und ergibt sich aus dieser Fest-
stellung bereits etwas Greifbares zur Auffindung des wahren Autors?

Es handelt sich im SG ohne Zweifel um eine Predigt, die wir am
besten als katechetisch-exegetisch bezeichnen. Als Vorlage fiir ihren
Aufbau kommen somit Predigten dieser Gattung seit der Viterzeit
in Frage. Wenn wir uns jedoch in den katechetischen und missiona-
rischen Predigten der Friithzeit umsehen, so treten nur drei Werke in
nihere Auswahl: die Musterkatechese des hl. Augusiinus De catechi-
zandis rudibus 2, besonders die eigentliche Predigt von Cp. 18 an,
dann die davon abhingige Bauernpredigt des Martin von Braga®, und
die Missionpredigt Pirmins, der Scarapsus?® Andere katechetische
Werke, wie die Disputatio puerorum des Alkuin, der Katechismus
des Otfried von WeiBenburg, ebenso die Predigten des Caesarius von
Arles, haben zum Aufbau des SG keine Beziehung. Auch die Predigt
des Eligius von Noyon braucht nicht herangezogen zu werden, da sie
zwar im praktischen Teil manches mit Augustinus und Martin von
Braga gemeinsam hat, doch keine erzihlende Darlegung der Schrift
enthilt.

Es sei zum vornherein bemerkt, daB wir nicht mit einer absolut

1 Histoire littéraire de la France III, Paris 1733, S. 561.

2 PL 40, 309 f.

3 Zitiert nach der Ausgabe von C. P. Caspari (= MB), Kristiania 1883.
4 Zitiert nach der von Jecker hergestellten Rezension (= PS), S. 34 ff



— 117 —

zwingenden Sicherheit eine Abhingigkeit im Aufbau von den er-
wihnten Vorlagen nachweisen kénnen, denn der Vergleich stiitzt sich
ja auf die an der Chronologie der Heiligen Schrift ausgerichtete Heils-
okonomie, woraus sich ganz von selbst gewisse Parallelen ergeben.
Was die Erschaffung der Welt betrifft, so findet sich zwischen SG und
Augustins Predigt keine erwihnenswerte Ahnlichkeit, der Stil bei
Augustin ist einfacher, anspruchsloser, wihrend der des SG mehr
reflex, philosophisch ist. Hingegen diirfte eine Abhingigkeit von
Pirmin und Martin vorliegen (wir behandeln diese beiden meist in
einem, da Pirmin bekanntlich die Predigt Martins teilweise wortlich
ausgeschrieben hat). SG spricht vom « habitaculum » der Engel (I),
und von « coelorum habitaculum » (IT), wiahrend Martin (c. 3) schreibt
«in illa caelesti habitatione fecit spiritales creaturas», welchen Text
Pirmin ibernimmt. Im Unterschied zu AR erwihnen MB und PS,
daB die Menschen den Platz der gefallenen Engel einnehmen werden,
so aber auch SG (II) 1.

Nach der Beschreibung der Sintflut gehen die drei Vorlagen,
die bisher im Aufbau sich nicht wesentlich unterschieden, stark aus-
einander. AR verfolgt weiter die Heilsgeschichte des Alten Testamentes.
MB geht zur Beschreibung des Goétzendienstes, seiner Entstehung und
seines Wesens iiber, wihrend PS die Gesetzgebung auf dem Sinai und
dann noch kurz die Tatigkeit der Propheten schildert. SG (III) beschreibt
den Goétzendienst erst mach dem Turmbau von Babel. Doch diirfte
es schwer halten, eine Abhingigkeit deutlich auf MB festzulegen,
da dhnliche Texte auch in Werken Augustins sich finden (wir werden

spiter im einzelnen darauf zuriickkommen). — Die weitere Beschreibung
des Alten Testamentes im SG ist sicher nicht von MB und PS abhingig,
da deren Schilderung zu summarisch wird. — Hingegen findet sich

zwar eine gewisse Ahnlichkeit mit AR, die aber durch deren beiderseitige
Abhingigkeit von der Schrift geniigend erklirt werden kann, au8erdem
ist der Charakter der Schilderung bei AR ganz anders als beim SG ;
so betont AR unter anderm stark das Alte Testament als Vorbild des
Neuen, eine Idee, die bei SG ganz fehlt. _

Fiir die Schilderung des Lebens Christi scheidet die allzu summa-
rische Beschreibung Augustins aus. Auch die Ahnlichkeit mit der
Beschreibung des MB erklirt sich zur Geniige durch deren gemeinsame

1 Ebd. S. 385, 1/2. — Vgl. Greg. d. G., Moral. 17, 12 (PL 76, 19 A). Aus
Gregor exzerpiert dies der Ire Lathken: CLM Monc. 16053, fol. 44T ; vgl. unten
S. 24, A 1.



— 118 —

Quelle, der Schrift. Doch scheint eine Abhingigkeit von PS insofern
da zu sein, als die Wunder Christi bei SG (XIII) und bei PS nach einem
dhnlichen Schema beschrieben werden. PS schreibt!: «Et ipse
Christus filius dei, de aqua vinum fecit, et de quinque panes et duobus
piscibus quinque millia populi saciavit, et super mare pedibus anbulavit,
et leprosus mundavit, et demonia eiecit, ‘et surdos fecit audire et
mutos loqui’, et paraliticus sanavit, et cecus inluminavit, et omnem
infirmitatem et languorem in populo sanavit ». Vor allem hat PS
eine eingehende Beschreibung der Versuchung Christi (es ist uns weder
in der karolingischen noch in der patristischen Literatur eine
Beschreibung des Lebens Christi begegnet, wo die Darstellung der
Versuchung im Verhiltnis zur iibrigen Schilderung einen so breiten
Raum einnimmt), die es wahrscheinlich macht, daB PS dem SG im
Aufbau als zum mindesten frei beniitzte Vorlage diente. Gegen Ende
der Predigt bringt SG zhnlich wie auch MB und PS die Abrenuntia-
tionsformel aus dem Taufritus ; sie stimmt wortlich mit der in Pirmin
iiberein. Darauf folgt eine Mahnung zum Glauben und eine Anleitung
zu einem christlichen Leben, zuerst negativ, durch Meidung der Siinde,
dann positiv, durch Ubung der verschiedenen Tugenden. Damit scheint
SG kurz zusammenzufassen, was bei MB und PS den Hauptteil der
Predigt ausmacht.

AbschlieBend ist zu sagen, daB fiir SG eine Abhingigkeit von
Augustins Musterkatechese nicht in Frage kommt, ebenso ist eine
Abhingigkeit von Martins Katechese wenig klar ; doch scheint uns
aus den zitierten Stellen eine Abhingigkeit vom Scarapsus zum
mindesten wahrscheinlich zu sein. Wenn man dabei bedenkt, daB
die Beziehungen der St. Galler Monche zur Reichenau sehr rege waren,
so darf es als gut begriindete Vermutung gelten, dall unser Verfasser
den Scarapsus gekannt und ihn — in allerdings selbstindiger Weise —
bei der Abfassung des SG beniitzt hat.

Wir kommen nun auf zwei Vorlagen zu sprechen, die ohne Zweifel
bei der Niederschrift des SG beniitzt wurden : die summarischen Schil-
derungen der Konstanzer Galluspredigt bei Wettin und Walahfrid.
Zunichst die Texte. Wettin2: «origo fabricae caeli et terrae ac
expulsio primi terrigenae cum ortationibus caelestis haereditatis requi-
rendae rimabantur. Nam continentia Noe et fides Abrahae cum exemplis
patriarcharum nec non et Mosaicis signis recitabantur, legalibus illis

1 Ebd. S. 38, 6/11. 2 MGH Rer. Mer. IV, S. 270, 15/25.



— 119 —

gestis ad animarum medellam cunctis redactis. Regum fortitudo
fortissimis athletis tyrocinii christiani conparabatur, qui indesinens
bellum cum virtutibus contra vicia exercent. Prophetarum visio ad
morum correctionem atque ad stabilitatem rectae fidei pleniter ab eis
convertebatur, transactisque mysteriis veteris testamenti, tandem ad
novum gaudium Christi clementiae perventum est, ubi tanto subtilius
disputabatur, quanto ibi salubriora repperiuntur. Evangelicis ergo
miraculis passionisque ac resurrectionis sacramentis recitatis, fertur
auditores qui ibi aderant propter caeleste desiderium lacrimis vultum
rigasse. » — Walahfrid ! : « Coepit verbum facere de initio creaturarum
et Adae peccatum, pro quo depulsus est paradyso, commemorare.
Transiens inde ad diluvium, patriarcharum consequenter tempora
perstrinxit et actus. Egressum quoque filiorum Israel de Aegypto et
transitum per mare Rubrum legisque lationem per Moysen et caelestis
alimenti miracula replicavit. Regum deinde successiones et tempora
prophetarum breviter attingens, adventus dominici tempus retexuit.
Baptismum etiam salvatoris et mirabilium eius gloriam commemorans,
crucis ignominiam cum impiis insectationum generibus veraci relatione
subiunxit ... Ille vero praedicationem perduxit usque ad resurrec-
tionem Christi, et in commemoratione generalis iudicii terminavit ».
DaB diese Predigtskizzen aus Walahfrid und Wettin als Vorlage in
Betracht kommen, muB schon deshalb angenommen werden, weil
der SG aus nachkarolingischer Zeit stammt (wie wir im folgenden
zeigen werden). Aber auch ein Blick auf Inhalt und Aufbau des
SG bestitigt das. Wettin und Walahfrid geben als Grundlinie ihrer
Predigt die Schilderung der gesamten Heilsékonomie, mit Szenen aus
dem Alten und Neuen Bund, die leicht AnlaB zu einer ausfiihrlicheren
Schilderung werden koénnen, wie sie der SG bringt. Trotzdem ver-
wertete der SG dieses Schema nicht mit pedantischer Genauigkeit,
sondern in freier Weise. Von den « patriarcharum ... tempora... et
actus» findet sich im SG lediglich die Schilderung des Glaubens Abra-
hams und eine kurze Andeutung iiber Ioseph. Die Gesetzgebung auf
dem Sinai findet sich im SG iiberhaupt nicht (obwohl sonst Predigten,
die die Heilsgeschichte behandeln, sie regelmiBig erwihnen). Von
den « Regum successiones » sagt SG nichts, nur David und Jeroboam
werden erwihnt, und kurz hernach noch ganz allgemein « Reges et
Sacerdotes ». Umgekehrt folgt im SG eine ziemlich ausfiihrliche Schil-

1 Ebd. S. 303, 17/28.



— 120 —

derung der babylonischen Gefangenschaft, die nicht nur «breviter
attingens» ist. Die ausfithrlich beschriebene Versuchungsgeschichte
Christi findet sich weder bei Wettin noch bei Walahfrid angedeutet.
Das gleiche ist zu sagen von der «doctrina Christi », die in den beiden
Vorlagen keine Stiitze findet. Hingegen erwihnt Walahfrid eine wohl
nicht zu kurze Beschreibung des Leidens Christi (« veraci relatione »).
Die Taufformeln und die folgenden Ermahnungen sind ebenfalls in den
Vorlagen nicht erwihnt. Dagegen spricht Walahfrid von der «com-
memoratio generalis iudicii ». Es ist wahrscheinlich, daB der Verfasser
des SG gerade diesen in der alten Theologie nicht hdufigen Ausdruck
von Walahfrid entlehnt hat, wenn er vom «dies generalis iudicii» spricht.
Ein oberflichlicher Blick schon zeigt weiterhin, daB SG sich vor allem
an Walahfrids Schilderung hilt, und nicht an die von Wettin. Im
Gegenteil : Wettin spricht von der « continentia Noe », wovon der SG
nichts sagt. Auch wird im SG nicht die « Regum fortitudo » mit den
« fortissimi athletae tyrocinii christiani» verglichen. Zwar wird im
SG der Sache nach die « morum correctio » erwihnt (VII), doch nicht
als Folge prophetischer Mahnung, sondern im Zusammenhang mit dem
«ignis tribulationis ». Ein Anklang an die ausfiihrlichere Beschreibung
des Lebens Christi im SG konnten bei Wettin die Worte « ubi tanto
subtilius disputabatur, quanto ibi salubriora repperiuntur » bedeuten.
« Euangelicis miraculis » kann auf das Wunderschema in Cp. XIII
eingewirkt haben.

Wenn wir die Beniitzung Wettins und Walahfrids und anderer-
seits Pirmins (die jedenfalls wahrscheinlich ist) annehmen, so ist da-
durch der SG in seinem Awufbau als Ganzes erklirt. Die Schilderung
der Heils6konomie von Adam bis zum jlingsten Gericht ist eine
Idee, die besonders die beiden Vitae uns nahelegen, in beschrinktem
Umfang auch Pirmin. Die ausfithrliche Schilderung der Versuchung
Christi findet sich ausschlieBlich bei Pirmin vorgebildet. Ebenso mag
Pirmin die Idee zur Abrenuntiationsformel und den folgenden Er-
mahnungen gegeben haben, wihrend Cp. XXII ganz nur auf den
Verfasser des SG zuriickgeht. Wie schon bemerkt wurde, betnfft dies
alles nur den Awufbau der Predigt, nicht die Einzelheiten. DaB ein
nachkarolingischer Verfasser den Aufbau und den allgemeinen Ideen-
gang fiir eine solche Predigt, die offenbar fiir noch jiingst vom Heiden-
tum bekehrte Christen gedacht war, nicht einfach frei erfindet, sondern
sich nach passenden Vorlagen umsieht, ist ganz natiirlich. DaB er
dabei sich mehr mit der antiken, als mit der germanischen Idololatrie



— 121 —

befaBte, ist ein Anzeichen dafiir, daB der SG nicht aus der Praxis und
fiir die Praxis, sondern in der gelehrten Monchszelle entstand 1.

Noch eine Bemerkung ! Fiir unser Thema ist es gleichgiiltig, ob
Wettin und Walahfrid, die ja beide auf einer fritheren Quelle — der
Vita vetustissima — fuBlen, die Schilderung der Predigt aus ihrer
gemeinsamen Quelle haben, oder ob vielleicht auch dieser schon irgend-
eine (echte oder unechte) Galluspredigt vorlag. DaB zur Zeit des
Wettin und Walahfrid eine solche Predigt als Ganzes noch vorlag, ist
wenig wahrscheinlich, jedenfalls haben wir keinen geniigenden Grund,
das anzunehmen. Hat aber etwa der Verfasser der Vita Galli vetustis-
sima schon irgendeine Predigt vor sich gehabt ? Wir wissen nichts
davon, doch meinen wir, in der Schilderung Walahfrids, die wohl auch
hier auf der fritheren Quelle fullt (die Walahfrid ja treuer als Wettin
benutzt hat) eine Anspielung zu finden, die diesen Gedanken zum
mindesten nahelegt. Zunichst hat die Schilderung nicht den Charakter
einer vom Verfasser rein erfundenen Darstellung. In diesem Fall
miilte man zwar keine lingere Schilderung annehmen, aber der Satz-
bau miite — ob in indirekter oder direkter Rede — flieBender, ruhiger
sein. Hingegen macht das « Transiens inde ... tempora perstrinxit ...
replicavit ... veraci relatione subiunxit ... praedicationem perduxit ...
in commemoratione finivit » nicht den Eindruck einer frei erfundenen
Schilderung, die natiirlicher dahinflieBen miiBte, sondern es sieht
gerade so aus, als ob eine schon vorliegende, lingere Schilderung ver-
kiirzt worden wire. Ganz besonders scheint uns der Ausdruck « regum
successiones breviter attingens » darauf hinzuweisen. Einem Erzihler,
der frei erfundenen Bericht {iber die Predigt gibt, kommt es doch
wohl kaum in den Sinn, so fast raffiniert zu sagen : « breviter attingens ».
Es ist indes diese Frage fiir unser Thema von nebensichlicher Bedeu-
tung, da wir unsere Untersuchung der Quellen fiir den Aufbau des
SG rein im Dienste der einen Frage anstellten : Wer ist der Verfasser
des SG ?

2. Quellen zum Inhalt des SG.

Nun schreitet unsere Untersuchung um einen Schritt weiter,
nachdem sich bisher nur in ganz unbestimmten Umrissen ein mdgliches
Quellgebiet fiir den SG hat nachweisen lassen.

1 Vgl. dazu das Ergebnis der Untersuchung von W. Boudriot, Die alt-
germanische Religion in der amtlichen kirchlichen Literatur des Abendlandes
vom 5. bis 11. Jahrhundert, Bonn 1928, S. 4 ff.



— 122 —

Wir fragen: 148t sich nicht an einzelnen, ganz bestimmten und
auffallenden Ideen und Formulierungen des SG feststellen, ob der
Verfasser aus fritheren Quellen schopft, und aus welchen ? Es wird
zwar noch nicht gelingen, von da aus den Verfasser als bestimmte
Personlichkeit eindeutig festzulegen. Aber wir lernen so seinen Bildungs-
stand kennen, seine Belesenheit in der Literatur der Kirchenviter und
der Theologen, und kénnen so, nach Feststellung der jiingsten Quellen,
jedenfalls annihernd die Zeit festlegen, in der er geschrieben hat.

Da der SG ein AbriB der Biblischen Geschichte mit eingestreuten
Mahnungen ist, so miissen wir zum vornherein erwarten, daB als Quellen
besonders exegetische Schriften in Betracht kommen. Zwar fehlen im
SG mehr theologisch-dogmatische Themen nicht (so wird kurz von der
Dreifaltigkeit, der Erschaffung der Welt, der Gottheit Christi gesprochen),
doch hat man im allgemeinen nicht den Eindruck, daB dies aus Formu-
lierungen von Dokumenten, wie Konzilien oder Symbolen stammt, noch
daB eine Anlehnung an bekannte theologische Abhandlungen handelt
(so z. B. an die Schriften aus dem Pridestinationsstreit um Gottschalk).
Es sind also keine sozusagen «klassische Formulierungen »,
sondern sie stammen wohl aus der personlichen Denkart des Verfassers.
Nun zum einzelnen.

Da scheint uns das Cp. I des SG als Ganzes unmittelbar abhingig
zu sein von einem pseudo-augustinischen (von einem Iren des 7. Jahr-
hunderts verfaBten) Werk « De mirabilibus Sacrae Scripturae »!. Der
Deutlichkeit halber setzen wir den Text des SG und sein mutmal-
liches Vorbild nebeneinander :

Sermo Galli

Cp: 13
Sempiternus ... Deus,

aeterna sibi sapientia ...
absque ulla .

tate ...

cum co-

.. temports mutabili-
subsistens ... solitarius
mansisse putandus est.

Sed qui semper omnia futura in
sua bonstate ... disponit, ...
creaturam ad se laudandum
ommnipotentissimo dignatus est opi-
ficio creare ...

De marabilibus Sacrae Scripturae
Cp. 1:

Aeternus ergo et omnipotens Crea-
tor rerum, frinus et individuus
semper

manens, sine wulla potentiae suae
detrimento, solus sine tempore cunc-
tas praecessit creaturas:

ac deinde ut immensam bonitatem

ac pofentiam ... etiam per crea-
turas ostenderet ...

1 De mirabilibus Sacrae Scripturae, I, 1 und 2 (PL 35, 2151 f.).



— 123 —

Cp. 2:
In hac ergo rerum omnium con-
ditione primo spiritualis creatura
invisibilis originaliter processit. Et
deinde ... etiam corporalis .
creatura fieri coepit: in qua ...
divisione, duas rationales, unam
in spirituali, alteram in corporali
instituit creator naturas, Ange-
lorum videlicet et hominum, qui-
bus ... etiam habitationum loca
et super coelestia quidem beatis distinxit. Coelum namque Angelis,
spiritibus kabitaculum fecit, tervam  terramhominibus habitandam praes-
vero futurishominibus praeparavit.  #iit.

Alkurn bringt in seinen Interrogationes et Responsiones in Genesin
eine ganz dhnliche Darstellung ! : « Quot creaturas rationales condidit
Deus ? — Resp. Duas. Angelos et homines: et coelum angelis, et
terram hominibus habitationem ... » — Unser Verfasser mag beide
gekannt haben, doch geht der SG eher auf Pseudo-Augustinus
zuriick. Der Ausdruck «immensa bonitas » bei Pseudo-Augustin findet
sich auch im SG (II).

Zu Beginn des Cp. II mag der Ausdruck «dilectionis eius pingue-
dine » auffallen. Er stammt vielleicht aus dem Matthiuskommentar
Bedas, doch findet er sich hier in anderem Zusammenhang ? « pingue-
dinem dilectionis ».

Die Beschreibung des Engelsfalles im SG ist ohne Zweifel auf
Augustinus zuriickzufithren. Zwar gibt auch Gregor d. G. in seinen
Moralia ® eine dhnliche Darstellung : « cum apostatae angeli a coeles-
tibus sedibus in hoc caliginoso aere sint demersi» % ; « tenebrosus ergo
turbo hanc noctem possidet ... pavenda illa tempestas rapit ». — Doch
ist die Ubereinstimmung des SG mit Augustinus noch auffilliger ®:
« Superior uero pars aeris propter puram tranquillitatem caelo, cul
conlimitatur, communi pace coniungitur et eius uocabulo connuncu-
patur in qua fortassis parte si fuerunt ante transgressionem suam

PL 100, 517 C.

In Matth. Ev. Expositio 4, 26 (PL 92, 114 D).
Moralia, 13, 48 (PL 75, 1040 B).

Ebd. 4, 6 (PL 75, 643 B).

De Genesi ad litt. 3, 10 (CSEL 28, 2, S. 73, 12/19).

(= R -



— 124 —

transgressores angeli cum principe suo, ... non mirum, si post peccatum
in istam sunt detrusi caliginem ». An einer anderen Stelle spricht er
dhnlich ! : « detrusos tamquam in carcerem caliginis huius aeriae circa
terras secundum apostolicam fidem in iudicio puniendos servari et in
illa superna beatitate sanctorum angelorum non esse incertam vitam
aeternam ». — Die Ahnlichkeit mit Augustinus ist auffallend. Jeden-
falls kennt der Verfasser des SG seinen Augustinus vortrefflich. Denn
auch der Gedanke, daB die Menschen den Platz der gefallenen Engel
einnehmen werden, dem wir bereits als einer Erinnerung aus Gregor
und Lathken begegnet sind, und der im PS wiederkehrt, ist ein Grund-
gedanke der augustinischen Theologie : « Angelis igitur aliquibus impia
superbia deserentibus Deum, et in huius aeris imam caliginem de
superna coelesti habitatione deiectis ... alia vero creatura rationali
quae in homine erat ... reparata, quod angelicae societati ruina illa
diabolica minuerat, suppleretur » 2.

Bei der Beschreibung der Sintflut wird die Arche Noe ein
« seminarium novae creaturae» genannt. Dieser Ausdruck stammt
gewiB aus Ambrosius, der in gleichem Zusammenhang die Arche
« seminarium generis humani » nennt 3, und spiter hinzufiigt : « meruerit
de illa euadere (Noe) et isti ad seminarium propagari»$ Alkuin
spricht es Ambrosius nach : « Quasi seminarium secundae originis » .

Wo der SG den Auszug der Israeliten aus Agypten schildert,
sagt SG, die Feuersiule habe das Volk «caelesti ducatu» gefiithrt. Dieser
sonst seltene Ausdruck steht — im Gegensatz zur Vulgata, die anders
iibersetzt — in der Itala, Deut. 1, 33: «ducatum vobis praestans »,
und von da aus ist sie manchmal in den Schriften der Viter zu finden,
so etwa bei Patertus: «columna nubis... ducatum sequentibus
praestans » 8.

1 Ebd. 11, 26 (CSEL 28, 2, S. 359, 11/14). — Epist. 102, 20 (CSEL 34, 2,
S. 562, 14/16). — Sermo 122 (PL 38, 1091). — Zur Geschichte dieser patristischen
Spekulation und fiir weitere Belege vgl. Fr. J. Délger, Die Sonne der Gerechtig-
keit und der Schwarze, Miinster 1918, S. 49 fi.

2 Enchiridion c. 28, 29 (PL 40, 246).

3 De Noe et arca 5, 11 (CSEL 32, 1, S. 421, 3).

4 Ebd. 20, 71 (CSEL 32, 1, S. 465, 22).

5 Interpretationes et responsiones in Genesim (PL 100, 527 B). — Da8
in den Sohnen des Noe die alte Wurzel des Stolzes wieder auflebte, sagt besonders
deutlich auch Ps.-Prosper, De promissionibus et praedicationibus Dei 1, 8
(PL 51, 741 AB). ;

6 Expositio Vet. et Nov. Test. ex operibus Gregorii concinnata, Exod. c. 22
(PL 79, 732 C) — Der nicht hiaufige Ausdruck « ducatus» wird bei den Vitern
aufler im Zusammenhang mit der Wolkensiule auch gebraucht, um die Fiithrung



— 126 —

Auffallend ist die Beschreibung der dgyptischen Gottheiten
im SG. Anubis wird hier «hundsgestaltig» genannt, «caniformis
Anubis ». Vergil spricht einmal vom «latrator Anubis », ebenso Augu-
stinus 1. Aber die eigenartige Verbindung mit « caniformis» begegnet
einzig bei Prudentius 2, und gerade hier gehen wir kaum fehl, wenn
wir eine unmittelbare Beeinflussung des SG aus Prudentius annehmen,
denn ein derartiges antiquarisches Wissen ist nur auf dem Weg der
literarischen Erinnerung in den Geist eines so spaten Autors gekommen.
Und wenn der SG in einem drastischen Bild sagt, die Juden seien
durch die Leiden in Babylon « gekocht » worden, — « tribulationis igne
decoti sunt» — so finden wir genau den gleichen Ausdruck in zwei
Predigten, die man einst Augustinus zuschrieb und deren eine Caesarius
von Arles zugehort 3 : « medicabili tribulatione tamquam spirituali igne
decoxit », wihrend die andere von einem unbekannten Autor stammt 4:
« amarissimis tribulationibus sunt excoquendi ».

Endlich ist aus der Beschreibung, die SG der alttestamentlichen
Heilsgeschichte gibt, noch die eigenartige Bezeichnung des Konigs
Antiochus als eines Vorldufers des Antichrist hervorzuheben. SG nennt
ihn « praevius et praeco malissimi Antichristi». Aber auch das ist
schon bei Gregor d. G.® zu lesen, und Hrabanus Maurus®, ja wohl
schon Alkuin 7 haben es aus Gregor entnommen.

Wir gehen nun zur Darstellung der neutestamentlichen Heils-
geschichte iiber. Als erster Gedanke fillt uns hier eine Exegese zu
Lec. 2, 49 auf: das Wort des zwolfjahrigen Jesus im Tempel
« WuBtet Ihr nicht, daB ich in dem sein muB3, was meines Vaters ist ? »,
wird auf den Tempel angewandt, als ob Jesus sagen wollte, der Tempel
gehore ebenso ihm wie seinem Vater : « Utique insinuans templum non
minus ad se quam ad Patrem pertinere». Uber diese Exegese der
Galluspredigt hat sich schon Basnage in seiner Ausgabe des SG ab-

der drei Weisen durch den Stern anzudeuten. Vgl. z. B. Chrysologus, Sermo 8
(PL 52, 208 B). Darauf kommen wir spiter noch zuriick. Aber auch in der jedem
Monch woértlich geldufigen Regula S. Benedicti gebraucht der Prolog das Wort
(PL 66, 217 C).
1 Vergil Aeneis 8, 698. — Augustinus, Confess. 8, 2 (CSEL 33, S. 172, 4).
2 Apotheosis 195 f. (CSEL 61, S. 89).
Sermo 91, 6 (Morin I, 1, S. 362, 21 f.).
Sermo 104, 8 (PL 39, 1949).
5 Moral. 32, 15 (PL 76, 651 B).
Comment. in libr. Machab. 1, 1 (PL 109, 1134 C).
De Antichristo 1 (PL 40, 1131 B).

[

-



— 126 —

fillig geduBert, und das veranlaBte Gallandi in seiner Ausgabe zu einer
Verteidigung, die auch bei Migne, PL 87, 11 D, 12 AB abgedruckt ist.
Es ist indessen den gelehrten Verteidigern des hl. Gallus (denn ihn
hielten sie fiir den wahren Autor der Predigt) entgangen, daB} es sich
hier um eine wortliche Entlehnung aus einer Homilie des Beda handelt,
in der das Wort folgendermaBen erklirt wird : «atque ideo rectissime
templum non minus ad se quam ad Patrem pertinere testatur » 1. Der
Verfasser des SG kennt «seinen Beda » genau und manch ein auf-
fallendes Stiick seiner Exegese stammt aus Bedas Werken. Das wird
fiir seine Identifizierung von hoher Bedeutung sein.

Auffallend ist weiterhin die Gestaltung, die der SG der Erzihlung
von der Taufe Christi gibt. Wohl 1Bt sich nicht fiir jedes Wort
belegen, wer im einzelnen unmittelbar auf den SG gewirkt hat. Aber
die ganze Art der Auffassung der Taufe Christi als einer Verdemiitigung
seiner Gottheit, die gleichsam gerechtfertigt werden mul}, stammt ohne
Zweifel wiederum aus der antiarianischen Christologie der Viter des
klassischen Zeitalters. Eine dem Augustinus zugeschriebene Homilie
sagt fast wortlich wie der SG: «Non dedignatur humilis et quietus
ad servuli sui baptismum properare » 2. Von da aus ist die Redeweise
Bedas beeinflult : « Ne despiciant potentes ab humilibus meis baptizari,
cum peccata me dimittentem meminerint caput servi manibus sub-
misisse ad baptizandum » 3. Ganz gleich spricht Beda in seiner Homilie 4.
Diese Auffassung wird auch in der Glossa ordinaria wiedergegeben %,
mit der ebenfalls iibereinstimmt ¢, was der SG mit den Worten aus-
driickt (X): «Spiritus sanctus, cuius iam et opere conceptus est ». Hier
klingen deutlich die seit den Anfingen der patristischen Theologie
geldufigen, antignostischen Gedanken zur Taufe Christi als einer Geburt
nach ?, ein Zeichen mehr, wie belesen der Verfasser des SG war und
wie fast unbewult er die klassischen Gedankenginge der Patristik
nachzusprechen wubBte.

Das wird noch deutlicher, wenn wir die ausfithrliche Schilderung
der Versuchung Christi auf ihre Quellen untersuchen. Auch hier
haben wir es mit einer Weise der Auffassung und Darstellung der

1 Homilia 12 (PL 94, 65 D). 2 Sermo 134, 2 (PL 39, 2010).

8 In Matth. Ev. Expositio I, 3 (PL 92, 18).

4 Homilia 11 (PL 94, 39 C).

5 Glossa ordinaria in Matth. 3, 13 (PL 114, 82 CD).

6 Ebd. in Mc. 1, 10 (PL 114, 181 C).

? Vgl. dazu H. Rahner, Die Gottesgeburt : Zeitschr. {. kath. Theol. 59 (1935),
S. 363, Anm. 52.



— 127 —

Versuchung Christi zu tun, wie sie als geradezu klassisches Beweisstiick
in der antiarianischen Theologie der Viter des vierten Jahrhunderts
figuriert. Typisch dafiir sind vor allem drei Gedanken : der schlaue
Teufel, der noch zweifelt an der Gottheit des von ihm wversuchten
Menschen, sucht mit List das Gottesgeheimnis zu entschleiern, aber
Jesus verbirgt es vor ihm aus Demut, und um seine wahre Menschen-
natur zu beweisen, 14Bt er sich versuchen ; dann folgt eine fast ent-
schuldigende Begriindung dieser scheinbar allzumenschlichen Ver-
suchungen ; endlich wird mit Emphase der die Gottheit beweisende
Dienst der Engel dargelegt. Aus der Fiille von Belegen, die dafiir
angefithrt werden kénnten, seien nur einige herausgegriffen, die mehr
als andere einen EinfluB hatten auf die Gestaltung dieser Auffassung
der Versuchung Christi in der karolingischen Theologie. Hilarius
macht hierin den Anfang?!, ihm folgen Pseudo-Ambrosius 2, Pruden-
tius 3. Bei Awugustinus findet sie ihre klassische Durchbildung ¢, und
Leo d. G. predigt ebenso®. Es wundert uns darum nicht, wenn die
gleichen Gedanken bei Beda® und in der Glossa ordinaria? wieder-
kehren, ebenso bei manchen karolingischen Theologen® Wir sahen
zudem bereits, daB auch der Scarapsus des Pirmin eine ausfiihrliche
Darstellung der Versuchung Christi bietet ; und wenn der SG seine
Gedanken nur zum kleinsten Teil aus Pirmin iibernommen hat, so
kommt als unmittelbare Vorlage am besten wohl Hrabanus Maurus
in Betracht, der ganz im Sinne der patristischen Tradition schreibt :
« Quod autem Dominus consummatis jejunii diebus esuriit ... ideo
factum est, ne ab eo tentando pavens hostis aufugeret ... Esuriit enim
humilis Deus homo, ne inimico innotescat, sublimis homo Deus ...
ideo tentatus est, ut sua victoria nos vincere faceret ... et dum

1 Comment. in Matth. 3, 2 (PL 9, 929 A). — Ebd. 3, 3 (PL 9, 929 B.
930 A. 931 A).

2 Sermo 27, 2 (PL 17, 660 C). — Vgl. dazu Ambrosius, Lukaskomment. 4, 9
(CSEL 32, 4, S. 143, 15).

8 Cathemerinon 7, 193 (SEL 61, S. 46).

4 Sermo 123, 2 (PL 38, 685). — Enarr. in Ps. 60, 3 (PL 36, 724). —
Ebd. 8, 13 (PL 36, 116). — Ebd. 90, 1 (PL 37, 1149).

5 Sermo 40, 3 (PL 54, 269 B). — Sermo 41, 2 (PL 54, 273 BC). — Sermo 42, 3
(PL 54, 277 B).

6 In Matth. Ev. Expositio 1, 4 (PL 92, 19 C). — In Luc. Ev. Expositio 1, 4
(PL 92, 367 ().

7 In Matth. 4, 2 (PL 114, 84 D). — Ebd. 4, 3. 5. 11 (PL 114, 84 C. 85 A.
86 BC). — In Luc. 4 8 (PL 114, 254 B).

8 Vgl. z. B. Haymo von Halberstadt, Homilie 28 (PL 118, 196 D). —
Christian von Stablo, Expos. in Matth. 6 (PL 106, 1296 C. 1298 BC).



— 128 —

innocentem studebat ligare, reos se dolebat amittere ... antiquus
enim hostis Redemptorem humani generis debellatorem suum in
mundum venisse cognovit ... cum tamen hunc passibilem cerneret . ..
in dubium venit ... Notandum autem quod Redemptor noster tentatus
ideo ... diabolo respondit, quia propositum ei erat humilitate dia-
bolum vincere non potentia ... In omnibus tentationibus suis hic agit
diabolus, ut intelligat, si Filius Dei sit. Sed Dominus sic respon-
sionem temperat, ut eum relinquat ambiguum ... Pracedit tentatio
ut sequatur victoria, angeli ministrant, ut victoris dignitas com-
probetur 1. An diesem Stiick des SG wird es uns greifbarer als je
zuvor, wie belesen, wie abhingig und doch auch wie frei gestaltend
wieder der Verfasser des SG einen summarischen Uberblick der Dar-
stellung des Lebens Jesu formte. Dafiir haben wir noch ein eindrucks-
volles Beispiel :

Im Cp. XIII des SG bietet der Verfasser einen summarischen Uber-
blick iiber die Wundertdtigkeit Jesu. Auch hier haben wir es mit
einem uralten literarischen Schema zu tun, das, Zhnlich dem zuvor behan-
delten, vorab in der antiarianischen Patristik ausgebaut wurde. Schon
in der Vita Antonii des Athanasius findet sich ein dhnliches Schema
in den Text eingebaut? dessen Wortlaut wir in der von Evagrius
verfertigten und beriihmt gewordenen lateinischen Ubersetzung geben :

« cur facta crucis mentione — suscitatos mortuos siletis — necnon
caecos visum consecutos — sanatos paralyticos — mundatos
leprosos — incessum supra mare — aliaque signa et prodigia,
quae Christum non hominem tantum, sed Deum demonstrant ».

Ganz dhnlich werden die Wunder des Herrn auch in den Recogni-
tiones des Pseudo-Clemens erzihlt®; ein gleiches Schema finden wir
bei Gaudentius von Bresciat, und Leo d. G. prigt es wiederum zu
klassischer Form : « Verumtamen ne in totum inanis videatur Judaeorum
objectio, discute diligentius, praeses (die Anrede geht an den richtenden
Pilatus), quid de Domini Jesu operibus notum sit, quid de potestate
compertum. v

Caecis visum — surdis auditum — claudis gressum — mutis
donavit eloquium — febres abegit — dolores resolvit — daemonia

! Comment. in Matth. 1, 4 (PL 107, 780 C. 786 B).

2 Vita Antonii 75 (PG 26, 947 BC).

3 Recognitiones 1, 15 (PG 1, 1210 AB).

4 Sermo 8 (PL 20, 887 A. 892 B). — Sermo 12 (PL 20, 929 D).



— 129 —

ejecit — mortuos vivificavit — mari et ventis, ut quiescerent,
imperavit » 1,

Von da aus wird das Schema wiederum in der karolingischen
Theologie nachgebildet. Alkuin spricht den richtenden Pilatus ebenso
an 2 : « Interrogentur atque respondeant

ab immundis spiritibus liberati — languidi sanati — leprosi mundati
— surdi audientes — caeci videntes — mortui resurgentes, utrum
sit malefactor Jesus ».

Ganz idhnlich Candidus von Fulda?®: « O magna latronis fides...
Hominem vidit pendentem in ligno, non eum vidit

caecos illuminantem — leprosos mundantem — daemones ejicien-
tem — surdis auditum restituentem — mortuos suscitantem —
de quinque panibus quinque millia populi satiantem — pedibus
super mare ambulantem... »

Num ist es nicht mehr verwunderlich, daB auch der Scarapsus des
Pirmin dieses Schema aufgreift :

«Et ipse Christus, filius dei — de aqua vinum fecit, et de quinque
panes et duobus piscibus quinque milia populi saciavit — et super
mare pedibus ambulavit — et leprosus mundavit — et demonia
eiecit — et surdos fecit audire — et mutos loqui” — et paraliticus
sanavit — et cecus inluminavit — et omnem infirmitatem et
languorem in populo sanavit » 4.

Jedenfalls ist aus all dem ersichtlich, daB unser Verfasser — wenn
er auch seine Vorlagen nicht woértlich beniitzt — doch von ihnen
durchaus inspiriert ist. Indes kommt auch hier vor allem die Text-
gestalt bei Leo d. G. als Vorlage in Frage.

Eine auf den ersten Blick ganz seltsame Exegese begegnet bei
der Darstellung der Brotvermehrung (XIII): «ut de fragmentis
reliquiarum, quae de his pauculis rebus inter manus et dentes
convivantium succreverant duodecim corbes ad testimonium tanti
miraculi farcirentur ». Aber das stammt aus dem Lukaskommentar

1 Sermo 61 (PL 54, 346 C).

?! Comment. in Joann. 7, 40 (PL 100, 974 D. 975 A).
3 Opusculum de passione Domini 17 (PL 106, 94 B).
4 PS S. 38, 6/11.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 9



— 130 —

des Ambrosius ! : « uideres incomprehensibili quodam rigatu inter diui-
dentium manus quas non fregerint fructificare particulas et intacta
frangentium digitis sponte sua fragmenta subripere», und etwas weiter:
« at uero hic panis, quem frangit Jesus, mystice quidem dei uerbum
est, et sermo de Christo, qui dum diuiditur augetur ; de paucis enim
sermonibus omnibus populis redundantem alimoniam ministrauit ; dedit
sermones nobis uelut panes, qui in nostro dum libantur ore geminantur»,
und daran anschlieBend: «nec dubites uel quod in manibus ministran-
tium uel in ore edentium cibus crescat . . . » Zuerst beschreibt Ambrosius
nur, wie das Brot sich unter den Hinden der Austeilenden vermehrt,
dann — eine mystische Erklirung gebend — schildert er, wie das
Wort Gottes unser Brot sei, das wir in unserm Munde, es essend,
fruchtbar machen miissen. Erst nach dieser Erklirung bekommt er
gleichsam den Mut, das auch auf das Essen des natiirlichen Brotes
anzuwenden und zu sagen: «nec dubites ... ». Doch wird hier die
Brotvermehrung als in den Hinden und im Mund der Essenden zugleich
geschehen dargestellt, wihrend Ambrosius im Epiphaniehymnus ohne
Umschweife sagt 2 :

« Sic quinque millibus virium — dum quinque panes dividis —
edentium sub dentibus — in ore crescebat cibus ».

Von dem im Frithmittelalter mit Vorliebe ausgeschriebenen Lukas-
kommentar des Ambrosius hat wiederum die karolingische Theologie
diese seltsame Exegese der Brotvermehrung iibernommen. So schreibt
Ado von Vienne in der Vita Theuderii®: « Timorem illorum depulit
ille qui in dentibus manducantium quinque panes in solitudine accrescere
dedit ». Und Paschasius Radbertus : « Crescit ergo materies panis,
nescio utrum in manibus sumentium, an in ore edentium» 4. — Der
Verfasser des SG hat wohl aus Ado geschopft (vgl. den Tonfall « mandu-
cantium » — « convivantium » (Ambrosius hat « edentium »), und beide
Mal «in dentibus» (Ambrosius hat «in ore» und «sub dentibus »).

1 Expos. in Luc. 6, 84 (CSEL 32, 4, S. 269, 17/20). Ebd. 6, 86. 87 (CSEL 32, 4,
S. 270, 4/12).

> Hymnus in Epiphaniis Domini 6 (Analecta Hymnica 59, S. 15).

3 Vita Theuderii 7, 14 (PL 120, 520 B).

% Der Ausdruck «corbes» — der sich im SG findet — ist sehr selten, die
Viter reden meistens von « cophini » und « sportae », wie das die Schrift nahelegt.
« Corbes » kommt in diesem Zusammenhang aber bei Prudentius vor (CSEL 61,
S. 444) und bei Amoenus (PL 61, 1078 D).



— 131 —

Mit Cp. XIV beginnt der SG die Lehre Christi darzulegen.
Darin sind einzelne Wendungen augenscheinlich aus dem jedem mittel-
alterlichen Monch so bekannten und vertrauten Cassian iibernommen.
Der Ausdruck «abrenuntiatio omnium facultatum » stammt aus den
Institutiones des Cassian !, wihrend die gleiche Lehre ausfiihrlich in
den Collationes dargestellt wird 2. Noch deutlicher wird dies an der
seltenen Wendung « nuditas et contemptus terrenorum » : auch das ist
aus Cassian entlehnt: «abrenuntiatio, id est nuditas et contemptus
omnium facultatum » 3.

Fiir die Darstellung der Leidensgeschichte wird man auf
Schritt und Tritt an die Homilien Leos d. G. erinnert. Der auffallende
Ausdruck «retroacti » begegnet bei Leo : «retroacti corruerunt »4. In
echt antiarianischer Denkweise schreibt Leo von der im Leiden sich
vollziehenden Verhiillung der Gottheit Christi: « saevienti diabolo
potentiam suae majestatis occuluit»® ganz &dhnlich aber der SG:
« maiestatis suae potentia ad tempus abscondita ». Bei Leo wird aus-
gefiihrt, wie Christus sich freiwillig in die Gewalt der Feinde begibt
— und genau so denkt auch der Verfasser des SG ¢ : « Dat ergo in se
furentibus licentiam saeviendi»?. — Das Wortspiel «ut indebita
morte sua nos ab omnibus debitis peccatis absolveret » klingt deutlich
an Awugustinus an®: «Ille nisi indebitum solveret, numquam nos a
debito liberaret ». — Weiterhin diirfte aus literarischen Vorbildern der
schéne Vergleich der Dornenkrone Christi mit einem Diadem entlehnt
sein. Schon Hieronymus nennt sie ein «diadema»®, und das begegnet uns
dann mit auffallender Haufigkeit bei den aus Beda 1° schépfenden Theo-
logen (iibrigens schon bei Justus von Urgel 11), Paschasius Radbertus 12,

1 Instit. 8, 22 (CSEL 17, S. 165, 20).

2 Coll. 38, 6 (CSEL 13, S. 73, 5/12).

3 Instit. 4, 13 (CSEL 17, S. 78, 5/6).

4 Sermo 52, 3 (PL 54, 315 C). 5 Sermo 62, 3 (PL 54, 351 AB).

6 « In potestatem furentium se permisit » (SG XVI). Wir legen deshalb den
Ton auf derartige Ausdrucksweisen und nennen sie « antiarianisch », weil sie zur
Zeit der Abfassung des SG in keiner Weise mehr « modern » waren, dagegen mit
eindrucksvoller Deutlichkeit zeigen, wie patristisch bis in die letzten Ver-
zweigungen der SG denkt. Vgl. dazu die ebenso typisch antiarianische Dar-
stellung der freiwilligen Gefangennahme Jesu bei Awugustinus, Tract. in Joannem
112, 3 (PL 35, 1930 f.) und das Exzerpt bei Alkuin (PL 100, 969 D).

7 Sermo 52, 4 (PL 54, 316 A). 8 Sermo 155, 7 (PL 38, 845).

9 Comment. in Matth. 7 (PL 26, 208 C).

10 In Mc. Ev. Expositio & 15 (PL 92, 285 A).

1 In Cant. Explicatio 1, 69 (PL 67, 976 B).

12 Comment. in Matth. 12, 27 (PL 120, 941 C).



— 132 —

Christian von Stablo!. Im gleichen Zusammenhang begegnet natur-
gemiB auch der vom SG {ibernommene Vergleich des Rohres mit dem
Konigsszepter. Immerhin ist aber auffallend, daB sich der Ausdruck
« sceptrum imperiale » im Gegensatz zum «sceptrum regale » nur bei
Haymo vou Halberstadt nachweisen lilt 2. Von da aus mag ihn der
Verfasser des SG tibernommen haben 3.

So verstarkt sich gerade bei der Darstellung, die der SG der Leidens-
geschichte Christi gibt, der Eindruck immer mehr, daB er sich inspiriert
an patristischen und frithkarolingischen Werken, in denen vorab unter
dem EinfluB der Leopredigten und der Theologie der groBen Vor-
kimpfer gegen den Arianismus, eines Ambrosius und Hilarius, das
antiarianische Moment eine so beherrschende Rolle spielt. Die Christo-
logie des SG ist davon ganz erfiillt. Das 1dBt sich an einem letzten
Beispiel aus der Leidensgeschichte eindrucksvoll belegen. Cp. XVIII
spricht den merkwiirdigen Gedanken aus, die Rémer hitten dem kreuz-
tragenden Heiland als Hilfe den Simon von Cyrene beigegeben « quasi
honorantes et compatientes ei quem tam indigna morte perimere
satagebant » — also aus einer gewissen Ehrfurcht und aus Mitleid,
im Gegensatz zu den herzlosen Juden. Das ist nun eine fiir den Kampf
gegen die perfidia ariana et judaica, wie man sich im vierten Jahr-
hundert und spiter gerne ausdriickte, geradezu typische Exegese. Sie
begegnet uns ausfiithrlich bei Hilarius %, und es ist wiederum Leo d. G.,
der sie in Worte prigte, die augenscheinlich auf den SG eingewirkt
haben — beide betonen ausdriicklich das « compati», und Leo weist
wie der SG auf den «alienigena» Simon hin®: «ut etiam tali facto
praesignaretur gentium fides, quibus crux Christi non confusio erat
futura, sed gloria. Non ergo fortuitum, sed figuratum et mysticum
fuit, ut Judaeis in Christum saevientibus, ad compatiendum ei pere-

1 Expositio in Matth. (PL 106, 1489 A).

? Homilia 64 (PL 118, 374 D).

3 In diesem Zusammenhang sei auch kurz die Bezeichnung Gottes als
« Caelestis Imperator » gestreift. Arnobius der [Jiingere sagt in seinem Conflictus
de Deo trino 1, 9 (PL 53, 503 B) : « Jerusalem (= der Himmel) in qua Imperator
est Christus». Alkuin, de fide Trinitatis 3, 14 (PL 101, 46 D) sagt von Maria :
« virtus Altissimi obumbravit eam, ut lana fieret divinitate purpurata solummodo
aeterno Imperatori indui dignissima ». Caesarius von Arles sagt von den Christen,
sie triigen an der Stirne «ipsius Imperatoris signum in fronte» (Sermo 225,
Morin I, 2, S. 843, 6). Die Wortverbindung « caelestis Imperator » haben wir nur
in den Confessiones des Augustinus 7, 21 (CSEL 33, S. 168, 18) feststellen konnen.

4 Matthiuskommentar 33, 3. 4 (PL 9, 1073 B).

% Sermo 60, 5 (PL 54 340 AB).



— 133 —

grinus occurreret ... non Hebraeus quisquam ... sed alienigena ».
Diesen allein aus der zeitgeschichtlichen Entwicklung der Christologie
des vierten Jahrhunderts verstindlichen exegetischen Gedankengang
konnte nur ein patristisch gebildeter und wohlbelesener Mann in den
SG eingefiigt haben. Und wiederum enthiillt sich uns vor allem Leo d. G.
als ausgiebig beniitzte Quelle.

Dafiir ist ein abschlieBender Beweis, was der Verfasser des SG zur
Himmelfahrt Christi zu sagen wei. In einer vom Text der Heiligen
Schrift allein keineswegs inspirierten, hdchst auffallenden Redeweise
beschreibt er die Himmelfahrt mit diesen Worten: «quasi pennis
columbae incorruptibile corpus suum libravit ad caelum», — «auf
Taubenfliigeln erschwingt er seinen unsterblichen Menschenleib gen
Himmel ». Aber wir brauchen nur die Viterschriften und karolingischen
Autoren, die uns bisher schon begegnet sind, aufzuschlagen, um nun
fast mit Hinden greifbar die patristische Welt zu erfassen, aus der
der Verfasser des SG lebt. Aus den Stellen des Alten Testamentes
von den Taubenfliigeln und den Vogelschwingen !, die man seit den
Urzeiten der christlichen Exegese auf Christus anwandte, formt sich
bei den Vitern die poetisch mystische Vorstellung von der Himmel-
fahrt des Herrn auf Adlerfliigeln®. Bei Gregor d. G. begegnet uns
nun gar das sonst so seltene Wort «libravit » — und wir gehen kaum
fehl, wenn wir die Gregorhomilie als Quelle fiir den SG betrachten :
« Pro hac ipsa namque carnis nostrae sublevatione per figuram beatus
Job Dominum avem vocat. Quia enim ascensionis ejus mysterium
Judaeam non intelligere conspexit, de infidelitate ejus sententiam

1 In Betracht kommen vor allem Job 28, 7: semitam ignoravit avis. —
Job, 39, 27: numquid ad praeceptum tuum elevabitur aquila. — Ps. 17, 4:
volavit super pennas ventorum. — Ps. 54, 7 : quis dabit mihi pennas sicut columbae.
— Ps. 90, 4: sub pennis eius sperabis.

2 Gregor d. G., Moral. 31, 47 (PL 76, 625 A) : « Aquilae vocabulo ... volatus
dominicae ascensionis exprimitur ». — Ebd. (624 B) : « In Scriptura sacra vocabulo
aquilae aliquando ... incarnatus Dominus iam celeriter transvolans et mox
summa repetens designatur ». — Maximus vor Turin, Sermo 44 (PL 57, 623 BC) :
« Sed sumptis aeternae gloriae pennis victor aemuli sui volavit ad caelum.
Ascendit ... volavit super pennas ventorum». — Alkuin, Hist. var. Vet. et
Nov. Test. 7 (PL 101, 735 D) : « Assumptis aquilae Christus petit aethera pennis,
conregnatque poli perpes in arce Patris». — Hrabanus Maurus, Allegoriae in
S. Scripturam (PL 112, 871 C) : « Avis est Christus, ut in Job : semitam ignoravit
avis, quod Christus ad caelos ascendisse Judaea non credidit». — Haymo von
Halberstadt, Homilia 96 (PL 118, 547 D. 548 A) : « Et ascendit super cherubim
et volavit, volavit super pennas ventorum. Hodiernae Ascensionis singularem
volatum mirabatur sponsa in Canticis Canticorum ».



— 134 —

protulit, dicens : Semitam ignoravit avis (Job 28, 7). Avis enim recte
appellatus est Dominus, quia corpus carneum ad aethera libravit » 1.

So hat sich unserer Untersuchung nun das literarische Quellgebiet,
aus dem der Verfasser des SG schopft, schon deutlich enthiillt, und
vorab die exegetische und theologische Herkunft seiner auf den ersten
Blick so seltsam formulierten Gedanken zum Leben Jesu haben sich
als Leihgabe aus der klassischen Patristik erwiesen.

Wir konnen dies nun abschlieBend auch fiir den homiletischen
Teil der Predigt zeigen, der ja, wie bereits im ersten Teil unserer Arbeit
dargelegt wurde, unverhiltnismissig kiirzer ausgefallen ist als in den
Vorlagen, etwa bei PS oder MB. Aber auch er enthilt einige Ideen
und Wendungen, die auf gleiche Herkunft weisen wie die Exegese
zum Leben Jesu.

Im Cp. XXIII erinnert der Prediger seine Zuhorer an die Abschwdo-
rungsformel des Taufritus, eine Mahnung, die in den frithgermanischen
Missionspredigten regelmiBig wiederkehrt 2, ebenso in PS und MB 3.
Die im SG daran anschlieBende Mahnung zum Glauben scheint ebenso
eine, wenn auch ganz verkiimmerte, Nachahmung der ausfiihrlichen
Darlegungen des Glaubensbekenntnisses zu sein, die sich, ganz im Sinn
der Taufliturgie, in den erwihnten Missionspredigten an die Abrenun-
tiationsformel anschlieBen. Wir gehen kaum fehl, wenn wir hier noch-
mals feststellen, daB dem Verfasser des SG eine solche Missionskatechese
vorlag. DaB dies héchst wahrscheinlich PS war, geht daraus hervor,
daB die Formulierung der Abrenuntiatio sich ganz an PS anschlieBt,
also den romisch-frinkischen Text bietet, wie er uns aus einer Reihe
liturgischer Dokumente der karolingischen Zeit vorliegt 4.

Weiter indes fithrt uns die Untersuchung der Quellen zur Dar-
stellung des Lasterkataloges, der im SG unmittelbar auf die Tauf-
absage folgt. Es ist hier nicht der Ort, die weitverzweigte Geschichte

1 Homilia 29, 1 (PL 76, 1218 C). — Ganz gleich Moral. 18, 34 (PL 76, 67 B).
Auch dies exzerpiert Lathken ausfithrlich : CLM Monac. 16053, fol. 477).

2 Vgl. z. B. die Predigt des Eligius von Noyon (MGH Rer. Mer. IV, S. 751, 21)—
Ps. Bonifatius, Sermo 15 (PL 89, 870 ff.). — Vgl. dazu auch die « Altdeutschen
Abschwdrungsformeln », herausgegeben von E. von Steinmeyer : Die kleineren
althochdeutschen Sprachdenkmiler, S. 20 ff. — 4. Hauck, Kirchengeschichte
Deutschlands II (5. Aufl.), Leipzig 1935, S. 402 ff. — K. Rahner, Pompa diaboli :
Zeitschr. f. kath. Theol. 55 (1931), S. 272 f., wo die Abrenuntiationsformeln bei
den karolingischen Theologen angefiihrt werden.

3 vgl. PS S. 43, 9/12.

4 Vgl. E. Marténe, De antiquis Ecclesiae ritibus I, Antwerpen 1736, Sp. 125 ff.
181, 193 u. a.



— 135 —

des in der klassischen Viterzeit achtgliedrigen Lasterkatalogs zu ver-
folgen . Von der karolingischen Theologie her gesehen, konnen wir
indes zwei Hauptquellen unterscheiden : der eine Katalog stammt aus
Gregor d. G.2%, und beginnt mit der superbia, aus der alle weiteren
Siinden abgeleitet werden : superbia, inanis gloria, invidia, ira, tristitia,
avaritia, ventris ingluvies, luxuria. Spitere, so etwa Halitgar von
Cambrai 3, haben einfach das gregorianische Schema iibernommen. —
Das zweite Schema stammt aus Cassian * und gibt folgenden Stamm-
baum der Laster : gastrimargia, fornicatio, philargyria, ira, tristitia,
acedia, cenodoxia, superbia. Man sieht diesem Schema an: es stammt
aus dem griechischen Osten der Monche, es steigt von unten nach
oben und endet dort, wo Gregors mehr theologische Anordnung beginnt.
Gregors invidia fehlt bei Cassian, und umgekehrt fehlt bei Gregor
Cassians acedia. Hrabanus Maurus und Alkuin beniitzen je nach
Bedarf das eine oder andere dieser Schemata, aber die Achtzahl wird
nirgends iiberschritten, und wenn einmal die gula in ebrietas und gula
gespalten wird, so reguliert man das durch Auslassung eines andern
Lasters. Der PS folgt im Ganzen dem Schema Cassians ®. Im SG finden
wir nun zwar ganz deutlich eine Nachahmung des Katalogs, den Cassian
bietet. Aber der Verfasser kiimmert sich nicht mehr um die ehedem
so heilig gehaltene Achtzahl, sondern zihlt alle Aufspaltungen, die er
etwa vorgefunden hat, mit. So kommt er zu der Liste, die gula et
ebrietas, tristitia et acedia (die er taedium nennt) samt der invidia
anfithrt. Das ist wiederum ein deutlicher Beweis, daB der SG spiter
abgefalt ist als etwa PS oder die Werke des Hrabanus, denn bekannt-
lich geht die Entwicklung der Lehre von den Hauptlastern in der
Richtung einer von den ehemaligen heiligen Achtzahl abweichenden
Vermehrung, wie uns Honorius Augustodunensis zeigt, der von zwolf
Lastern weil . In der bei SG so auffallenden genitivischen Verbindung
der Beschreibung der einzelnen Laster, wie etwa gulae concupiscentia,
avaritiae idololatria, invidiae rubigo ... sehen wir — obwohl manche
dieser Wortverbindungen auch in fritheren Quellen ? nachgewiesen

1 Vgl. dazu M. Viller und K. Rahner, Aszese und Mystik in der Viterzeit,
Freiburg 1939, S. 108, 187, 202.

2 Moral. 31, 45 (PL 76, 621 A). 3 Ca S. 234.

4 Instit. 5, 1 (CSEL 17, S. 81, 17/22). 5 PS S. 44, 20 f.

8 De conventu fratrum (PL 172, 1087).

7 So stammt « gulae concupiscentia» aus Cassian 5, 1 (PL 49, 203 A).
Die « fornicationis immunditia » liegt zwar als bildhafter Ausdruck nahe, doch
sind wir ihr im Zusammenhang mit den Hauptsiinden nicht begegnet. Doch



— 136

werden konnen — eine spielerische Vorliebe des wortgewandten Ver-
fassers, auf die wir im dritten Teil noch zuriickkommen miissen.

Damit ist unsere Untersuchung der sicheren und mutmaBlichen
Quellen des SG beendet. Und das Ergebnis ? Man mag die einzelnen
Nachweise, die wir vorgefiihrt haben, einschitzen wie immer — eines
steht fest : Der Verfasser ist ein ungewéhnlich belesener Theologe,
und zwar aus einer Zeit, die ohne jeden Zweifel als nachkarolingisch
bezeichnet werden muBl. Diese Belesenheit riickt in ein noch bedeut-
sameres Licht, als gerade die Schwierigkeit des Nachweises einer wort-
lichen Entlehnung aus den patristischen und karolingischen Quellen
uns zeigt, daB wir es hier nicht mit einem jener karolingischen Theologen
zu tun haben, die ihren Augustinus oder Gregor wortlich ausschreiben,
sondern mit einem Manne, der die Kirchenviter so kennt, daB3 er in
ihrem Geist und doch mit eigenen Worten und in einem ganz
personlichen Stil schreiben kann.

Die Auswahl unter den nachkarolingischen Schriftstellern, die im
Umkreis der geistigen Interessen von St. Gallen lebten und sich einer
solchen Belesenheit erfreuen durften und zugleich von so groBer Indi-
vidualitdt des Stils sind, ist nicht groB3, ja es kommt eigentlich bereits
nur einer in Frage: und das ist Notker der Stammler. Von ihm
sagt ja das berithmte Wort der Casus Sancti Galli!: « Sancti Spiritus
erat vasculum, quo suo tempore abundantius nullum !». Und Hauck
faBt Notkers Bedeutung in zwei Worte zusammen, die treffsicher gerade
das preisen, was uns am Verfasser des SG bisher aufgefallen ist : « Er
war ein Meister der Form und einer der belesensten Theologen seiner
Zeit » 2. Im Reiche Karls III. gab es keinen gelehrteren Mann als
Notker. Wir haben ja auch bereits gezeigt, daB wir schon aus duBeren
Griinden berechtigt sind, ihn als Verfasser der Galluspredigt zu ver-

sagt PS (45, 15/16) « immunda polutio fornicatio dicitur ». Sonst steht « immun-
ditia in Verbindung mit « ventris ingluvies », so z. B. Gregor d. G., Moral. 31, 35
(PL 76, 621 B). — « Avaritiae idolatria » stammt aus der Schrift (Col. 3, 5),
und findet sich auch bei kirchlichen Schriftstellern, so — um einen weniger
bekannten zu nennen — bei Salvian, Adv. avaritiam 1, 1 (PL 53, 157 A). —
« Taedii rancor» findet sich in dieser Zusammenstellung nicht, doch kommt
« rancor » 6fters in Verbindung mit « tristitia » (die ja oft mit der « acedia » oder
dem « taedium» — wie SG sagt — zusammengeht) vor, so bei Gregor d. G.,
Moral., 31, 45 (PL 76, 621 B).

1 Ekkehardi Casus Sancti Galli 3 (MGH Script. II, S. 94, 36 f.).

* A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands II (5. Aufl.), Leipzig 1935,
S. 682, Anm. 5.



— 137 —

muten. Diese Vermutung nun liBt sich aufs trefflichste bestitigen
und der GewiBheit niher bringen durch das Ergebnis unserer bis-
herigen Untersuchung. Es ist uns nimlich jetzt moglich, die eindrucks-
voll reichhaltige Liste der Viter und Theologen zu iiberschauen, die
sicher oder mutmaBlich auf den SG eingewirkt haben. Diese Liste
aber, die sich ohne jegliche Voreingenommenheit rein aus
dem Studium der moglichen Quellen ergeben hat, ist mit
einer fast verbliffenden Ubereinstimmung die gleiche, die
Notker der Stammler in seiner Notatio dem gelehrigen
Schiiler Salomo von Konstanz vorfiithrt. Das gilt nicht nur
fir die GroBen unter den Vitern, wie Augustinus, Ambrosius und
Gregor d. G. — das wire fiir einen Beweis noch nicht geniigend, da
die Biicher der spitkarolingischen Autoren von diesen Vitern iibervoll
sind, wenn auch zumeist in woértlichen Entlehnungen — sondern
auch fiir kleine, ja kleinste Werke von Vitern, die gewil nur dem
erstaunlich belesenen Notker geliufig waren, bis hinunter zu dem nur
bei Notker erwiahnten Iren Lathken, der uns eine (bisher ungedruckte)
Ecloga aus den Moralia Gregors d. G. hinterlassen hat . Um die Be-
weiskraft dieses unseres Ergebnisses greifbarer zu gestalten, stellen wir
hier in einer Kolonne links die bei der Quellenanalyse des SG namhaft
gemachten Viter und Theologen zusammen, rechts dagegen den Nach-
weis, daB sie in Notkers Notatio alle wiederkehren und somit wvon
Notker gelesen wurden 2.

1 Erhalten in einer Miinchner Handschrift CLM 16053 saec. XI. Aus dieser
Handschrift entnahmen wir die in der Arbeit angefithrten Zitate aus Lathken,
die leicht vermehrt werden kdénnten; aber dies hitte wenig Beweiskraft, da
Lathken die Moralia Gregors d. G. fiir gewohnlich ganz sklavisch exzerpiert ; wir
fihren darum nur Stellen an, wo Lathken gegen seine Gewohnheit ausfiithrlich
exzerpiert. Von Lathkens Ecloga liegt in der Landesbibliothek zu Karlsruhe
noch eine Reichenauer Hs. des X. Jahrh. (Aug. CXXXIV s. X.), ebenso zu
Petersburg.

Vgl. auch M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittel-
alters I, Miinchen 1911, S. 99 f.

2 DaB Notker die in seiner Notatio aufgezihlten Viter und Theologen
gelesen hat und nicht nur etwa prunkend aufzihlt, geht aus dem Zweck der
Notatio als Zusammenfassung seines patristischen Unterrichtes an Bischof Salomo
hervor. Zudem gibt Notker gerade von den in obiger Liste aufgezihlten Werken
so treffliche Charakteristiken, daB schon daraus einleuchtet, wie vertraut ihm
durch lebenslange Lektiire die Viter gewesen sein miissen. — Wir geben in unserer
Liste die Nachweise nicht nach der Ausgabe von Diimmler, sondern nach dem
bequemer zuginglichen Text bei Migne, PL 131, 993/1004.



— 138 —

SG
Augustinus
Enchiridion
Confessiones
De cat. rudibus
Enarr. in Psalmos
De Genesi ad litt.
Sermones
Ambrosius
Lukaskommentar
Hymnen
Hieronymus
Matthiuskommentar
Gregor d. G.
Moralia in Job
Homilien
Hilarius
Comment. in Matth.
Leo d. G.
Homilien
Cassianus
Collationes
Institutiones
Prudentius
Apotheosis
Cathemerinon
Dittocheon
Ps.-Prosper Aquitan.
De promissionibus et praedica-
tionibus Dei
Beda Venerabilis
Lukaskommmentar
Homilien
Alkuin
Johanneskommentar
Hrabanus Maurus
Comment. in Machab.
Comment. in Matth.

Notatio

Augustinus
Enchiridion 998 B
Confessiones 998 B

Enarr. in Psalmos 995 C
De Genesi ad lit. 995 A
Sermones 997 BC
Ambrosius
Lukaskommentar 997 C
Hymnen 1000 B
Hieronymus
Matthiuskommentar 997 B
Gregor d. G.
Moralia in Job 996 D, 997 A
Homilien 997 C
Hilarius 1003 A

Leo d. G.
Homilien 997 C
Casstanus
Collationes 998 C
Institutiones ebd.
Prudentius
De laudibus Dei 1000 A
De Patribus Vet. und Nov. Tes-
tamenti ebd.
Prosper Aquitan.
De promissis et praedictis Dei
1001 C
Beda Venerabilis
Lukaskommentar 997 B
Homilien 997 C
Alkuin
Johanneskommentar 999 C
Hrabanus Maurus
Glossulae in totam Scripturam

998 A



— 139 —

SG Notatio
Paterius Paterius
Expositio Vet. et Nov. Testam. Excerptum Paterii de libris beati
ex operibus Gregorii concinnata Gregorii 995 AB
Ps.-Clemens Clemens
Recognitiones Liber autem sub nomine Cle-
mentis respuitur 1002 A
Lathken Lathken
Ecloga de Moralibus Job beati Excerptum Ladkeni Hibernien-
Gregorii sis 997 A

Es versteht sich von selbst, daB Notker in seiner Notatio noch
eine stattliche Reihe anderer Viterwerke zu nennen weiB. Fiir unseren
Beweis indes geniigt es, gezeigt zu haben, daB alle fiir die Quellen-
analyse des SG in Betracht kommenden Werke dem Notker bekannt
waren. Ebenso ist umgekehrt von Interesse, festzustellen, daB in der
Notatio die fiir Notker « modernen » Theologen, denen wir in unserer
Quellenuntersuchung begegnet sind, nicht erwihnt werden, also Pas-
chasius Radbertus, Haymo von Halberstadt, Christian von Stablo.
Manches, was uns aus diesen Autoren einen EinfluB auf den SG zu
haben schien, mag ja aus Beda stammen, der fiir alle drei Genannten
eine ausgiebig beniitzte Quelle war — genau so wie fiir Notker, der
ihn in der Notatio «Beda noster » (996 A) nennt. DaB Notker die
Werke des Ado von Vienne gekannt hat, wird sich spiter zeigen,
stand er doch mit ihm in persénlichen Beziehungen.

Wir gehen kaum fehl, wenn wir auf Grund des Ergebnisses dieses
Teiles unserer Untersuchung feststellen, daB nur Notker als Verfasser
des SG in Betracht kommen kann. Jedenfalls liegt, methodisch gesehen,
die Bahn frei fiir den. dritten Teil : wir diirfen nun den SG nach Stil
und Inhalt vergleichen mit den anerkannt echten Werken des Notker.

(Schiuf folgt.)



	Ist Notker Balbulus der Verfasser des Sermo Galli?

