Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 33 (1939)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 342 —

abstreiten, daBl bei so knappem Raum der Formgebung besondere
Schwierigkeiten entstehen. Die Wortwahl ist oft entscheidend. Was der
Verstand sagen sollte, formuliert haufig das Herz. Wenn der eine Gedanke,
den B. von den Monarchen aullert (447) : «sie bekundeten damit &ffentlich
die Gesinnungseinheit aller Monarchen gegen den revolutiondren Radikalis-
mus », und die treffliche SchluBfolgerung aus dem Kulturkampf: « Die
Kirche, die sich in diesem Kampfe liuterte, erwarb sich das Verdienst,
durch ihren Widerstand die Bildung eines einseitig-schroffen Staatskirchen-
rechts verhindert zu haben (569)» konsequent durchdacht und in der
historischen Betrachtung richtig ausgeweitet worden wiren, die Dar-
stellung hitte in manchen Teilen viel von ihrer inneren Unausgeglichenheit,
ja Zerrissenheit verloren und an Gerechtigkeit gewonnen. So bleibt in
mancher Beziehung ein bedauernswerter Zwiespalt zum 1. Teil des II. Bandes
bestehen, der sich nicht zum Vorteil des Buches und noch weniger des
Lesers auswirkt. Wir hiatten den Verfasser einer besinnlichen Kritik wohl
fir fahig gehalten. Das bezeugt uns auch der verstindig geschriebene
Abschnitt : Spiegel der Zeit (p. 617-620). Doch bedauerlicherweise war
Bonjour veranlaBt, die Aufgabe in ungiinstigen duBeren Umstinden zu

iibernehmen. Oskar Vasella.

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Monumenta Ignatiana, Series tertia : Sancti Ignatii de Loyola Consti-
tutiones Societatis Jesu. Tom. III: Textus latinus. Romae 1938.
PP. CLII-368.

Mit dem vorliegenden Schlulband der dritten Serie der « Monumenta
Ignatiana » ist die kritische Gesamtausgabe der Konstitutionen des Jesuiten-
ordens nun gliicklich fertiggestellt. Der 1934 erschienene erste Band ent-
hielt die « Monumenta Constitutionum praevia ». Bereits 1936 folgte der
umfangreiche zweite Band mit der spanischen Urform des « Examen », der
von Polanco unter Leitung des hl. Ignatius redigierten spanischen Kon-
stitutionen und der «Constitutiones cum declarationibus». Nun folgt
wiederum nach zwei Jahren, 1938, die kritische Ausgabe des lateinischen
Textes der Konstitutionen des hl. Ignatius von Loyola.

Die der eigentlichen Textausgabe vorausgehenden umfangreichen Pro-
legomena, die 152 Seiten ausfiillen, befassen sich mit text- und literar-
kritischen Fragen. Im ersten Kapitel werden die zwei altesten Hand-
schriften des « Examen » untersucht. Darauf folgt die Priifung der Hss.
der lateinischen «Constitutiones et Declarationes ». Es sind deren drei:
Po 1, Po 2 und Po 3, die noch in die erste Zeit der Gesellschaft Jesu zuriick-
gehen, da sie noch vor der ersten Generalkongregation 1558 entstanden
sind. Was ihre gegenseitige Abhingigkeit betrifft, so ist sicher, da Po 1
die alteste bekannte lateinische Ubertragung der K. enthilt. Auf Po1



— 343 -—

folgte Po 2 und diesem wiederum Po 3. Po 2 kann ein besonderes Ansehen
beanspruchen, weil es sich hier um die Abschrift handelt, die 1557 Paul IV,
ibergeben wurde, der sie seinerseits einer Kardinalskommission zur Priifung
iiberwies. Nach der Riickgabe wurde Po 2 von Polanco, dem Sekretar
des hl. Ignatius, nach dem spanischen Urtext durchgesehen und verbessert.
Dies mul3 spatestens anfangs 1558 geschehen sein, da bereits im September
des gleichen Jahres die Erlaubnis zur Drucklegung erteilt wurde.

Wer hat die Konstitutionen aus dem Spanischen ins Lateinische iiber-
setzt ? Die Beantwortung dieser Frage ist nicht leicht, da bei der ersten
Ubersetzung vier oder fiinf Schreiber beschiftigt wurden. Nach eingehender
Vergleichung der &ltesten lateinischen Hs. mit dem spanischen Urtext
der Konstitutionen und gestiitzt auf andere wichtige Kriterien wie z. B.
Stil und Sprache der zahlreichen lateinischen Schriften Polancos, ent-
scheiden sich die Herausgeber fiir den Sekretir des hl. Ignatius, trotzdem
dessen Autorschaft auch schon in Frage gezogen wurde.

Wann wurde die erste lateinische Ubersetzung der K. angefertigt ?
Sicher ist, daB bereits zu Lebzeiten des hl. Ignatius einige Teile ins
Lateinische iibersetzt waren. Nach dessen Tod, am 31. Juli 1556, konnte
mit der Ubertragung des Ganzen in die lateinische Sprache nicht mehr
linger gezogert werden. Da bereits im Juli 1557 der lateinische Wortlaut
der K. der Kardinalskommission iibergeben wurde, muf} die lateinische
Ubersetzung spitestens im Juli dieses Jahres fertiggestellt worden sein.
Wahrscheinlich fillt sie aber noch in das Ende des Jahres 1556.

Von Interesse ist auch die Geschichte der Drucklegung des lateinischen
Wortlautes der K., die im 5. Kapitel zur Behandlung kommt. Bereits
die erste Generalkongregation 1558 beschloB, die lateinischen Constitutiones
nach nochmaliger Vergleichung mit dem spanischen Wortlaut im Druck
herauszugeben. Noch im gleichen Jahre erschienen dann in Rom das
« Examen » mit den « Declarationes » und die Constitutiones, wahrend die
« Declarationes Constitutionum» 1559 herauskamen. Weitere Druck-
legungen erfolgten 1570 und 1577 und zwar immer im AnschluB an die
vorausgegangenen Generalkongregationen. Von besonderer Bedeutung ist
die vierte Ausgabe, die von der vierten Generalkongregation 1581 beschlossen
und approbiert wurde, die aber erst 1583 im Drucke erschien. Sie enthilt
den offiziellen lateinischen Wortlaut der K. Trotzdem man seither auf
mehreren Generalkongregationen auf die Notwendigkeit hinwies, die
lateinische Ubersetzung mit dem spanischen Text zu vergleichen und eine
Reihe von Abweichungen von der spanischen Urform festgestellt wurden,
so z. B. von Emmanuel Rodriguez S. J. und am Ende des vergangenen
Jahrhunderts besonders vom gelehrten Joh. Jos. de la Torre S. J. («plus
quam duo millia locorum collegit, in quibus translatio latina ab hispano
textu plus minusve recedit» S. XxxXxX1v), so hielt man doch der groBen
Schwierigkeiten einer neuen Textbereinigung wegen an dem Wortlaut von
1583 fest. Noch in neuester Zeit erklirte die 27. Generalkongregation 1923,
daB die vierte Ausgabe der K. von 1583 fiir authentisch angesehen werden
miisse und nur von der Generalkongregation allein abgeindert werden diirfe.

Von besonderem Wert fiir den Kirchenhistoriker ist das 7. Kapitel,



— Bk =

das den EinfluB der K. auf das allgemeine Ordensrecht und die Verfassung
einer Reihe von Orden und Kongregationen bis in die allerneueste Zeit
hinein beleuchtet. Von Minnerorden werden u. a. erwdahnt: Augustiner-
eremiten, Somasker, Piaristen und Briider der Christlichen Schulen : von
den vielen Frauenorden und Kongregationen: Schwestern Unserer Lieben Frau
(gegriindet 1606 von Johanna von Lestonnac), Englische Fraulein, Ursulinen
usw. — Eine ausfiihrliche Bibliographie der von 1558 bis 1937 in lateinischer
Sprache herausgegebenen K. schlieBt die Prolegomena ab.

Der eigentliche Textteil enthilt nun die auf der offiziellen lateinischen
Ausgabe von 1583 fuBende kritische Wiedergabe :

1. des « Examen » mit den Deklarationen, d. h. der Fragen, die der
Postulant vor der Aufnahme in die Gesellschaft Jesu zu beantworten hat,
wodurch er selbst iiber sie unterrichtet wird (S. 1-38);

2. der «Constitutiones cum declarationibus», d. h. der eigentlichen
Verfassung des Jesuitenordens (S. 39-278). Dem Wortlaut des « Examen »
und der « Constitutiones » ist ein umfangreicher text- und literarkritischer
Apparat beigegeben. '

Der Anhang (S. 279-296) bringt als wertvolle Ergidnzungen :

1. die « Formula votorum simplicium », die bereits von der ersten
Generalkongregation 1558 verfa3t und seit 1573 keine wesentlichen Ande-
rungen mehr erfuhr;

2. jene Teile der ersten lateinischen Ubersetzung der K., die noch zu
Lebzeiten des hl. Ignatius von Hieronymus Nadal hergestellt worden waren ;

3. die Verbesserungen, die die vierte Generalkongregation 1581 an den
lateinischen Constitutiones anbrachte ;

4. die Erlaubnis zur Drucklegung der K. 1559.

Ein sorgfailtig angelegtes Personen-, Sach- und Ortsverzeichnis, das iiber
60 Seiten umfal3t, erschlieBt das Ganze der wissenschaftlichen Auswertung.

So ist mit dem nun gliicklich fertiggestellten dritten Band der Con-
stitutiones ein Quellenwerk geschaften worden, das fir die Erforschung
der Anfinge der Gesellschaft Jesu und deren Verfassung unumgdnglich ist.
Wihrend der Fachmann die vollendete wissenschaftliche Akribie bewundert,
womit der text- und literarkritische Apparat der kritischen Wiedergabe
der Konstitutionen angelegt ist, findet der auf dem Gebiete der Kirchen-
geschichte arbeitende Historiker in den Prolegomena eine wahre Fund-
grube, die fiir die Geschichte der Anfinge der katholischen Restauration
mit Erfolg ausgebeutet werden kann. Man wird sich daher auf katholischer
Seite mit Recht freuen diirfen, in der dreibindigen kritischen Gesamt-
ausgabe der Konstitutionen des Jesuitenordens ein Quellenwerk ersten
Ranges zu besitzen, das die wissenschaftliche Erforschung der Anfange
der Gesellschaft Jesu und deren grundlegender Verfassung bis in die
kleinsten Einzelheiten hinein ermdéglicht. Die Herausgeber, die selber
ungenannt bleiben, sowie der Orden, der keine finanziellen Opfer scheute,
um das Standardwerk zustande zu bringen, verdienen fiir ihre groBe Miihe
alle Anerkennung und Dank.

Luzern. Joh. Bapt. Villiger.



— 345 —

Histoire de 1’Eglise, publiée sous la direction de A. Fliche et V. Martin.
T. VI. L’époque Carolingienne, par Emile Amann. Paris, Bloud et Gay, 1937.
511 p. 75 fr.; relié, 120 fr.

C’est un seul auteur, cette fois-ci, M. Amann, professeur a la faculté
de théologie catholique de I'Université de Strasbourg, qui a rédigé ce
volume embrassant, en 16 chapitres, la période qui va du milieu du
VIIIme siécle jusque vers la fin du IXme,

Cette époque a vu deux grands papes : Hadrien I et Nicolas I. Au
cours d'un régne de 23 ans, Hadrien rétablit la paix religieuse entre les
deux moitiés de la Chrétienté et fit régner dans ses Etats 'ordre, gravement
compromis par la faiblesse de son prédécesseur et les intrigues de Didier,
roi des Lombards. Par la donation de 774, Charlemagne avait offert au
Saint-Siége presque toute I’Italie, mais Hadrien sembla n'y pas tenir,
tandis que Charlemagne, de son coOté, aprés s’étre substitué a la dynastie
lombarde, était porté a moins de générosité. I’Etat pontifical atteint
alors les limites qu'il conservera plus tard. Charlemagne en est le « patrice »
— l'expression est byzantine — ce qui, sans faire du pape son vassal, enleéve
cependant a ce dernier un peu de son indépendance et autorise son
protecteur a intervenir dans la question de sa nomination.

A co6té d’Hadrien I, Léon ITI, d’humble naissance, fait un peu figure
de parvenu. M. Amann ne le ménage guére : « Son pontificat, dit-il, ne
devait étre en aucune maniere la continuation du précédent. Aussi bien
les deux hommes différaient-ils du tout au tout » (p. 154). La noblesse
lui fit opposition. Un attentat fut dirigé contre le Souverain Pontife, qui
se rendit aupreés du roi des Francs pour implorer son secours. Il dut,
un peu malgré lui, aller dans ce but jusqu’a Paderborn. Charlemagne, qui
conservait un doute au sujet de l'innocence du pape, accusé¢ d’adultere
et de parjure, se rendit, pour la quatrieme fois, & Rome, principalement
afin de se livrer 4 I'enquéte jugée nécessaire. Les accusateurs n’ayant point
comparu, on fit jurer & Léon III qu’il n'était pas coupable, ce qui fait
dire 2 M. Amann : « N’en déplaise aux panégyristes ultérieurs et aux artistes
qu’ils ont inspirés, la purgatio de Léon III n’apparait pas comme procurant
au Siege apostolique un lustre particulier » (p. 160).

Le surlendemain, soit le jour de Noél 800, eut lieu le couronnement
de Charlemagne : de roi des Francs qu’il était jusqu’alors, il devenait le
chef de I'Empire d’Occident reconstitué¢. Ce ne fut pour lui aucunement
une surprise. « L’'initiative vint de Charlemagne, encouragé par ses familiers
au premier rang desquels il faut mettre Alcuin. Le roi des Francs n’était
pas homme a se laisser imposer de l'extérieur une démarche de cette
importance et ce n’était pas le malheureux Léon, aux prises depuis dix-
huit mois avec une situation inextricable, qui était capable de promouvoir
un tel dessein » (p. 162). Le mot rapporté par Eginhard est simplement une
boutade de l'’empereur qui « remise en son contexte, n’avait pas toute
I'importance que le narrateur a voulu lui donner » (p. 163). Léon III mourut
en 816. « Sa disparition dut laisser peu de regrets ; les vingt années de son
pontificat n’avaient pas donné beaucoup de prestige au Siége apostolique »

(p. 203).




— 346 —

Son successeur, Etienne IV, se fit couronner avant de demander i
Louis le Pieux la confirmation de son élection. Pascal I fit de méme, de
sorte que le fameux « privilege de 'Empereur Louis » de 817 ne fit qu’ériger
en droit ce qui s’était passé en fait deux fois de suite. Inversement, sept ans
plus tard, sous Eugéne II, le « constitutum » de Lothaire attribuait aux
Romains — et non plus aux seuls membres du clergé, comme le voulait le
réglement de 769 — la nomination du pape et exigeait que celle-ci fit approu-
vée ou tout au moins vérifiée par le souverain avant la consécration de 1’élu.

Saint Nicolas I fut de nouveau un grand pape. Il eut le mérite de
tenir strictement les principes dans la question, longuement exposée par
I'auteur, du divorce de Lothaire II. Il fit preuve de fermeté également a
I'égard de Hincmar de Reims, métropolitain conscient de ses droits et
adversaire d'une centralisation exagérée, mais que MM. Diimmler et
Schreers, sacrifiant aux préjugés nationaux, dit M. Amann, ont jugé trop
séverement : « Hincmar n’est pas I’ambitieux vulgaire qu’ils nous repré-
sentent. Hincmar cherche a ressusciter une conception du droit constitu-
tionnel de I'Eglise, archaique peut-étre, mais qui a existé. La curie en exprime
une autre, celle qui a triomphé en Occident. Il faut signaler le moment ou
s’affrontent les deux conceptions » (p. 387, n. 1). Hadrien II fit preuve
de plus de clémence, de trop de mansuétude méme a 1’égard d’Anastase
le Bibliothécaire, qu’il n’aurait pas da se contenter d’écarter de la chancellerie
pontificale pour un temps seulement aprés le drame de 868.

A coté des papes, les empereurs, et surtout Charlemagne, dont la grande
figure domine toute la premiére partie de cette époque. M. Amann nous le
présente d’'une manic¢re singuliérement vivante, ne cachant pas d’ailleurs
ses faiblesses (cf. p. 200, n. 3). Il précise dans quel sens, explicable par
les circonstances, il faut parler de son césaropapisme. L’empereur intervient
dans des questions de discipline et de liturgie. Il se préoccupe beaucoup
de la formation intellectuelle et morale, mais aussi de la situation matérielle
des ecclésiastiques, tout en ayant « des mots sévéres pour cette tendance,
si naturelle au clergé, d’arrondir ses domaines, de profiter de toutes les
« bonnes occasions », de travailler aux choses de la terre, tout en parlant
sans cesse des choses du ciel » (p. 90).

M. Amann nous trace un portrait non moins fouillé de Louis le Pieux
ou le Débonnaire, seul survivant des fils de Charlemagne devenu vieux
et que ce dernier couronna, en 813, & Aix-la-Chapelle : plus exactement,
il I'invita a se poser lui-méme la couronne sur la téte. Charlemagne 'avait
recue du pape, mais, depuis 800, il avait eu le temps de méditer sur l'origine
du pouvoir et d’en tirer les conséquences : « Louis n’est empereur que par
la grace de Dieu et la désignation de son pére, qui entend tenir directement
de Dieu son autorité souveraine » (p. 187). Anciennement déja on donna
a son fils I'épithéte de « Pieux ». C'était un monarque « d’une dévotion
de prétre ou de moine, tandis que Charlemagne avait une piété de laique »
(p. 202). Il s’occupait avec prédilection de réformes religieuses et surtout
monastiques, suivant en cela les conseils de Benoit d’Aniane, son inspirateur
et son ami. On abusait de ses scrupules: « On avait assisté jadis & une compé-
nétration intime des deux pouvoirs, avec une tendance marquée du pouvoir



— 347 —

civil & régler les choses d’Eglise... La situation se renverse sous Louis le
Picux. La compénétration des deux domaines demeure ; mais ce sont les
gens d’Eglise maintenant qui cherchent a s’assurer la prépondérance et
a mettre a leur service l'autorité de I'Etat » (p. 210). D’autre part,
« 'affection presque sénile de I’empereur pour sa seconde femme Judith
causera beaucoup plus de troubles en I'Etat que les fugues extra-conjugales
de son pere » (p. 202). Successivement ses fils se révoltent, et au milieu
de ces dissentiments, qui faillirent tourner en luttes parricides, Louis eut
de surprenants revirements, celui en particulier de se soumettre, par
pusillanimité, & une pénitence publique qui, d’apres les idées de 1’é¢poque,
entrainait sa démission. Aprés sa mort, la décomposition de I’Empire
d’Occident s’accentue. Dans la mesure ou le pouvoir civil baisse, la papauté,
loin de sombrer avec la disparition d’une dynastie qui avait été si étroitement
liée a I'Eglise, devient plus ferme, plus consciente de ses droits. L’anarchie
commence a la mort de Lothaire I, petit-fils de Charlemagne. Aux continuels
partages, au pullulement des roitelets sans autorit¢é — parmi lesquels il
faut compter chez nous, en Bourgogne transjurane, Rodolphe, fils de Conrad
— vient s’ajouter, comme nouvelle cause de faiblesse, l'invasion des
Normands : la civilisation chrétienne est en péril.

L’iconoclasme continue ses persécutions en Orient, en application
du concile de Hiéria de 753 et interdit maintenant méme le culte des
reliques. Puis, sous I'influence de l'impératrice Irene, se réunit le concile
restaurateur de Nicée, en 787. Pour 30 ans, le calme était rendu & 1’Orient.
Malheureusement, une traduction défectueuse des actes du concile de
Nicée fut envoyée a Charlemagne, qui répondit par les « livres carolins »
(exactement : capitulare de imaginidbus), dont l'auteur ne saurait étre que
Alcuin. Charlemagne s’y érige en arbitre entre les deux conciles, contra-
dictoires a ses yeux, de Hiéria et de Nicée et donne tort & tous les deux.
I1 critique les arguments, effectivement assez faibles, apportés par le second
a l'appui de conclusions par ailleurs excellentes, et conclut : les images ont
leur utilité, mais elles ne doivent pas étre vénérées. Il n’adresse naturelle-
ment pas de reproche au pape, qui est censé n’avoir eu aucune part au
concile et dont 1'autorité souveraine est nettement affirmée. Son animosité
vise moins la doctrine promulguée A& Nicée que la prétention de I'Eglise
grecque de s’ériger en régente de la chrétienté, en négligeant 1'Eglise latine.

L’iconoclasme reprit malheureusement en Orient avec l'empereur
Léon V I’Arménien, mais se heurta a 1'énergique opposition de Théodore
le Studite et de ses moines. La persécution avait recommencé lorsque l'em-
pereur fut assassiné. Son successeur, Michel II, n’afficha qu’un iconoclasme
trés modéré. Il rendit & peu preés la liberté aux partisans des images. Il
envoya une délégation a Louis le Pieux pour réconcilier les deux cours
et trouver un compromis au sujet des icones. Louis le Pieux accepta, mais
Rome refusa de discuter. Le fils de Charlemagne, moins autoritaire que
son pere, demanda simplement au pape et obtint 1’autorisation de convoquer
I'épiscopat franc. La réunion eut lieu & Paris. Les évéques y rédigerent
une piece dans laquelle ils faisaient plus ou moins la lecon au Souverain
Pontife. Louis le Pieux adoucit les termes de la lettre qui demeura, a notre



N

connaissance, sans résultats. En Orient, par contre, aprés Michel II, son
fils Théophile recommenga, contre les partisans des images, des vexations
qui ne cessérent qu’aprés lui, sous la régence de sa femme Théodora : ce
fut la fin de l'iconoclasme.

Reprenant une étude qu'’il a fait paraitre, en 1936, dans la Revue des
sciences religieuses (et que dom Wilmart n’a pas hésité a taxer d’excellente),
M. Amann donne du point de départ de ’adoptionisme espagnol une inter-
prétation qui en atténue la portée : Elipand, archevéque de Toleéde,
employant, en parlant du Christ, les termes de Fils adoptif de Dieu,
voulait dire simplement que la nature humaine avait été « assumée » par
le Verbe, ce que la théologie occidentale traduisait volontiers par ’expression
assumptus homo (qu'on se rappelle le suscepturus hominem du Te Deum).
Des prétres, dont le vocabulaire rappelait un peu le modalisme mono-
physite, suspectérent Elipand de nestorianisme. C’était aussi 'opinion du
pape Hadrien, tandis .que Félix, évéque d'Urgel, préta main-forte a Elipand.
Charlemagne intervint a4 son tour, convoqua a Ratisbonne Félix, qui se
soumit, tandis que I’EEspagne protesta, recourant a des expressions qui
rappelaient, si ce n’est le nestorianisme, du moins la terminologie des
théologiens de l’ancienne école d’Antioche. En 794 fut convoqué, par
Charlemagne, a Francfort, un concile général pour I'Occident. Le pape,
aprés avoir été consulté sur le probléme dogmatique, y était représenté
par deux délégués. L’ame de l'assemblée — que présidait en somme
Charlemagne — ¢tait Alcuin (cependant simple diacre). L’adoptionisme
fut condamné, pour autant qu'il donnait a entendre que la nature humaine
du Christ aurait existé par elle-méme, avec une personnalité propre, avant
I'union hypostatique. Félix, aprés avoir continué a soutenir son point de
vue, finit par céder devant une nouvelle intervention du pape (qui était
alors Léon III). I1 fut confié, jusqu’a sa mort, a Leidrade, évéque de Lyon,
tandis qu’Elipand continuait a élever ses protestations contre Alcuin.

L’affaire du Filioque fut soulevée pendant la brouille entre Charlemagne
et I'impératrice Iréne de Constantinople. Les théologiens francs, épluchant
les actes du deuxiéme concile de Nicée, y relevérent avec indignation la
formule que I’Esprit-Saint procédait du Peére par le Fils. Le pape Hadrien,
textes scripturaires a l'appui, prit plutot la défense des Grecs, tandis que
le couvent de Saint-Sabas, prés de Jérusalem, protesta contre l'insertion du
Filiogue au Credo par les moines francs du Mont-des-Oliviers. Alcuin étant
mort, Charlemagne fit examiner la question par Théodulf d’Orléans. Des
délégués francs se rendirent chez le pape Léon ITI, qui approuva entierement
leur doctrine, mais s’opposa a l'insertion du Filioque dans le symbole. Il pro-
posa méme, mais sans succes, la suppression du chant du Credo a la messe.

La controverse eucharistique du IXme si¢cle naquit de certaines
exagérations verbales de Paschase Radbert, affirmant que, sous les saintes
espéces, se trouvait le corps organique et rapetissé du Sauveur. Raban
Maur répondit en se servant d’expressions qui semblaient n’admettre dans
I’Eucharistie qu’une présence symbolique. Ratramme intervint également,
mais d’'une maniére plus exacte et Paschase s’expliqua, énongant la doctrine
qui allait devenir définitive.



— 349 —

Quant a la controverse prédestinatienne, elle éclata entre Augustiniens
de la stricte observance et théologiens qui refusaient de les suivre jusque
dans leurs conclusions extrémes. Gottschalck, dont I'équilibre mental
n’'était pas des plus sirs, appartenait a la premiére école. Raban Maur
protesta, réduisant la prédestination a une simple question de prescience
divine. Gottschalck riposta : il n'y a pas en Dieu de volonté salvifique
universelle ; la mort du Christ n'a de valeur que pour les prédestinés.
Hincmar intervint, dans le sens de Raban Maur, mais avec des explications
moins simplistes. Il fit preuve, par contre, d’'une tenace animosité vis-
a-vis de ceux qui le traitaient de pélagien, et il eut tort d’appeler & son
secours Jean Scot, grammairien de l'école palatine, plus philosophe que
théologien. Il finit néanmoins & peu prés par triompher, tandis que
Gottschalck mourut en captivité, non réconcilié avec 1’Eglise.

La question de Photius doit étre partiellement revisée : il avait été
nommé patriarche malgré lui a la place d’'Ignace. Les légats romains le
reconnurent néanmoins, mais le pape les désapprouva, déclarant Ignace
seul légitime. La-dessus se greffa I'affaire des Bulgares : convertis par Byzance
a la foi chrétienne, ils demandaient une hiérarchie indépendante. Devant
les tergiversations de Constantinople, ils s’adressérent & Rome, qui saisit
avec empressement l’occasion d’'intervenir et répondit en énumérant les
erreurs des Grecs. Photius riposta, mais l'’empereur Michel ayant été
assassiné et remplacé par celui qui avait été l'instigateur du crime : Basile
le Macédonien, celui-ci déposa Photius, qui s’était permis de protester
contre l'assassinat de Michel, et intronisa a nouveau Ignace. Les Bulgares,
entre temps, s'étaient tournés de nouveau vers Constantinople, qui se
dépécha, cette fois-ci, de leur donner un archevéque et des évéques. Ignace
mourut et Photius lui succéda pour la deuxieme fois. Le pape Jean VIII
(quoi qu’il en soit de la question de la falsification de ses lettres) le reconnut
et persévéra dans cette attitude jusqu’a la fin : « Ce qu'on a appelé le
« second schisme de Photius » s’avere de plus en plus comme inexistant »
(p- 497). Photius fut déposé¢ a nouveau par I'empereur Léon VI, relégué
dans un couvent ot il se mit a écrire contre la Primauté romaine et contre
le Filiogue. On ignore la date de sa mort. Son réle grandit plus tard, alors
que le schisme était consommé : Les Grecs en firent le héros éponyme de
I'Eglise byzantine, pendant que les Latins, de leur c6té, exagéraient ses torts.

M. Amann nous entretient encore de la réforme de 1'Eglise a I'époque
carolingienne : Chrodegang remplace saint Boniface, mais avec une tendance
gallicane. Dans une page suggestive (p. 80-81) il établit nettement la diffé-
rence entre l'archevéque, « investi par le Saint-Siége d’un titre strictement
personnel » et les métropolitains « & qui leur siege méme donne sur leurs
suffragants une véritable autorité ». Aprés nous avoir parlé déja, au
chap. 2, de I'activité intellectuelle au moment de la renaissance carolingienne,
il y revient au chap. 10, ot1 il nous présente Walafried Strabon de Reichenau,
les écrivains lyonnais : Agobard, Amalaire, Florus, et enfin Jean Scot
I'Erigéne. En parfait accord avec dom Cappuyns, il remarque au sujet de
ce dernier, que, dans son De divisione naturae, il part essentiellement des
données de la foi, tout en les systématisant selon un schéma emprunté au



— 350 —

néo - platonisme. Par le fait méme tombent les fausses interprétations
qu’on a données de la pensée de I’Erigéne pour en faire un libre-penseur
et un précurseur du panthéisme allemand (p. 314, n. 1).

L’auteur a consacré un chapitre — le 12me — 3 la renaissance du
droit canonique. Il nous montre comment la pénitence privée (dont il rejette
nettement l’existence dans les premiers siécles) se substitue 4 la pénitence
publique, cette derniére essayant, mais en vain, de reprendre ses droits,
alors que les canonistes réagissent contre les pénitentiels. On finit par
s'arréter & cette régle (que l'on essaye a tort de donner comme ancienne) :
pénitence publique pour les fautes publiques et pénitence privée pour les
péchés secrets (p. 340). La seconde cependant ne tarda pas a 1’emporter.
M. Amann nous entretient ensuite des faux isidoriens : les capitula Angilvamni,
les capitulaires impériaux du pseudo-Benoit et enfin les Fausses Décrétales.
I1 place l'atelier de tous ces faussaires plutét au Mans qu’a Reims.

Charlemagne était peu disposé, par tempérament, & favoriser le
monachisme. Il envisageait les monastéres « moins comme des lieux de
refuge pour la perfection évangélique que comme des foyers de rayonnement
de la culture intellectuelle. Un homme libre qui entrait au couvent, c’était
un soldat de moins au service du roi » (p. 258). Il veut faire appliquer la
régle de saint Benoit a tous les monastéres de son Empire, sauf cependant
sur un point : celui de la nomination de 'abbé. Au lieu de le laisser élire
par les profés de la communauté, il s’en réserve le choix, non seulement
pour conserver un contrdle sur les couvents, mais aussi pour lui permettre
de récompenser de fidéles serviteurs, fussent-ils des laiques, en leur attribuant
une riche abbaye. A la méme époque, dans bien des maisons religieuses,
la régle canoniale, beaucoup plus douce, se substitue a la régle monastique.
Louis le Pieux, lui, s’applique a réformer ces clercs vivant en communauté,
et il montre plus de compréhension pour l'idéal monacal. Benoit d’Aniane
veut rétablir selon la lettre la régle du patriarche du Mont-Cassin et con-
traindre tous les moines a revenir plus exclusivement au travail manuel.
Louis le Pieux l'approuve et consent a ce que les écoles des monastéres
soient réservées aux futurs moines, supprimant ainsi 'influence extérieure
des couvents, celle que Charlemagne appréciait par-dessus tout.

Sous Louis le Pieux, mais avec des procédés moins draconiens que
ceux dont usa son peére — car c’est maintenant I'Eglise et non plus le
pouvoir civil qui prend l'initiative — la foi chrétienne pénétre en Scandinavie,
grace a Anschaire. Le Saint-Siege I’a nommé archevéque de Hambourg,
mais dans des conditions trés particulieres, puisqu’il n’a, pour l'instant,
pas de suffragants et que c’est a lui qu’il incombe de constituer d’abord
des siéges épiscopaux dans les régions qui lui sont soumises. Malheureusement
ses missions ainsi que son siége furent anéantis, peu apres, par les
peuplades paiennes.

Cyrille et Méthode évangélisent la Moravie. Ils se rendent 4 Rome,
ou Cyrille meurt, tandis que Méthode devient archevéque de Panonie.
I1 subit des tribulations, spécialement de la part de 1’Allemand Wiching,
qui le trahit et qui essaye, aprés sa mort, d’anéantir son ceuvre, contraignant
ceux qui lui restent fideles a se replier en Bulgarie.



— 351 —

M. Amann reprend dans ce volume, les retouchant au besoin, les
conclusions de plusieurs articles du Dictionnaive de Théologie catholique,
dont il assume actuellement la direction. Nous avons signalé la position
qu'il adopte dans les principales questions se rencontrant au cours des
150 ans qu’il étudie. Une Histoire générale est presque nécessairement
congue avant tout du point de vue de la nation de son auteur : La « Francie »,
comme dit M. Amann, est au premier plan de ses préoccupations. Certains
personnages, tels que Hincmar de Reims et d’autres évéques francs, sont
traités avec une ampleur que certains lecteurs pourront trouver excessive.

M. Amann domine la bibliographie de son sujet. Il caractérise briéve-
ment mais clairement les travaux parus, n’'hésitant pas, au besoin, a porter
sur eux une appréciation. Voici quelques points oli sa bibliographie pourra
étre complétée. 11 faut indiquer, au sujet de Paul I, dans les Mélanges
d’archéologie et d historre de 1930 (p. 7-24) une étude de M. Baumont (qui
précise, entre autres, dans quel sens le pape a accepté d’étre le parrain
de la princesse Gisele) et signaler,. & propos des livres carolins, dans
I"Historisches Jahvbuch de 1926 (p. 333-53) un article de M. Allgeier (qui
n'admet pas leur attribution a Alcuin). Pour Benoit d’Aniane, il faut
renvoyer au livre de M. Narberhaus : Benedikt v. Aniane (paru en 1930 a
Miinster), et, pour le couvent de Reichenau, aux deux volumes dus a
M. Conrad Beyerle et a ses collaborateurs : Die Kultur dev Abter Reichenau
(Munich 1925). Sur Gottschalck, le P. Lavaud a fait paraitre une étude
dans la Revue thomiste de 1932 (p. 71-101), M. G. Ehrenforth, dans la
Zeitschrift f. Kivchengeschichie de 1925 (p. 65-98), un travail sur les rapports
entre Hincmar de Reims et Louis I1I, et le P. Duhr, dans les Recherches
de sciences veligieuse de 1934 (p. 200-206), une note sur le pape Martin. Il
faut signaler le livre de M. Joh. Haller : Nikolaus I. u. Pseudoisidor (Stuttgart,
1936) ; de méme celui de M. Henri Pirenne : Mahomet et Charlemagne, paru
a Bruxelles en 1937, soit en méme temps que notre volume, et renvoyer
enfin, au sujet du sacre des empereurs, a la longue étude de 1'Hist.
Jahrbuch de 1938 (p. 317-60). Il ne faudrait pas donner I'impression que
Charlemagne a substitué soudainement la liturgie romaine au rite gallican :
“E. Bishop a prouvé que ce travail d’adaptation se poursuivait déja depuis
deux siécles. On se serait attendu a ce qu'il fat parlé de la fameuse donation
dite de Constantin et a ce que, entre le pontificat de Léon IV et celui de
Benoit I1I, une note au moins fit allusion a la fable de la papesse Jeanne.

Nous avons fait remarquer, en parlant, dans le fascicule précédent, du
Vme yvolume de cette collection, qu’il avait paru avant le VIme que nous
présentons aujourd’hui; c’est ce qui explique pourquoi !'introduction
résume dans ses grandes lignes non seulement le tome VI, mais encore le
tome V, que les lecteurs n’avaient, 4 ce moment-la, pas encore sous les
yeux. Cette magistrale Histoire de 1’Eglise est parvenue maintenant a peu
pres a la fin du IXme siécle. Dix-huit volumes sont encore prévus : puissent
les événements actuels ne pas faire trop attendre leur sortie de presse.

L. Weeber.



— 352 —

Heinrich Fels : Martin Deutinger. Gestalt und Beurteilung, Lebens-
werk, Ernte und Erbe. 340 Seiten. Mit einem Bild Martin Deutingers.
Gebunden 6.80 RM. Verlag Kosel-Pustet, Miinchen 1938.

In der Sammlung « Gestalten des christlichen Abendlandes » will uns
der Verfasser im vorliegenden Werk die Personlichkeit Deutingers des
Jiingern (1815-1886) vor Augen fiihren. Martin Deutinger wurde 1837
zum Priester geweiht. Er trat spater besonders auf dem Gebiet der
Philosophie hervor und war Professor in Freising, Miinchen und Dillingen.
Als solcher suchte er nach einer neuen Philosophie, um die Irrtiimer seiner
Zeit, Materialismus und Pantheismus, zu iiberwinden. Im Gegensatz zur
neuesten Zeit, die die Bedeutung der Scholastik wieder mehr erkennt,
steht ihr Deutinger ablehnend gegeniiber, weil sie angeblich der Frage nach
dem Verhiltnis von Philosophie und Theologie nicht gerecht geworden sei,

Heinrich Fels gibt zuerst einen Uberblick iiber die Philosophie, an-
gefangen vom Mittelalter bis zur Neuzeit, und stellt Deutinger in die Zeit
des 19. Jahrhunderts hinein. Er zeigt ihn auch in der Stellung zu den
Zeitgenossen. In einem weitern Abschnitt wird die Deutingerfrage auf-
geworfen. Die Altkatholiken wollen namlich Deutinger fiir ihr Bekenntnis
beanspruchen, als ob er ihren Ideen gehuldigt hdtte. s wird ihm auch
vorgeworfen, er habe die sogenannte Causa sui-Lehre vertreten. DBeide
Vorwiirfe werden vom Verfasser zuriickgewiesen und widerlegt. Am Schlul3
dieses Abschnittes folgt dann noch ein kurzer Uberblick iiber Leben und
Wirken Deutingers.

Im zweiten und gréBern Teil 1aBt der Verfasser Deutinger selber zur
Sprache kommen. Die gebotenen Ausziige aus den Werken veranschau-
lichen Deutingers Stellung zu Gott, Religion, Glaube, Kirche, Philosophie
und Kunst. Die einzelnen Kapitel sind vom Herausgeber jeweils am Anfang
kurz kommentiert. Fels hat die Sprache Deutingers unserer modernen
Ausdrucksweise angepalit. Der Versuch, dadurch mehr Klarheit in die
philosophische Sprache Deutingers zu bringen, ist freilich nicht iiberall
gelungen. Am SchluB folgt ein Verzeichnis von Deutingers Werken. Ebenso
fehlt eine reichhaltige Bibliographie nicht.

Das Buch kann allen empfohlen werden, die sich um die Geistes-
stromungen des 19. Jahrhunderts interessieren.

Luzern. Joh. Bapt. Villiger.



	Rezensionen = Comptes rendus

