
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 33 (1939)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 342 —

abstreiten, daß bei so knappem Raum der Formgebung besondere
Schwierigkeiten entstehen. Die Wortwahl ist oft entscheidend. Was der
Verstand sagen sollte, formuliert häufig das Herz. Wenn der eine Gedanke,
den B. von den Monarchen äußert (447) : « sie bekundeten damit öffentlich
die Gesinnungseinheit aller Monarchen gegen den revolutionären Radikalismus

», und die treffliche Schlußfolgerung aus dem Kulturkampf : « Die
Kirche, die sich in diesem Kampfe läuterte, erwarb sich das Verdienst,
durch ihren Widerstand die Bildung eines einseitig-schroffen Staatskirchenrechts

verhindert zu haben (569) », konsequent durchdacht und in der
historischen Betrachtung richtig ausgeweitet worden wären, die
Darstellung hätte in manchen Teilen viel von ihrer inneren Unausgeglichenheit,
ja Zerrissenheit verloren und an Gerechtigkeit gewonnen. So bleibt in
mancher Beziehung ein bedauernswerter Zwiespalt zum 1. Teil des II. Bandes
bestehen, der sich nicht zum Vorteil des Buches und noch weniger des
Lesers auswirkt. Wir hätten den Verfasser einer besinnlichen Kritik wohl
für fähig gehalten. Das bezeugt uns auch der verständig geschriebene
Abschnitt : Spiegel der Zeit (p. 617-620). Doch bedauerlicherweise war
Bonjour veranlaßt, die Aufgabe in ungünstigen äußeren Umständen zu

Oskar Vasella.übernehmen.

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Monumento Ignatiana, Series tertia : Sancti Ignatii de Loyola
Constitutiones Societatis Jesu. Tom. III : Textus latinus. Romae 1938.

pp. clii-368.
Mit dem vorliegenden Schlußband der dritten Serie der « Monumenta

Ignatiana » ist die kritische Gesamtausgabe der Konstitutionen des Jesuitenordens

nun glücklich fertiggestellt. Der 1934 erschienene erste Band
enthielt die « Monumenta Constitutionum praevia ». Bereits 1936 folgte der
umfangreiche zweite Band mit der spanischen Urform des « Examen », der
von Polanco unter Leitung des hl. Ignatius redigierten spanischen
Konstitutionen und der « Constitutiones cum declarationibus ». Nun folgt
wiederum nach zwei Jahren, 1938, die kritische Ausgabe des lateinischen
Textes der Konstitutionen des hl. Ignatius von Loyola.

Die der eigentlichen Textausgabe vorausgehenden umfangreichen
Prolegomena, die 152 Seiten ausfüllen, befassen sich mit text- und literar-
kritischen Fragen. Im ersten Kapitel werden die zwei ältesten
Handschriften des « Examen » untersucht. Darauf folgt die Prüfung der Hss.
der lateinischen « Constitutiones et Declarationes ». Es sind deren drei :

Po 1, Po 2 und Po 3, die noch in die erste Zeit der Gesellschaft Jesu zurückgehen,

da sie noch vor der ersten Generalkongregation 1558 entstanden
sind. Was ihre gegenseitige Abhängigkeit betrifft, so ist sicher, daß Po 1

die älteste bekannte lateinische Übertragung der K. enthält. Auf Po 1



— 343 -
folgte Po 2 und diesem wiederum Po 3. Po 2 kann ein besonderes Ansehen
beanspruchen, weil es sich hier um die Abschrift handelt, die 1557 Paul IV.
übergeben wurde, der sie seinerseits einer Kardinalskommission zur Prüfung
überwies. Nach der Rückgabe wurde Po 2 von Polanco, dem Sekretär
des hl. Ignatius, nach dem spanischen Urtext durchgesehen und verbessert.
Dies muß spätestens anfangs 1558 geschehen sein, da bereits im September
des gleichen Jahres die Erlaubnis zur Drucklegung erteilt wurde.

Wer hat die Konstitutionen aus dem Spanischen ins Lateinische übersetzt

Die Beantwortung dieser Frage ist nicht leicht, da bei der ersten
Übersetzung vier oder fünf Schreiber beschäftigt wurden. Nach eingehender
Vergleichung der ältesten lateinischen Hs. mit dem spanischen Urtext
der Konstitutionen und gestützt auf andere wichtige Kriterien wie z. B.
Stil und Sprache der zahlreichen lateinischen Schriften Polancos,
entscheiden sich die Herausgeber für den Sekretär des hl. Ignatius, trotzdem
dessen Autorschaft auch schon in Frage gezogen wurde.

Wann wurde die erste lateinische Übersetzung der K. angefertigt
Sicher ist, daß bereits zu Lebzeiten des hl. Ignatius einige Teile ins
Lateinische übersetzt waren. Nach dessen Tod, am 31. Juli 1556, konnte
mit der Übertragung des Ganzen in die lateinische Sprache nicht mehr
länger gezögert werden. Da bereits im Juli 1557 der lateinische Wortlaut
der K. der Kardinalskommission übergeben wurde, muß -die lateinische
Übersetzung spätestens im Juli dieses Jahres fertiggestellt worden sein.
Wahrscheinlich fällt sie aber noch in das Ende des Jahres 1556.

Von Interesse ist auch die Geschichte der Drucklegung des lateinischen
Wortlautes der K, die im 5. Kapitel zur Behandlung kommt. Bereits
die erste Generalkongregation 1558 beschloß, die lateinischen Constitutiones
nach nochmaliger Vergleichung mit dem spanischen Wortlaut im Druck
herauszugeben. Noch im gleichen Jahre erschienen dann in Rom das
« Examen » mit den « Declarationes » und die Constitutiones, während die
« Declarationes Constitutionum » 1559 herauskamen. Weitere
Drucklegungen erfolgten 1570 und 1577 und zwar immer im Anschluß an die

vorausgegangenen Generalkongregationen. Von besonderer Bedeutung ist
die vierte Ausgabe, die von der vierten Generalkongregation 1581 beschlossen
und approbiert wurde, die aber erst 1583 im Drucke erschien. Sie enthält
den offiziellen lateinischen Wortlaut der K. Trotzdem man seither auf
mehreren Generalkongregationen auf die Notwendigkeit hinwies, die
lateinische Übersetzung mit dem spanischen Text zu vergleichen und eine
Reihe von Abweichungen von der spanischen Urform festgestellt wurden,
so z. B. von Emmanuel Rodriguez S. J. und am Ende des vergangenen
Jahrhunderts besonders vom gelehrten Joh. Jos. de la Torre S. J. (« plus
quam duo millia locorum collegit, in quibus translatio latina ab hispano
textu plus minusve recedit », S. xxxxiv), so hielt man doch der großen
Schwierigkeiten einer neuen Textbereinigung wegen an dem Wortlaut von
1583 fest. Noch in neuester Zeit erklärte die 27. Generalkongregation 1923,
daß die vierte Ausgabe der K. von 1583 für authentisch angesehen werden
müsse und nur von der Generalkongregation allein abgeändert werden dürfe.

Von besonderem Wert für den Kirchenhistoriker ist das 7. Kapitel,



- 344 —

das den Einfluß der K. auf das allgemeine Ordensrecht und die Verfassung
einer Reihe von Orden und Kongregationen bis in die allerneueste Zeit
hinein beleuchtet. Von Männerorden werden u. a. erwähnt : Augustinereremiten,

Somasker, Piaristen und Brüder der Christlichen Schulen ; von
den vielen Frauenorden und Kongregationen : Schwestern Unserer Lieben Frau
(gegründet 1606 von Johanna von Lestonnac), Englische Fräulein, Ursulinen
usw. — Eine ausführliche Bibliographie der von 1558 bis 1937 in lateinischer
Sprache herausgegebenen K. schließt die Prolegomena ab.

Der eigentliche Textteil enthält nun die auf der offiziellen lateinischen
Ausgabe von 1583 fußende kritische Wiedergabe :

1. des «Examen» mit den Deklarationen, d. h. der Fragen, die der
Postulant vor der Aufnahme in die Gesellschaft Jesu zu beantworten hat,
wodurch er selbst über sie unterrichtet wird (S. 1-38) ;

2. der « Constitutiones cum declarationibus », d. h. der eigentlichen
Verfassung des Jesuitenordens (S. 39-278). Dem Wortlaut des «Examen »

und der « Constitutiones » ist ein umfangreicher text- und literarkritischer
Apparat beigegeben.

Der Anhang (S. 279-296) bringt als wertvolle Ergänzungen :

1. die « Formula votorum simplicium », die bereits von der ersten
Generalkongregation 1558 verfaßt und seit 1573 keine wesentlichen
Änderungen mehr erfuhr ;

2. jene Teile der ersten lateinischen Übersetzung der K, die noch zu
Lebzeiten des hl. Ignatius von Hieronymus Nadal hergestellt worden waren ;

3. die Verbesserungen, die die vierte Generalkongrcgation 1581 an den
lateinischen Constitutiones anbrachte ;

4. die Erlaubnis zur Drucklegung der K. 1559.
Ein sorgfältig angelegtes Personen-, Sach- und Ortsverzeichnis, das über

60 Seiten umfaßt, erschließt das Ganze der wissenschaftlichen Auswertung.
So ist mit dem nun glücklich fertiggestellten dritten Band der

Constitutiones ein Quellenwerk geschaffen worden, das für die Erforschung
der Anfänge der Gesellschaft Jesu und deren Verfassung unumgänglich ist.
Während der Fachmann die vollendete wissenschaftliche Akribie bewundert,
womit der text- und literarkritische Apparat der kritischen Wiedergabe
der Konstitutionen angelegt ist, findet der auf dem Gebiete der Kirchen-
geschichte arbeitende Historiker in den Prolegomena eine wahre
Fundgrube, die für die Geschichte der Anfänge der katholischen Restauration
mit Erfolg ausgebeutet werden kann. Man wird sich daher auf katholischer
Seite mit Recht freuen dürfen, in der dreibändigen kritischen Gesamtausgabe

der Konstitutionen des Jesuitenordens ein Quellenwerk ersten
Ranges zu besitzen, das die wissenschaftliche Erforschung der Anfänge
der Gesellschaft Jesu und deren grundlegender Verfassung bis in die
kleinsten Einzelheiten hinein ermöglicht. Die Herausgeber, die selber

ungenannt bleiben, sowie der Orden, der keine finanziellen Opfer scheute,
um das Standardwerk zustande zu bringen, verdienen für ihre große Mühe
alle Anerkennung und Dank.

Luzern. Joh. Bapt. Villiger.



— 345 -
Histoire de l'Eglise, publiée sous la direction de A. Fliehe et V. Martin.

T. VI. L'époque Carolingienne, par Emile Amann. Paris, Bloud et Gav, 1937.
511 p. 75 fr. ; relié, 120 fr.

C'est un seul auteur, cette fois-ci, M. Amann, professeur à la faculté
de théologie catholique de l'Université de Strasbourg, qui a rédigé ce

volume embrassant, en 16 chapitres, la période qui va du milieu du
VIIIme siècle jusque vers la fin du IXme.

Cette époque a vu deux grands papes : Hadrien I et Nicolas I. Au
cours d'un règne de 23 ans, Hadrien rétablit la paix religieuse entre les

deux moitiés de la Chrétienté et fit régner dans ses Etats l'ordre, gravement
compromis par la faiblesse de son prédécesseur et les intrigues de Didier,
roi des Lombards. Par la donation de 774, Charlemagne avait offert au
Saint-Siège presque toute l'Italie, mais Hadrien sembla n'y pas tenir,
tandis que Charlemagne, de son côté, après s'être substitué à la dynastie
lombarde, était porté à moins de générosité. L'Etat pontifical atteint
alors les limites qu'il conservera plus tard. Charlemagne en est le « patrice »

— l'expression est byzantine — ce qui, sans faire du pape son vassal, enlève
cependant à ce dernier un peu de son indépendance et autorise son
protecteur à intervenir dans la question de sa nomination.

A côté d'Hadrien I, Léon III, d'humble naissance, fait un peu figure
dc parvenu. M. Amann ne le ménage guère : « Son pontificat, dit-il, ne
devait être en aucune manière la continuation du précédent. Aussi bien
les deux hommes différaient-ils du tout au tout » (p. 154). La noblesse
lui fit opposition. Un attentat fut dirigé contre le Souverain Pontife, qui
se rendit auprès du roi des Francs pour implorer son secours. Il dut,
un peu malgré lui, aller dans ce but jusqu'à Paderborn. Charlemagne, qui
conservait un doute au sujet de l'innocence du pape, accusé d'adultère
et de parjure, se rendit, pour la quatrième fois, à Rome, principalement
afin de se livrer à l'enquête jugée nécessaire. Les accusateurs n'ayant point
comparu, on fit jurer à Léon III qu'il n'était pas coupable, ce qui fait
dire à M. Amann : « N'en déplaise aux panégyristes ultérieurs et aux artistes
qu'ils ont inspirés, la purgatio de Léon III n'apparaît pas comme procurant
au Siège apostolique un lustre particulier » (p. 160).

Le surlendemain, soit le jour de Noël 800, eut lieu le couronnement
de Charlemagne : de roi des Francs qu'il était jusqu'alors, il devenait le
chef de l'Empire d'Occident reconstitué. Ce ne fut pour lui aucunement
une surprise. « L'initiative vint de Charlemagne, encouragé par ses familiers
au premier rang desquels il faut mettre Alcuin. Le roi des Francs n'était
pas homme à se laisser imposer dc l'extérieur une démarche de cette
importance et ce n'était pas le malheureux Léon, aux prises depuis dix-
huit mois avec une situation inextricable, qui était capable de promouvoir
un tel dessein » (p. 162). Le mot rapporté par Eginhard est simplement une
boutade de l'empereur qui « remise en son contexte, n'avait pas toute
l'importance que le narrateur a voulu lui donner » (p. 163). Léon III mourut
en 816. « Sa disparition dut laisser peu de regrets ; les vingt années de son
pontificat n'avaient pas donné beaucoup de prestige au Siège apostolique »

(p. 203).



— 346 —

Son successeur, Etienne IV, se fit couronner avant de demander à
Louis le Pieux la confirmation de son élection. Pascal I fit de même, de
sorte que le fameux « privilège de l'Empereur Louis » de 817 ne fit qu'ériger
en droit ce qui s'était passé en fait deux fois de suite. Inversement, sept ans
plus tard, sous Eugène II, le « constitutum » de Lothaire attribuait aux
Romains — et non plus aux seuls membres du clergé, comme le voulait le
règlement de 769 — la nomination du pape et exigeait que celle-ci fût approuvée

ou tout au moins vérifiée par le souverain avant la consécration de l'élu.
Saint Nicolas I fut de nouveau un grand pape. Il eut le mérite de

tenir strictement les principes dans la question, longuement exposée par
l'auteur, du divorce de Lothaire IL II fit preuve de fermeté également à

l'égard de Hincmar de Reims, métropolitain conscient de ses droits et
adversaire d'une centralisation exagérée, mais que MM. Dümmler et
Schrcers, sacrifiant aux préjugés nationaux, dit M. Amann, ont jugé trop
sévèrement : « Hincmar n'est pas l'ambitieux vulgaire qu'ils nous
représentent. Hincmar cherche à ressusciter une conception du droit constitutionnel

de l'Eglise, archaïque peut-être, mais qui a existé. La curie en exprime
une autre, celle qui a triomphé en Occident. Il faut signaler le moment où
s'affrontent les deux conceptions » (p. 387, n. 1). Hadrien II fit preuve
de plus de clémence, de trop de mansuétude même à l'égard d'Anastase
le Bibliothécaire, qu'il n'aurait pas dû se contenter d'écarter de la chancellerie
pontificale pour un temps seulement après le drame de 868.

A côté des papes, les empereurs, et surtout Charlemagne, dont la grande
figure domine toute la première partie de cette époque. M. Amann nous le
présente d'une manière singulièrement vivante, ne cachant pas d'ailleurs
ses faiblesses (cf. p. 200, n. 3). Il précise dans quel sens, explicable par
les circonstances, il faut parler de son césaropapisme. L'empereur intervient
dans des questions de discipline et de liturgie. Il se préoccupe beaucoup
de la formation intellectuelle et morale, mais aussi de la situation matérielle
des ecclésiastiques, tout en ayant « des mots sévères pour cette tendance,
si naturelle au clergé, d'arrondir ses domaines, de profiter de toutes les
« bonnes occasions », de travailler aux choses de la terre, tout en parlant
sans cesse des choses du ciel » (p. 90).

M. Amann nous trace un portrait non moins fouillé de Louis le Pieux
ou le Débonnaire, seul survivant des fils de Charlemagne devenu vieux
et que ce dernier couronna, en 813, à Aix-la-Chapelle : plus exactement,
il l'invita à se poser lui-même la couronne sur la tête. Charlemagne l'avait
reçue du pape, mais, depuis 800, il avait eu le temps de méditer sur l'origine
du pouvoir et d'en tirer les conséquences : « Louis n'est empereur que par
la grâce de Dieu et la désignation de son père, qui entend tenir directement
de Dieu son autorité souveraine » (p. 187). Anciennement déjà on donna
à son fils l'épithète de « Pieux ». C'était un monarque « d'une dévotion
de prêtre ou de moine, tandis que Charlemagne avait une piété de laïque »

(p. 202). Il s'occupait avec prédilection de réformes religieuses et surtout
monastiques, suivant en cela les conseils de Benoît d'Aniane, son inspirateur
et son ami. On abusait de ses scrupules : « On avait assisté jadis à une compé-
nétration intime des deux pouvoirs, avec une tendance marquée du pouvoir



— 347 —

civil à régler les choses d'Eglise... La situation se renverse sous Louis le
Pieux. La compénétration des deux domaines demeure ; mais ce sont les

gens d'Eglise maintenant qui cherchent à s'assurer la prépondérance et
à mettre à leur service l'autorité de l'Etat » (p. 210). D'autre part,
« l'affection presque senile de l'empereur pour sa seconde femme Judith
causera beaucoup plus de troubles en l'Etat que les fugues extra-conjugales
de son père » (p. 202). Successivement ses fils se révoltent, et au milieu
de ces dissentiments, qui faillirent tourner en luttes parricides, Louis eut
de surprenants revirements, celui en particulier de se soumettre, par
pusillanimité, à une pénitence publique qui, d'après les idées de l'époque,
entraînait sa démission. Après sa mort, la décomposition de l'Empire
d'Occident s'accentue. Dans la mesure où le pouvoir civil baisse, la papauté,
loin de sombrer avec la disparition d'une dynastie qui avait été si étroitement
liée à l'Eglise, devient plus ferme, plus consciente de ses droits. L'anarchie
commence à la mort de Lothaire I, petit-fils de Charlemagne. Aux continuels
partages, au pullulement des roitelets sans autorité — parmi lesquels il
faut compter chez nous, en Bourgogne transjurane, Rodolphe, fils de Conrad
— vient s'ajouter, comme nouvelle cause de faiblesse, l'invasion des
Normands : la civilisation chrétienne est en péril.

L'iconoclasmo continue ses persécutions en Orient, en application
du concile de Hiéria de 753 et interdit maintenant même le culte des

reliques. Puis, sous l'influence de l'impératrice Irène, se réunit le concile
restaurateur de Nicée, en 787. Pour 30 ans, le calme était rendu à l'Orient.
Malheureusement, une traduction défectueuse des actes du concile de

Nicée fut envoyée à Charlemagne, qui répondit par les « livres Carolins »

(exactement : capitulare de imaginibus), dont l'auteur ne saurait être que
Alcuin. Charlemagne s'y érige en arbitre entre les deux conciles,
contradictoires à ses yeux, de Hiéria et de Nicée et donne tort à tous les deux.
Il critique les arguments, effectivement assez faibles, apportés par le second
à l'appui de conclusions par ailleurs excellentes, et conclut : les images ont
leur utilité, mais elles ne doivent pas être vénérées. Il n'adresse naturellement

pas de reproche au pape, qui est censé n'avoir eu aucune part au
concile et dont l'autorité souveraine est nettement affirmée. Son animosité
vise moins la doctrine promulguée à Nicée que la prétention de l'Eglise
grecque de s'ériger en régente de la chrétienté, en négligeant l'Eglise latine.

L'iconoclasme reprit malheureusement en Orient avec l'empereur
Léon V l'Arménien, mais se heurta à l'énergique opposition de Théodore
le Studite et de ses moines. La persécution avait recommencé lorsque
l'empereur fut assassiné. Son successeur, Michel II, n'afficha qu'un iconoclasme
très modéré. Il rendit à peu près la liberté aux partisans des images. Il
envoya une délégation à Louis le Pieux pour réconcilier les deux cours
et trouver un compromis au sujet des icônes. Louis le Pieux accepta, mais
Rome refusa de discuter. Le fils de Charlemagne, moins autoritaire que
son père, demanda simplement au pape et obtint l'autorisation de convoquer
l'épiscopat franc. La réunion eut lieu à Paris. Les évêques y rédigèrent
une pièce dans laquelle ils faisaient plus ou moins la leçon au Souverain
Pontife. Louis le Pieux adoucit les termes de la lettre qui demeura, à notre



— 348 —

connaissance, sans résultats. En Orient, par contre, après Michel II, son
fils Théophile recommença, contre les partisans des images, des vexations
qui ne cessèrent qu'après lui, sous la régence de sa femme Theodora : ce

fut la fin de l'iconoclasme.
Reprenant une étude qu'il a fait paraître, en 1936, dans la Revue des

sciences religieuses (et que dom Wilmart n'a pas hésité à taxer d'excellente),
M. Amann donne du point de départ de l'adoptionisme espagnol une
interprétation qui en atténue la portée : Elipand, archevêque de Tolède,
employant, en parlant du Christ, les termes de Fils adoptif de Dieu,
voulait dire simplement que la nature humaine avait été « assumée » par
le Verbe, ce que la théologie occidentale traduisait volontiers par l'expression
assumptus homo (qu'on se rappelle le susceptutus hominem du Te Deum).
Des prêtres, dont le vocabulaire rappelait un peu le modalisme mono-
physite, suspectèrent Elipand de nestorianisme. C'était aussi l'opinion du

pape Hadrien, tandis que Félix, évêque d'Urgel, prêta main-forte à Elipand.
Charlemagne intervint à son tour, convoqua à Ratisbonne Félix, qui se

soumit, tandis que l'Espagne protesta, recourant à des expressions qui
rappelaient, si ce n'est le nestorianisme, du moins la terminologie des

théologiens de l'ancienne école d'Antioche. En 794 fut convoqué, par
Charlemagne, à Francfort, un concile général pour l'Occident. Le pape,
après avoir été consulté sur le problème dogmatique, y était représenté

par deux délégués. L'âme de l'assemblée — que présidait en somme
Charlemagne — était Alcuin (cependant simple diacre). L'adoptionisme
fut condamné, pour autant qu'il donnait à entendre que la nature humaine
du Christ aurait existé par elle-même, avec une personnalité propre, avant
l'union hypostatique. Félix, après avoir continué à soutenir son point de

vue, finit par céder devant une nouvelle intervention du pape (qui était
alors Léon III). Il fut confié, jusqu'à sa mort, à Leidrade, évêque de Lyon,
tandis qu'Elipand continuait à élever ses protestations contre Alcuin.

L'affaire du Filioque fut soulevée pendant la brouille entre Charlemagne
et l'impératrice Irène de Constantinople. Les théologiens francs, épluchant
les actes du deuxième concile de Nicée, y relevèrent avec indignation la
formule que l'Esprit-Saint procédait du Père par le Fils. Le pape Hadrien,
textes scripturaires à l'appui, prit plutôt la défense des Grecs, tandis que
le couvent de Saint-Sabas, près de Jérusalem, protesta contre l'insertion du
Filioque au Credo par les moines francs du Mont-des-Oliviers. Alcuin étant
mort, Charlemagne fit examiner la question par Théodulf d'Orléans. Des

délégués francs se rendirent chez le pape Léon III, qui approuva entièrement
leur doctrine, mais s'opposa à l'insertion du Filioque dans le symbole. Il
proposa même, mais sans succès, la suppression du chant du Credo à la messe.

La controverse eucharistique du IXme siècle naquit de certaines
exagérations verbales de Paschase Radbert, affirmant que, sous les saintes
espèces, se trouvait le corps organique et rapetissé du Sauveur. Raban
Maur répondit en se servant d'expressions qui semblaient n'admettre dans
l'Eucharistie qu'une présence symbolique. Ratramme intervint également,
mais d'une manière plus exacte et Paschase s'expliqua, énonçant la doctrine
qui allait devenir définitive.



— 349 —

Quant à la controverse prédestinatienne, elle éclata entre Augustiniens
de la stricte observance et théologiens qui refusaient de les suivre jusque
dans leurs conclusions extrêmes. Gottschalck, dont l'équilibre mental
n'était pas des plus sûrs, appartenait à la première école. Raban Maur
protesta, réduisant la prédestination à une simple question de prescience
divine. Gottschalck riposta : il n'y a pas en Dieu de volonté salvifique
universelle ; la mort du Christ n'a de valeur que pour les prédestinés.
Hincmar intervint, dans le sens de Raban Maur, mais avec des explications
moins simplistes. U fit preuve, par contre, d'une tenace animosité vis-
à-vis de ceux qui le traitaient de pélagien, et il eut tort d'appeler à son
secours Jean Scot, grammairien de l'école palatine, plus philosophe que
théologien. Il finit néanmoins à peu près par triompher, tandis que
Gottschalck mourut en captivité, non réconcilié avec l'Eglise.

La question de Photius doit être partiellement revisée : il avait été
nommé patriarche malgré lui à la place d'Ignace. Les légats romains le
reconnurent néanmoins, mais le pape les désapprouva, déclarant Ignace
seul légitime. Là-dessus se greffa l'affaire des Bulgares : convertis par Byzance
à la foi chrétienne, ils demandaient une hiérarchie indépendante. Devant
les tergiversations de Constantinople, ils s'adressèrent à Rome, qui saisit
avec empressement l'occasion d'intervenir et répondit en énumérant les

erreurs des Grecs. Photius riposta, mais l'empereur Michel ayant été
assassiné et remplacé par celui qui avait été l'instigateur du crime : Basile
le Macédonien, celui-ci déposa Photius, qui s'était permis de protester
contre l'assassinat dc Michel, et intronisa à nouveau Ignace. Les Bulgares,
entre temps, s'étaient tournés de nouveau vers Constantinople, qui se

dépêcha, cette fois-ci, de leur donner un archevêque et des évêques. Ignace
mourut et Photius lui succéda pour la deuxième fois. Le pape Jean VIII
(quoi qu'il en soit de la question dc la falsification de ses lettres) le reconnut
et persévéra dans cette attitude jusqu'à la fin : « Ce qu'on a appelé le
« second schisme de Photius » s'avère de plus en plus comme inexistant »

(p. 497). Photius fut déposé à nouveau par l'empereur Léon VI, relégué
dans un couvent où il se mit à écrire contre la Primauté romaine et contre
le Filioque. On ignore la date de sa mort. Son rôle grandit plus tard, alors

que le schisme était consommé : Les Grecs en firent le héros éponyme de

l'Eglise byzantine, pendant que les Latins, de leur côté, exagéraient ses torts.
M. Amann nous entretient encore de la réforme de l'Eglise à l'époque

carolingienne : Chrodegang remplace saint Boniface, mais avec une tendance
gallicane. Dans une page suggestive (p. 80-81) il établit nettement la
différence entre l'archevêque, « investi par le Saint-Siège d'un titre strictement
personnel » et les métropolitains « à qui leur siège même donne sur leurs
suffragants une véritable autorité ». Après nous avoir parlé déjà, au
chap. 2, de l'activité intellectuelle au moment de la renaissance carolingienne,
il y revient au chap. 10, où il nous présente Walafried Strabon de Reichenau,
les écrivains lyonnais : Agobard, Amalaire, Florus, et enfin Jean Scot
l'Erigène. En parfait accord avec dom Cappuyns, il remarque au sujet de

ce dernier, que, dans son De divisione naturae, il part essentiellement des
données de la foi, tout en les systématisant selon un schéma emprunté au



— 350 —

néo - platonisme. Par le fait même tombent les fausses interprétations
qu'on a données de la pensée de l'Erigène pour en faire un libre-penseur
et un précurseur du panthéisme allemand (p. 314, n. 1).

L'auteur a consacré un chapitre — le 12me — à la renaissance du
droit canonique. Il nous montre comment la pénitence privée (dont il rejette
nettement l'existence dans les premiers siècles) se substitue à la pénitence
publique, cette dernière essayant, mais en vain, de reprendre ses droits,
alors que les canonistes réagissent contre les pénitentiels. On finit par
s'arrêter à cette règle (que l'on essaye à tort de donner comme ancienne) :

pénitence publique pour les fautes publiques et pénitence privée pour les
péchés secrets (p. 340). La seconde cependant ne tarda pas à l'emporter.
M. Amann nous entretient ensuite des faux isidoriens : les capitulaAngilramni,
les capitulaires impériaux du pseudo-Benoît et enfin les Fausses Décrétales.
Il place l'atelier de tous ces faussaires plutôt au Mans qu'à Reims.

Charlemagne était peu disposé, par tempérament, à favoriser le
monachisme. Il envisageait les monastères « moins comme des lieux de

refuge pour la perfection évangélique que comme des foyers de rayonnement
de la culture intellectuelle. Un homme libre qui entrait au couvent, c'était
un soldat de moins au service du roi » (p. 258). Il veut faire appliquer la
règle de saint Benoît à tous les monastères de son Empire, sauf cependant
sur un point : celui de la nomination de l'abbé. Au lieu de le laisser élire

par les profès de la communauté, il s'en réserve le choix, non seulement

pour conserver un contrôle sur les couvents, mais aussi pour lui permettre
de récompenser de fidèles serviteurs, fussent-ils des laïques, en leur attribuant
une riche abbaye. A la même époque, dans bien des maisons religieuses,
la règle canoniale, beaucoup plus douce, se substitue à la règle monastique.
Louis le Pieux, lui, s'applique à réformer ces clercs vivant en communauté,
et il montre plus de compréhension pour l'idéal monacal. Benoît d'Aniane
veut rétablir selon la lettre la règle du patriarche du Mont-Cassin et
contraindre tous les moines à revenir plus exclusivement au travail manuel.
Louis le Pieux l'approuve et consent à ce que les écoles des monastères
soient réservées aux futurs moines, supprimant ainsi l'influence extérieure
des couvents, celle que Charlemagne appréciait par-dessus tout.

Sous Louis le Pieux, mais avec des procédés moins draconiens que
ceux dont usa son père — car c'est maintenant l'Eglise et non plus le

pouvoir civil qui prend l'initiative — la foi chrétienne pénètre en Scandinavie,
grâce à Anschaire. Le Saint-Siège l'a nommé archevêque de Hambourg,
mais dans des conditions très particulières, puisqu'il n'a, pour l'instant,
pas de suffragants et que c'est à lui qu'il incombe de constituer d'abord
des sièges êpiscopaux dans les régions qui lui sont soumises. Malheureusement
ses missions ainsi que son siège furent anéantis, peu après, par les

peuplades païennes.
Cyrille et Méthode évangélisent la Moravie. Ils se rendent à Rome,

où Cyrille meurt, tandis que Méthode devient archevêque de Panonie.
Il subit des tribulations, spécialement de la part de l'Allemand Wiching,
qui le trahit et qui essaye, après sa mort, d'anéantir son œuvre, contraignant
ceux qui lui restent fidèles à se replier en Bulgarie.



— 351 —

M. Amann reprend dans ce volume, les retouchant au besoin, les

conclusions de plusieurs articles du Dictionnaire de Théologie catholique,
dont il assume actuellement la direction. Nous avons signalé la position
qu'il adopte dans les principales questions se rencontrant au cours des
150 ans qu'il étudie. Une Histoire générale est presque nécessairement

conçue avant tout du point de vue de la nation de son auteur : La « Francie »,

comme dit M. Amann, est au premier plan de ses préoccupations. Certains

personnages, tels que Hincmar de Reims et d'autres évêques francs, sont
traités avec une ampleur que certains lecteurs pourront trouver excessive.

M. Amann domine la bibliographie de son sujet. Il caractérise brièvement

mais clairement les travaux parus, n'hésitant pas, au besoin, à porter
sur eux une appréciation. Voici quelques points où sa bibliographie pourra
être complétée. 11 faut indiquer, au sujet de Paul I, dans les Mélanges
d'archéologie et d'histoire de 1930 (p. 7-24) une étude dc M. Baumont (qui
précise, entre autres, dans quel sens le pape a accepté d'être le parrain
de la princesse Gisèle) et signaler, à propos des livres Carolins, dans
Y Historisches Jahrbuch de 1926 (p. 333-53) un article de M. Allgeier (qui
n'admet pas leur attribution à Alcuin). Pour Benoît d'Aniane, il faut
renvoyer au livre de M. Narberhaus : Benedikt v. Aniane (paru en 1930 à

Münster), et, pour le couvent de Reichenau, aux deux volumes dus à

M. Conrad Beyerle et à ses collaborateurs : Die Kultur der Abtei Reichenau

(Munich 1925). Sur Gottschalck, le P. Lavaud a fait paraître une étude
dans la Revue thomiste de 1932 (p. 71-101), M. G. Ehrenforth, dans la
Zeitschrift f. Kirchengeschichte de 1925 (p. 65-98), un travail sur les rapports
entre Hincmar de Reims et Louis III, et le P. Duhr, dans les Recherches
de sciences teligieuse de 1934 (p. 200-206), une note sur le pape Martin. Il
faut signaler le livre de M. Joh. Haller : Nikolaus I. u. Pseudoisidor (Stuttgart,
1936) ; dc même celui de M. Henri Pirenne : Mahomet et Charlemagne, paru
à Bruxelles en 1937, soit en même temps que notre volume, et renvoyer
enfin, au sujet du sacre des empereurs, à Ja longue étude de Y Hist.
Jahrbuch de 1938 (p. 317-60). U ne faudrait pas donner l'impression que
Charlemagne a substitué soudainement la liturgie romaine au rite gallican :

E. Bishop a prouvé que ce travail d'adaptation se poursuivait déjà depuis
deux siècles. On se serait attendu à ce qu'il fût parlé de la fameuse donation
dite de Constantin et à ce que, entre le pontificat de Léon IV et celui de
Benoît III, une note au moins fît allusion à la fable de la papesse Jeanne.

Nous avons fait remarquer, en parlant, dans le fascicule précédent, du
Vme volume de cette collection, qu'il avait paru avant le VIme que nous
présentons aujourd'hui ; c'est ce qui explique pourquoi l'introduction
résume dans ses grandes lignes non seulement le tome VI, mais encore le
tome V, que les lecteurs n'avaient, à ce moment-là, pas encore sous les

yeux. Cette magistrale Histoire dc l'Eglise est parvenue maintenant à peu
près à la fin du IXme siècle. Dix-huit volumes sont encore prévus : puissent
les événements actuels ne pas faire trop attendre leur sortie de presse.

L. Wœber.



- 352 —

Heinrich Fels : Martin Dentinger. Gestalt und Beurteilung, Lebenswerk,

Ernte und Erbe. 340 Seiten. Mit einem Bild Martin Deutingers.
Gebunden 6.80 RM. Verlag Kösel-Pustet, München 1938.

In der Sammlung « Gestalten des christlichen Abendlandes » will uns
der Verfasser im vorliegenden Werk die Persönlichkeit Deutingers des

Jüngern (1815-1886) vor Augen führen. Martin Deutinger wurde 1837

zum Priester geweiht. Er trat später besonders auf dem Gebiet der
Philosophie hervor und war Professor in Freising, München und Dillingen.
Als solcher suchte er nach einer neuen Philosophie, um die Irrtümer seiner
Zeit, Materialismus und Pantheismus, zu überwinden. Im Gegensatz zur
neuesten Zeit, die die Bedeutung der Scholastik wieder mehr erkennt,
steht ihr Deutinger ablehnend gegenüber, weil sie angeblich der Frage nach
dem Verhältnis von Philosophie und Theologie nicht gerecht geworden sei.

Heinrich Fels gibt zuerst einen überblick über die Philosophie,
angefangen vom Mittelalter bis zur Neuzeit, und stellt Deutinger in die Zeit
des 19. Jahrhunderts hinein. Er zeigt ihn auch in der Stellung zu den
Zeitgenossen. In einem weitern Abschnitt wird die Deutingerfrage
aufgeworfen. Die Altkatholiken wollen nämlich Deutinger für ihr Bekenntnis
beanspruchen, als ob er ihren Ideen gehuldigt hätte. Es wird ihm auch
vorgeworfen, er habe die sogenannte Causa sui-Lehre vertreten. Beide
Vorwürfe werden vom Verfasser zurückgewiesen und widerlegt. Am Schluß
dieses Abschnittes folgt dann noch ein kurzer Überblick über Leben und
Wirken Deutingers.

Im zweiten und größern Teil läßt der Verfasser Deutinger selber zur
Sprache kommen. Die gebotenen Auszüge aus den Werken veranschaulichen

Deutingers Stellung zu Gott, Religion, Glaube, Kirche, Philosophie
und Kunst. Die einzelnen Kapitel sind vom Herausgeber jeweils am Anfang
kurz kommentiert. Fels hat die Sprache Deutingers unserer modernen
Ausdrucksweise angepaßt. Der Versuch, dadurch mehr Klarheit in die
philosophische Sprache Deutingers zu bringen, ist freilich nicht überall
gelungen. Am Schluß folgt ein Verzeichnis von Deutingers Werken. Ebenso
fehlt eine reichhaltige Bibliographie nicht.

Das Buch kann allen empfohlen werden, die sich um die
Geistesströmungen des 19. Jahrhunderts interessieren.

Luzern. Joh. Bapt. Villiger.


	Rezensionen = Comptes rendus

