Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 33 (1939)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS.

Rosenfeld, Hans-Friedrich: Der hl. Christophorus, seine Verehrung und
seine Legende. Eine Untersuchung zur Kultgeographie und Legenden-
bildung des Mittelalters. Mit 8 Abbildungen und 3 Kartenbeilagen (Acta
Academiae Aboensis, Humaniora, X, 3). Kommissionsverlag Otto Harras-
sowitz, Leipzig 1937. xx-552 SS.

In diesem umfangreichen und inhaltsschweren Bande bietet uns H.-Fr.
Rosenfeld die bisher ausfiihrlichste und in den wesentlichen Ergebnissen
wohl abschlieBende Darstellung der Probleme kultgeschichtlicher, hagio-
graphischer und ikonographischer Art, die sich an die Heiligengestalt des
hl. Christophorus ankniipfen. Einen wichtigen Einschnitt in der geschicht-
lichen Entwicklung dieses ganzen Fragenkomplexes bildet die Entstehung
des legendarischen Zuges des Tragens Christi durch den Helden der Legende
und die etwa gleichzeitige, besondere ikonographische Darstellung des
hl. Christophorus als Christustrager in der ersten Halfte des 13. Jahrhunderts.
Diese zwei Faktoren beherrschten dann die ganze weitere Entwicklung der
Volksverehrung und der bildlichen Darstellung des Heiligen wiahrend der
groBen Ausbreitung seines charakteristischen Kultes im weiteren Verlauf
des Mittelalters und im Beginn der Neuzeit. So hat der Verf. in ent-
sprechender Weise seine Darstellung in zwei chronologische Abschnitte
geteilt. In den ersten drei Kapiteln wird der Zeitraum bis zum Beginn
des 14. Jahrhunderts behandelt und zwar im 1. Kap. Die Verehrung des
hl. Christophorus in dieser Epoche (S. 3-143); das 2. Kap. bietet eine
Ubersicht der Kultstiatten im Abendland bis zum Beginn des 14. Jahr-
hunderts (S. 144-346) ; im 3. Kap. wird die urspriingliche Passio unter-
sucht (S. 347-365; S. 366 bringt Nachtrage zu Kap. 1-3). Dem zweiten
Abschnitt gehdren die beiden folgenden Kapitel an, namlich Kap. 4:
Die Entstehung der Christustriager-Legende und die ialtere Ikonographie
des hl. Christophorus (S. 307-445) mit einem lingeren Anhang : Ubersicht
iiber die Verbreitung der bildlichen Zeugnisse bis zum Beginn des 16. Jahr-
hunderts (S. 445-472) ; und Kap. 5: Die Legenda Aurea und die ven ihr
unabhédngigen Fassungen (S. 473-498). Im AnschluB an dieses KKap. ver-
o6ffentlicht der Verf. zum ersten Mal eine bisher unbekannt gebliebene
deutsche Fassung der Legende (gegeniiber den zwei bisher bekannten
Fassungen A und B als C bezeichnet) in Versen, aus einer Handschrift
(D 187) der Kirchenbibliothek zu Annaberg im Erzgebirge (jetzt der Rats-
bibliothek dort angegliedert) ; die Legende besteht aus 564 Versen (S. 500-519).
Ein Anhang enthalt den lateinischen Text der urspriinglichen Passio nach
der dltesten, aus dem 8. Jahrhundert stammenden Uberlieferung, wie sie
in einer Wiirzburger Handschrift vorliegt (S. 520-529). Mit einem Sach-



— 257 —

register (S. 530-535) und einem sehr umfangreichen Ortsregister (S. 536-551),
sowie Nachtrigen bes. zu Kap. 4 und 5 (S. 552) schlieBt der Band ab.

Der hl. Christophorus ist ohne Zweifel ein geschichtlicher Heiliger,
ein christlicher Blutzeuge, wahrscheinlich aus Kleinasien. Eine altchrist-
liche, in Bithynien an der Strae von Chalkedon nach Nikomedeia gefundene
Inschrift gibt an, daB der Bischof Eulalius von Chalkedon im Mai 450
den Rau einer Kirche zu Ehren des hl. Christophorus begonnen und die
fertige Kirche am 22. September 452 eingeweiht habe, mit Niederlegung
von Reliquien des Heiligen im Altar. Sein Name findet sich im Martyro-
logium Hieronymianum am 25. Juli und er stammt ohne Zweifel aus der
orientalischen Quelle, die der Verfasser des grolen Martyrerverzeichnisses
benutzte, wenn auch im Osten der Festtag des Heiligen am 9. Mai
begangen wurde (Martyr. Hieron. edd. H. Quentin et H. Delehaye, Acta
Sanct. Nov. II, pars post., S. 525). Diese fiir das 5. Jahrhundert bezeugte
Verbreitung des liturgischen Kultes des hl. Christophorus im byzantinischen
Osten kann nur auf einer echten Uberlieferung beruhen, die an den geschicht-
lichen Martyrertod des Heiligen ankniipft. Echte historische literarische
Zeugnisse iiber ihn sind nicht vorhanden. Die Passio des Heiligen beruht
auf den apokryphen Akten des hl. Bartholomdus, die im 5. bis 6. Jahrhundert
entstanden sind und ist rein legendarisch. Wie diese Passio gebildet wurde,
behandelt der Verf. eingehend in Kap. 3, unter Zuriickweisung irriger An-
sichten iiber ihren Ursprung. Die im Orient entstandene Verehrung des
hl. Christophorus (S. 8 ff.) kam dann friih ins Abendland, wie es mit vielen
andern orientalischen Heiligen der IFall war. In ausfiihrlichster Weise
behandelt der Verf. in Kap. 1 und 2 die geographische Verbreitung der
Verehrung des hl. Christophorus in allen Gebieten des christlichen Abend-
landes und er sucht die besondern Anlisse aufzudecken, die zu der weiten
Ausbreitung des liturgischen wie des popularen Kultes des Heiligen Anla@
gaben. Interessant ist die Beobachtung, daf3 besonders einzelne Gegenden
in charakteristischer Weise die Verehrung pflegten durch Kirchen, Kapellen,
Altdre, Hospize, die dem hl. Christophorus geweiht wurden, sowie durch
bildliche Darstellungen in Kirchen und Kapellen. Und hier treten einige
Pilgerstrafen und dann die Alpenpésse, vor allem die Gegenden im Siiden
dieser Pisse, in bezeichnender Weise hervor ; in Mittel- und Oberitalien
ist Christophorus frithzeitig zum Pilgerheiligen geworden. Aber auch
andere Beziehungen schufen Mittelpunkte seiner Verehrung, die sich friih
z. B. in St. Gallen und auf der Reichenau feststellen 148t (S. 130). So ist
das Alpengebiet und mit ihm die Schweiz in den Untersuchungen iiber
die Ausbreitung des Kultus des Heiligen (S. 128 ff.) wie in der Statistik
der Denkmdler in hervorragender Weise beteiligt (Dioz. Genf, S. 206 ;
Di¢z. Konstanz, S. 302 ff.; Didz. Chur, S. 309 f.; Di6éz. Basel, S. 318;
Didz. Lausanne, S. 320 ; Diéz. Sitten, S. 321). Unter den Denkmilern der
Di6z. Lausanne wird S. 321, Num. 640 ein « Glasgemilde in der Kirche
zu Hauterive, um 1325, jetzt in St. Nikolaus in Freiburg i. U.» aufgefiihrt,
mit der irrigen Angabe bei Hauterive: « Kant. u. Bz. Neuenburg» Es
handelt sich um die alte Zisterzienserabtei Hauterive bei Fribourg, deren
Glasfenster bekanntlich in die Chorfenster von St. Nikolaus gebracht

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 17



— 258 —

worden waren ; allein sie sind vor mehreren Jahren wieder in die Abtei-
kirche von Hauterive bei Freiburg i. U. gebracht worden, unter Erginzung
der fehlenden und anderswo heute aufbewahrten Teile durch H. H. Broillet ;
nach Mitteilung des letztern war in den urspriinglichen Glasfenstern kein
hl. Christophorus vorhanden. Bei der Untersuchung des Ursprunges des
Christophoruskultus in Neapel, unter byzantinischem EinfluB, wird die
Festangabe des Heiligen auf dem beriihmten Marmorkalender von Neapel
aus der ersten Hailfte des 9. Jahrhunderts besonders betont (S. 17-18).
Nach der neuesten Untersuchung von P. Delehaye iiber den Charakter
und den Zweck dieses Kalenders (Analecta Bollandiana 1939, S. 7 ff.)
bildete dieser kein wirklich in praktischem Gebrauch stehendes Fest-
verzeichnis der Kirche von Neapel, sondern er bezweckte nur die Verherr-
lichung der Martyrer und den apologetischen Hinweis auf sie im allge-
meinen ; so kann er nicht als sicheres Zeugnis fiir den tatsichlich bestehenden
Kult des hl. Christophorus gewertet werden. Welches gewaltige Material
der Verf. in diesem Abschnitt aufgesucht und verwertet hat, ergibt sich
aus der «Statistischen Ubersicht», S. 341-346, wo fiir alle in Betracht
kommenden Gegenden des Abendlandes insgesamt 1267 Orte mit selb-
stindigen Patrozinien (Kirchen, Kapellen, Kloster, Spitdler) und 1746
andere Kultdenkmailer (Altare, liturgische Zeugnisse, Reliquien, Altar-
bilder und andere Bilder des Heiligen) aufgeziahlt werden, die in der Dar-
stellung verwertet wurden : eine gewaltige Arbeitsleistung in dem Auf-
suchen des Materials und dadurch ein Kriterium fiir den reichen Inhalt
und ein Hinweis auf das Interesse, das die Untersuchung fiir so zahlreiche
Gegenden bietet.

In der Untersuchung iiber die Entstehung des Zuges vom Tragen
Christi durch den FluB3, der abendlindischen Christustrager-Legende, die
mit der urspriinglichen Passio verbunden wurde, kam Rosenfeld zu dem
interessanten Ergebnis, da3 diese Legende aus der um die Mitte des 12. Jahrh.
entstandenen Darstellung des hl. Christophorus als Triager des Heilandes
sich gebildet hat (S. 429 ff.). Die Parallele dazu bot die Legende des
Julianus Hospitator, die im 12. Jahrhundert vorhanden war, und berichtet,
dieser Heilige habe sich an einem reiBenden Flusse niedergelassen um arme
Pilger zu beherbergen und sie in seinem Kahn iiber den Flufl zu setzen.
Und in einer Nacht holte er so einen vor Kilte fast erstarrten Mann iiber
den FluB und trug ihn in seine Hiitte ; dort erwies er sich als Christus
selbst. Alle Einzelheiten der Legende lassen sich aus dem Namen und der
alten abendldandischen Darstellung des hl. Christophorus erklaren. Die
dltesten bildlichen Darstellungen des Heiligen im Abendlande, die wohl
mit dem 10. Jahrhundert beginnen (iltestes Bild in S. Maria antiqua in
Rom), bieten nichts, was tiber die urspriingliche Passio hinausgeht (S. 378 ff.).
Allein um die Mitte des 12. Jahrhunderts erscheint gleichzeitig im siidlichen
Alpengebiet und in Portugal das neue Motiv des Christustidagers ; zunichst
nur ikonographisch, ohne Handlung, in Form eines Attributes des Heiligen,
neben dem griinenden Stab, den er in der Hand tragt (S. 391 ff.). So ist
Christophorus wohl der erste Heilige, der durch Wortillustration, d. h.
durch in das Bild iibertragene etymologische Interpretation seines Namens



— 259 —

dargestellt wurde. Der Umstand, daf} diese bildliche Auffassung rasch
eine besondere Entwicklung im Siidalpenland gefunden hat, wo in
S. Vincenzo di Galliano die Riesengestalt des Heiligen mit dem griinenden
Stab im Anfang des 11. Jahrhunderts begegnet, weist wohl darauf hin,
daB diese Darstellung hier ihren Ausgang genommen hat. Und die Christus-
trager-L.egende ist wahrscheinlich in der gleichen Gegend entstanden.
Unter dem EinfluB der Legende bildete sich dann das Motiv des Tragens
Christi durch die Wellen des Stromes mit den Einzelheiten, das vom
13. Jahrhundert ab sich so weit verbreitete, in Parallele mit der Volks-
verehrung des Heiligen. In den Ausfiihrungen des Verfassers iiber diese
Probleme finden sich eine Reihe von interessanten und wichtigen Hin-
weisen und Erorterungen iiber die Bilder wie iiber die Legende. Unter
den zahlreichen ikonographischen Denkmdlern, die im Anhang zum 4. Kap.
(S. 446 ff.) verzeichnet werden, mit entsprechenden bibliographischen
Angaben, sind auch verschiedene Gebiete der Schweiz vertreten (z. B. alte
Di6z. Konstanz, S. 460 f.; Di6z. Chur mit Tessin, S. 461 f.; Di6z. Basel
und Diéz. Lausanne, S. 464). Thre am meisten verbreitete Fassung erhielt
die abendldndische Christophoruslegende mit dem Motiv des Tragens
Christi durch den Strom als Einleitung durch die Redaktion in der Legenda
aurea des Jacobus von Varazze. Neben ihr werden im 5. Kap. (S. 473 ff.)
die drei deutschen Fassungen kritisch untersucht, zu dem Zwecke, aus
diesen vorhandenen Fassungen die dlteste Form der Christustriager-Legende,
wie sie im siidlichen Alpengebiet geschaffen wurde, zu erschlieBen. Fiir
einzelne Ziige laBt sich mit gréBter Wahrscheinlichkeit annehmen, daB
siec der Urfassung angehérten. Die Arbeit Rosenfelds bildet so einen sehr
wichtigen und interessanten Beitrag zur Hagiographie, zur religiésen Volks-
kunde, zur christlichen Ikonographie und zur Legendenforschung. Ihre
Ergebnisse sind in allen wesentlichen Punkten durch die eingehende
kritische Untersuchung gesichert und die so zahlreichen Denkmaéler und
Quellenzeugnisse aus weiten Gebieten des Abendlandes, die vom Verfasser
herangezogen wurden, erhdhen ihre Bedeutung und ihren Wert.

J. P. Kirsch.

Geschichte der Stadt Bremgarten im Mittelalter. Beitrige zur Ge-
schichte einer mittelalterlichen Stadt. Von Dr. Eugen Biirgisser. (Argovia

49. Bd. 1937.) 188 S. Verlag H. R. Sauerlinder & Co. Aarau.

Das schone ReuB3-Stddtchen findet in dieser Arbeit fiir die ersten
Jahrhunderte seines Bestehens eine gediegene Darstellung. Sie darf gleich-
sam als Jubildumsschrift aufgefaBt werden, da sein Name zum erstenmal
im habsburgischen Nachteilungsvertrag von 1238-39 genannt ist. 1246 ist
sie bereits als civitas bezeichnet. Eingehend wird die Stadtverfassung
untersucht. Beachtenswert ist vor allem das Kapitel iiber die stadtische
Vogtei. Bremgarten zeigt namlich unter den Osterreichischen Stidten im
Aargau den Sonderfall, daB3 es als einzige Stadt Vogteirechte in gréBerm
Umfang erwarb und diese bis 1798 zu behaupten vermochte. AnschlieBend



— 260 —

an die Darstellung des stidtischen Haushalts untersucht B. die Verhiltnisse
der stdadtischen Biirgerschaft, besonders ihre Herkunft. Der absolut demo-
kratische Charakter der Stadtverfassung, der dauernd gewahrt blieb, ermdg-
lichte das Aufkommen stets neuer Geschlechter, so dal3 sich ein Patriziat
nicht zu bilden vermochte. Die Stadt zdhlte zu Ende des Mittelalters
900-1000 Einwohner. Sie lebten von den Erzeugnissen der Handwerke,
die sie auf den Wochenmaéarkten feilboten; andere waren infolge der
ginstigen Verkehrslage Schiffer auf der ReuB8 oder lebten vom Verkehr
mit Zug und Zirich, das sie mit Gemiise, Obst und Getreide belieferten
und woher sie dafiir gewerbliche Erzeugnisse bezogen. Br. blieb freilich
immer Kleinstadt, und wegen der Kleinheit und der Nahe Ziirichs kam
es nicht zur Ausbildung einer starken Produzentengruppe, d. h. es ent-
standen keine Ziinfte. Das Gesamtbild der stidtischen Wirtschaft bleibt
ein recht bescheidenes.

Uns interessiert vor allem das 4. Kapitel iiber die kirchlichen Ver-
haltnisse Bremgartens (S. 96-142). Die Pfarrei wurde ziemlich sicher schon
vor 1258 selbstindig, war aber noch 1275 schwach dotiert. Der GrofBteil
der Kirchherren und Leutpriester stammte aus ritterlichen Geschlechtern.
Die Pfarrkirche unterstand ganz dem Rate der Stadt, der sich intensiv
auch in kirchliche Angelegenheiten einmischte. So hat er z. B. 1510 die
Abhaltung einer tdglichen Vesper verlangt. Selbst eine eigene Gerichts-
barkeit iiber den Leutpriester und die Kapline machte er gegeniiber dem
bischéflichen Gerichte geltend. 1519 muBte der damalige Dekan Bullinger
(Vater des Reformators) der Obrigkeit ausdriicklich erklaren, da8 es ihm
und nicht dem Rate zustehe, die Pfarrei zu verwalten ! Dem Pfrundwesen
schenkt B. besondere Aufmerksamkeit. Er schreibt: «Eine der auf-
falligsten Erscheinungen des ausgehenden Mittelalters ist die stets zu-
nehmende Zahl frommer Werke und kirchlicher Stiftungen ... Trotz der
Ubelstande, an denen die Kirche litt, wagte niemand an ihrer Heilskraft
zu zweifeln. Die duBlere Erscheinung der Kirche war der Reform bediirftig,
nach der man schrie, die Lehre aber sollte nicht angetastet werden ». Die
Zahl der 12 Kaplaneien ging weit iiber die Bediirfnisse der Seelsorge hinaus;
sie wollten jedoch mit der Seelsorge wenig zu tun haben. Um die
Mitte des 15. Jahrhunderts mufBiten sich darum die Leutpriester im
Pfrundbriefe verpflichten, einen Helfer zu haben. Spater wurde sogar
eine selbstandige Helferei geschaffen, obwohl damals schon 6 Pfriinden
vorhanden waren. Diese Stiftungen waren der AusfluB der religidsen
Bediirfnisse eines Einzelmenschen ; sie sollten weniger der Allgemeinheit
als dem Seelenheile des Stifters dienen. « Einen praktischen Nutzen hatte
die Kirche, sehen wir von dem privaten Gebete und dem guten Beispiele
tugendhafter Pfrindner ab, sonst von den meisten dieser Pfriinden wohl
nicht », sagt G. XKeller in seiner Abhandlung «Die oberschwibischen
Pfriinden des Bistums Konstanz und ihre Besetzung 1275-1508 » (S. 140).
Wenn Albert Braun in seiner Abhandlung « Der Klerus des Bistums Konstanz
im Ausgange des Mittelalters» (Miinster 1938 ; Besprechung in dieser
Zeitschrift, letzter Jahrgang S. 318-20) sagt, die Bischofe hatten auf die
Pfriinden fast gar keinen EinfluB mehr gehabt, da sie iiberwiegend ihrer



— 261 —

Kollatur entzogen waren, sie also keinen Einflul auf die Besetzung aus-
iiben konnten, so erbringt Bremgarten hiefiir geradezu eine glanzende
Bestiatigung : denn samtliche Pfriinden unterstanden der Kollatur und
dem Pratronatsrecht des stadtischen Rates. Unbedeutend waren die
klosterlichen Niederlassungen und Bruderschaften. Die Prediger, Augustiner
und Franziskaner besallen in der Stadt Hauser. Die Verwaltung der
Pfriinden besorgte ein von der Stadt gesetzter Vogt und Pfleger. Da die
Pfriinden vielfach nicht gut dotiert waren, finden wir auch hier das all-
gemeine Ubel der Pfriindenkumulation. Der Rat schirfte schon 1420 fiir
dic Pfarrkirche Residenzpflicht ein.

Uber das Leben und die Bildung des Bremgartener Klerus ist wenig
iiberliefert. Die Zahl der Jahrzeitstiftungen ist betrachtlich. Sie bestanden
nicht nur in Geld- oder Getreidespenden, sondern den mannigfachsten
Vergabungen. Die Bremgartner wallfahrteten in erster Linie wohl nach
Einsiedeln ; einzelne zogen auch nach Rom, Loretto und nach St. Niclaus
de Portu in Varangéville in Lothringen. In enger Verbindung mit den
kirchlichen Vertretern stehen die sozialen Schépfungen der Stadt (S.166-182),
wie Spital, Siechenhaus, Schule, die der Kirche ihre Entstehung verdanken.
« Die weltliche Obrigkeit, in Bremgarten der Rat, nahm erst Anteil an
diesen Einrichtungen, wenn sie sich derart entwickelt hatten, dal wichtige
Interessen der Offentlichkeit damit verbunden waren ». Das war jedoch
schon sehr frithe der Fall ; namentlich strebte sie eine Kontrolle tiber das
in diesen Instituten investierte biirgerliche Vermégen an. Uber das Sonder-
siechenhaus fiir Aussidtzige mag als kulturgeschichtlich interessant folgendes
festgehalten werden : auf der Siidseite der Kirche war ein Fenster heraus-
gebrochen, « wan der priester unser herren und gott hat wellen uffheben,
hat man selbiges fenster gedffnet, daB3 die armen liitt gott den herren haben
auch ansichtig konnen werden ». War die Schule sonst fast immer kirch-
lichen Ursprungs, so erfolgte in Br. ihre Errichtung durch die Biirgerschaft.
Sie gelangte darum auch in die Hand des Rates, wodurch die Beziehungen
mit der Kirche keineswegs aufgehoben erscheinen. Die meisten mittel-
alterlichen Schulmeister Bremgartens waren clerici uxorati, verheiratete
Kleriker, die die niedern Weihen empfangen hatten. Spiater wurde die
Lehrstelle durch den Rat immer mit bestimmten Pfriinden verbunden.
Auf diese Weise blieb der kirchliche EinfluB gewahrt. Wiederholt war
vor der Reformation mit dem Schulmeisteramt das des Stadtschreibers
verbunden. Zu eigenartiger Beriihmtheit gelangte der Berner Johann Bali,
magister artium, 1439 Schulmeister, Stadtschreiber und Notar in Brem-
garten, der spiter als Schulmeister und Stadtschreiber in Thun als beriich-
tigter « Reliquiensammler » einen Namen erlangte. Der bedeutendste vor-
reformatorische Schulmeister Bremgartens war Johannes Buchstab von
Winterthur, der spater in Zofingen mit religiésen und theologischen Schriften
entschieden gegen die Reformation Front machte. Von seiner padagogischen
Arbeit ist noch ein Woérterbuch fiir die Jugend erhalten. Die Schulen
miissen offenbar nicht schlecht gewesen sein, denn die Zahl der Brem-
gartener, die auf den Hochschulen studierten, ist gro8: es sind iber
50 Namen bekannt, am meisten in Basel und Heidelberg. Nadler schreibt



— 262 —

in seiner Literaturgeschichte der deutschen Schweiz : « Die Schule Brem-
gartens war eine Pflanzstitte, die zumal seit Anfang des 15. Jahrhunderts
manches Stift und manche eidgendssische Stadt mit Lehrern versorgte ».
Wir nennen nur den Ziircher Chorherrn Konrad von Mure, den Humanisten
Nikolaus von Wile, den Ziircher Reformator Heinrich Bullinger, den
Dramatiker Johannes von Al in Baden und den Chronisten Werner Schodeler.

So liegt uns in der Arbeit Biirgissers ein beachtenswerter Beitrag zur
Geschichte einer mittelalterlichen Stadt, ihrer Verfassung und Rechts-
geschichte vor. Besonders erfreulich ist, daB er auch die kirchlichen Ver-
héltnisse in so ergiebiger Weise in den Kreis der Betrachtung zog. Denn
gerade iiber jene Zeit besitzen wir in dieser Richtung noch ziemlich wenig
Untersuchungen. Erst wenn viele solche vorliegen, wird es mdéglich sein,
iiber die kirchliche Organisation und die seelsorglichen, sozialen und
Bildungsverhiltnisse des Klerus in der Vorreformationszeit ein richtiges,
auf umfassenden Studien beruhendes Bild zu entwerfen.

Karl Schonenberger.

Histoire de I’Eglise, publiée sous la direction de A. Fliche et V. Martin.
T. V. Grégoire le Grand, les Etats barbares et la conquéte arabe (590-757),
par Louis Bréhier et René Aigrain, Paris, Bloud et Gay, 1938. 576 p. in-8°
60 fr.

Le 5me volume de cette Histoire de I'Eglise a paru avant le 6me. Il
est dii 4 la collaboration de M. I'abbé Aigrain, professeur aux Facultés
catholiques de 1'Ouest, qui a rédigé les pages concernant 1'Occident, et de
M. Bréhier, qui a écrit celles qui ont trait a 1’Eglise d'Orient.

Les chapitres, au nombre de seize, sont assez longs. Le premier est
consacré a saint Grégoire le Grand : sa vie, ses écrits, son activité, princi-
palement en Italie et vis-a-vis des Lombards. I.’attachante figure du pontife
se retrouve en téte de la plupart des chapitres qui suivent, et tout d’abord
de celui ou M. Bréhier fait I'histoire des rapports entre Rome et Constan-
tinople pendant la derni¢re décade du VIme siecle et la premiere du VIIme,
11 souligne que le Pape n’a pas exagéré la servilité vis-a-vis de 'empereur
d’Orient : les expressions dont il se servait étaient voulues par le protocole.
S’appuyant d’autre part sur un travail du P. Delehaye (Strena Buliciana,
1924) il fait remarquer que, contrairement a l'opinion courante, la formule
servus servorum Det fut employée, par des papes et des évéques, bien avant
saint Grégoire le Grand.

Maitre de la Syrie depuis 18 ans (611-629) et de I'Egypte a partir de
618, Chosroeés II, par pure raison politique, favorisait le monophysisme,
dans lequel il voyait une doctrine faisant opposition a I’Empercur. Héra-
clius résolut alors d’aller attaquer les Perses chez eux, ce qui les contrai-
gnit a rappeler leurs troupes qui progressaient en Asie Mineure. Ils lancérent
contre Constantinople les Avars, qui furent battus, tandis que Héraclius
poursuivait l'envahissement de la Perse. Chrosroés fut assassiné par une



— 263 —

bande dirigée par son fils, qu’il avait voulu déshériter, et qui offrit la paix
a I'Empereur.

M. Bréhier passe ensuite & l'examen des derniéres controverses chris-
tologiques. Partant de ce principe que la faculté d’agir et de vouloir est
affaire de la personne, le monoénergisme n’admettait qu'une seule volonté
dans le Christ, tandis que le monothélisme « laissait de c6té les questions
d’hypostase et de nature pour insister sur la parfaite harmonie entre la
volonté divine et la volonté humaine du Christ, qui se résolvaient ainsi
en une volonté unique » (p. 132). Pour gagner I’Arménie (laquelle se méfiait
maintenant de tout ce qui venait de Constantinople) en vue de la conquéte
de la Perse, et pour arriver a I'union, en Egypte et ailleurs, au moment
ou les Arabes menacgaient de conquérir 1'Orient, Héraclius, qui, dans le
méme but, faisait également pression sur les Juifs pour les obliger a receveir
le baptéme, adopta le monoénergisme. La nouvelle erreur était propagée
par Sergius, patriarche de Constantinople, tandis que s’y opposait le moine
Sophronius, devenu patriarche de Jérusalem. Devant les progres de I'Islam,
qui poursuivait ses conquétes en Syrie puis en Perse, on essaya d’étouffer
la controverse ; mais Sergius, aidé de Pyrrhus, qui allait lui succéder, langa
I'’Ekthesis (exposition) : déclaration doctrinale aux termes de laquelle
il ne fallait dire ni une, ni deux énergies, mais une volonté, sans confusion
des natures (qui gardent chacune leurs attributs), et une personne.

L’orthodoxie fut défendue dans la suite par le moine saint Maxime,
ancien secrétaire de I’Empereur, et « I'un des premiers théologiens, contrai-
rement a une opinion commune, qui se soient inquiétés de la doctrine du
monoénergisme » (p. 119). Héraclius, peu avant de mourir, avait reconnu
I'échec de sa politique religieuse. Par le Typos (ou la Régle) son deuxieme
successeur, Constant, interdit de parler aussi bien de une que de deux
volontés ou opérations. Le concile du Latran de 649, qui fut presque cecu-
ménique, condamna a la fois I’Eckthése et le Type. La cour byzantine
se livra alors & des représailles : le pape Martin fut arrété, transféré a Cons-
tantinople ; indignement traité, il mourut en exil. Le moine Maxime et
ses compagnons furent, de la part de l’empereur, 'objet de non moins
sauvages mesures, celles que 'on retrouve d’ailleurs dans la suite — yeux
crevés, nez coupés, langues arrachées — surtout de la part de Justinien II,
ce « fou couronné », comme l'appelle M. Bréhier (p. 471), dans les tragédies
de palais qui caractérisent alors la cour byzantine. La paix religieuse fut
enfin rendue au concile de Constantinople de 680, le sixieme concile cecu-
ménique, qui fut présidé par ’empereur Constantin IV, ayant a sa gauche,
soit & la place d’honneur, les trois apocrisiaires qui représentaient le Pape.

Pendant ce temps, les Arabes avaient envahi 'Egypte puis I’Afrique.
Malgré les quelques trahisons qui se produisirent, il serait faux de croire
qu'ils furent bien accueillis. Cependant, en Egypte du moins, ne fit-ce
que par intérét, ils ne cherchérent pas a convertir les chrétiens, parce que
seuls ceux-ci avaient A& payer l'impoOt exigé par les nouveaux arrivants.
Pour le reste, le sort des populations ne changea guére : par calcul poli-
tique encore, les évéques melkistes furent chassés, tandis que les jacobites
étaient rétablis sur leurs siéges. En Afrique, les Berbeéres résisterent a 1'in-



— 264 —

vasion, mais inutilement. Ce fut la fin de la domination byzantine et, &
peu de chose pres, la fin de I’Afrique chrétienne, dont M. Aigrain décrit
les derniers vestiges jusqu’a Léon IX et Grégoire VII.

Deux chapitres sont consacrés a I'Espagne et & 1’Angleterre chré-
tiennes. LA encore, et surtout naturellement dans le second, on retrouve
saint Grégoire. En Espagne, « I'union trop étroite de I'Eglise et de I’Etat,
ou, pour parler plus exactement, leur confusion, les paralysait tous deux »
(p- 266, d’aprés Magnin, L’Eglise wisigothe an VII™me siécle). I.a politique
rovale avait obligé les conciles {qui, selon le mot du P. Séjourné, avaient
souvent 'apparence de « Cortés ») a persécuter les Juifs; et, en 711, I'Es-
pagne passait aux Musulmans. M. Aigrain raconte ensuite la conversion
des petits royaumes anglo-saxons. Il nous entretient des usages des chré-
tiecntés celtiques et trace le portrait d’hommes tels que saint Théodore
de Tarse, évéque de Cantorbéry, que son caractére énergique, parfois méme
presque brutal, mit en conflit avec saint Wilfrid. Celui-ci, de son coté,
n’était pas trés conciliant. Il se fit donner raison par Rome, qui avait en
lui, en saint Benoit Biscop, en d’autres encore, des partisans d'un dévoue-
ment absolu. Le travail de ces fortes personnalités et d’'un savant comme
Béde le Vénérable inaugure cette Angleterre chrétienne, qui allait étre,
en Occident, le dernier foyer de la culture antique en méme temps que le
centre le plus actif de la réforme morale et de '’expansion de la foi.

Dans les royaumes anglo-saxons, nombre de monarques périrent assa-
sinés. PPour la Gaule, M. Aigrain nous trace le tableau non moins sombre
des cruautés de la dvnastie mérovingienne a son déclin, et précise 'attitude
et le role de I’Eglise pendant l’ascension des maires du palais. Il consacre
le dernier paragraphe de ce chapitre a 1'é¢tat religieux et intellectuel de la
Gaule franque : ses évéques — les uns saints et d’autres indignes — ses
conciles, ses écrivains, sa liturgie.

La présentation des papes de cette époque, dont plusieurs grecs et
syriens, ainsi que des titulaires de certains sieéges épiscopaux, oblige
M. Aigrain a revenir sur la question du monothélisme. Il raconte les débuts
de I’Etat pontifical : alors que Charles Martel, invité par Grégoire I1 & venir
a son secours contre les Lombards, n'avait pas répondu a l'appel, Pépin,
apres le voyage d’Etienne II en Gaule, descend 4 deux reprises en Italie
et remet au P’ape les territoires restitués par Aistulf.

Les deux chapitres suivants nous rameénent en Orient. M. Bréhier
expose, en spécialiste, les débuts de la querelle des images. Il hésite a croire
que la dynastie isaurienne ait pratiqué d'importantes réformes peclitico-
sociales, et n'adopte pas, par conséquent, la these de M. Diehl, mettant
la persécution iconoclaste en relation avec ces transformations. Il reconnait
que le probleme est compliqué : avant l'ouverture du conflit, le culte des
images frisait parfois l'idolatrie, et, durant la deuxiéme période de la con-
troverse, il y eut des moines parmi leurs adversaires. L’cffensive partit
des évéques d’Asie Mineure. Constantin V, fils de Léon I'lsaurien, fut,
comme son peére, un homme d'Etat remarquable, un chef militaire de pre-
mier ordre ; mais il fut aussi un sectaire tyrannique et cruel, qui en voulait
aux moines, et qui professait des doctrines hétérodoxes sur d’autres points



— 265 —

que celui des images. Il réunit le concile iconoclaste de 754, sur les décisions
duquel il s’appuya deés lors pour instaurer dans I’Empire un véritable régime
de terreur.

M. Bréhier nous entretient ensuite de la vie intérieure dans 1'Eglise
d’Orient, de sa liturgie, de ses moines. On constate, apres les persécutions
qui ont ravagé ces contrées, un fléchissement dans les caractéres, un affai-
blissement du sentiment religieux, une recruvdescence au contraire des
superstitions paiennes et, si étonnant que cela puisse paraitre, une dimi-
nution du césaropapisme. '

Les deux derniers chapitres sont consacrés & 1'Occident : M. Aigrain
nous parle du monachisme, de la régle de saint Césaire, de l'activité de
saint Colomban, ainsi que d’autres missionnaires, irlandais ou anglo-saxons,
spécialement de saint Willibrord et de saint Boniface. e volume se termine
par des considérations sur le temporel des églises d’Occident : celle de Rome
en particulier — et la encore apparait l'influence bienfaisante de saint
Crégoire — et sur les conséquences qui en résultérent, au point de vue
social, pour les esclaves, les colons et les serfs d’'église.

Signalons encore quelques points spéciaux : M. Bréhier n’hésite pas
a taxer de légendes l'incendie de la bibliothéque d’Alexandrie par les Arabes
(p- 154, n. 3), celui de la bibliothéque de l'université de Constantinople
avec ses professeurs par [.éon I'Isaurien (p. 451), I'histoire de la main coupée
de saint Jean Damascéne (p. 455, n. 2), les racontars répandus au sujet
de Constantin V sur ses tares physiques ainsi que les explications saugrenues
données de son surnom de Copronyme (p. 457, n. 3). Il ne pense pas que
Grégoire IT ait tenu, peu avant sa mort, un concile en faveur des images :
on aura confondu avec son successeur (p. 435, n. 4). Jean Maron, soi-disant
patriarche melkite d’Antioche, aux environs de 700, est un personnage
créé de toutes pieces par les écrivains maronites (p. 481). M. Aigrain doute,
contre le P. Séjourné, qu’lsidore de Séville soit l'auteur de la collection
dite Hispana (p. 244). Sur le cas d’Honorius dans l'affaire du monothé-
lisme, il n’y a que deux notes (p. 122, n. 1; 190, n. 2) : le Pape a été condamné,
au 6me concile cccuménique, pour son erreur considérée comme une faute
personnelle et sans protestation des légats ni des papes. C'est Jean IV qui
a tenté de donner cette explication de la pensée d'Honorius : il parle de la
seule volonté humaine dans le Christ, qui n’est pas, comme la notre, tiraillée
entre la chair et l'esprit (p. 401, n. 3). Au sujet des origines de I’Etat pon-
tifical, M. Aigrain insiste sur la valeur toujours trés grande du livre de
Mgr Duchesne ; il signale, ici et ailleurs, les travaux « trés importants »
de M. Levillain; il critique par contre les theses aventureuses de M. E.
Caspar et il fait a M. Macaigne et a M. Schniirer le reproche d’avoir admis
I'authenticité du Fragmentum Fantuzzianwm (p. 391, n. 1 et 429, n. 3).
I1 introduit dans son exposé des notes précieuses sur I'histoire de la liturgie
(pp- 385 sq., 409, n. 3; 416, n. 2). De la Suisse il est parlé indirectement
au chap. XI sur I'Eglise franque & ’époque mérovingienne (ot est cité
plusieurs fois le livre de M. E. P. Martin : Ftudes cvitiques sur la Suisse a
I'époque mérovingienne ; il aurait fallu signaler également les études de
Mgr Besson) ; il en est question explicitement au chap. XV, ou M. Aigrain



— 266 —

nous parle d’Agaune (p. 510), de saint Colomban et de ses disciples (p. 513
sq.), de saint Fridolin et de saint Pirmin, sur l'origine duquel il évite de se
prononcer (p. 531 sq.).

Par I'ampleur de ses informations et la richesse de sa documentation,
par les apergus intéressants et les conclusions nouvelles qu’il présente,
ce volume est digne de tous points des précédents. Il expose, dans ces cha-
pitres qu'il était difficile de grouper, comme dans les tomes précédents,
en parties constituant un tout organique, des faits qui ont amené une réper-
cussion constante de 1'Orient sur 1'Occident et réciproquement : d’une
part, chez les Grecs, des controverses théologiques qui préparent la rupture
entre les deux Eglises — elle est en somme consommeée en 754 — mais
auxquelles met fin brusquement, dans plusieurs pays, l'invasion des Arabes,
tandis que d’autre part, en Occident, la conversion des barbares dicte a
I'Eglise romaine une orientation nouvelle, géographiquement plus res-
treinte, et l'incite a chercher auprés de ces nouveaux enfants 'appui dont
elle a besoin et dont l'aboutissement sera la création de I'Empire romain

d’'Occident. .
L. Waeber.

Steecklin Alfred : Der Basler Konzilsversuch des Andrea Zamometic
vom Jahre 1482. Basel, J. u. F. HeB 1938. viir -238 SS. Kart. Fr. 9.50 ;
geb. 11.50.

Als im Sommer 1448 die Basler Konzilsherren die alte Rheinstadt
verlieBen, um in Lausanne mit ihrem Papst Felix V. das Schisma fortzu-
setzen, ahnte wohl keiner von ihnen, daB3 das gleiche Basel nur wenige
Jahrzehnte spater neuerdings zum Mittelpunkt eines Konzilsversuches
und schismatischer Umtriebe werden sollte. Die fieberhaften Bemiihungen
des slavonischen Erzbischofs Zamometi¢ im Jahre 1482 sind iibrigens
lange Zeit wenig bekannt geblieben. Jakob Burckhardt hatte zwar schon
1852 sich mit dem Stoff beschaftigt. 1903 war vom Freisinger Professor
J. Schlecht der erste Teil einer einldBlichen Monographie erschienen, deren
Fortsetzung indes Manuskript bleiben sollte. Da kam Alfred Stcecklin
in die gliickliche Lage, den NachlaB Schlechts iiber die Zamometi¢-I'rage
frei beniitzen zu diirfen, so daBl er, zusammen mit neuaufgefundenen
Quellen meist italienischer Herkunft, ein in der Hauptsache abschlieBendes
Bild dieser zeitgeschichtlich interessanten Konzilsbestrebungen bieten kann.

Die Aktion des Docominikaners Andrea Zamometié, Erzbischofs von
Granea, des frithern kaiserlichen Gesandten an der Kurie, die am 25. Mirz
1482 mit der Proklamation eines allgemeinen Konzils im Basler Miinster
eingeleitet wurde, richtete sich gegen seinen ehemaligen Freund, Papst
Sixtus IV., der wegen persénlicher Konflikte abgesetzt werden sollte.
Die duBere Begriindung fiir sein Vorgehen fand der kampflustige Kirchen-
fiirst in der damals in Basel noch vielfach vertretenen konziliaren Idee
und in den Hinweisen auf die Notwendigkeit einer Reform. Dank der
Schirfe und Heftigkeit seiner Propaganda vermochte er tatsichlich wahrend
Monaten weitere unzufriedene Kreise fiir seinen Plan zu gewinnen.



— 267 —

In Basel selbst stellten sich vorab einige Professoren der Universitit
auf seine Seite, wie der bekannte Kanonist Ulrich Surgant; als Konzils-
sekretdr finden wir den durch seinen Bruder-Klausen-Traktat oft genannten
Peter Numagen. Diese Schrift entstand allerdings erst nach 1482, vermut-
lich im Kloster Liitzel, wohin sich der Verfasser nach dem Scheitern des
Konzils gefliichtet hatte. Biirgerliche Kreise Basels erwarteten von dem
geplanten Unternehmen geschiftliche Vorteile. Die eidgendssischen Orte
verblieben indes in kiihler Zuriickhaltung ; sie hatten mit ihren innern
Wirren, den unangenehmen Folgen der Burgunderkriege, genug zu tun.
Da auch der kaiserliche Hof keine klare Stellung bezog, blieb fiir die
Propaganda zugunsten der Kirchenversammlung nur Italien. Im kleinen
Ferrara bildete sich auch tatsichlich aus dem Gegensatz zu Papst und
Venedig heraus eine bescheidene Anhingerschaft fiir Zamometi¢ ; dhnlich
in Florenz und Neapel. In diesem Kreise bewegen sich nun die intensiven
Bemiihungen des « Konzilsmachers» und seiner Freunde. In der pdpst-
lichen Abwehraktion begegnen uns z. T. bekannte Namen, wie Jost von
Silenen, damals Bischof von Grenoble, der spitere Ionstanzerbischof
Hugo von Hohenlandenberg, aber auch namhafte Humanisten, Sebastian
Brant, Amerbach, Heynlin am Stein und Wimpfeling. Trotz eifrigster
offizieller und persénlicher Werbung fiir den Konzilsgedanken, trotz Aus-
niitzung aller publizistischen und politischen Moglichkeiten gelingt es
Zamometi¢ nicht, eine nur einigermaflen imponierende Partei zu gewinnen.
Denn Rom weil den Feind mit seinen eigenen Waffen zu bekampfen.
Vor allem treibt es ihn durch ein scharfes disziplinarisches Vorgehen in
die Enge. Die Exkommunikationsbulle bleibt zwar anfinglich unwirksam ;
nicht weniger als fiinfmal suchen die zdhen Baslerbiirger die papstlichen
Gesandten durch Appellationen nach Rom von sich abzuschiitteln, bis
deren Fiihrer Gerardini die Widerspenstigen zum kanonischen Prozel
nach Rheinfelden lidt und bei weiterer Ablehnung Stadt und Volk von
Basel das Interdikt androht.

Die letzte Entscheidung gibt allerdings Kaiser Friedrich III., der auf
Betreiben des papstlichen Gesandten Gratia Dei nach lingerm Zogern
sich entschlie3t, das Konzil samt seinem Helden fallen zu lassen. Der
Legat und Jost von Silenen leiten die abschlieBenden Verhandlungen mit
den Baslern, die zur Festnahme des Zamometi¢ fiihren; er findet 1484
im Kerker einen gewaltsamen Tod.

Steecklin hat es sich viel Miihe kosten lassen, die erreichbaren Quellen
zu erfassen und zu deuten, um auf gediegen wissenschaftlicher Grundlage,
ohne Effekthascherei, ein eindrucksvolles Bild dieses erfolglosen, aber
doch vielfach aufschluflireichen Versuches zu zeichnen. Das Buch, das
Person und Wirken des ungliicklichen Zamometi¢ stets in den engsten
Zusammenhang des europdischen Geschehens stellt und mit viel psycho-
logischem Verstindnis den im Zeitalter der Renaissance mit Vorliebe
gepflegten diplomatischen Machenschaften nachspiirt, verdient die volle
Aufmerksamkeit der Freunde schweizerischer Kirchengeschichte.

P. Gall Heer.



W - -

Strasser Ofto Erich : La pensée théologique de Woligang Capiton dans
les derniéres années de sa vie. (Mémoires de I'Université de Neuchdtel,
t. XI.) Neuchatel, Secrétariat de I'Université, 1938, 170 p. in-8°.

M. Strasser, professeur a 1'Université de Neuchatel, a déja publié,
en 1928, un volume intitulé « Capitos Beziehungen zu Bern », dans lequel
il tracait le développement de la pensée théologique de celui qui fut, avec
Bucer, le principal réformateur de Strasbourg, ainsi que la part qu'’il prit
au Synode de Berne de 1532. Cette nouvelle étude, poussant plus a fond
une partie de la précédente, est consacrée aux dernieres années du
réformateur.

Capiton, aprés s’étre rapproché sensiblement des anabaptistes, fit
preuve, vers la fin de sa vie, de ce que l'auteur appelle « une sorte d’esprit
catholique », ce terme étant pris dans son sens cecuménique et comme
synonyme de chrétien. Il devient « homme d’Eglise », excluant la lecture
« strictement privée » de I'Ecriture. Surtout pour la compréhension de
I’Ancien Testament, il estime nécessaire le ministére de 1'Eglise, car I'Esprit
agit davantage par la collectivité que par les individus. Capiton insiste
maintenant beaucoup sur la nécessité de la concorde. Il entrevoit méme
la possibilité d’une entente avec les catholiques : « Il se sentait catholique,
membre de cette Eglise universelle que la Réforme, loin de renier, voulait
restituer en sa forme primitive et évangélique » (p. 160). Il veut une vie
sanctifiée, une foi se manifestant par les ceuvres. « Par de pareilles affir-
mations, Capiton se montre une fois de plus un précurseur du piétisme.
Plus que d’autres théologiens protestants, il se rapproche de I'anabaptisme
et du catholicisme » (p. 114).

M. Strasser expose la pensée théologique de Capiton en parcourant
successivement les divers « lieux théologiques », et il cite, & 'appui de ses
conclusions, de larges extraits des écrits, tous rédigés en latin, du réfor-
mateur de Strasbourg. Capiton admet ce que l'auteur appelle « la divinité
éternelle » du Verbe (p. 81). Il est, en principe, opposé au divorce, mais
« 11 s’égare quelque peu dans les sables mouvants d’une casuistique matri-
moniale d’un opportunisme dangereux » (p. 131). Le pouvoir civil doit
réprimer 1'hérésie, ne tolérer ni I'impiété, ni le libertinage moral ; et notre
auteur d’ajouter : « que nous sommes loin du Capiton de 1528 et plus encore
de celui du Synodus de Berne de 1532 ! » (p. 142). « Nous constatons, non
sans quelque mélancolie, que celui que nous croyions avoir ¢té jusqu'au
terme de son existence et dans les rangs des réformateurs un des rares
représentants d’une tolérance plus large, retombe dans 'erreur de I'Egiise
ancienne et contribue a orienter la nouvelle dans une fausse direction »
(p. 138).

Capiton admet la présence réelle, mais rejette la transsubstantiation
« et surtout la conception de la messe comme sacrifice méritoire offert a
Dieu par 'homme » (p. 153). C’est M. Strasser qui souligne ; mais nous lui
ferons remarquer que, d’aprés 1'Eglise catholique, dans le sacrifice eucha-
ristique, le prétre n’est précisément pas I’'homme qui célébre a4 ’autel, mais
le Christ qui s’offre 2 son Pére. De méme, nous ne nous opposons pas a ce
qu’on taxe d’union libre le concubinage des prétres, tel qu’il était fréquent



— 269 —

aux approches de la Réforme, et contre lequel Capiton s’insurge, avec
raison, ne tolérant pas « qu’on assimile au mariage ce concubinage, méme
a perpétuité » (p. 129). M. Strasser ajoute : « Capiton examine ensuite les
raisons pour lesquelles 'ancienne Eglise chrétienne a fini, lors du concile
de Toléde, par ne plus tolérer aucune forme, si « honnéte » soit-elle, d’union
libre » (p. 130). Ici, nous ne sommes plus d’accord. Il ne s’agit pas, en
effet, dans la décision du concile de Tcléde — c’est, sans doute, celui de 400
qui est vis¢é — d’union libre, mais de mariage parfaitement régulier, qu’on
veut interdire désormais aux clercs engagés dans les ordres majeurs, aux-
quels on le concédait jusqu’alors. Le concile décide, en effet, que ceux qui
n’auront pas su pratiquer la continence dans le mariage, ne pourront pas
accéder a la prétrise, s’ils sont diacres, ni a 1'épiscopat, s’ils sont prétres,
et ceci alors méme qu’ils auraient usé du mariage avant l'interdiction portée
récemment par l'épiscopat de Lusitanie (le Portugal actuel). Le cas est,
on le voit, tout autre que celui du XVme si¢cle : il ne s’agit pas de clercs
concubinaires, mais légitimement mariés, selon que le permettait 'Eglise
des premiers siécles. Ils se heurtent dorénavant a4 une discipline de plus
en plus sévere, qui non seulement exige, pour 'avenir, le célibat des diacres
et des prétres, mais qui, donnant une portée rétroactive aux décisions
nouvelles, atteint méme ceux qui ne s’y sont pas conformés avant qu’elles
fussent édictées.

Ces quelques remarques ne nous empéchent pas de reconnaitre que
le livre de M. Strasser est écrit avec une parfaite objectivité : il a évité
toute discussion qu’aurait pu susciter la comparaison de la théologie de
Capiton avec celle de I'Eglise catholique, aussi bien qu'il s’est, naturel-
lement, abstenu de la confronter avec la pensée protestante actuelle.

L. Waeber.

StraBburg, Basel und Ziirich in ihren geistizen und kulturellen Bezie-
hungen im ausgehenden 18. Jahrhundert. Beitrige und Briefe aus dem
Freundeskreis der Lavater, Pfeffel, Sarasin und Schweighduser (1770-1810).
Von Ernst Baumann. 136 S. Verlag Moritz Diesterweg, Frankfurta. M. 1938.

Diese Arbeit, eine Basler Dissertation, bietet ein merkwiirdiges Kultur-
bild vom Vorabend der Franzésischen Revolution in StraBburg. Der
Ziircher Prediger LLavater stand mit dem einfluflreichen deutsch-lutherischen
Kreise der Stadt in enger Beziehung und Briefwechsel ; namentlich seine
« Physiognomischen Fragmente» fanden auch hier viele Leser, und er
wurde zum abgéttisch verehrten Liebling seiner Zeit. Aber man begann
auch bereits an seiner Rechtglaubigkeit zu zweifeln und ihn fiir einen
Sozinianer zu halten. Uberall sehen wir Lavaters « Hiniiberspihen ins
Jenseits », seine physiognomischen Ideen und seine Jagd nach dem Wunder.
Bald machen wir die Bekanntschaft mit einem der merkwiirdigsten Phano-
mene des Jahrhunderts, mit dem « Erzzauberer » Cagliostro, der im September
1780, aus RuBland kommend, in StraBburg eintraf. Lavater war schon



— 270 —

im Vorjahre durch seine Freundin, die baltische Edelfrau Elise von Recke,
auf ihn aufmerksam gemacht worden, und alles, was er iiber diesen Wunder-
mann horte, muBte seine Neugierde aufs hochste reizen. Kaum war
Cagliostro in StraBburg angekommen, so bat Lavater seine Basler Freunde
um ndhere Auskunft und reiste im folgenden Jahre selber ins Elsafl. Er
ging im Zuge der « Wallfahrt » zu Cagliostro, die von iiberall her einsetzte.
Der Basler Kaufmann Jakob Sarasin, der nur zégernd dem Italiener seine
Frau zur arztlichen Behandlung tibergab, wurde durch den raschen Erfolg
bald einer seiner ergebensten Freunde. « Wir diirfen nicht annehmen, daB
der klar denkende Sarasin, der doch im vertrautesten Umgange mit dem
Grafen stand, diesen nicht durchschaut hatte, wenn er nur ein gewdhn-
licher Gauner, Erzbetriiger, genialer Schwindler und Abenteurer gewesen
wire, als was er meist hingestellt wird ». Sarasins und seiner Freunde
AuBerungen mdégen nach wie vor als die wertvollsten Beitrage zur Kenntnis
Cagliostros angesehen werden. Lavaters erster Eindruck jedoch war un-
giinstig, und Cagliostro war ebenfalls ungehalten iiber den neugierigen
Ziircher. Lavaters Briefe nennen wiederholt seinen Namen, aber seine
Stellung geht daraus doch nur unklar hervor: er schwankt zwischen An-
erkennung und Ablehnung. Nach dem dritten Zusammentreffen 1782 in
StraBburg schrieb Lavater an Goethe: Cagliostro sei ihm menschlicher
und edler vorgekommen und habe ihm auch einige gute moralische Lehren
geben konnen. Er trat zuweilen entschieden fiir den « Allverkannten » ein.
Sogar Lavaters Bruder, der Arzt, und Dr. Hotze, welche seine stets krink-
liche Gattin behandelten, nahmen Zuflucht zu den Tropfen des Grafen.
Die Gattin Lavaters war des Lobes voll fiir die Hilfe und wiinschte Cagliostro
Unsterblichkeit ! Bald war er die umstrittenste Figur seiner Zeit. Zu
Lebzeiten schon gehallt wie die Pest, gepriesen als Segen spendender
erhabener Meister und verehrt wie ein Gott, erscheint er noch heute den
einen als elender Abenteurer und gemeiner Gaukler, den andern als Wesen
des Lichtes und der Giite. Gerade das Zeugnis des klugen Menschen-
kenners Sarasin diirfte dazu beitragen, in Cagliostro mehr und besseres
zu sehen als einen geschickten Schwindler. Auch der protestantische
Theologe Wernle sieht in ihm einen auBergewoéhnlichen Mann, « feinfiihlig
fir jede Not und jedes Sehnen seiner Zeit, selber vom Verlangen nach
hoheren Kréften ergriffen und in reinen Momenten iiber seine niedere
Natur emporgehoben, allein von seinem eigenen unreinen und eitlen Ich
keineswegs durch sie erlést» (Der schweizerische Protestantismus im
18. Jahrhundert 111, S. 205). Cagliostro scheint neben okkulten Fiahigkeiten
auch die Gabe einer restlosen intuitiven Analyse des Menschen nach
Blick, Haltung, Gang usw. zu diagnostischen Zwecken gehabt zu haben.
Die Arzte waren denn auch wegen seiner Erfolge seine erbittertsten Gegner,
gegen die ihn Sarasin verteidigt. Sarasin hatte eine starke Neigung zur
Mystik ; in seiner Biicherei standen Schriften Jakob Béhmes, der Frau
von Guyon (sieche Karl Muth im « Hochland » 1938-39 April und Mai-Heft)
und des merkwiirdigen Basler Renaissance-Alchimisten und Berliner kur-
fiirstlichen Leibarztes Leonhard Thurneysser. Jakob Sarasin ist auf Basler
Boden der typische Vertreter jener Ubergangszeit, «die — wie Wernle



— 2711 —

sich ausdriickt (IT, 292) — gleichzeitig Rationalismus und Pietismus, Ver-
standeskult und Schwérmerei fiir jeden neuen Aberglauben in sich trug ».

Ein weiteres Kapitel ist der Freundschaft I.avaters und Sarasins
mit Katharina Salome Hairing, genannt « Psyche », gewidmet, die lebens-
frohe, geistreiche, anmutige und feingebildete Gattin des Strafburger
Theologen Schweighduser. Lavater galt fiir den StraBburger Kreis als
« der Mensch im edelsten Sinne des Wortes, der Unvergel3liche ». In der
Gefiihlsseligkeit ging man damals sehr weit. Mit der aus Goethes Leben
bekannten « Sirene », der schonen Frau von Branconi, die Lavater zum
Seelenfiihrer wéhlte, tauschte er Strumpfbiander gegen Taschentiicher !
Honny soit ... ! «Psyche », die sieben Kinder hatte, unterhielt aus leben-
digem, seelischem Bediirfnis enge, aber reine freundschaftliche Beziehungen
mit Sarasin, woven ihre 232 Briefe zeugen. Iiir Lavater hatte auch sie
eine schwirmerische Liebe. Psyche war entschieden eine bedeutende Person-
lichkeit, die typische Vertreterin der gebildeten Frauenwelt des ausgehenden
18. Jahrhunderts. Den Grundzug ihres Wesens bildete eine tief religiose,
vom Glauben an Gottes Giite und Vorsehung getragene I'rommigkeit, die
sich nicht immer mit der offiziellen Theologie deckte. Aber sie war ohne
Ehrgeiz nach schriftstellerischem Ruhm, wie manche ihrer Freundinnen
und Zeitgenossinnen : sie war zirtliche Mutter, treubesorgte Gattin und
hingebungsvolle Freundin. Aus ihrem Freundeskreis stammen auch die
« Briefe einer reisenden Dame aus der Schweiz » 1786, die Anna Helene
von Kroock, eine Russin, schrieb und die ihr Gatte ohne i1hr Wissen
herausgab. Sie gehéren zu den besten Schilderungen der Schweiz aus jener
Zeit:

Eine weitere Frau, die in diesem Zusammenhang auftaucht, ist
Therese Forster, die leidenschaftliche Tochter des beriihmten Goéttinger
Philologen Heyne, die Gattin des gemialen Naturforschers, Schriftstellers,
Weltumseglers und Revolutionirs Johann Georg Forster.

Erwahnenswert ist auch die « Visionarin » und Schustersfrau Dorothea
Westermann, deren Visionen allerdings nach dem Urteil Baumanns klein-
lich, naiv und meist bedeutungslos waren und von wenig religiésem
Charakter, in ihrer Zeit aber Aufsehen erregten. Sie war auch mit Lavater
bekannt und von ihm hoch geschdtzt. Er stand mit ihr in Briefwechsel
bis zu ihrem Tode. Diese neun Briefe sind im wesentlichen religiosen
Inhaltes und enthalten Aufschliisse iiber Magie und Magnetismus. Stral3-
burg war damals durch Puységur, einen Schiiler Mesmers, eine Hochburg
des mesmerischen « tierischen Magnetismus » (vgl. die kleine Schrift von
Karl Bittel, Der beriihmte Hr. Doct. Mesmer 1734-1815. Auf seinen
Spuren am Bodensee im Thurgau und in der Markgrafschaft Baden.
Uberlingen 1939).

Lavater selber sah Christus und die Apostel in ihren Heilungen als
Magnetiseure an. Baumann meint, man diirfe in der Westermann weniger
eine eigentliche, mit Visionen begabte Mystikerin als vielmehr eine sensible,
vielleicht hysterische Person sehen, die durch geflissentliche Uberreizung
ihrer religios erregten Einbildungskraft zu triiber Phantastik und zu aber-
glaubischer Traum- und Zeichendeuterei gefiihrt wurde. Von der eben-



— 272 —

falls diesen Kreisen angehdérenden Regina Charité Stuber stammt das
« Freudenbiichlein », das als Anhang abgedruckt ist. Das mit feinem
Sprachgefiihl geschriebene Biichlein ist ein spater Ableger der klein-
biirgerlich-frommen Selbstbekenntnisse, die aus dem Geiste des sentimental
gefarbten Pietismus erwachsen sind. (Sponer, Franke, Lavater und besonders
Jung-Stilling.) In ihr vereinen sich herdersche Humanitat und pietistische
Fréommigkeit.

So ist diese Arbeit, die auf reicher Literatur, besonders aber auf
groBem ungedrucktem Material, Tagebiichern und Briefen aufgebaut ist,
und die man im ersten Moment als typisches Dissertationsthema betrachten
mochte, das auf der Suche nach « Stoff » auf ein weitabliegendes und aus-
gefallenes Gebiet geraten ist, eine sehr tiichtige, und wie obige Angaben
wohl zeigen, auch aufschluBreiche Arbeit, zur geistigen und kulturellen
Charakterisierung des ausgehenden 18. Jahrhunderts.

Karl Schinenberger.

Seppelt, Franz Xaver (Univ. Prof. und Domkapitular in Breslau) und
t Loffler (Prof. Dr. Klemens in Ko6ln) : Papstgeschichte von den Anfingen
bis zur Gegenwart. Neue verbesserte und ergénzte Auflage mit 210 Bildern
und 165 Textzeichnungen und Karten. 36.-45. Tausend. Miinchen, Késel
Pustet 1938. xv-441 SS.

Die im Jahre 1933 zuerst erschienene Papstgeschichte kann die bekannte
Verlagsanstalt hier in hoher, neuer Auflage darbieten, nachdem sie ins
Hollandische, Polnische und Englische iibersetzt worden ist. Prof. Seppelt,
der selbst ein in 3 Banden bisher vorliegendes Werk itiber das Papsttum
bei Hegner in Leipzig herausgibt, hat es iibernommen, das hier angezeigte
reich illustrierte Buch an Stelle seines inzwischen verstorbenen Mitarbeiters,
des Bibliotheksdirektors Loffler, mit Uberarbeitung auch des von diesem
verfaBten Teils, allein herauszugeben. In keine besseren Hidnde konnte
diese Durchsicht gelegt werden. Die Bilder sind vielfach neu. Sie wurden
jetzt auf Einschalttafeln angebracht, um den Text nicht zu zerreil3en.
Am SchluB ist dem Papstkatalog eine synchronistische Tabelle der wich-
tigsten Ereignisse aus Welt- und Kirchengeschichte beigefiigt. Besonders
dankenswert ist das Personen-, Orts- und Bilderverzeichnis. In dieser neuen
Ausstattung ist die Papstgeschichte fiir weitere Kreise vortrefflich geeignet
zur Orientierung und noch wertvoller gemacht durch das iiberaus schoéne
Bildermaterial. Die von berufenster Hand gebotene Ubersicht iiber die
lange Reihe der 260 Pipste ist zugleich ein umfassender Abri3 der Geschichte

der katholischen Kirche.
G. Schniirer.



	Rezensionen = Comptes rendus

