
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 33 (1939)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN — COMPTES RENDUS.

Rosenield, Hans-Friedrich: Der hl. Christophorus, seine Verehrung und
seine Legende. Eine Untersuchung zur Kultgeographie und Legendenbildung

des Mittelalters. Mit 8 Abbildungen und 3 Kartenbeilagen (Acta
Academiae Aboensis, Humaniora, X, 3). Kommissionsverlag Otto Harras-
sowitz, Leipzig 1937. xx-552 SS.

In diesem umfangreichen und inhaltsschweren Bande bietet uns H.-Fr.
Rosenfeld die bisher ausführlichste und in den wesentlichen Ergebnissen
wohl abschließende Darstellung der Probleme kultgeschichtlicher, hagio-
graphischer und ikonographischer Art, die sich an die Heiligengestalt des
hl. Christophorus anknüpfen. Einen wichtigen Einschnitt in der geschichtlichen

Entwicklung dieses ganzen Fragenkomplexes bildet die Entstehung
des legendarischen Zuges des Tragens Christi durch den Helden der Legende
und die etwa gleichzeitige, besondere ikonographische Darstellung des
hl. Christophorus als Christusträger in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts.
Diese zwei Faktoren beherrschten dann die ganze weitere Entwicklung der
Volksverehrung und der bildlichen Darstellung des Heiligen während der
großen Ausbreitung seines charakteristischen Kultes im weiteren Verlauf
des Mittelalters und im Beginn der Neuzeit. So hat der Verf. in
entsprechender Weise seine Darstellung in zwei chronologische Abschnitte
geteilt. In den ersten drei Kapiteln wird der Zeitraum bis zum Beginn
des 14. Jahrhunderts behandelt und zwar im 1. Kap. Die Verehrung des
hl. Christophorus in dieser Epoche (S. 3-143) ; das 2. Kap. bietet eine
Übersicht der Kultstätten im Abendland bis zum Beginn des 14.
Jahrhunderts (S. 144-346) ; im 3. Kap. wird die ursprüngliche Passio untersucht

(S. 347-365 ; S. 366 bringt Nachträge zu Kap. 1-3). Dem zweiten
Abschnitt gehören die beiden folgenden Kapitel an, nämlich Kap. 4 :

Die Entstehung der Christusträger-Legende und die ältere Ikonographie
des hl. Christophorus (S. 307-445) mit einem längeren Anhang : Übersicht
über die Verbreitung der bildlichen Zeugnisse bis zum Beginn des 16.
Jahrhunderts (S. 446-472) ; und Kap. 5 : Die Legenda Aurea und die von ihr
unabhängigen Fassungen (S. 473-498). Im Anschluß an dieses Kap.
veröffentlicht der Verf. zum ersten Mal eine bisher unbekannt gebliebene
deutsche Fassung der Legende (gegenüber den zwei bisher bekannten
Fassungen A und B als C bezeichnet) in Versen, aus einer Handschrift
(D 187) der Kirchenbibliothek zu Annaberg im Erzgebirge (jetzt der
Ratsbibliothek dort angegliedert) ; die Legende besteht aus 564 Versen (S. 500-519).
Ein Anhang enthält den lateinischen Text der ursprünglichen Passio nach
der ältesten, aus dem 8. Jahrhundert stammenden Überlieferung, wie sie
in einer Würzburger Handschrift vorliegt (S. 520-529). Mit einem Sach-



— 257 —

register (S. 530-535) und einem sehr umfangreichen Ortsregister (S. 536-551),
sowie Nachträgen bes. zu Kap. 4 und 5 (S. 552) schließt der Band ab.

Der hl. Christophorus ist ohne Zweifel ein geschichtlicher Heiliger,
ein christlicher Blutzeuge, wahrscheinlich aus Kleinasien. Eine altchristliche,

in Bithynien an der Straße von Chalkedon nach Nikomedeia gefundene
Inschrift gibt an, daß der Bischof Eulalius von Chalkedon im Mai 450
den Bau einer Kirche zu Ehren des hl. Christophorus begonnen und die
fertige Kirche am 22. September 452 eingeweiht habe, mit Niederlegung
von Reliquien des Heiligen im Altar. Sein Name findet sich im Martyrologium

Hieronymianum am 25. Juli und er stammt ohne Zweifel aus der
orientalischen Quelle, die der Verfasser des großen Martyrerverzeichnisses
benutzte, wenn auch im Osten der Festtag des Heiligen am 9. Mai
begangen wurde (Martyr. Hieron. edd. H. Quentin et H. Delehaye, Acta
Sanct. Nov. II, pars post., S. 525). Diese für das 5. Jahrhundert bezeugte
Verbreitung des liturgischen Kultes des hl. Christophorus im byzantinischen
Osten kann nur auf einer echten Überlieferung beruhen, die an den geschichtlichen

Martyrertod des Heiligen anknüpft. Echte historische literarische
Zeugnisse über ihn sind nicht vorbanden. Die Passio des Heiligen beruht
auf den apokryphen Akten des hl. Bartholomäus, die im 5. bis 6. Jahrhundert
entstanden sind und ist rein legendarisch. Wie diese Passio gebildet wurde,
behandelt der Verf. eingehend in Kap. 3, unter Zurückweisung irriger
Ansichten über ihren Ursprung. Die im Orient entstandene Verehrung des
hl. Christophorus (S. 8 ff.) kam dann früh ins Abendland, wie es mit vielen
andern orientalischen Heiligen der Fall war. In ausführlichster Weise
behandelt der Verf. in Kap. 1 und 2 die geographische Verbreitung der
Verehrung des hl. Christophorus in allen Gebieten des christlichen Abendlandes

und er sucht die besondern Anlässe aufzudecken, die zu der weiten
Ausbreitung des liturgischen wie des populären Kultes des Heiligen Anlaß
gaben. Interessant ist die Beobachtung, daß besonders einzelne Gegenden
in charakteristischer Weise die Verehrung pflegten durch Kirchen, Kapellen,
Altäre, Hospize, die dem hl. Christophorus geweiht wurden, sowie durch
bildliche Darstellungen in Kirchen und Kapellen. Und hier treten einige
Pilgerstraßen und dann die Alpenpässe, vor allem die Gegenden im Süden
dieser Pässe, in bezeichnender Weise hervor ; in Mittel- und Oberitalien
ist Christophorus frühzeitig zum Pilgerheiligen geworden. Aber auch
andere Beziehungen schufen Mittelpunkte seiner Verehrung, die sich früh
z. B. in St. Gallen und auf der Reichenau feststellen läßt (S. 130). So ist
das Alpengebiet und mit ihm die Schweiz in den Untersuchungen über
die Ausbreitung des Kultus des Heiligen (S. 128 ff.) wie in der Statistik
der Denkmäler in hervorragender Weise beteiligt (Diöz. Genf, S. 206 ;

Diöz. Konstanz, S. 302 ff.; Diöz. Chur, S. 309 f.; Diöz. Basel, S. 318;
Diöz. Lausanne, S. 320 ; Diöz. Sitten, S. 321). Unter den Denkmälern der
Diöz. Lausanne wird S. 321, Num. 640 ein « Glasgemälde in der Kirche
zu Hauterive, um 1325, jetzt in St. Nikolaus in Freiburg i. Ü. » aufgeführt,
mit der irrigen Angabe bei Hauterive : « Kant. u. Bz. Neuenburg ». Es
handelt sich um die alte Zisterzienserabtei Hauterive bei Fribourg, deren
Glasfenster bekanntlich in die Chorfenster von St. Nikolaus gebracht

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 17



— 258 —

worden waren ; allein sie sind vor mehreren Jahren wieder in die Abteikirche

von Hauterive bei Freiburg i. Ü. gebracht worden, unter Ergänzung
der fehlenden und anderswo heute aufbewahrten Teile durch H. H. Brodlet ;

nach Mitteilung des letztem war in den ursprünglichen Glasfenstern kein
hl. Christophorus vorhanden. Bei der Untersuchung des Ursprunges des

Christophoruskultus in Neapel, unter byzantinischem Einfluß, wird die
Festangabe des Heiligen auf dem berühmten Marmorkalender von Neapel
aus der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts besonders betont (S. 17-18).
Nach der neuesten Untersuchung von P. Delehaye über den Charakter
und den Zweck dieses Kalenders (Analecta Bollandiana 1939, S. 7 ff.)
bildete dieser kein wirklich in praktischem Gebrauch stehendes
Festverzeichnis der Kirche von Neapel, sondern er bezweckte nur die Verherrlichung

der Märtyrer und den apologetischen Hinweis auf sie im
allgemeinen ; so kann er nicht als sicheres Zeugnis für den tatsächlich bestehenden
Kult des hl. Christophorus gewertet werden. Welches gewaltige Material
der Verf. in diesem Abschnitt aufgesucht und verwertet hat, ergibt sich
aus der «Statistischen Übersicht», S. 341-346, wo für alle in Betracht
kommenden Gegenden des Abendlandes insgesamt 1267 Orte mit
selbständigen Patrozinien (Kirchen, Kapellen, Klöster, Spitäler) und 1746
andere Kultdenkmäler (Altäre, liturgische Zeugnisse, Reliquien, Altarbilder

und andere Bilder des Heiligen) aufgezählt werden, die in der
Darstellung verwertet wurden : eine gewaltige Arbeitsleistung in dem
Aufsuchen des Materials und dadurch ein Kriterium für den reichen Inhalt
und ein Hinweis auf das Interesse, das die Untersuchung für so zahlreiche
Gegenden bietet.

In der Untersuchung über die Entstehung des Zuges vom Tragen
Christi durch den Fluß, der abendländischen Christusträger-Legende, die
mit der ursprünglichen Passio verbunden wurde, kam Rosenfeld zu dem
interessanten Ergebnis, daß diese Legende aus der um die Mitte des 12. Jahrh.
entstandenen Darstellung des hl. Christophorus als Träger des Heilandes
sich gebildet hat (S. 429 ff.). Die Parallele dazu bot die Legende des

Julianus Hospitator, die im 12. Jahrhundert vorhanden war, und berichtet,
dieser Heilige habe sich an einem reißenden Flusse niedergelassen um arme
Pilger zu beherbergen und sie in seinem Kahn über den Fluß zu setzen.
Und in einer Nacht holte er so einen vor Kälte fast erstarrten Mann über
den Fluß und trug ihn in seine Hütte ; dort erwies er sich als Christus
selbst. Alle Einzelheiten der Legende lassen sich aus dem Namen und der
alten abendländischen Darstellung des hl. Christophorus erklären. Die
ältesten bildlichen Darstellungen des Heiligen im Abendlande, die wohl
mit dem 10. Jahrhundert beginnen (ältestes Bild in S. Maria antiqua in
Rom), bieten nichts, was über die ursprüngliche Passio hinausgeht (S. 378 ff.).
Allein um die Mitte des 12. Jahrhunderts erscheint gleichzeitig im südlichen
Alpengebiet und in Portugal das neue Motiv des Christustiägers ; zunächst
nur ikonographisch, ohne Handlung, in Form eines Attributes des Heiligen,
neben dem grünenden Stab, den er in der Hand trägt (S. 391 ff.). So ist
Christophorus wohl der erste Heilige, der durch Wortillustration, d. h.
durch in das Bild übertragene etymologische Interpretation seines Namens



— 259 —

dargestellt wurde. Der Umstand, daß diese bildliche Auffassung rasch
eine besondere Entwicklung im Südalpenland gefunden hat, wo in
S. Vincenzo di Galliano die Riesengestalt des Heiligen mit dem grünenden
Stab im Anfang des 11. Jahrhunderts begegnet, weist wohl darauf hin,
daß diese Darstellung hier ihren Ausgang genommen hat. Und die
Christusträger-Legende ist wahrscheinlich in der gleichen Gegend entstanden.
Unter dem Einfluß der Legende bildete sich dann das Motiv des Tragens
Christi durch die Wellen des Stromes mit den Einzelheiten, das vom
13. Jahrhundert ab sich so weit verbreitete, in Parallele mit der
Volksverehrung des Heiligen. In den Ausführungen des Verfassers über diese
Probleme finden sich eine Reihe von interessanten und wichtigen
Hinweisen und Erörterungen über die Bilder wie über die Legende. Unter
den zahlreichen ikonographischen Denkmälern, die im Anhang zum 4. Kap.
(S. 446 ff.) verzeichnet werden, mit entsprechenden bibliographischen
Angaben, sind auch verschiedene Gebiete der Schweiz vertreten (z. B. alte
Diöz. Konstanz, S. 460 f. ; Diöz. Chur mit Tessin, S. 461 f. ; Diöz. Basel
und Diöz. Lausanne, S. 464). Ihre am meisten verbreitete Fassung erhielt
die abendländische Christophoruslegende mit dem Motiv des Tragens
Christi durch den Strom als Einleitung durch die Redaktion in der Legenda
aurea des Jacobus von Varazze. Neben ihr werden im 5. Kap. (S. 473 ff.)
die drei deutschen Fassungen kritisch untersucht, zu dem Zwecke, aus
diesen vorhandenen Fassungen die älteste Form der Christusträger-Legende,
wie sie im südlichen Alpengebiet geschaffen wurde, zu erschließen. Für
einzelne Züge läßt sich mit größter Wahrscheinlichkeit annehmen, daß
sie der Urfassung angehörten. Die Arbeit Roscnfelds bildet so einen sehr
wichtigen und interessanten Beitrag zur Hagiographie, zur religiösen Volkskunde,

zur christlichen Ikonographie und zur Legendenforschung. Ihre
Ergebnisse sind in allen wesentlichen Punkten durch die eingehende
kritische Untersuchung gesichert und die so zahlreichen Denkmäler und
Quellenzeugnisse aus weiten Gebieten des Abendlandes, die vom Verfasser
herangezogen wurden, erhöhen ihre Bedeutung und ihren Wert.

/. P. Kirsch.

Geschichte der Stadt Bremgarten im Mittelalter. Beiträge zur
Geschichte einer mittelalterlichen Stadt. Von Dr. Eugen Bürgisser. (Argovia
49. Bd. 1937.) 188 S. Verlag H. R. Sauerländer & Co. Aarau.

Das schöne Reuß-Städtchen findet in dieser Arbeit für die ersten
Jahrhunderte seines Bestehens eine gediegene Darstellung. Sie darf gleichsam

als Jubiläumsschrift aufgefaßt werden, da sein Name zum erstenmal
im habsburgischen Nachteilungsvertrag von 1238-39 genannt ist. 1246 ist
sie bereits als civitas bezeichnet. Eingehend wird die Stadtverfassung
untersucht. Beachtenswert ist vor allem das Kapitel über die städtische
Vogtei. Bremgarten zeigt nämlich unter den österreichischen Städten im
Aargau den Sonderfall, daß es als einzige Stadt Vogteirechte in größerm
Umfang erwarb und diese bis 1798 zu behaupten vermochte. Anschließend



— 260 —

an die Darstellung des städtischen Haushalts untersucht B. die Verhältnisse
der städtischen Bürgerschaft, besonders ihre Herkunft. Der absolut
demokratische Charakter der Stadtverfassung, der dauernd gewahrt blieb, ermöglichte

das Aufkommen stets neuer Geschlechter, so daß sich ein Patriziat
nicht zu bilden vermochte. Die Stadt zählte zu Ende des Mittelalters
900-1000 Einwohner. Sie lebten von den Erzeugnissen der Handwerke,
die sie auf den Wochenmärkten feilboten ; andere waren infolge der
günstigen Verkehrslage Schiffer auf der Reuß oder lebten vom Verkehr
mit Zug und Zürich, das sie mit Gemüse, Obst und Getreide belieferten
und woher sie dafür gewerbliche Erzeugnisse bezogen. Br. blieb freilich
immer Kleinstadt, und wegen der Kleinheit und der Nähe Zürichs kam
es nicht zur Ausbildung einer starken Produzentengruppe, d. h. es

entstanden keine Zünfte. Das Gesamtbild der städtischen Wirtschaft bleibt
ein recht bescheidenes.

Uns interessiert vor allem das 4. Kapitel über die kirchlichen
Verhältnisse Bremgartens (S. 96-142). Die Pfarrei wurde ziemlich sicher schon

vor 1258 selbständig, war aber noch 1275 schwach dotiert. Der Großteil
der Kirchherren und Leutpriester stammte aus ritterlichen Geschlechtern.
Die Pfarrkirche unterstand ganz dem Rate der Stadt, der sich intensiv
auch in kirchliche Angelegenheiten einmischte. So hat er z. B. 1510 die
Abhaltung einer täglichen Vesper verlangt. Selbst eine eigene Gerichtsbarkeit

über den Leutpriester und die Kapläne machte er gegenüber dem
bischöflichen Gerichte geltend. 1519 mußte der damalige Dekan Bullinger
(Vater des Reformators) der Obrigkeit ausdrücklich erklären, daß es ihm
und nicht dem Rate zustehe, die Pfarrei zu verwalten Dem Pfrundwesen
schenkt B. besondere Aufmerksamkeit. Er schreibt : « Eine der
auffälligsten Erscheinungen des ausgehenden Mittelalters ist die stets
zunehmende Zahl frommer Werke und kirchlicher Stiftungen Trotz der
Übelstände, an denen die Kirche litt, wagte niemand an ihrer Heilskraft
zu zweifeln. Die äußere Erscheinung der Kirche war der Reform bedürftig,
nach der man schrie, die Lehre aber sollte nicht angetastet werden ». Die
Zahl der 12 Kaplaneien ging weit über die Bedürfnisse der Seelsorge hinaus;
sie wollten jedoch mit der Seelsorge wenig zu tun haben. Um die
Mitte des 15. Jahrhunderts mußten sich darum die Leutpriester im
Pfrundbriefe verpflichten, einen Helfer zu haben. Später wurde sogar
eine selbständige Helferei geschaffen, obwohl damals schon 6 Pfründen
vorhanden waren. Diese Stiftungen waren der Ausfluß der religiösen
Bedürfnisse eines Einzelmenschen ; sie sollten weniger der Allgemeinheit
als dem Seelenheile des Stifters dienen. « Einen praktischen Nutzen hatte
die Kirche, sehen wir von dem privaten Gebete und dem guten Beispiele
tugendhafter Pfründner ab, sonst von den meisten dieser Pfründen wohl
nicht », sagt G. Keller in seiner Abhandlung « Die oberschwäbischen
Pfründen des Bistums Konstanz und ihre Besetzung 1275-1508 » (S. 140).
Wenn Albert Braun in seiner Abhandlung « Der Klerus des Bistums Konstanz
im Ausgange des Mittelalters » (Münster 1938 ; Besprechung in dieser
Zeitschrift, letzter Jahrgang S. 318-20) sagt, die Bischöfe hätten auf die
Pfründen fast gar keinen Einfluß mehr gehabt, da sie überwiegend ihrer



— 261 -
Kollatur entzogen waren, sic also keinen Einfluß auf die Besetzung
ausüben konnten, so erbringt Bremgarten hiefür geradezu eine glänzende
Bestätigung : denn sämtliche Pfründen unterstanden der Kollatur und
dem Pratronatsrecht des städtischen Rates. Unbedeutend waren die
klösterlichen Niederlassungen und Bruderschaften. Die Prediger, Augustiner
und Franziskaner besaßen in der Stadt Häuser. Die Verwaltung der
Pfründen besorgte ein von der Stadt gesetzter Vogt und Pfleger. Da die
Pfründen vielfach nicht gut dotiert waren, finden wir auch hier das
allgemeine Übel der Pfründenkumulation. Der Rat schärfte schon 1420 für
die Pfarrkirche Residenzpflicht ein.

Über das Leben und die Bildung des Bremgartener Klerus ist wenig
überliefert. Die Zahl der Jahrzeitstiftungen ist beträchtlich. Sie bestanden
nicht nur in Geld- oder Getreidespenden, sondern den mannigfachsten
Vergabungen. Die Bremgartner wallfahrteten in erster Linie wohl nach
Einsiedeln ; einzelne zogen auch nach Rom, Loretto und nach St. Niclaus
de Portu in Varangéville in Lothringen. In enger Verbindung mit den
kirchlichen Vertretern stehen die sozialen Schöpfungen der Stadt (S. 166-182),
wie Spital, Siechenhaus, Schule, die der Kirche ihre Entstehung verdanken.
« Die weltliche Obrigkeit, in Bremgarten der Rat, nahm erst Anteil an
diesen Einrichtungen, wenn sie sich derart entwickelt hatten, daß wichtige
Interessen der Öffentlichkeit damit verbunden waren ». Das war jedoch
schon sehr frühe der Fall ; namentlich strebte sie eine Kontrolle über das
in diesen Instituten investierte bürgerliche Vermögen an. Über das Sondcr-
siechenhaus für Aussätzige mag als kulturgeschichtlich interessant folgendes
festgehalten werden : auf der Südseite der Kirche war ein Fenster
herausgebrochen, « wan der priester unser herren und gott hat wellen uffheben,
hat man selbiges fenster geöffnet, daß die armen lütt gott den herren haben
auch ansichtig können werden ». War die Schule sonst fast immer kirchlichen

Ursprungs, so erfolgte in Br. ihre Errichtung durch die Bürgerschaft.
Sie gelangte darum auch in die Hand des Rates, wodurch die Beziehungen
mit der Kirche keineswegs aufgehoben erscheinen. Die meisten
mittelalterlichen Schulmeister Bremgartens waren clerici uxorati, verheiratete
Kleriker, die die niedern Weihen empfangen hatten. Später wurde die
Lehrstelle durch den Rat immer mit bestimmten Pfründen verbunden.
Auf diese Weise blieb der kirchliche Einfluß gewahrt. Wiederholt war
vor der Reformation mit dem Schulmeisteramt das des Stadtschreibers
verbunden. Zu eigenartiger Berühmtheit gelangte der Berner Johann Bali,
magister artium, 1439 Schulmeister, Stadtschreiber und Notar in
Bremgarten, der später als Schulmeister und Stadtschreiber in Thun als berüchtigter

« Reliquiensammler » einen Namen erlangte. Der bedeutendste vor-
reformatorische Schulmeister Bremgartens war Johannes Buchstab von
Winterthur, der später in Zofingen mit religiösen und theologischen Schriften
entschieden gegen die Reformation Front machte. Von seiner pädagogischen
Arbeit ist noch ein Wörterbuch für die Jugend erhalten. Die Schulen
müssen offenbar nicht schlecht gewesen sein, denn die Zahl der
Bremgartener, die auf den Hochschulen studierten, ist groß : es sind über
50 Namen bekannt, am meisten in Basel und Heidelberg. Nadler schreibt



- 262 —

in seiner Literaturgeschichte der deutschen Schweiz : « Die Schule
Bremgartens war eine Pflanzstätte, die zumal seit Anfang des 15. Jahrhunderts
manches Stift und manche eidgenössische Stadt mit Lehrern versorgte ».

Wir nennen nur den Zürcher Chorherrn Konrad von Mure, den Humanisten
Nikolaus von Wile, den Zürcher Reformator Heinrich Bullinger, den
Dramatiker Johannes von AI in Baden und den Chronisten Werner Schodeler.

So liegt uns in der Arbeit Bürgissers ein beachtenswerter Beitrag zur
Geschichte einer mittelalterlichen Stadt, ihrer Verfassung und
Rechtsgeschichte vor. Besonders erfreulich ist, daß er auch die kirchlichen
Verhältnisse in so ergiebiger Weise in den Kreis der Betrachtung zog. Denn
gerade über jene Zeit besitzen wir in dieser Richtung noch ziemlich wenig
Untersuchungen. Erst wenn viele solche vorliegen, wird es möglich sein,
über die kirchliche Organisation und die seelsorglichen, sozialen und
Bildungsverhältnisse des Klerus in der Vorreformationszeit ein richtiges,
auf umfassenden Studien beruhendes Bild zu entwerfen.

Karl Schönenberger.

Histoire de l'Eglise, publiée sous la direction de A. Fliehe et V. Martin.
T. V. Grégoire le Grand, les Etats barbares et la conquête arabe (590-757),

par Louis Bréhier et René Aigraùl. Paris, Bloud et Gay, 1938. 576 p. in-8°
60 fr.

Le 5me volume de cette Histoire de l'Eglise a paru avant le 6me. Il
est dû à la collaboration de M. l'abbé Aigrain, professeur aux Facultés
catholiques de l'Ouest, qui a rédigé les pages concernant l'Occident, et de
M. Bréhier, qui a écrit celles qui ont trait à l'Eglise d'Orient.

Les chapitres, au nombre de seize, sont assez longs. Le premier est
consacré à saint Grégoire le Grand : sa vie, ses écrits, son activité,
principalement en Italie et vis-à-vis des Lombards. L'attachante figure du pontife
se retrouve en tête de la plupart des chapitres qui suivent, et tout d'abord
de celui où M. Bréhier fait l'histoire des rapports entre Rome et Constantinople

pendant la dernière décade du VIme siècle et la première du VIIme.
11 souligne que le Pape n'a pas exagéré la servilité vis-à-vis de l'empereur
d'Orient : les expressions dont il se servait étaient voulues par le protocole.
S'appuyant d'autre part sur un travail du F'. Delehaye (Sirena Buliciana,
1924) il fait remarquer que, contrairement à l'opinion courante, la formule
servus servorum Dei fut employée, par des papes et des évêques, bien avant
saint Grégoire le Grand.

Maître de la Syrie depuis 18 ans (611-629) et de l'Egypte à partir de

618, Chosroès II, par pure raison politique, favorisait le monophysisme,
dans lequel il voyait une doctrine faisant opposition à l'Empereur. Héra-
clius résolut alors d'aller attaquer les Perses chez eux, ce qui les contraignit

à rappeler leurs troupes qui progressaient en Asie Mineure. Ils lancèrent
contre Constantinople les Avars, qui furent battus, tandis que Héraclius
poursuivait l'envahissement de la Perse. Chrosroès fut assassiné par une



— 263 —

bande dirigée par son fils, qu'il avait voulu déshériter, et qui offrit la paix
à l'Empereur.

M. Bréhier passe ensuite à l'examen des dernières controverses chris-
tologiques. Partant de ce principe que la faculté d'agir et de vouloir est
affaire de la personne, le monoénergisme n'admettait qu'une seule volonté
dans le Christ, tandis que le monothélisme « laissait de côté les questions
d'hypostase et de nature pour insister sur la parfaite harmonie entre la
volonté divine et la volonté humaine du Christ, qui se résolvaient ainsi
en une volonté unique » (p. 132). Pour gagner l'Arménie (laquelle se méfiait
maintenant de tout ce qui venait de Constantinople) en vue de la conquête
de la Perse, et pour arriver à l'union, en Egypte et ailleurs, au moment
où les Arabes menaçaient de conquérir l'Orient, Héraclius. qui, dans le
même but. faisait également pression sur les Juifs pour les obliger à recevoir
le baptême, adopta le monoénergisme. La nouvelle erreur était propagée
par Sergius, patriarche de Constantinople, tandis que s'y opposait le moine
Sophronius, devenu patriarche de Jérusalem. Devant les progrès de l'Islam,
qui poursuivait ses conquêtes en Syrie puis en Perse, on essaya d'étouffer
la controverse ; mais Sergius, aidé de Pyrrhus, qui allait lui succéder, lança
l'Ekthesis (exposition) : déclaration doctrinale aux termes de laquelle
il ne fallait dire ni une, ni deux énergies, mais une volonté, sans confusion
des natures (qui gardent chacune leurs attributs), et une personne.

L'orthodoxie fut défendue dans la suite par le moine saint Maxime,
ancien secrétaire de l'Empereur, et « l'un des premiers théologiens, contrairement

à une opinion commune, qui se soient inquiétés de la doctrine du
monoénergisme » (p. 119). Héraclius, peu avant de mourir, avait reconnu
l'échec de sa politique religieuse. Par le Typos (ou la Règle) son deuxième
successeur, Constant, interdit de parler aussi bien de une que de deux
volontés ou opérations. Le concile du Latran de 649, qui fut presque
œcuménique, condamna à la fois l'Eckthèse et le Type. La cour byzantine
se livra alors à des représailles : le pape Martin fut arrêté, transféré à

Constantinople ; indignement traité, il mourut en exil. Le moine Maxime et
ses compagnons furent, de la part de l'empereur, l'objet de non moins
sauvages mesures, celles que l'on retrouve d'ailleurs dans la suite — yeux
crevés, nez coupés, langues arrachées — surtout de la part de Justinien II,
ce « fou couronné », comme l'appelle M. Bréhier (p. 471), dans les tragédies
de palais qui caractérisent alors la cour byzantine. La paix religieuse fut
enfin rendue au concile de Constantinople de 680, le sixième concile
œcuménique, qui fut présidé par l'empereur Constantin IV, ayant à sa gauche,
soit à la place d'honneur, les trois apocrisiaires qui représentaient le Pape.

Pendant ce temps, les Arabes avaient envahi l'Egypte puis l'Afrique.
Malgré les quelques trahisons qui se produisirent, il serait faux de croire
qu'ils furent bien accueillis. Cependant, en Egypte du moins, ne fût-ce
que par intérêt, ils ne cherchèrent pas à convertir les chrétiens, parce que
seuls ceux-ci avaient à payer l'impôt exigé par les nouveaux arrivants.
Pour le reste, le sort des populations ne changea guère : par calcul
politique encore, les évêques melkistes furent chassés, tandis que les jacobites
étaient rétablis sur leurs sièges. En Afrique, les Berbères résistèrent à l'in-



— 264 —

vasion, mais inutilement. Ce fut la fin de la domination byzantine et, à

peu de chose près, la fin de l'Afrique chrétienne, dont M. Aigrain décrit
les derniers vestiges jusqu'à Léon IX et Grégoire VIL

Deux chapitres sont consacrés à l'Espagne et à l'Angleterre
chrétiennes. Là encore, et surtout naturellement dans le second, on retrouve
saint Grégoire. En Espagne, « l'union trop étroite de l'Eglise et de l'Etat,
ou, pour parler plus exactement, leur confusion, les paralysait tous deux »

(p. 266, d'après Magnin, L'Eglise wisigothe au VII""i siècle). La politique
royale avait obligé les conciles (qui, selon le mot du P. Séjourné, avaient
souvent l'apparence de « Cortes ») à persécuter les Juifs; et, en 711,

l'Espagne passait aux Musulmans. M. Aigrain raconte ensuite la conversion
des petits royaumes anglo-saxons. Il nous entretient des usages des
chrétientés celtiques et trace le portrait d'hommes tels que saint Théodore
de Tarse, évêque de Cantorbéry, que son caractère énergique, parfois même
presque brutal, mit en conflit avec saint Wilfrid. Celui-ci, de son côté,
n'était pas très conciliant. Il se fit donner raison par Rome, qui avait en
lui, en saint Benoît Biscop, en d'autres encore, des partisans d'un dévouement

absolu. Le travail de ces fortes personnalités et d'un savant comme
Bède le Vénérable inaugure cette Angleterre chrétienne, qui allait être,
en Occident, le dernier foyer de la culture antique en même temps que le
centre le plus actif de la réforme morale et de l'expansion de la foi.

Dans les royaumes anglo-saxons, nombre de monarques périrent assa-
sinés. Pour la Gaule, M. Aigrain nous trace le tableau non moins sombre
des cruautés de la dynastie mérovingienne à son déclin, et précise l'attitude
et le rôle de l'Eglise pendant l'ascension des maires du palais. Il consacre
le dernier paragraphe de ce chapitre à l'état religieux et intellectuel de la
Gaule franque : ses évêques — les uns saints et d'autres indignes — ses
conciles, ses écrivains, sa liturgie.

La présentation des papes de cette époque, dont plusieurs grecs et
syriens, ainsi que des titulaires de certains sièges êpiscopaux, oblige
M. Aigrain à revenir sur la question du monothélisme. Il raconte les débuts
de l'Etat pontifical : alors que Charles Martel, invité par Grégoire II à venir
à son secours contre les Lombards, n'avait pas répondu à l'appel, Pépin,
après le voyage d'Etienne II en Gaule, descend à deux reprises en Italie
et remet au Pape les territoires restitués par Aistulf.

Les deux chapitres suivants nous ramènent en Orient. M. Bréhier
expose, en spécialiste, les débuts de la querelle des images. Il hésite à croire
que la dynastie isaurienne ait pratiqué d'importantes réformes politico-
sociales, et n'adopte pas, par conséquent, la thèse de M. Diehl, mettant
la persécution iconoclaste en relation avec ces transformations. Il reconnaît
que le problème est compliqué : avant l'ouverture du conflit, le culte des

images frisait parfois l'idolâtrie, et, durant la deuxième période de la
controverse, il y eut des moines parmi leurs adversaires. L'offensive partit
des évêques d'Asie Mineure. Constantin V, fils de Léon l'Isaurien, fut,
comme son père, un homme d'Etat remarquable, un chef militaire de
premier ordre ; mais il fut aussi un sectaire tyrannique et cruel, qui en voulait
aux moines, et qui professait des doctrines hétérodoxes sur d'autres points



— 265 —

que celui des images. Il réunit le concile iconoclaste de 754, sur les décisions

duquel il s'appuya dès lors pour instaurer dans l'Empire un véritable régime
de terreur.

M. Bréhier nous entretient ensuite de la vie intérieure dans l'Eglise
d'Orient, de sa liturgie, de ses moines. On constate, après les persécutions
qui ont ravagé ces contrées, un fléchissement dans les caractères, un
affaiblissement du sentiment religieux, une recrudescence au contraire des

superstitions païennes et, si étonnant que cela puisse paraître, une
diminution du césaropapisme.

Les deux derniers chapitres sont consacrés à l'Occident : M. Aigrain
nous parle du monachisme, de la règle de saint Césaire, de l'activité de
saint Colomban, ainsi que d'autres missionnaires, irlandais ou anglo-saxons,
spécialement de saint Willibrord et de saint Boniface. Le volume se termine
par des considérations sur le temporel des églises d'Occident : celle de Rome
en particulier — et là encore apparaît l'influence bienfaisante de saint
Grégoire — et sur les conséquences qui en résultèrent, au point de vue
social, pour les esclaves, les colons et les serfs d'église.

Signalons encore quelques points spéciaux : M. Bréhier n'hésite pas
à taxer de légendes l'incendie de la bibliothèque d'Alexandrie par les Arabes
(p. 154, n. 3), celui de la bibliothèque de l'université de Constantinople
avec ses professeurs par Léon l'Isaurien (p. 451), l'histoire de la main coupée
de saint Jean Damascene (p. 455, n. 2), les racontars répandus au sujet
de Constantin V sur ses tares physiques ainsi que les explications saugrenues
données de son surnom de Copronyme (p. 457, n. 3). Il ne pense pas que
Grégoire II ait tenu, peu avant sa mort, un concile en faveur des images :

on aura confondu avec son successeur (p. 455, n. 4). Jean Maron, soi-disant
patriarche melkite d'Antioche, aux environs de 700, est un personnage
créé de toutes pièces par les écrivains maronites (p. 481). M. Aigrain doute,
contre le P. Séjourné, qu'Isidore de Seville soit l'auteur de la collection
dite Flispana (p. 244). Sur le cas d'Honorius dans l'affaire du monothé-
lisme, il n'y a que deux notes (p. 122, n. 1 ; 190, n. 2) : le Pape a été condamné,
au 6me concile œcuménique, pour son erreur considérée comme une faute
personnelle et sans protestation des légats ni des papes. C'est Jean IV qui
a tenté de donner cette explication de la pensée d'Honorius : il parle de la
seule volonté humaine dans le Christ, qui n'est pas, comme la nôtre, tiraillée
entre la chair et l'esprit (p. 401, n. 3). Au sujet des origines de l'Etat
pontifical, M. Aigrain insiste sur la valeur toujours très grande du livre de

Mgr Duchesne ; il signale, ici et ailleurs, les travaux « très importants »

de M. Levillain ; il critique par contre les thèses aventureuses de M. E.
Caspar et il fait à M. Macaigne et à M. Schnürer le reproche d'avoir admis
l'authenticité du Fragmenturn Fantuzzianum (p. 391, n. 1 et 429, n. 3).

Il introduit dans son exposé des notes précieuses sur l'histoire de la liturgie
(pp. 385 sq., 409, n. 3 ; 416, n. 2). De la Suisse il est parlé indirectement
au chap. XI sur l'Eglise franque à l'époque mérovingienne (où est cité
plusieurs fois le livre de M. E. P. Martin : Etudes critiques sur la Suisse à

l'époque mérovingienne ; il aurait fallu signaler également les études de

Mgr Besson) ; il en est question explicitement au chap. XV, où M. Aigrain



— 266 —

nous parle d'Agaune (p. 510), de saint Colomban et de ses disciples (p. 513

sq.), de saint Fridolin et de saint Pirmin, sur l'origine duquel il évite de se

prononcer (p. 531 sq.).
Par l'ampleur de ses informations et la richesse de sa documentation,

par les aperçus intéressants et les conclusions nouvelles qu'il présente,
ce volume est digne de tous points des précédents. Il expose, dans ces
chapitres qu'il était difficile de grouper, comme dans les tomes précédents,
en parties constituant un tout organique, des faits qui ont amené une
répercussion constante de l'Orient sur l'Occident et réciproquement : d'une
part, chez les Grecs, des controverses théologiques qui préparent la rupture
entre les deux Eglises — elle est en somme consommée en 754 — mais
auxquelles met fin brusquement, dans plusieurs pays, l'invasion des Arabes,
tandis que d'autre part, en Occident, la conversion des barbares dicte à

l'Eglise romaine une orientation nouvelle, géographiquement plus
restreinte, et l'incite à chercher auprès de ces nouveaux enfants l'appui dont
elle a besoin et dont l'aboutissement sera la création de l'Empire romain
d'Occident.

L. waeber.

Stœcklin Alfred : Der Basler Konzilsversuch des Andrea Zamometic
vom Jahre 1482. Basel, J. u. F. Heß 1938. viii -238 SS. Kart. Fr. 9.50 ;

geb. 11.50.

Als im Sommer 1448 die Basler Konzilsherren die alte Rheinstadt
verließen, um in Lausanne mit ihrem Papst Felix V. das Schisma
fortzusetzen, ahnte wohl keiner von ihnen, daß das gleiche Basel nur wenige
Jahrzehnte später neuerdings zum Mittelpunkt eines Konzilsversuchcs
und schismatischer Umtriebe werden sollte. Die fieberhaften Bemühungen
des slavonischen Erzbischofs Zamometic im Jahre 1482 sind übrigens
lange Zeit wenig bekannt geblieben. Jakob Burckhardt hatte zwar schon
1852 sich mit dem Stoff beschäftigt. 1903 war vom Freisinger Professor
J. Schlecht der erste Teil einer einläßlichen Monographie erschienen, deren
Fortsetzung indes Manuskript bleiben sollte. Da kam Alfred Stœcklin
in die glückliche Lage, den Nachlaß Schlechts über die Zamometic-Frage
frei benützen zu dürfen, so daß er, zusammen mit neuaufgefundenen
Quellen meist italienischer Herkunft, ein in der Hauptsache abschließendes
Bild dieser zeitgeschichtlich interessanten Konzilsbestrebungen bieten kann.

Die Aktion des Dominikaners Andrea Zamometic, Erzbischofs von
Granea, des frühern kaiserlichen Gesandten an der Kurie, die am 25. März
1482 mit der Proklamation eines allgemeinen Konzils im Basler Münster
eingeleitet wurde, richtete sich gegen seinen ehemaligen Freund, Papst
Sixtus IV., der wegen persönlicher Konflikte abgesetzt werden sollte.
Die äußere Begründung für sein Vorgehen fand der kampflustige Kirchenfürst

in der damals in Basel noch vielfach vertretenen konziliaren Idee
und in den Hinweisen auf die Notwendigkeit einer Reform. Dank der
Schärfe und Heftigkeit seiner Propaganda vermochte er tatsächlich während
Monaten weitere unzufriedene Kreise für seinen Plan zu gewinnen.



— 267 —

In Basel selbst stellten sich vorab einige Professoren der Universität
auf seine Seite, wie der bekannte Kanonist Ulrich Surgant ; als
Konzilssekretär finden wir den durch seinen Bruder-Klausen-Traktat oft genannten
Peter Numagen. Diese Schrift entstand allerdings erst nach 1482, vermutlich

im Kloster Lützel, wohin sich der Verfasser nach dem Scheitern des
Konzils geflüchtet hatte. Bürgerliche Kreise Basels erwarteten von dem
geplanten Unternehmen geschäftliche Vorteile. Die eidgenössischen Orte
verblieben indes in kühler Zurückhaltung ; sie hatten mit ihren innern
Wirren, den unangenehmen Folgen der Burgunderkriege, genug zu tun.
Da auch der kaiserliche Hof keine klare Stellung bezog, blieb für die
Propaganda zugunsten der Kirchenversammlung nur Italien. Im kleinen
Ferrara bildete sich auch tatsächlich aus dem Gegensatz zu Papst und
Venedig heraus eine bescheidene Anhängerschaft für Zamometic ; ähnlich
in Florenz und Neapel. In diesem Kreise bewegen sich nun die intensiven
Bemühungen des « Konzilsmachers » und seiner Freunde. In der päpstlichen

Abwehraktion begegnen uns z. T. bekannte Namen, wie Jost von
Silenen, damals Bischof von Grenoble, der spätere Konstanzerbischof
Hugo von Hohenlandenberg, aber auch namhafte Humanisten, Sebastian
Brant, Amerbach, Heynlin am Stein und Wimpfeling. Trotz eifrigster
offizieller und persönlicher Werbung für den Konzilsgedanken, trotz
Ausnützung aller publizistischen und politischen Möglichkeiten gelingt es

Zamometic nicht, eine nur einigermaßen imponierende Partei zu gewinnen.
Denn Rom weiß den Feind mit seinen eigenen Waffen zu bekämpfen.
Vor allem treibt es ihn durch ein scharfes disziplinarisches Vorgehen in
die Enge. Die Exkommunikationsbullc bleibt zwar anfänglich unwirksam ;

nicht weniger als fünfmal suchen die zähen Baslerbürger die päpstlichen
Gesandten durch Appellationen nach Rom von sich abzuschütteln, bis
deren Führer Gerardini die Widerspenstigen zum kanonischen Prozeß
nach Rheinfelden lädt und bei weiterer Ablehnung Stadt und Volk von
Basel das Interdikt androht.

Die letzte Entscheidung gibt allerdings Kaiser Friedrich III., der auf
Betreiben des päpstlichen Gesandten Gratia Dei nach längerm Zögern
sich entschließt, das Konzil samt seinem Helden fallen zu lassen. Der
Legat und Jost von Silenen leiten die abschließenden Verhandlungen mit
den Baslern, die zur Festnahme des Zamometic führen ; er findet 1484

im Kerker einen gewaltsamen Tod.
Stœcklin hat es sich viel Mühe kosten lassen, die erreichbaren Quellen

zu erfassen und zu deuten, um auf gediegen wissenschaftlicher Grundlage,
ohne Effekthascherei, ein eindrucksvolles Bild dieses erfolglosen, aber
doch vielfach aufschlußreichen Versuches zu zeichnen. Das Buch, das
Person und Wirken des unglücklichen Zamometic stets in den engsten
Zusammenhang des europäischen Geschehens stellt und mit viel
psychologischem Verständnis den im Zeitalter der Renaissance mit Vorliebe
gepflegten diplomatischen Machenschaften nachspürt, verdient die volle
Aufmerksamkeit der Freunde schweizerischer Kirchengeschichte.

P. Gall Heer.



— 268 —

Strasser Otto Erich : La pensée théologique de Wolfgang Capiton dans
les dernières années de sa vie. (Mémoires de l'Université de Neuchâtel,
t. XI.) Neuchâtel, Secrétariat de l'Université, 1938, 170 p. in-8°.

M. Strasser, professeur à l'Université de Neuchâtel, a déjà publié,
en 1928, un volume intitulé « Capitos Beziehungen zu Bern », dans lequel
il traçait le développement de la pensée théologique de celui qui fut, avec
Bucer, le principal réformateur de Strasbourg, ainsi que la part qu'il prit
au Synode de Berne de 1532. Cette nouvelle étude, poussant plus à fond
une partie de la précédente, est consacrée aux dernières années du
réformateur.

Capiton, après s'être rapproché sensiblement des anabaptistes, fit
preuve, vers la fin de sa vie, de ce que l'auteur appelle « une sorte d'esprit
catholique », ce terme étant pris dans son sens œcuménique et comme
synonyme de chrétien. Il devient « homme d'Eglise », excluant la lecture
« strictement privée » de l'Ecriture. Surtout pour la compréhension de
l'Ancien Testament, il estime nécessaire le ministère de l'Eglise, car l'Esprit
agit davantage par la collectivité que par les individus. Capiton insiste
maintenant beaucoup sur la nécessité de la concorde. Il entrevoit même
la possibilité d'une entente avec les catholiques : « Il se sentait catholique,
membre de cette Eglise universelle que la Réforme, loin de renier, voulait
restituer en sa forme primitive et évangélique » (p. 160). Il veut une vie
sanctifiée, une foi se manifestant par les œuvres. « Par de pareilles
affirmations, Capiton se montre une fois de plus un précurseur du piétisme.
Plus que d'autres théologiens protestants, il se rapproche de l'anabaptisme
et du catholicisme » (p. 114).

M. Strasser expose la pensée théologique de Capiton en parcourant
successivement les divers « lieux théologiques », et il cite, à l'appui de ses

conclusions, de larges extraits des écrits, tous rédigés en latin, du
réformateur de Strasbourg. Capiton admet ce que l'auteur appelle « la divinité
éternelle » du Verbe (p. 81). Il est, en principe, opposé au divoice, mais
« il s'égare quelque peu dans les sables mouvants d'une casuistique
matrimoniale d'un opportunisme dangereux » (p. 131). Le pouvoir civil doit
réprimer l'hérésie, ne tolérer ni l'impiété, ni le libertinage moral ; et notre
auteur d'ajouter : « que nous sommes loin du Capiton de 1528 et plus encore
de celui du Synodus dc Berne de 1532 » (p. 142). « Nous constatons, non
sans quelque mélancolie, que celui que nous croyions avoir été jusqu'au
terme de son existence et dans les rangs des réformateurs un des rares
représentants d'une tolérance plus large, retombe dans l'erreur de l'Eglise
ancienne et contribue à orienter la nouvelle dans une fausse direction »

(p. 138).
Capiton admet la présence réelle, mais rejette la transsubstantiation

« et surtout la conception de la messe comme sacrifice méritoire offert à
Dieu par l'homme » (p. 153). C'est M. Strasser qui souligne ; mais nous lui
ferons remarquer que, d'après l'Eglise catholique, dans le sacrifice
eucharistique, le prêtre n'est précisément pas l'homme qui célèbre à l'autel, mais
le Christ qui s'offre à son Père. De même, nous ne nous opposons pas à ce

qu'on taxe d'union libre le concubinage des prêtres, tel qu'il était fréquent



— 269 —

aux approches de la Réforme, et contre lequel Capiton s'insurge, avec
raison, ne tolérant pas « qu'on assimile au mariage ce concubinage, même
à perpétuité » (p. 129). M. Strasser ajoute : « Capiton examine ensuite les
raisons pour lesquelles l'ancienne Eglise chrétienne a fini, lors du concile
de Tolède, par ne plus tolérer aucune forme, si « honnête » soit-elle, d'union
libre » (p. 130). Ici, nous ne sommes plus d'accord. Il ne s'agit pas, en
effet, dans la décision du concile de Tolède — c'est, sans doute, celui de 400

qui est visé — d'union libre, mais de mariage parfaitement régulier, qu'on
veut interdire désormais aux clercs engagés dans les ordres majeurs,
auxquels on le concédait jusqu'alors. Le concile décide, en effet, que ceux qui
n'auront pas su pratiquer la continence dans le mariage, ne pourront pas
accéder à la prêtrise, s'ils sont diacres, ni à l'épiscopat, s'ils sont prêtres,
et ceci alors même qu'ils auraient usé du mariage avant l'interdiction portée
récemment par l'épiscopat de Lusitanie (le Portugal actuel). Le cas est,
on le voit, tout autre que celui du XVme siècle : il ne s'agit pas de clercs
concubinaires, mais légitimement mariés, selon que le permettait l'Eglise
des premiers siècles. Ils se heurtent dorénavant à une discipline de plus
en plus sévère, qui non seulement exige, pour l'avenir, le célibat des diacres
et des prêtres, mais qui, donnant une portée rétroactive aux décisions
nouvelles, atteint même ceux qui ne s'y sont pas conformés avant qu'elles
fussent édictées.

Ces quelques remarques ne nous empêchent pas de reconnaître que
le livre de M. Strasser est écrit avec une parfaite objectivité : il a évité
toute discussion qu'aurait pu susciter la comparaison de la théologie de

Capiton avec celle de l'Eglise catholique, aussi bien qu'il s'est, naturellement,

abstenu de la confronter avec la pensée protestante actuelle.

L. Waeber.

Straßburg, Basel und Zürich in ihren geistigen und kulturellen
Beziehungen im ausgehenden 18. Jahrhundert. Beiträge und Briefe aus dem
Freundeskreis der Lavater, Pfeffel, Sarasin und Schweighäuser (1770-1810).
Von Ernst Baumann. 136 S. Verlag Moritz Diesterweg, Frankfurt a. M. 1938.

Diese Arbeit, eine Basler Dissertation, bietet ein merkwürdiges Kulturbild

vom Vorabend der Französischen Revolution in Straßburg. Der
Zürcher Prediger Lavater stand mit dem einflußreichen deutsch-lutherischen
Kreise der Stadt in enger Beziehung und Briefwechsel ; namentlich seine
« Physiognomischen Fragmente » fanden auch hier viele Leser, und er
wurde zum abgöttisch verehrten Liebling seiner Zeit. Aber man begann
auch bereits an seiner Rechtgläubigkeit zu zweifeln und ihn für einen
Sozinianer zu halten. Überall sehen wir Lavaters « Hinüberspähen ins
Jenseits », seine physiognomischen Ideen und seine Jagd nach dem Wunder.
Bald machen wir die Bekanntschaft mit einem der merkwürdigsten Phänomene

des Jahrhunderts, mit dem « Erzzauberer » Cagliostro, der im September
1780, aus Rußland kommend, in Straßburg eintraf. Lavater war schon



— 270 —

im Vorjahre durch seine Freundin, die baltische Edelfrau Elise von Recke,
auf ihn aufmerksam gemacht worden, und alles, was er über diesen Wundermann

hörte, mußte seine Neugierde aufs höchste reizen. Kaum war
Cagliostro in Straßburg angekommen, so bat Lavater seine Basler Freunde
um nähere Auskunft und reiste im folgenden Jahre selber ins Elsaß. Er
ging im Zuge der « Wallfahrt » zu Cagliostro, die von überall her einsetzte.
Der Basler Kaufmann Jakob Sarasin, der nur zögernd dem Italiener seine
Frau zur ärztlichen Behandlung übergab, wurde durch den raschen Erfolg
bald einer seiner ergebensten Freunde. « Wir dürfen nicht annehmen, daß
der klar denkende Sarasin, der doch im vertrautesten Umgange mit dem
Grafen stand, diesen nicht durchschaut hätte, wenn er nur ein gewöhnlicher

Gauner, Erzbetrüger, genialer Schwindler und Abenteurer gewesen
wäre, als was er meist hingestellt wird ». Sarasins und seiner Freunde
Äußerungen mögen nach wie vor als die wertvollsten Beiträge zur Kenntnis
Cagliostros angesehen werden. Lavaters erster Eindruck jedoch war
ungünstig, und Cagliostro war ebenfalls ungehalten über den neugierigen
Zürcher. Lavaters Briefe nennen wiederholt seinen Namen, aber seine
Stellung geht daraus doch nur unklar hervor : er schwankt zwischen
Anerkennung und Ablehnung. Nach dem dritten Zusammentreffen 1782 in
Straßburg schrieb Lavater an Goethe : Cagliostro sei ihm menschlicher
und edler vorgekommen und habe ihm auch einige gute moralische Lehren
geben können. Er trat zuweilen entschieden für den « Allverkannten » ein.
Sogar Lavaters Bruder, der Arzt, und Dr. Hotze, welche seine stets kränkliche

Gattin behandelten, nahmen Zuflucht zu den Tropfen des Grafen.
Die Gattin Lavaters war des Lobes voll für die Hilfe und wünschte Cagliostro
Unsterblichkeit Bald war er die umstrittenste Figur seiner Zeit. Zu
Lebzeiten schon gehaßt wie die Pest, gepriesen als Segen spendender
erhabener Meister und verehrt wie ein Gott, erscheint er noch heute den
einen als elender Abenteurer und gemeiner Gaukler, den andern als Wesen
des Lichtes und der Güte. Gerade das Zeugnis des klugen Menschenkenners

Sarasin dürfte dazu beitragen, in Cagliostro mehr und besseres

zu sehen als einen geschickten Schwindler. Auch der protestantische
Theologe Wernle sieht in ihm einen außergewöhnlichen Mann, « feinfühlig
für jede Not und jedes Sehnen seiner Zeit, selber vom Verlangen nach
höheren Kräften ergriffen und in reinen Momenten über seine niedere
Natur emporgehoben, allein von seinem eigenen unreinen und eitlen Ich
keineswegs durch sie erlöst » (Der schweizerische Protestantismus im
18. Jahrhundert III, S. 205). Cagliostro scheint neben okkulten Fähigkeiten
auch die Gabe einer restlosen intuitiven Analyse des Menschen nach
Blick, Haltung, Gang usw. zu diagnostischen Zwecken gehabt zu haben.
Die Ärzte waren denn auch wegen seiner Erfolge seine erbittertsten Gegner,
gegen die ihn Sarasin verteidigt. Sarasin hatte eine starke Neigung zur
Mystik ; in seiner Bücherei standen Schriften Jakob Böhmes, der Frau
von Guyon (siehe Karl Muth im « Hochland » 1938-39 April und Mai-Heft)
und des merkwürdigen Basler Renaissance-Alchimisten und Berliner
kurfürstlichen Leibarztes Leonhard Thurneysser. Jakob Sarasin ist auf Basler
Boden der typische Vertreter jener Übergangszeit, « die — wie Wernle



- 271 —

sich ausdrückt (II, 292) — gleichzeitig Rationalismus und Pietismus,
Verstandeskult und Schwärmerei für jeden neuen Aberglauben in sich trug ».

Ein weiteres Kapitel ist der Freundschaft Lavaters und Sarasins
mit Katharina Salome Häring, genannt « Psyche », gewidmet, die lebensfrohe,

geistreiche, anmutige und feingebildete Gattin des Straßburger
Theologen Schweighäuser. Lavater galt für den Straßburger Kreis als
« der Mensch im edelsten Sinne des Wortes, der Unvergeßliche ». In der
Gefühlsseligkeit ging man damals sehr weit. Mit der aus Goethes Leben
bekannten « Sirene », der schönen Frau von Branconi, die Lavater zum
Seelenführer wählte, tauschte er Strumpfbänder gegen Taschentücher
Honny soit « Psyche », die sieben Kinder hatte, unterhielt aus
lebendigem, seelischem Bedürfnis enge, aber reine freundschaftliche Beziehungen
mit Sarasin, wovon ihre 232 Briefe zeugen. Für Lavater hatte auch sie
eine schwärmerische Liebe. Psyche war entschieden eine bedeutende
Persönlichkeit, die typische Vertreterin der gebildeten Frauenwelt des ausgehenden
18. Jahrhunderts. Den Grundzug ihres Wesens bildete eine tief religiöse,
vom Glauben an Gottes Güte und Vorsehung getragene Frömmigkeit, die
sich nicht immer mit der offiziellen Theologie deckte. Aber sie war ohne
Ehrgeiz nach schriftstellerischem Ruhm, wie manche ihrer Freundinnen
und Zeitgenossinnen : sie war zärtliche Mutter, treubesorgte Gattin und
hingebungsvolle Freundin. Aus ihrem Freundeskreis stammen auch die
«Briefe einer reisenden Dame aus der Schweiz» 1786, die Anna Helene
von Kroock, eine Russin, schrieb und die ihr Gatte ohne ihr Wissen
herausgab. Sie gehören zu den besten Schilderungen der Schweiz aus jener
Zeit.

Eine weitere Frau, die in diesem Zusammenhang auftaucht, ist
Thérèse Forster, die leidenschaftliche Tochter des berühmten Göttinger
Philologen Heyne, die Gattin des genialen Naturforschers, Schriftstellers,
Weltumseglers und Revolutionärs Johann Georg Forster.

Erwähnenswert ist auch die « Visionärin » und Schustersfrau Dorothea
Westermann, deren Visionen allerdings nach dem Urteil Baumanns kleinlich,

naiv und meist bedeutungslos waren und von wenig religiösem
Charakter, in ihrer Zeit aber Aufsehen erregten. Sie war auch mit Lavater
bekannt und von ihm hoch geschätzt. Er stand mit ihr in Briefwechsel
bis zu ihrem Tode. Diese neun Briefe sind im wesentlichen religiösen
Inhaltes und enthalten Aufschlüsse über Magie und Magnetismus. Straßburg

war damals durch Puységur, einen Schüler Mesmers, eine Hochburg
des mesmerischen « tierischen Magnetismus » (vgl. die kleine Schrift von
Karl Bittel, Der berühmte Hr. Doct. Mesmer 1734-1815. Auf seinen
Spuren am Bodensee im Thurgau und in der Markgrafschaft Baden.
Überlingen 1939).

Lavater selber sah Christus und die Apostel in ihren Heilungen als
Magnetiseure an. Baumann meint, man dürfe in der Westermann weniger
eine eigentliche, mit Visionen begabte Mystikerin als vielmehr eine sensible,
vielleicht hysterische Person sehen, die durch geflissentliche Überreizung
ihrer religiös erregten Einbildungskraft zu trüber Phantastik und zu
abergläubischer Traum- und Zeichendeuterei geführt wurde. Von der eben-



— 272 —

falls diesen Kreisen angehörenden Regina Charité Stuber stammt das
o Freudenbüchlein », das als Anhang abgedruckt ist. Das mit feinem
Sprachgefühl geschriebene Büchlein ist ein später Ableger der
kleinbürgerlich-frommen Selbstbekenntnisse, die aus dem Geiste des sentimental
gefärbten Pietismus erwachsen sind. (Sponer, Franke, Lavater und besonders

Jung-Stilling.) In ihr vereinen sich herdersche Humanität und pietistische
Frömmigkeit.

So ist diese Arbeit, die auf reicher Literatur, besonders aber auf
großem ungedrucktem Material, Tagebüchern und Briefen aufgebaut ist,
und die man im ersten Moment als typisches Dissertationsthema betrachten
möchte, das auf der Suche nach « Stoff » auf ein weitabliegendes und
ausgefallenes Gebiet geraten ist, eine sehr tüchtige, und wie obige Angaben
wohl zeigen, auch aufschlußreiche Arbeit, zur geistigen und kulturellen
Charakterisierung des ausgehenden 18. Jahrhunderts.

Karl Schönenberger.

Seppelt, Franz Xaver (Univ. Prof. und Domkapitular in Breslau) und

t Löffler (Prof. Dr. Klemens in Köln) : Papstgeschichte von den Anfängen
bis zur Gegenwart. Neue verbesserte und ergänzte Auflage mit 210 Bildern
und 165 Textzeichnungen und Karten. 36.-45. Tausend. München, Kösel
Pustet 1938. XV-441 SS.

Die im Jahre 1933 zuerst erschienene Papstgeschichte kann die bekannte
Verlagsanstalt hier in hoher, neuer Auflage darbieten, nachdem sie ins
Holländische, Polnische und Englische übersetzt worden ist. Prof. Seppelt,
der selbst ein in 3 Bänden bisher vorliegendes Werk über das Papsttum
bei Hegner in Leipzig herausgibt, hat es übernommen, das hier angezeigte
reich illustrierte Buch an Stelle seines inzwischen verstorbenen Mitarbeiters,
des Bibliotheksdirektors Löffler, mit Überarbeitung auch des von diesem
verfaßten Teils, allein herauszugeben. In keine besseren Hände konnte
diese Durchsicht gelegt werden. Die Bilder sind vielfach neu. Sie wurden
jetzt auf Einschalttafeln angebracht, um den Text nicht zu zerreißen.
Am Schluß ist dem Papstkatalog eine synchronistische Tabelle der
wichtigsten Ereignisse aus Welt- und Kirchengeschichte beigefügt. Besonders
dankenswert ist das Personen-, Orts- und Bilderverzeichnis. In dieser neuen
Ausstattung ist die Papstgeschichte für weitere Kreise vortrefflich geeignet
zur Orientierung und noch wertvoller gemacht durch das überaus schöne
Bildermaterial. Die von berufenster Hand gebotene Übersicht über die
lange Reihe der 260 Päpste ist zugleich ein umfassender Abriß der Geschichte
der katholischen Kirche.

G. Schnürer.


	Rezensionen = Comptes rendus

