Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 33 (1939)

Artikel: Der hl. Florin von Remus
Autor: Scheiwiller, Otmar
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-125389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-125389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Florin von Remiis
Von P. Ormar SCHEIWILLER O. S. B.

(Schluss.)

3. Das gegenseitige Abhingigkeitsverhiltnis der Vita A und B
muB nun mit dem Bollandisten ! dahin prizisiert werden, daB entweder
die kiirzere Vita B ein Auszug aus der Vita A, eine gedringtere Zu-
sammenfassung der in ihr enthaltenen Tatsachen unter Ausmerzung
der mehr subjektiven und rhetorischen Elemente ist, oder aber die
Vita A eine Uberarbeitung und Ausschmiickung der Vita B. Alle
Griinde zwingen zur Annahme, daB die Vita B das Original, die Vita A
hingegen eine spitere, aus vorwiegend stilistischem Interesse vor-
genommene Uberarbeitung derselben ist. Dafiir spricht schon a priori
der Begriff, den der mittelalterliche Hagiograph von der Geschichte
hatte. Das Interesse an der historischen Wahrheit trat vollig zuriick
hinter dem Bestreben, durch Schonheit des Stils zu gefallen und durch
wunderbare Ziige zu erbauen 2. Es ist gar nicht denkbar, dal eine
stilistisch sorgfdltig ausgearbeitete Vita einer prunklosen gewichen
wire. Wohl aber stellte der steigende Glanz der Verehrung eines
Heiligen auch erhohte Anforderungen an den literarischen Wert der
Vita 3. Dazu tritt ein Moment von mehr praktischer Natur: die erst-
malige Aufzeichnung einer Heiligenlegende hat ihren Antrieb in ihrer
Verwendung in der Liturgie. Dieser Zweck tritt in der Vita B klar
zu Tage, wiahrend in A die Spuren eines kirchlich-gottesdienstlichen
Gebrauches verwischt sind. Damit hingt ein weiteres Moment geo-
graphischer Natur zusammen : die Vita B wurde fiir die Liturgie der
Churer Kirche geschaffen, also f#r die Heimat und ¢#» der Heimat
des hl. Florin. Ein Vergleich mit den Lektionen, Responsorien und

1 Anal. Bolland. tom. 17, 199.

? H. Delehaye, Les Légendes hagiographiques. 3 me édit. (Bruxelles 1927)
62 ff.

3 Interessante Beispiele bietet die St. Galler Hagiographie. Die urspriing-
liche, sehr bescheidene Vita s. Galli muBte im 9. Jahrh. vom beriihmten Lehrer
der Reichenauer Schule Wetti stilistisch umgearbeitet und diese Arbeit spiter
von Walahfrid Strabo nochmals iiberarbeitet werden. Gozbert iibergab diesem
sofort sowohl seinen Libellus de miraculis s. Galli als auch die Vita s. Otmari
zur Umarbeitung nach stilistischen Riicksichten.



— 156 —

Antiphonen des idltesten Breviers von 14901 ergibt, daB8 diese durch-
gehends auf dem Wortlaut der Vita B aufbauen, eigentlich nur einen
allerknappsten Auszug aus ihr darstellen. Auch das Ubergehen des
Geburtsortes Amatia in der Vita B scheint uns nur aus einer Weiter-
bildung der Legende erkldrlich: man hat erst spiter, nachdem die
Legende erstmals aufgezeichnet war, den Ort im Vintschgau niher
bestimmt. Somit macht sich die Vita B deutlich als Original, die
Vita A hingegen als ihre Uberarbeitung kenntlich.

Damit diirfte auch der Orf der Abfassung bestimmt sein. Ohne
Zweifel wurde sie in Chur oder in der Nihe abgefaBt. Hilt man die
beiden Tatsachen aneinander, einerseits die Zugehoérigkeit des Florin-
heiligtums zum Churer Domkapitel, anderseits die Zweckbestimmung
der Vita fir den Gottesdienst an der Kathedrale in Chur, so kennt
man auch den Kreis, dem der Verfasser angehoérte. Auch der Schluf3
der Vita B, wo ausfiihrlich die am Grabe geschehenen Wunder, auch
die dort aufgehingte Flasche erwdhnt werden, wihrend die Vita A
mit einer kurzen Bemerkung dariiber hinweggeht, weist mindestens
auf Churrétien als Abfassungsort. Wenn Campell 2 mit Berufung auf
alte Dokumente der Churer Kirche « Canicies » als richtige Bezeichnung
der Volksburg anfithrt, so diirfte auch darin ein Beweis liegen, daB
man in Chur die Vita B benutzte. Auch die Fundstelle der Vita, das
GroBe osterreichische Legendar, spricht fiir eine Abfassung in der Nihe.

Die Vita A wurde bisher ausschlieBlich in Bibliotheken gefunden,
die dem zweiten Florinuszentrum, Koblenz, nahestehen. In ihr tritt
die Beziehung zu Ritien wie zum Gottesdienste zuriick. Man wiirde
daher an Koblenz oder Schénau denken, wo man, speziell fiir die
besonderen Bediirfnisse und den geistigen Geschmack jener Gegenden,
die Vita B einer griindlichen Revision unterzogen hat. Doch steht
die Schwierigkeit entgegen, daB darin der Geburtsort Matsch genannt
wird, von dem die Vita B schweigt, und zwar in der damals sicher
nicht mehr gebriuchlichen alten Form Amatia, wie auch die alte Form
Venustis an Stelle der Venusta vallis in der Vita B tritt. Man kénnte
sich ja behelfen mit dem Ausweg, daB neben der schriftlichen auch
die miindliche Tradition ihren Weg in die deutschen Lande gefunden
habe. Sicher ist die Vita A die Redaktionsarbeit eines Gelehrten,

1 Aufbewahrt im Bischéflichen Archiv in Chur.

2 Campell 212 (vgl. 214) spricht von der Arx Eremusiensis antiquissima,
« quae antiquitus (quibusdam Curiensis ecclesiae monumentis perhibentibus)
Canicies vocata fuit ».



— 157 —

der sich auch noch anderwirts umsah. Zur Erklirung der alten Form
Amatia ! in einem zeitlich spiaten Schriftstiick mag die Angabe Campells
in seiner, inhaltlich ziemlich freien, Schilderung des Lebens des hl.Florin
einen wertvollen Fingerzeig geben ; sagt er doch vom Geburtsort des
Heiligen mit seiner Burg ? : « Quibus pariter idem Raeticum nomen est
‘Amatsch’ (licet nobis dicere Amatium, Germani fere appellant ‘Matsch’) »,
und er verfehlt nicht, in seiner bekannten gekiinstelten Art « Amatium
ab amando » abzuleiten. Auch in « Venustes » an Stelle der « Venusta
vallis » mochte man die Passion eines Gelehrten sehen, der diese alte
Form auf dem Grabstein des Prises Viktor 3 gelesen hatte. Mag nun
diese offenkundige Arbeit eines Gelehrten in Chur vielleicht speziell fir
das Trierische oder, allerdings weniger wahrscheinlich, im Trierischen sel-
ber geschaffen worden sein, auf jeden Fall wird die Vita fiir die Liturgie
der Churer Kirche die zeitliche Prioritit vor ihr beanspruchen und
daher als erste Legende gelten miissen.

Mit dem Zweck und Abfassungsori diirfte auch bereits ein Anhalts-
punkt fiir die Abfassungszeit gegeben sein. Im 10. Jahrh. erhielt die
Verehrung des Heiligen ihren entscheidenden Impuls durch Bischof
Hartbert. Schon im 11. Jahrh. ist die hohe Verehrung in der Bischofs-
stadt nachgewiesen. Bis an das Ende des 12. Jahrh. fithren die dulleren
Spuren, indem damals das Osterreichische Legendar zusammengestellt
wurde. Eine sichere Grenze nach Oben diirfte auch der Cod. 337 b
der Stiftsbibliothek St. Gallen ziehen, ein Missale aus dem 14. Jahrh.,
das nicht nur die Messe des Heiligen genau angibt, sondern vor allem
in der Sequenz, die nur in Chur entstanden sein kann, unverkennbare
Anklinge an die Vita aufweist, so daB die Vita und diese Sequenz
wie eine innere Einheit erscheinen 2.

1 In einer Urkunde vom 3. Jan. 824 (v. Mohr 31) ist eine ecclesia baptis-
malis in Amatia erwdhnt; doch ist mehr als fraglich, ob sie sich auf Matsch
beziehe. So oft spiater, nimlich vom 25. Marz 1160 an (v. Mohr 189 ; vgl. 193,
197, 203, 204, 205, 228) die Edlen von Matsch auftreten, erscheint restlos die
Form Matia (de Macis, de Mazes, de Mazia, de Mazis, de Matiis, de Matias u. a.).

2 8. 213, 3 v. Mohr 8.

4 p. 360 sqq. Die Sequenz kehrt im Cod. 546 aus dem Jahre 1507, einer
Collectio S. Gallensis troporum et sequentiarum mit Noten, wieder. Im Folgenden
sei die Messe aus Cod. 337 b angefihrt. Bei der Sequenz werden in Klammer
die Abweichungen in Cod. 546 beigefiigt. « Introit.: Sacerdotes tui. Oratio:
Deus, qui beato confessori tuo et sacerdoti Florino beate confessionis virtutem
tribuisti, presta quaesumus, ut dum eius merita veneramur, inmitari studeamus.
Epl. : Dedit dominus confessionem. Grad.: Domine prevenisti. All. Tu virtutum
sine felle confessor egregie florine nos tuere ne romphea demonis succidat nec
tartarus collidat.



— 158 —

In der Vita selber diirfte die Ortsbezeichnung einen Anhaltspunkt
fiir die Bestimmung der Abfassungszeit geben, die sich in beiden Vitae
iibereinstimmend findet und fiir sich schon ihre gegenseitige Abhingig-
keit sicherstellt. Heremuscia fiir Remiis (romanisch Ramosch oder
Ramuosch) ist nimlich eine sehr wenig gebriuchliche Form und fir
eine bestimmte Zeit und wahrscheinlich auch fiir ein engbegrenztes
Gebiet charakteristisch. Die seit dltester Zeit (d. h. 930) gebrdauchlichste
Bezeichnung ist Remuscia, die allerdings in den verschiedensten Varia-
tionen vorkommt !. Die durch eine Vorsilbe verlingerte Form Here-
muscia, Heremuscie, wie sie die Vita gebraucht, kommt, allerdings
in Verbindung mit Ramuscie und Remuscie, im Necrologium Curiense 2
mehrmals vor und zwar gegen Ende des 12. Jahrh., dem die betref-
fenden Eintrige angehodren, aber auch schon in Urbarien ? aus der
Mitte des 12. Jahrh. Ist es rein zufillig, daB uns also diese Form nur
in Chur begegnet und zwar in Kreisen um das Domkapitel ? So wird
auch die Verwendung in einem liturgischen Schriftstiicke klar. Aus
Campell ¢ erfihrt man, daB zu seiner Zeit nach dem ridtoromanischen

Sequent. : Hec concordes nos florini (florine) colamus festa beati
Al terno concentu voces deo modulantes
Presertim qui eius sacra (qui sacra eius) amplectimur membra,

Quem recia (Rethia) felix patronum promeruit venerandum

Britannico exortum patre, iudaica genitrice.

Huic passim letificet (laetificat) tellus nutrix sese remuscie hoc de flore

Exultent et incolae reciarum omnes, sed maxime curienses,

Nos scilicet, qui rhomatis condimus eius (eius condimus) balsamatis odoribus

Et precibus confidimus semper iuvari (adiuvari) et veniam (venias) adipisci.

Hic pius almis micuit actibus agone sancto militans domino, commissa sibi
talenta fideli negotio duplicavit,

Cuius sanantur meritis debiles, latex in vinum (vini) vertitur saporem (sapores)
te pater precamur salva (serva) florine et protege nos (ab hoste,

Sanctis associans cetibus gloria perhenni coronandos). Amen.

Evang.: Vigilate. Offert.: Veritas. Secr.: Offerimus tibi domine preces
et munera que ut digna sint tuo spiritui, beati florini confessoris tui mereamur
suffragiis adiuvari. Com.: Beatus servus. Compl. : Prosit nobis domine Deus
sancti florini confesscris tui multiplicata devotio, nt sumentes divina mysteria
pro eius commemoratione celebrata capiamus eterna simul incrementa letitie ».

Im Cod. 1069 derselben Stiftsbibliothek, der von S. 309 an Sermones
enthilt, wird S. 493 der hl. Florin als Muster der Geduld hingestellt, der schon
als Schiiller Wasser in Wein verwandelt und als Priester durch die Heiligkeit des
Lebens und durch seine Lehre sich ausgezeichnet habe.

1 Vgl. J. Robbi, Ils terms per ils noms dellas vschinauchas, fracziuns e cuorts
del Chantun Grischun dad hoz in di ed aunz I’'an 1500 (Cuira 1916) 56 f.

2 S. 53, 100; vgl. 35, 78.

3 C. v. Moor, Urbarien usw. hat die Formen : Heremuscie, Heremuscia.

4 S. 212 {.: « Equidem omnino nominis originem a Latino vocabulo Eremus
deduci non dubito, qua lingua patres nostri olim loquentes ac postea magis



— 159 —

Idiom das alte Wort Ramusch im Gebrauch war, wihrend die Deutschen
RamiiB sagten. Er selber gebraucht aber die Form Eremusium, wohl
gerade aus der Vita s. Florini, die ithm vorlag, aber wohl auch, weil
es ihm Gelegenheit gab zu gelehrter Ableitung des Wortes von eremus.
Ich frage mich, ob nicht die Erweiterung des Wortes, die im 12. Jahrh.
bezeugt ist, tatsdchlich solchen Gedankengidngen im Kopfe eines
gelehrten Kanonikus (eremus = heremus) entsprang ? Ubrigens ist
es interessant, daB auch die ziinftige Philologie von heute auf diese
Ableitung zuriickkommt. Schreibt doch Dr. Robert von Planta®:
« Urkundformen im Urbar des Vogtes Ulrich von Matsch (um 1370)
lauten Ramiisse, Remiisse usw. Da an jenem Orte ein sehr alter Kult
des hl. Florinus und die Uberlieferung, daB er dort als Einsiedler
gelebt habe, besteht, ist kaum an eine andere Herkunft des Namens
zu denken als aus dem griech. ézquouvsia von igques Einsiedler (eremit,
im Rom. des Miinstertales ramiittel, ital. romito). Im Lateinischen
wurde die Betonung von égnpouvsia gedndert : * EREMUSIA. Da
lat. -A im Ritischen erhalten blieb, liegt ein auch sonst im Rétischen
hiufiger Lokativ-Genetiv vor, also * EREMUSIAE, dessen -ae zu e
wurde und abfiel (vielleicht in den deutschen Formen auf -e noch
erhalten ?). Regelrecht ist der Ubergang von sj in sch (3) im Rétischen,
zu s(s) im Deutschen ; vgl. Susch, deutsch Siis und vieles andere ».
Wie dem auch sei, sicher ist die Form Heremuscia nachweisbar charak-
teristisch ausschlieBlich fiir das 12. und 13. Jahrhundert. Eine Ab-
fassung der Vita — selbst wenn man der Vermutung Raum gibe,
das Wort sei vom Verfasser der Vita gepridgt und dann aus dem kirch-
lichen Offizium auch auf weltliche Dokumente iibertragen worden —
erheblich vor der Wende des 11.-12. Jahrh. kann kaum in Betracht
fallen. Das fiigt sich auch in die Abfassungszeit des GroBen oster-
reichischen Legendars um 1185.

Endlich diirfte auch die Burg Canicies fiir die Datierung der Vita
einen schwachen Anhaltspunkt bieten. Selbstverstindlich beweist ihre

magisque in barbariem degenerantes Remus pro Eremus corrupte ennunciarint,
atque deinde adhuc corruptius Ramus tandemque ‘Ramusch’ inde evaserit.
Atque id haud dubie ideo, quod locus ab initio eremi vel deserti instar incultus
ac prae aliis squalida solitudine vepribusque fuerit, cui licet post purgato nomen
ab eventu inditum semel mansit tamen ».

1 Freundl. Mitteilung Hrn. Dr. Schortas in Chur an HHr. Dr. P. Iso Miiller
in Disentis, der sie mir zur Verdfientlichung iiberlieB, wie ich ihm im Verlauf
der ganzen Abhandlung fiir sachkundigen Rat zu wirmstem Dank verpflichtet bin.



— 160 —

Erwihnung in der Vita nicht ihre Existenz zur Zeit des hl. Florins !.
Sicher stand sie aber zur Zeit der Abfassung der Vita. Man geht wohl
nicht fehl, wenn man annimmt, daBl der Verfasser die Feudalburg
Tschaniiff noch nicht kannte, die im Jahre 1256 erbaut wurde 2.
Selbstverstandlich schlieBt diese eine frithere Volksburg nicht aus 3.
Ein verdienter Forscher auf prahistorischem Gebiete, W. Burkart in
Chur ¢, duBert sich zur Frage: « Die Volksburg wiirde ich nicht beim
Burghiigel Tschaniiff oder bei Serviezel suchen, da mir diese Orte
ungeeignet scheinen, sondern auf dem Hiigel Fortezza 1563 m, ca. 1700 m
ostnordostlich von Remiis. Im 17. Jahrh. sind dort dann Ver-
schanzungen angelegt worden, aber wahrscheinlich auf é&lteren An-
lagen. ... Der ganze Hiigel bietet alle Voraussetzungen fiir eine Volks-
burg. Ubrigens ging der alte Weg wohl nérdlich davon durch die
Mulde nach Saraplana und nicht dem Inn entlang wie heute. Ich
zweifle nicht, daB auf Fortezza schon eine prihistorische Anlage war ».
Damit diirfte man sicher erheblich vor die zweite Hilfte des 13. Jahrh.
hinaufkommen.

Ergibt sich nun auch aus diesen wenigen Anhaltspunkten — der
Mangel an individuellen Ziigen in der Vita erschwert somit auch ihre
Datierung — nicht ein bestimmtes, eindeutiges Ergebnis, so erscheint
doch das eine sicher zu sein, daB die Vita s. Florini in ihrer ilteren
Form weit in das 2. Jahrtausend hineinreicht, wohl etwa an die Wende
des 11.-12. Jahrhunderts. Sie hilt also beziiglich Alter keinen Ver-
gleich aus mit der Vita s. Lucii®, diirfte aber nahe an die Passio
s. Placidi ¢ heranreichen.

4. Schon damit hingt der Aistorisch-kritische Wert, bzw. die Zuver-
ldssigkeit der Vita s. Florini und damit der Legende iiberhaupt zu-
sammen. Sicher steht die Abfassung der Vita von der Lebenszeit
des Heiligen um rund ein halbes Jahrtausend ab. Selbst nach der
Vita gab es eine Zeit, wo der Heilige in Vergessenheit geraten war.

1 So meint noch A. Mooser, Art. Remiis im Histor.-biogr. Lexikon V, 582.

2 9. Mohr 344. Vgl. E. Poeschel, Das Burgenbuch von Graubiinden (Ziirich
und Leipzig 1930) 276 ff. Dort hat sie offenbar Campell 212 vermutet.

3 Gefl. Mitteilung von Hrn. Dr. E. Poeschel, dem der Name « Canicies»
etwas « humanistisch » scheinen will.

4 In einem Briefe an HHr. Dr. P. Iso Miiller, der ihn mir freundlich zur
Verfiigung stellte.

5 Vgl. V. Berther, Der hl. Luzius. In dieser Zeitschrift 1938, 32 fi.

8 A. v. Castelmur, Die Rheinauer Handschrift der Passio des hl. Plazidus
aus dem Anfang des 13. Jahrh. In dieser Zeitschrift 1920, 241 ff. — Vgl. Rousset,
La Passio Florioli de Disentis. Zeitschrift fiir Schweizer. Geschichte 1938, 256.



— 161 —

Schon der oberflichlichste Blick auf die Erzihlung zeigt, daB die
Legende bereits die geschichtlichen Tatsachen ibersponnen hat, so
dafB eine reinliche Scheidung von geschichtlichen und legendiren Ziigen
nicht leicht ist. Farner!, dem iibrigens die Vita nicht bekannt war,
bemerkt mit Recht, daB die Legende arm ist « an originellen Motiven,
daB sie dem kritischen Forscher ihren kompilatorischen Charakter nicht
lange verbergen kann ».

Die Vita folgt dem bekannten Schema der mittelalterlichen
Legende 2 mit ihren drei unentbehrlichen Teilen : 1. Vorgeburtliche
GréBe des Heiligen in seiner Heimat, in merkwirdigen Vorgdngen
im Leben der Eltern und bei der Geburt (cap. 1) ; 2. GréBe des Heiligen
in der Kindheit, in der Jugend und im Mannesalter (cap. 2-6);
3. posthume GréBe durch Wunder nach dem Tode (cap. 7-11). Der
Inhalt der Legende konzentriert sich wesentlich auf die drei wunder-
baren Ziige der Wasserverwandlung in der Jugend, der Voraussage
des Todes mit der Uberlistung der Verwandten durch die Leichnams-
tduschung und endlich die wunderbaren Vorgidnge bei der Erhebung
der Gebeine. Die « Auflosung der Individualitit in eine bloBe Wunder-
sammlung » * ist augenscheinlich und restlos durchgefiithrt. Der Ver-
fasser der Legende hat ausschlieflich nach traditionellen Legenden-
motiven gearbeitet. Die Verbindung mit Britannien gehért dem lokal-
biindnerischen und st. gallischen Legendenkreise (St. Luzius, Sigisbert,
Columban und Gallus) an. Die Freigebigkeit des Heiligen, die das
Vermoégen nicht mindert, sondern vermehrt und schlieBlich mit einer
Verwandlung von Wasser in Wein belohnt wird, ist allgemeines Legenden-
motiv. Das feindliche Gegenspiel des iibelwollenden SchloBwichters
mit verleumderischer Anklage ist Gemeinplatz in der mittelalterlichen
Legendenliteratur 4, die erbetene Rollenvertauschung von Herr und
Diener ein weiteres oft wiederkehrendes Legendenmotiv. Der Streit
um den Leichnam des Heiligen hat ungezdhlte Vorbilder ®. Die Vor-
aussage des Todes gehodrt zum mittelalterlichen Heiligen 6. Auch die
dreifache, selbst tidtliche Mahnung des verstorbenen Heiligen zur
Hebung seiner Gebeine kehrt sehr hiufig wieder ?. Die Unversehrt-

1S, 112, Vgl. Fink 208 f.

® H. Delehaye 92.

3 H. Giinter, Legenden-Studien (Kéln 1906) 133.

4 Vgl. die Vita s. Otmari, cap. 5, S. 101 f. — Passio s. Placidi 253.
5 H. Giinter 108 f. Vgl. Prases Viktor in St. Gallen 72 ff.

8 H. Giinter 127 {.

? Ebenda 74 ff.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE i1



— 162 —

heit des Leichnams bei Offnung des Grabes!, auch das Wachsen von
Haupt- und Barthaar, sowie die Heilung aller Arten von Krank-
heiten ist stehendes Motiv der mittelalterlichen Heiligengeschichtsschrei-
bung. Es eriibrigt sich daher, nach bestimmten Heiligenlegenden zu
suchen, die fiir die Wunder der Vita s. Florini unmittelbare Vorlage
waren. Der ausgesprochen kommumnistische Zug der mittelalterlichen
Heiligenverehrung, die in jedem einzelnen Heiligen den privilegierten
Triager der Vorziige auch aller anderen Heiligen sah und daher
bedenkenlos die wunderbaren Ziige aus dem Leben anderer Heiligen
auf ihn iibertrug, brachte auch dem hl. Florin den Reichtum an
Gemeinplidtzen ein, die der Kompilator der Legende auf ihn hiuft.
Sicher stimmt es hier, daB das 12.-13. Jahrh. gruppiert, nicht erfun-
den hat 2
Hijer erhebt sich indessen die Frage nach dem Grunde dieser
Freigebigkeit und Schematisierung : ob sie ndmlich zu erklidren ist
aus der Nichtexistenz individueller Ziige, m. a. W. ob die Vita
s. Florini eine bloBe Kombination von -Allerweltsziigen ist, weil die
Tradition von jenem hl. Florin nichts wuBte, den das Volk in seiner
Grabkirche in Remiis seit unvordenklichen Zeiten als Heiligen verehrte.
- Nach Beseitigung alles phantastischen und offenkundig legendiren
Rankenwerkes wire man versucht, als geschichtlichen Kern der Legende
anzunehmen, daB ein heiligmiBiger Priester Florinus, gebiirtig aus
Matsch im Vintschgau und beim Pfarrer in Remiis ausgebildet, nach
dessen Tod als Pfarrer an der dortigen Petruskirche wirkte und zumal
wegen seiner Liebestitigkeit im Andenken seines Volkes fortlebte und
zum Patron der Kirche erhoben wurde — und zwar vor dem Wirken
des hl. Otmar an derselben Kirche zu Beginn des 8. Jahrh. Sicher
enthdlt die Reduktion der Legende auf diese wenigen Kernstiicke
keinen einzigen innerlich unwahrscheinlichen Zug, auch keinen Wider-
spruch mit dem uns bekannten historischen Rahmen. Immerhin ist
die Wahrscheinlichkeit der Legende noch kein geniigendes Kriterium
fir ihre Wahrheit 3. Auch lassen die freilich recht spérlichen positiven
Anhaltspunkte wenigstens eine geringe Priifungsmoglichkeit offen.
Bis zum Auftreten der Legende weil man von St. Florin nur das
eine, daB er als confessor verehrt wurde. Erstmals im Kalendarium des
Necrologium Curiense, das von der Hand b im Cod. C stammt, deren

1 Ebenda 106 f. Vgl. Vita s. Otmari, cap. 7, 103.
2 H. Giinter, Die christliche Legende des Abendlandes (Heidelberg 1910) 166.
3 Delehaye 210 f.



- -

Eintragungen bis 1147 reichen !, erfahren wir, da man in ihm einen
presbyter sah. Diese Angabe diirfte zeitlich annihernd mit der Vita B
zusammenfallen. Man ist versucht zu fragen, ob der presbyter nicht
eine nachtrigliche Ubertragung des presbyter Otmarus war, der am
titulus s. Florini gewirkt hatte 2. DaB man in Chur die Vita s. Otmari
kannte, diirfte auBer allem Zweifel stehen. Schon diese Stelle bildet
ein gewichtiges Bedenken gegen den Pfarrer Florin. Stellt man sodann
den hl. Pfarrer in den Lichtkreis des damaligen Heiligkeitsideals, so
erscheint eine solche Ehrung eines einfachen Landpfarrers in jener
Zeit wie ein erratischer Block. Erstes Kriterium des Heiligen war
das « Ungewohnliche » : der Heilige durfte nicht sein wie die andern !
War der Heilige der Verfolgungszeit der Martyrer, der Christ « voll
markigen Glaubens und begeisterter Todesbereitschaft », so wurde in
der nachkonstantinischen Zeit an Stelle des blutigen Martyriums der
Gegenstand der christlichen Bewunderung der « Kampf auf Leben
und Tod mit den das Heil gefihrdenden Michten. Der Heilige der
neuen Zeit i1st der Asket, der Ménch»3. « Es ist, als ob die Idee
herrschte, ein voller Christ miisse Mdonch sein » 4. Daher die Erscheinung,
daB neben den Glaubensboten die Einsiedler zur Ehre der Altire
gelangten, oder aber dann Klostergriinder, sei es, daB} sie als erste
Abte der innere Grund des Klosterlebens, oder aber als Stifter durch
Hingabe der Mittel der duBere Grund des Klosters wurden; aber
dann auch tugendhafte Modnche oder kraftvoll eingreifende Bischofs-
gestalten, namentlich wenn sie Stifte oder Kloster ins Dasein riefen.
Ein schlichter heiliger Pfarrer aber erscheint in der damaligen Zeit
eigentlich deplaziert.

Seine Echtheitsprobe diirfte indessen das, was vorhin als mog-
licher historischer Kern der Legende bezeichnet wurde, in der Richtig-
keit der Angabe iiber die Kirche des hl. Petrus bestehen. Soweit die
Kirche von Remiis sich dokumentarisch zuriickverfolgen liBt, also
absolut sicher seit 930 (bzw. 710), ist sie titulus s. Florini. Im Jahre 1178
ist neben ihr eine « capella s. Petri in Vico Ramusse » im Besitze des
Klosters Marienberg bezeugt ®, die also neben der Kirche des hl. Florin
bestand. Das Auftauchen dieser Kapelle erst im 12. Jahrh. 1aBt natiir-

v. Juvalt x1.

Ich verdanke diesen Hinweis HHr. Dr. P. Iso Miiller in Disentis.
H. Giinter, Legenden-Studien 126.

P. I. Miiller, Die Anfinge von Disentis 126.

v. Mokr I, 208.

en B W o



— 164 —

lich keinen Schluf auf die Zeit ihres Entstehens zu. Gehéren die
Petruskirchen im allgemeinen auch zu den frithesten Kirchen des
Landes, die allerdings spater oft ihren Patron umtauschten!, so ist
damit nicht gesagt, daB nicht auch spater noch Griinde lokaler oder
personlicher Natur zur Wahl dieses altehrwiirdigen Patrons bestimmend
sein konnten 2. Die Kapelle des hl. Petrus in Remiis hatte ihre Existenz
kaum einem Bediirfnis seelsorglicher bzw. pfarrgottesdienstlicher Natur
zu verdanken. Sie diirfte ein Erinnerungszeichen oder ein Denkmal
besonderer Verehrung zum hl. Petrus gewesen sein. Die Kapelle war
kaum je Pfarrkirche der Ortschaft, da diese sicher stets den Rang
einer ecclesia besaB. Man wird kaum bezweifeln wollen, daB der
titulus s. Florini, das Wirkungsfeld des hl. Otmar, damals schon Pfarr-
kirche war. Das hier dokumentierte Nebeneinander der beiden Patrone
St. Petrus und St. Florin durchkreuzt zunichst das von der Vita
s. Florini gewollte Nacheinander der beiden Heiligen. Die Vermutung
ist naheliegend, daB3, wie die Volksburg, so auch die zur Abfassungs-
zeit der Vita existierende Petruskapelle nachtriglich mit dem Leben
des Heiligen verbunden worden sei, mithin auch aus Florin ein Pfarrer
gemacht wurde, der, dhnlich wie spiter Otmar an der Florinuskirche,
an einer Petruskirche seine Wirksamkeit entfaltet habe. Schreibt
Farner von einer «hartnickig» aufrechterhaltenen « glaubwiirdigen
Tradition » 3, daB die Florinuskirche in Remiis urspriinglich dem
hl. Petrus geweiht gewesen sei, so wurzelt diese Tradition eben gerade
in der Vita s. Florini. Immerhin bedarf die Petruskapelle einer Er-
klarung. Ihre Existenz im 12. Jahrh. liBt sie kaum als nachtrégliche
Ablagerung der Vita annehmen, sondern beansprucht die Prioritiat vor
der Vita. So mochte man auf die Frage Farners doch eher mit einem
Ja antworten : « Ob die Anhinglichkeit des Volkes (an den friiheren
Kirchenpatron), das in solchen Dingen nicht so leicht vergiBt, in der
Weise ihr Recht verlangte, da8 die ihm in Fleisch und Blut iiber-
gegangene Verehrung des friiberen, vielleicht schon Hunderte von
Jahren hier ansiBigen Schutzpatrons auf die oben genannte Kapelle
iibertragen werden muBite » ? Das historisch beglaubigte Nebeneinander
von Florinuskirche und Petruskapelle hebt das Nackeinander der
beiden Patrone St. Petrus und St. Florin an derselben Kirche nicht
auf, diirfte es fast eher bestdtigen.

Die Ableitung des Ortsnamens Remiis von « eremus » unter Berufung

1 Farner 23.
: Fink 1 ff., 28. %S, 18.



— 1656 —

auf die « Uberlieferung », daB Florin dort als Einsiedler gelebt habe,
scheint auf einem MiBverstindnis zu beruhen, da die Uberlieferung
Florin durchgingig nicht als Einsiedler, sondern als Pfarrer an einer
schon zuvor bestehenden Kirche bezeichnet. Diese Ableitung des
Ortsnamens wiirde indessen auch dann an Gewicht nicht verlieren,
wenn Florin auch den spdrlichen Anwohnern Seelsorge geleistet hitte,
da eremus sowenig als desertum eine weltverlorene Einsiedelei oder
vollkommene Eindde, sondern eine wenig bebaute und einsame, aber
nicht ganz unbewohnte Gegend bezeichnet!. Nach W. Burkart 2 war
wohl auf Fortezza schon eine prihistorische Anlage. Dazu kommen
als Funde eine bronzene Lanzenspitze auf Poeli lunga in 1900 m ob
Manas und eine eiserne Lanzenspitze volkerwanderungszeitlich aus
einer Hohle am Ful der Staumerspitze. Doch ist bei prihistorischen
Funden die Kontinuitit nicht immer gegeben. Ein hl. Eremit wiirde
sich so restlos dem Kranz der zeitgendssischen Heiligengeschichte
einfligen, daB seine Annahme fast etwas Faszinierendes hat. Die
Einsiedelei des hl. Gallus in der Bodenseegegend zu Beginn des 7. Jahrh.
und die Einsiedelei des hl. Sigisbert, zu dem sich Plazidus gesellte, in
« Desertinas » im Quellgebiet des Rheins zu Ende des 7. Jahrh. 3, dazu
der hl. Luzius am Mittenberg iiber dem alten castrum Curiense
im 6.-7. Jahrh *! Auch der hl. Beat wird von der Hagiographie, sofern
sie noch an seiner Existenz festhdlt, aus einem Apostelschiiler und
Glaubensboten zu einem Einsiedler umgestempelt 5. Auch St. Meinrad
fliecht im 9. Jahrh. in die Einsamkeit des « finsteren Waldes» und
findet hier seine Nachahmer. Eine « eremusia » im Unterengadin wire
als anndhernd gleichzeitiges Seitenstiick zur «Desertinas» nicht
unglaubhaft, wenn sie dann auch hinter ihr zuriickgeblieben wire in
der Entwicklung zur segensreichen Kulturstitte. Der Nachfolger des
hl. Florin, St. Otmar, dem die Energie zur Klostergriindung nicht
abgegangen wire, wurde in seine Heimat zuriickberufen, um dieses
Werk an der Zelle des hl. Gallus zu vollbringen !

Nach all dem kommt man an der Frage nicht vorbei, ob die Vita
s. Florini auch in ihren Grundziigen auf einer wirklichen T7radition
beruhe, oder aber Interpolation des Hagiographen sei, m. a. W., welcher
Klasse hagiographischer Dokumente sie einzureihen ist. Auffallend an ihr

' P. I. Miiller 61 fi.

2 Aus dem schon oben teilweise zitierten Briefe.

3 Ebenda 151 ff. Vgl. 126. 4 Berther 124.
5 Zur Beatusfrage. In dieser Zeitschrift 1911, 49.



— 166 —

und daher wegleitend fiir diese Bestimmung scheint mir der Umstand,
daB die Vita B die einzige und ausschlieBliche Quelle der ganzen
Florinusdarstellung ist. Die Vita A ist nur eine rein literarische Uber-
arbeitung der fritheren Vita, ohne daB sie inhaltlich neue Ziige bei-
bringt ; Brevier und andere liturgische Quellen bleiben restlos inner-
halb des Gedankenkreises der Vita B ; auch Campell hat, in allerdings
elastischer Spannweite, der man aber die persénliche Kombinations-
freiheit des Verfassers deutlich anmerkt, die Vita B in seiner Art
wiedergegeben. Als einziger inhaltlich neuer Zug wird in der Vita A
der Wohnort der Eltern im Vintschgau hinzugefiigt, und zwar in der
urspriinglichen Form Amatia. Fiir mich besteht kein Zweifel, daB er
nicht aus einer Tradition, sondern aus der freien Erfindung des
Kompilators stammt. Wire Matsch als Heimatort des Heiligen schon
zuvor bekannt gewesen, so sehe ich nicht ein, wie er dem Verfasser
der dlteren Vita unbekannt geblieben wire und weshalb er ihn nicht
genannt hitte. Die urspriinglich politische, nach der Trennung aber
fortdauernde kirchliche und kulturelle Zugehérigkeit des Vintschgaus
zu Churritien und zwar unmittelbar zum benachbarten Engadin !
erklirt, wie die Gemeinsamkeit der Kirchenpatrozinien iiberhaupt,
so hier speziell die Anteilnahme beider an St. Florin. DaB nun schlie8-
lich gerade Matsch zur Ehre gelangte, die Heimat des hl. Florin zu
sein, mag in heute nicht mehr bekannten besonderen Verhiltnissen
gelegen haben. Es fehlen uns die Grundlagen zur Nachpriifung, ob das
Patronat St. Florins in der Kirche von Matsch, das erstmals im Jahre
1554 gesichert ist, eine Ablagerung der Vita ist, oder aber wahrschein-
licher die Prioritit vor ihr beanspruchte und dann Grund war, daQ
es in der Vita als Geburtsort erwahlt wurde. Fink ? hat den urkund-
lichen Beweis, daB sich «als besondere Forderer des Florinskultus »
die Grafen von Matsch hervortaten, die auch das Patronat iiber die
Kirche besaBen. Sadmtliche Erinnerungen an Florin und seine Geburts-
stitte sind nachweislich jlingeren Datums als die Vita und diirften
ihr daher ihre Existenz verdanken.

Samtliche Anzeichen scheinen daher zur Annahme zusammen-
zuflieBen, daB alle Lebensangaben iiber den hl. Florin auf den Geist
eines Schriftstellers zuriickgehen, neben dem eine andere selbstindige
Quelle, z. B. eine lebendige Volkstradition, nicht bestand. Nirgends
findet sich eine auBer der Vita bestehende Bestitigung ihrer legendédren

1 Fink 106. 2 Fink 210.



— 167 —

Angaben, kaum ein eindeutiger Anhaltspunkt fiir ihre Geschichtlich-
keit, freilich auch nicht ein Widerspruch zu ihr. Spricht man daher
von der Tradition, so kann man darunter nur die Vita verstehen.

Die Vita s. Florini ist daher, d4hnlich wie die Vita s. Lucii, der Klasse
der historischen Romane! einzureihen. Thre einzigen historischen Ele-
mente waren der Name des Heiligen, die Existenz seines Grabes, seiner
Reliquien und seines Heiligtums, sowie das Datum seines Festes, um die
nun ein geschickter Kompilator in freier Erfindung zur Erbauung des
Volkes und Hebung seiner Verehrung das Rankenwerk einer Legende
geflochten hat. Sie ist also in keiner Weise, wie z. B. die Vita s. Colum-
bani, St. Galli und s. Otmari, geschichtliche Quelle, sondern bloBe
Erbauungsschrift, die einen Unterschied zwischen Legende und Ge-
schichte nicht kennt 2.

Uber den hl. Florin 14Bt sich daher mit Sicherheit nicht mehr
sagen, als daB seit unvordenklichen Zeiten — ziemlich sicher schon
geraume Zeit vor dem 8. Jahrh. — in Remiis der Leib eines hl. Bekenners
Florinus verehrt wurde, der dort wahrscheinlich ein zuriickgezogenes
Leben der BuBe gefiihrt, vielleicht auch an den sparlichen Ansiedlern
Seelsorge geiibt und vielleicht sogar zu Ehren des hl. Petrus ein Kirch-
lein gebaut hatte. Alle Angaben iiber sein Leben sind unsicher, sogar
seine Priesterwiirde und sein pfarrliches Wirken kénnen bezweifelt
werden. Uber seine Lebenszeit diirfte nur feststehen, daB sie nicht
in die christliche Friihzeit Graubiindens fillt, da nicht einmal die
Legende etwas von einer — sonst sicher in der Tradition fortlebenden —
Glaubensverkiindigung wei3, also eher nach Ende des 6. Jahrh., dem
AbschluB der Christianisierung, anzusetzen ist und daher mit einer
gewissen Wahrscheinlichkeit dem 7. Jahrh. angehoért.

1 Vgl. dariiber Delehaye 106 f. — Berther 116.
® Guinter, Christl. Legende 178.



	Der hl. Florin von Remüs

