
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 33 (1939)

Artikel: Der hl. Florin von Remüs

Autor: Scheiwiller, Otmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Florin von Remüs
Von P. Otmar SCHEIWILLER O. S. B.

(Schluss.)

3. Das gegenseitige Abhängigkeitsverhältnis der Vita A und B
muß nun mit dem Bollandisten l dahin präzisiert werden, daß entweder
die kürzere Vita B ein Auszug aus der Vita A, eine gedrängtere
Zusammenfassung der in ihr enthaltenen Tatsachen unter Ausmerzung
der mehr subjektiven und rhetorischen Elemente ist, oder aber die

Vita A eine Überarbeitung und Ausschmückung der Vita B. Alle
Gründe zwingen zur Annahme, daß die Vita B das Original, die Vita A
hingegen eine spätere, aus vorwiegend stilistischem Interesse

vorgenommene Überarbeitung derselben ist. Dafür spricht schon a priori
der Begriff, den der mittelalterliche Hagiograph von der Geschichte
hatte. Das Interesse an der historischen Wahrheit trat völlig zurück
hinter dem Bestreben, durch Schönheit des Stils zu gefallen und durch
wunderbare Züge zu erbauen 2. Es ist gar nicht denkbar, daß eine

stilistisch sorgfältig ausgearbeitete Vita einer prunklosen gewichen
wäre. Wohl aber stellte der steigende Glanz der Verehrung eines

Heiligen auch erhöhte Anforderungen an den literarischen Wert der

Vita 3. Dazu tritt ein Moment von mehr praktischer Natur : die

erstmalige Aufzeichnung einer Heiligenlegende hat ihren Antrieb in ihrer
Verwendung in der Liturgie. Dieser Zweck tritt in der Vita B klar
zu Tage, während in A die Spuren eines kirchlich-gottesdienstlichen
Gebrauches verwischt sind. Damit hängt ein weiteres Moment
geographischer Natur zusammen : die Vita B wurde für die Liturgie der
Churer Kirche geschaffen, also für die Heimat und in der Heimat
des hl. Florin. Ein Vergleich mit den Lektionen, Responsorien und

1 Anal. Bolland. tom. 17, 199.
2 H. Delehaye, Les Légendes hagiographiques. 3 me édit. (Bruxelles 1927)

62 ff.
3 Interessante Beispiele bietet die St. Galler Hagiographie. Die ursprüngliche,

sehr bescheidene Vita s. Galli mußte im 9. Jahrh. vom berühmten Lehrer
der Reichenauer Schule Wetti stilistisch umgearbeitet und diese Arbeit später
von Walahfrid Strabo nochmals überarbeitet werden. Gozbert übergab diesem
sofort sowohl seinen Libellus de miraculis s. Galli als auch die Vita s. Otmari
zur Umarbeitung nach stilistischen Rücksichten.



— 156 —

Antiphonen des ältesten Breviers von 1490 x ergibt, daß diese durch-
gehends auf dem Wortlaut der Vita B aufbauen, eigentlich nur einen

allerknappsten Auszug aus ihr darstellen. Auch das Übergehen des

Geburtsortes Amatia in der Vita B scheint uns nur aus einer Weiterbildung

der Legende erklärlich : man hat erst später, nachdem die

Legende erstmals aufgezeichnet war, den Ort im Vintschgau näher
bestimmt. Somit macht sich die Vita B deutlich als Original, die

Vita A hingegen als ihre Überarbeitung kenntlich.
Damit dürfte auch der Ort der Abfassung bestimmt sein. Ohne

Zweifel wurde sie in Chur oder in der Nähe abgefaßt. Hält man die
beiden Tatsachen aneinander, einerseits die Zugehörigkeit des Florin-
heiligtums zum Churer Domkapitel, anderseits die Zweckbestimmung
der Vita für den Gottesdienst an der Kathedrale in Chur, so kennt
man auch den Kreis, dem der Verfasser angehörte. Auch der Schluß
der Vita B, wo ausführlich die am Grabe geschehenen Wunder, auch
die dort aufgehängte Flasche erwähnt werden, während die Vita A
mit einer kurzen Bemerkung darüber hinweggeht, weist mindestens
auf Churrätien als Abfassungsort. Wenn Campell2 mit Berufung auf
alte Dokumente der Churer Kirche « Canicies » als richtige Bezeichnung
der Volksburg anführt, so dürfte auch darin ein Beweis liegen, daß

man in Chur die Vita B benutzte. Auch die Fundstelle der Vita, das

Große österreichische Legendär, spricht für eine Abfassung in der Nähe.
Die Vita A wurde bisher ausschließlich in Bibliotheken gefunden,

die dem zweiten Florinuszentrum, Koblenz, nahestehen. In ihr tritt
die Beziehung zu Rätien wie zum Gottesdienste zurück. Man würde
daher an Koblenz oder Schönau denken, wo man, speziell für die
besonderen Bedürfnisse und den geistigen Geschmack jener Gegenden,
die Vita B einer gründlichen Revision unterzogen hat. Doch steht
die Schwierigkeit entgegen, daß darin der Geburtsort Matsch genannt
wird, von dem die Vita B schweigt, und zwar in der damals sicher
nicht mehr gebräuchlichen alten Form Amatia, wie auch die alte Form
Venustis an Stelle der Venusta vallis in der Vita B tritt. Man könnte
sich ja behelfen mit dem Ausweg, daß neben der schriftlichen auch
die mündliche Tradition ihren Weg in die deutschen Lande gefunden
habe. Sicher ist die Vita A die Redaktionsarbeit eines Gelehrten,

1 Aufbewahrt im Bischöflichen Archiv in Chur.
2 Campell 212 (vgl. 214) spricht von der Arx Eremusiensis antiquissima,

« quae antiquitus (quibusdam Curiensis ecclesiae monumento perhibentibus)
Canicies vocata fuit ».



— 157 —

der sich auch noch anderwärts umsah. Zur Erklärung der alten Form
Amatia x in einem zeitlich späten Schriftstück mag die Angabe Campells
in seiner, inhaltlich ziemlich freien, Schilderung des Lebens des hl.Florin
einen wertvollen Fingerzeig geben ; sagt er doch vom Geburtsort des

Heiligen mit seiner Burg2 : « Quibus pariter idem Raeticum nomen est

'Amatsch' (licet nobis dicere Amatium, Germani fere appellant 'Matsch') »,

und er verfehlt nicht, in seiner bekannten gekünstelten Art « Amatium
ab amando » abzuleiten. Auch in « Venustes » an Stelle der « Venusta
vallis » möchte man die Passion eines Gelehrten sehen, der diese alte
Form auf dem Grabstein des Präses Viktor 3 gelesen hatte. Mag nun
diese offenkundige Arbeit eines Gelehrten in Chur vielleicht speziell für
das Trierische oder, allerdings weniger wahrscheinlich, im Trierischen selber

geschaffen worden sein, auf jeden Fall wird die Vita für die Liturgie
der Churer Kirche die zeitliche Priorität vor ihr beanspruchen und
daher als erste Legende gelten müssen.

Mit dem Zweck und Abfassungsort dürfte auch bereits ein Anhaltspunkt

für die Abfassungszeit gegeben sein. Im 10. Jahrh. erhielt die

Verehrung des Heiligen ihren entscheidenden Impuls durch Bischof
Hartbert. Schon im 11. Jahrh. ist die hohe Verehrung in der Bischofsstadt

nachgewiesen. Bis an das Ende des 12. Jahrh. führen die äußeren

Spuren, indem damals das österreichische Legendär zusammengestellt
wurde. Eine sichere Grenze nach Oben dürfte auch der Cod. 337 b

der Stiftsbibliothek St. Gallen ziehen, ein Missale aus dem 14. Jahrh.,
das nicht nur die Messe des Heiligen genau angibt, sondern vor allem
in der Sequenz, die nur in Chur entstanden sein kann, unverkennbare

Anklänge an die Vita aufweist, so daß die Vita und diese Sequenz
wie eine innere Einheit erscheinen4.

1 In einer Urkunde vom 3. Jan. 824 (v. Mohr 31) ist eine ecclesia baptis-
malis in Amatia erwähnt ; doch ist mehr als fraglich, ob sie sich auf Matsch
beziehe. So oft später, nämlich vom 25. März 1160 an (v. Mohr 189 ; vgl. 193,
197, 203, 204, 205, 228) die Edlen von Matsch auftreten, erscheint restlos die
Form Mafia (de Macis, de Mazes, de Mazia, de Mazis, de Matiis, de Matias u. a.).

2 S. 213. 3 V. Mohr 8.
4

p. 360 sqq. Die Sequenz kehrt im Cod. 546 aus dem Jahre 1507, einer
Collectio S. Gallensis troporum et sequentiarum mit Noten, wieder. Im Folgenden
sei die Messe aus Cod. 337 b angeführt. Bei der Sequenz werden in Klammer
die Abweichungen in Cod. 546 beigefügt. « Introit. : Sacerdotes tui. Oratio :

Deus, qui beato confessori tuo et sacerdoti Fiorino beate confessionis virtutem
tribuisti, presta quaesumus, ut dum eius merita veneramur, inmitari studeamus.
Epl. : Dedit dominus confessionem. Grad. : Domine prevenisti. Ali. Tu virtutum
sine felle confessor egregie fiorine nos tuere ne romphea demonis succidat nec
tartarus collidat.



— 158 —

In der Vita selber dürfte die Ortsbezeichnung einen Anhaltspunkt
für die Bestimmung der Abfassungszeit geben, die sich in beiden Vitae
übereinstimmend findet und für sich schon ihre gegenseitige Abhängigkeit

sicherstellt. Heremuscia für Remüs (romanisch Ramosch oder

Ramuosch) ist nämlich eine sehr wenig gebräuchliche Form und für
eine bestimmte Zeit und wahrscheinlich auch für ein engbegrenztes
Gebiet charakteristisch. Die seit ältester Zeit (d. h. 930) gebräuchlichste
Bezeichnung ist Remuscia, die allerdings in den verschiedensten
Variationen vorkommt1. Die durch eine Vorsilbe verlängerte Form
Heremuscia, Heremuscie, wie sie die Vita gebraucht, kommt, allerdings
in Verbindung mit Ramuscie und Remuscie, im Necrologium Curiense 2

mehrmals vor und zwar gegen Ende des 12. Jahrh., dem die
betreffenden Einträge angehören, aber auch schon in Urbarien 3 aus der

Mitte des 12. Jahrh. Ist es rein zufällig, daß uns also diese Form nur
in Chur begegnet und zwar in Kreisen um das Domkapitel So wird
auch die Verwendung in einem liturgischen Schriftstücke klar. Aus

Campell4 erfährt man, daß zu seiner Zeit nach dem rätoromanischen

Sequent. : Hec concordes nos fiorini (florine) colamus festa beati
Al terno concentu voces deo modulantes
Pr esertim qui eius sacra (qui sacra eius) amplectimur membra,
Q uem recia (Rethia) felix patronum promeruit venerandum
Britannico exortum patre, iudaica genitrice.
Huic passim letificet (laetificat) tellus nutrix sese remuscie hoc de flore
Exultent et incolae reciarum omnes, sed maxime curienses,
Nos scilicet, qui rhomatis condimus eius (eius condimus) balsamatis odoribus
Et preeibus confidimus semper iuvari (adiuvari) et veniam (venias) adipisci.
Hic pius almis micuit actibus agone sancto militans domino, commissa sibi

talenta fideli negotio duplicavit,
Cuius sanantur meritis debiles, latex in vinum (vini) vertitur saporem (sapores)

te pater precamur salva (serva) fiorine et protege nos (ab hoste,
Sanctis associans cetibus gloria perhenni coronandos). Amen.

Evang. : Vigilate. Offert. : Veritas. Seer. : Offerimus tibi domine preces
et munera que ut digna sint tuo spiritui, beati fiorini confessoris tui mereamur
suffragiis adiuvari. Com. : Beatus servus. Compi. : Prosit nobis domine Deus
sancti fiorini confessoris tui multiplicata devotio, ut sumentes divina mysteria
pro eius commemoratione celebrata capiamus eterna simul incrementa letitie ».

Im Cod. 1069 derselben Stiftsbibliothek, der von S. 309 an Sermones
enthält, wird S. 493 der hl. Florin als Muster der Geduld hingestellt, der schon
als Schüler Wasser in Wein verwandelt und als Priester durch die Heiligkeit des
Lebens und durch seine Lehre sich ausgezeichnet habe.

1 Vgl. /. Robbi, Ils terms per ils noms délias vschinauchas, fraeziuns e cuorts
del Chantun Grischun dad hoz in di ed aunz l'an 1500 (Cuira 1916) 56 f.

2 S. 53, 100; vgl. 35, 78.
3 C. v. Moor, Urbarien usw. hat die Formen : Heremuscie, Heremuscia.
4 S. 212 f. : « Equidem omnino nominis originem a Latino vocabulo Eremus

deduci non dubito, qua lingua patres nostri olim loquentes ac postea magis



— 159 —

Idiom das alte Wort Ramusch im Gebrauch war, während die Deutschen
Ramüß sagten. Er selber gebraucht aber die Form Eremusium, wohl
gerade aus der Vita s. Florini, die ihm vorlag, aber wohl auch, weil
es ihm Gelegenheit gab zu gelehrter Ableitung des Wortes von eremus.
Ich frage mich, ob nicht die Erweiterung des Wortes, die im 12. Jahrh.
bezeugt ist, tatsächlich solchen Gedankengängen im Kopfe eines

gelehrten Kanonikus (eremus heremus) entsprang Übrigens ist
es interessant, daß auch die zünftige Philologie von heute auf diese

Ableitung zurückkommt. Schreibt doch Dr. Robert von Planta* :

« Urkundformen im Urbar des Vogtes Ulrich von Matsch (um 1370)

lauten Ramüsse, Remüsse usw. Da an jenem Orte ein sehr alter Kult
des hl. Florinus und die Überlieferung, daß er dort als Einsiedler

gelebt habe, besteht, ist kaum an eine andere Herkunft des Namens

zu denken als aus dem griech. ÈpY]u,oucîa von ip^u.oç Einsiedler (eremit,
im Rom. des Münstertales ramüttel, ital. romito). Im Lateinischen
wurde die Betonung von kçr^ouaia geändert : * EREMÜSIA. Da

lat. -A im Rätischen erhalten blieb, liegt ein auch sonst im Rätischen

häufiger Lokativ-Genetiv vor, also * EREMUSIAE, dessen -ae zu e

wurde und abfiel (vielleicht in den deutschen Formen auf -e noch

erhalten Regelrecht ist der Übergang von sj in sch (s) im Rätischen,

zu s(s) im Deutschen ; vgl. Susch, deutsch Süs und vieles andere ».

Wie dem auch sei, sicher ist die Form Heremuscia nachweisbar
charakteristisch ausschließlich für das 12. und 13. Jahrhundert. Eine
Abfassung der Vita — selbst wenn man der Vermutung Raum gäbe,

das Wort sei vom Verfasser der Vita geprägt und dann aus dem
kirchlichen Offizium auch auf weltliche Dokumente übertragen worden —
erheblich vor der Wende des 11.-12. Jahrh. kann kaum in Betracht
fallen. Das fügt sich auch in die Abfassungszeit des Großen
österreichischen Legendars um 1185.

Endlich dürfte auch die Burg Canicies für die Datierung der Vita
einen schwachen Anhaltspunkt bieten. Selbstverständlich beweist ihre

magisque in barbariem dégénérantes Remus pro Eremus corrupte ennunciarint,
atque deinde adhuc corruptius Ramus tandemque 'Ramusch' inde évasent.
Atque id haud dubie ideo, quod locus ab initio eremi vel deserti instar incultus
ac prae aliis squalida solitudine vepribusque fuerit, cui licet post purgato nomen
ab eventu inditum semel mansit tamen ».

1 Freundl. Mitteilung Hrn. Dr. Schortas in Chur an HHr. Dr. P. Iso Müller
in Disentis, der sie mir zur Veröffentlichung überließ, wie ich ihm im Verlauf
der ganzen Abhandlung für sachkundigen Rat zu wärmstem Dank verpflichtet bin.



- 160 —

Erwähnung in der Vita nicht ihre Existenz zur Zeit des hl. Florins \
Sicher stand sie aber zur Zeit der Abfassung der Vita. Man geht wohl
nicht fehl, wenn man annimmt, daß der Verfasser die Feudalburg
Tschanüff noch nicht kannte, die im Jahre 1256 erbaut wurde 2.

Selbstverständlich schließt diese eine frühere Volksburg nicht aus 3.

Ein verdienter Forscher auf prähistorischem Gebiete, W. Burkart in
Chur 4, äußert sich zur Frage : « Die Volksburg würde ich nicht beim

Burghügel Tschanüff oder bei Serviezel suchen, da mir diese Orte
ungeeignet scheinen, sondern auf dem Hügel Fortezza 1563 m, ca. 1700 m
ostnordöstlich von Remüs. Im 17. Jahrh. sind dort dann
Verschanzungen angelegt worden, aber wahrscheinlich auf älteren
Anlagen. Der ganze Hügel bietet alle Voraussetzungen für eine Volksburg.

Übrigens ging der alte Weg wohl nördlich davon durch die
Mulde nach Saraplana und nicht dem Inn entlang wie heute. Ich
zweifle nicht, daß auf Fortezza schon eine prähistorische Anlage war ».

Damit dürfte man sicher erheblich vor die zweite Hälfte des 13. Jahrh.
hinaufkommen.

Ergibt sich nun auch aus diesen wenigen Anhaltspunkten — der

Mangel an individuellen Zügen in der Vita erschwert somit auch ihre

Datierung — nicht ein bestimmtes, eindeutiges Ergebnis, so erscheint
doch das eine sicher zu sein, daß die Vita s. Florini in ihrer älteren
Form weit in das 2. Jahrtausend hineinreicht, wohl etwa an die Wende
des 11.-12. Jahrhunderts. Sie hält also bezüglich Alter keinen
Vergleich aus mit der Vita s. Lucii5, dürfte aber nahe an die Passio

s. Placidi6 heranreichen.
4. Schon damit hängt der historisch-kritische Wert, bzw. die

Zuverlässigkeit der Vita s. Florini und damit der Legende überhaupt
zusammen. Sicher steht die Abfassung der Vita von der Lebenszeit
des Heiligen um rund ein halbes Jahrtausend ab. Selbst nach der

Vita gab es eine Zeit, wo der Heilige in Vergessenheit geraten war.

1 So meint noch A. Mooser, Art. Remüs im Histor.-biogr. Lexikou V, 582.
2 v. Mohr 344. Vgl. E. Poeschel, Das Burgenbuch von Graubünden (Zürich

und Leipzig 1930) 276 ff. Dort hat sie offenbar Campell 212 vermutet.
3 Gefl. Mitteilung von Hrn. Dr. E. Poeschel, dem der Name « Canicies >

etwas « humanistisch » scheinen will.
4 In einem Briefe an HHr Dr. P. Iso Müller, der ihn mir freundlich zur

Verfügung stellte.
6 Vgl. V. Berther, Der hl. Luzius. In dieser Zeitschrift 1938, 32 ff.
6 A. v. Castelmur, Die Rheinauer Handschrift der Passio des hl. Plazidus

aus dem Anfang des 13. Jahrh. In dieser Zeitschrift 1920, 241 ff. — Vgl. Rousset,
La Passio Florioli de Disentis. Zeitschrift für Schweizer. Geschichte 1938, 256.



— 161 —

Schon der oberflächlichste Blick auf die Erzählung zeigt, daß die

Legende bereits die geschichtlichen Tatsachen übersponnen hat, so

daß eine reinliche Scheidung von geschichtlichen und legendären Zügen
nicht leicht ist. Farner 1, dem übrigens die Vita nicht bekannt war,
bemerkt mit Recht, daß die Legende arm ist « an originellen Motiven,
daß sie dem kritischen Forscher ihren kompilatorischen Charakter nicht
lange verbergen kann ».

Die Vita folgt dem bekannten Schema der mittelalterlichen
Legende2 mit ihren drei unentbehrlichen Teilen : 1. Vorgeburtliche
Größe des Heiligen in seiner Heimat, in merkwürdigen Vorgängen
im Leben der Eltern und bei der Geburt (cap. 1) ; 2. Größe des Heiligen
in der Kindheit, in der Jugend und im Mannesalter (cap. 2-6) ;

3. posthume Größe durch Wunder nach dem Tode (cap. 7-11). Der
Inhalt der Legende konzentriert sich wesentlich auf die drei wunderbaren

Züge der Wasserverwandlung in der Jugend, der Voraussage
des Todes mit der Überlistung der Verwandten durch die Leichnamstäuschung

und endlich die wunderbaren Vorgänge bei der Erhebung
der Gebeine. Die « Auflösung der Individualität in eine bloße

Wundersammlung »3 ist augenscheinlich und restlos durchgeführt. Der
Verfasser der Legende hat ausschließlich nach traditionellen Legendenmotiven

gearbeitet. Die Verbindung mit Britannien gehört dem lokal-
bündnerischen und st. gallischen Legendenkreise (St. Luzius, Sigisbert,
Columban und Gallus) an. Die Freigebigkeit des Heiligen, die das

Vermögen nicht mindert, sondern vermehrt und schließlich mit einer

Verwandlung von Wasser in Wein belohnt wird, ist allgemeines Legendenmotiv.

Das feindliche Gegenspiel des übelwollenden Schloßwächters

mit verleumderischer Anklage ist Gemeinplatz in der mittelalterlichen
Legendenliteratur4, die erbetene Rollenvertauschung von Herr und
Diener ein weiteres oft wiederkehrendes Legendenmotiv. Der Streit
um den Leichnam des Heiligen hat ungezählte Vorbilder 5. Die

Voraussage des Todes gehört zum mittelalterlichen Heiligen 6. Auch die

dreifache, selbst tätliche Mahnung des verstorbenen Heiligen zur
Hebung seiner Gebeine kehrt sehr häufig wieder 7. Die Unversehrt-

1 S. 112. Vgl. Fink 208 f.
2 H. Delehaye 92.
3 H. Günter, Legenden-Studien (Köln 1906) 133.
4 Vgl. die Vita s. Otmari, cap. 5, S. 101 f. — Passio s. Placidi 253.
5 H. Günter 108 f. Vgl. Präses Viktor in St. Gallen 72 ff.
6 H. Günter 127 f.
7 Ebenda 74 ff.

BEVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 11



— 162 —

heit des Leichnams bei Öffnung des Grabes 1, auch das Wachsen von
Haupt- und Barthaar, sowie die Heilung aller Arten von Krankheiten

ist stehendes Motiv der mittelalterlichen Heiligengeschichtsschreibung.

Es erübrigt sich daher, nach bestimmten Heiligenlegenden zu
suchen, die für die Wunder der Vita s. Florini unmittelbare Vorlage
waren. Der ausgesprochen kommunistische Zug der mittelalterlichen
Heiligenverehrung, die in jedem einzelnen Heiligen den privilegierten
Träger der Vorzüge auch aller anderen Heiligen sah und daher
bedenkenlos die wunderbaren Züge aus dem Leben anderer Heiligen
auf ihn übertrug, brachte auch dem hl. Florin den Reichtum an

Gemeinplätzen ein, die der Kompilator der Legende auf ihn häuft.
Sicher stimmt es hier, daß das 12.-13. Jahrh. gruppiert, nicht erfunden

hat2.
Hier erhebt sich indessen die Frage nach dem Grunde dieser

Freigebigkeit und Schematisierung : ob sie nämlich zu erklären ist
aus der Nichtexistenz individueller Züge, m. a. W. ob die Vita
s. Florini eine bloße Kombination von Allerweltszügen ist, weil die

Tradition von jenem hl. Florin nichts wußte, den das Volk in seiner

Grabkirche in Remüs seit unvordenklichen Zeiten als Heiligen verehrte.
Nach Beseitigung alles phantastischen und offenkundig legendären

Rankenwerkes wäre man versucht, als geschichtlichen Kern der Legende
anzunehmen, daß ein heiligmäßiger Priester Florinus, gebürtig aus
Matsch im Vintschgau und beim Pfarrer in Remüs ausgebildet, nach
dessen Tod als Pfarrer an der dortigen Petruskirche wirkte und zumal

wegen seiner Liebestätigkeit im Andenken seines Volkes fortlebte und
zum Patron der Kirche erhoben wurde — und zwar vor dem Wirken
des hl. Otmar an derselben Kirche zu Beginn des 8. Jahrh. Sicher

enthält die Reduktion der Legende auf diese wenigen Kernstücke
keinen einzigen innerlich unwahrscheinlichen Zug, auch keinen Widerspruch

mit dem uns bekannten historischen Rahmen. Immerhin ist
die Wahrscheinlichkeit der Legende noch kein genügendes Kriterium
für ihre Wahrheit3. Auch lassen die freilich recht spärlichen positiven
Anhaltspunkte wenigstens eine geringe Prüfungsmöglichkeit offen.

Bis zum Auftreten der Legende weiß man von St. Florin nur das

eine, daß er als confessor verehrt wurde. Erstmals im Kalendarium des

Necrologium Curiense, das von der Hand b im Cod. C stammt, deren

1 Ebenda 106 f. Vgl. Vita s. Otmari, cap. 7, 103.
2 H. Günter, Die christliche Legende des Abendlandes (Heidelberg 1910) 166.
3 Delehaye 210 f.



— 163 —

Eintragungen bis 1147 reichen 1, erfahren wir, daß man in ihm einen

presbyter sah. Diese Angabe dürfte zeitlich annähernd mit der Vita B
zusammenfallen. Man ist versucht zu fragen, ob der presbyter nicht
eine nachträgliche Übertragung des presbyter Otmarus war, der am
titulus s. Florini gewirkt hatte 2. Daß man in Chur die Vita s. Otmari
kannte, dürfte außer allem Zweifel stehen. Schon diese Stelle bildet
ein gewichtiges Bedenken gegen den Pfarrer Florin. Stellt man sodann
den hl. Pfarrer in den Lichtkreis des damaligen Heiligkeitsideals, so

erscheint eine solche Ehrung eines einfachen Landpfarrers in jener
Zeit wie ein erratischer Block. Erstes Kriterium des Heiligen war
das « Ungewöhnliche » : der Heilige durfte nicht sein wie die andern
War der Heilige der Verfolgungszeit der Märtyrer, der Christ « voll
markigen Glaubens und begeisterter Todesbereitschaft », so wurde in
der nachkonstantinischen Zeit an Stelle des blutigen Martyriums der

Gegenstand der christlichen Bewunderung der « Kampf auf Leben
und Tod mit den das Heil gefährdenden Mächten. Der Heilige der
neuen Zeit ist der Asket, der Mönch »3. « Es ist, als ob die Idee
herrschte, ein voller Christ müsse Mönch sein » 4. Daher die Erscheinung,
daß neben den Glaubensboten die Einsiedler zur Ehre der Altäre
gelangten, oder aber dann Klostergründer, sei es, daß sie als erste
Äbte der innere Grund des Klosterlebens, oder aber als Stifter durch
Hingabe der Mittel der äußere Grund des Klosters wurden ; aber
dann auch tugendhafte Mönche oder kraftvoll eingreifende
Bischofsgestalten, namentlich wenn sie Stifte oder Klöster ins Dasein riefen.
Ein schlichter heiliger Pfarrer aber erscheint in der damaligen Zeit
eigentlich deplaziert.

Seine Echtheitsprobe dürfte indessen das, was vorhin als
möglicher historischer Kern der Legende bezeichnet wurde, in der Richtigkeit

der Angabe über die Kirche des hl. Petrus bestehen. Soweit die
Kirche von Remüs sich dokumentarisch zurückverfolgen läßt, also
absolut sicher seit 930 (bzw. 710), ist sie titulus s. Florini. Im Jahre 1178

ist neben ihr eine « capella s. Petri in Vico Ramusse » im Besitze des

Klosters Marienberg bezeugt5, die also neben der Kirche des hl. Florin
bestand. Das Auftauchen dieser Kapelle erst im 12. Jahrh. läßt natür-

1 v. Juvalt xi.
2 Ich verdanke diesen Hinweis HHr. Dr. P. Iso Müller in Disentis.
3 H. Günter, Legenden-Studien 126.
4 P. 7. Müller, Die Anfänge von Disentis 126.



— 164 -
lieh keinen Schluß auf die Zeit ihres Entstehens zu. Gehören die
Petruskirchen im allgemeinen auch zu den frühesten Kirchen des

Landes, die allerdings später oft ihren Patron umtauschten l, so ist
damit nicht gesagt, daß nicht auch später noch Gründe lokaler oder

persönlicher Natur zur Wahl dieses altehrwürdigen Patrons bestimmend
sein konnten 2. Die Kapelle des hl. Petrus in Remüs hatte ihre Existenz
kaum einem Bedürfnis seelsorglicher bzw. pfarrgottesdienstlicher Natur
zu verdanken. Sie dürfte ein Erinnerungszeichen oder ein Denkmal
besonderer Verehrung zum hl. Petrus gewesen sein. Die Kapelle war
kaum je Pfarrkirche der Ortschaft, da diese sicher stets den Rang
einer ecclesia besaß. Man wird kaum bezweifeln wollen, daß der
titulus s. Florini, das Wirkungsfeld des hl. Otmar, damals schon
Pfarrkirche war. Das hier dokumentierte Nebeneinander der beiden Patrone
St. Petrus und St. Florin durchkreuzt zunächst das von der Vita
s. Florini gewollte Nacheinandex der beiden Heiligen. Die Vermutung
ist naheliegend, daß, wie die Volksburg, so auch die zur Abfassungszeit

der Vita existierende Petruskapelle nachträglich mit dem Leben
des Heiligen verbunden worden sei, mithin auch aus Florin ein Pfarrer
gemacht wurde, der, ähnlich wie später Otmar an der Florinuskirche,
an einer Petruskirche seine Wirksamkeit entfaltet habe. Schreibt
Farner von einer « hartnäckig » aufrechterhaltenen « glaubwürdigen
Tradition »3, daß die Florinuskirche in Remüs ursprünglich dem
hl. Petrus geweiht gewesen sei, so wurzelt diese Tradition eben gerade
in der Vita s. Florini. Immerhin bedarf die Petruskapelle einer
Erklärung. Ihre Existenz im 12. Jahrh. läßt sie kaum als nachträgliche
Ablagerung der Vita annehmen, sondern beansprucht die Priorität vor
der Vita. So möchte man auf die Frage Farners doch eher mit einem

Ja antworten : « Ob die Anhänglichkeit des Volkes (an den früheren

Kirchenpatron), das in solchen Dingen nicht so leicht vergißt, in der
Weise ihr Recht verlangte, daß die ihm in Fleisch und Blut
übergegangene Verehrung des früheren, vielleicht schon Hunderte von
Jahren hier ansäßigen Schutzpatrons auf die oben genannte Kapelle
übertragen werden mußte » Das historisch beglaubigte Nebenemdsider

von Florinuskirche und Petruskapelle hebt das Nacheinander der
beiden Patrone St. Petrus und St. Florin an derselben Kirche nicht
auf, dürfte es fast eher bestätigen.

Die Ableitung des Ortsnamens Remüs von « eremus » unter Berufung

1 Famer 23.
2 Fink 1 ff., 28. 3 S. 18.



- 165 -
auf die « Überlieferung », daß Florin dort als Einsiedler gelebt habe,
scheint auf einem Mißverständnis zu beruhen, da die Überlieferung
Florin durchgängig nicht als Einsiedler, sondern als Pfarrer an einer
schon zuvor bestehenden Kirche bezeichnet. Diese Ableitung des

Ortsnamens würde indessen auch dann an Gewicht nicht verlieren,
wenn Florin auch den spärlichen Anwohnern Seelsorge geleistet hätte,
da eremus sowenig als desertum eine weltverlorene Einsiedelei oder
vollkommene Einöde, sondern eine wenig bebaute und einsame, aber

nicht ganz unbewohnte Gegend bezeichnet 1. Nach W. Burkart 2 war
wohl auf Fortezza schon eine prähistorische Anlage. Dazu kommen
als Funde eine bronzene Lanzenspitze auf Poeü lunga in 1900 m ob

Manas und eine eiserne Lanzenspitze völkerwanderungszeitlich aus
einer Höhle am Fuß der Staumerspitze. Doch ist bei prähistorischen
Funden die Kontinuität nicht immer gegeben. Ein hl. Eremit würde
sich so restlos dem Kranz der zeitgenössischen Heiligengeschichte
einfügen, daß seine Annahme fast etwas Faszinierendes hat. Die
Einsiedelei des hl. Gallus in der Bodenseegegend zu Beginn des 7. Jahrh.
und die Einsiedelei des hl. Sigisbert, zu dem sich Plazidus gesellte, in
« Desertinas » im Quellgebiet des Rheins zu Ende des 7. Jahrh. 3, dazu
der hl. Luzius am Mittenberg über dem alten castrum Curiense

im 6.-7. Jahrh 4 Auch der hl. Beat wird von der Hagiographie, sofern
sie noch an seiner Existenz festhält, aus einem Apostelschüler und
Glaubensboten zu einem Einsiedler umgestempelt 5. Auch St. Meinrad
flieht im 9. Jahrh. in die Einsamkeit des « finsteren Waldes » und
findet hier seine Nachahmer. Eine « eremusia » im Unterengadin wäre
als annähernd gleichzeitiges Seitenstück zur « Desertinas » nicht
unglaubhaft, wenn sie dann auch hinter ihr zurückgeblieben wäre in
der Entwicklung zur segensreichen Kulturstätte. Der Nachfolger des

hl. Florin, St. Otmar, dem die Energie zur Klostergründung nicht
abgegangen wäre, wurde in seine Heimat zurückberufen, um dieses

Werk an der Zelle des hl. Gallus zu vollbringen
Nach all dem kommt man an der Frage nicht vorbei, ob die Vita

s. Florini auch in ihren Grundzügen auf einer wirklichen Trudition
beruhe, oder aber Interpolation des Hagiographen sei, m. a. W., welcher
Klasse hagiographischer Dokumente sie einzureihen ist. Auffallend an ihr

1 P. I. Müller 61 ff.
2 Aus dem schon oben teilweise zitierten Briefe.
3 Ebenda 151 ff. Vgl. 126. 4 Berther 124.
6 Zur Beatusfrage. In dieser Zeitschrift 1911, 49.



- 166 -
und daher wegleitend für diese Bestimmung scheint mir der Umstand,
daß die Vita B die einzige und ausschließliche Quelle der ganzen
Florinusdarstellung ist. Die Vita A ist nur eine rein literarische
Überarbeitung der früheren Vita, ohne daß sie inhaltlich neue Züge
beibringt ; Brevier und andere liturgische Quellen bleiben restlos innerhalb

des Gedankenkreises der Vita B ; auch Campell hat, in allerdings
elastischer Spannweite, der man aber die persönliche Kombinationsfreiheit

des Verfassers deutlich anmerkt, die Vita B in seiner Art
wiedergegeben. Als einziger inhaltlich neuer Zug wird in der Vita A
der Wohnort der Eltern im Vintschgau hinzugefügt, und zwar in der

ursprünglichen Form Amatia. Für mich besteht kein Zweifel, daß er
nicht aus einer Tradition, sondern aus der freien Erfindung des

Kompilators stammt. Wäre Matsch als Heimatort des Heiligen schon

zuvor bekannt gewesen, so sehe ich nicht ein, wie er dem Verfasser
der älteren Vita unbekannt geblieben wäre und weshalb er ihn nicht
genannt hätte. Die ursprünglich politische, nach der Trennung aber
fortdauernde kirchliche und kulturelle Zugehörigkeit des Vintschgaus
zu Churrätien und zwar unmittelbar zum benachbarten Engadin '
erklärt, wie die Gemeinsamkeit der Kirchenpatrozinien überhaupt,
so hier speziell die Anteilnahme beider an St. Florin. Daß nun schließlich

gerade Matsch zur Ehre gelangte, die Heimat des hl. Florin zu
sein, mag in heute nicht mehr bekannten besonderen Verhältnissen
gelegen haben. Es fehlen uns die Grundlagen zur Nachprüfung, ob das

Patronat St. Florins in der Kirche von Matsch, das erstmals im Jahre
1554 gesichert ist, eine Ablagerung der Vita ist, oder aber wahrscheinlicher

die Priorität vor ihr beanspruchte und dann Grund war, daß

es in der Vita als Geburtsort erwählt wurde. Fink 2 hat den urkundlichen

Beweis, daß sich « als besondere Förderer des Florinskultus »

die Grafen von Matsch hervortaten, die auch das Patronat über die

Kirche besaßen. Sämtliche Erinnerungen an Florin und seine Geburtsstätte

sind nachweislich jüngeren Datums als die Vita und dürften
ihr daher ihre Existenz verdanken.

Sämtliche Anzeichen scheinen daher zur Annahme zusammenzufließen,

daß alle Lebensangaben über den hl. Florin auf den Geist
eines Schriftstellers zurückgehen, neben dem eine andere selbständige
Quelle, z. B. eine lebendige Volkstradition, nicht bestand. Nirgends
findet sich eine außer der Vita bestehende Bestätigung ihrer legendären

1 Fink 106. * Fink 210.



- 167 -
Angaben, kaum ein eindeutiger Anhaltspunkt für ihre Geschichtlichkeit,

freilich auch nicht ein Widerspruch zu ihr. Spricht man daher

von der Tradition, so kann man darunter nur die Vita verstehen.
Die Vita s. Florini ist daher, ähnlich wie die Vita s. Lucii, der Klasse

der historischen Romane 1 einzureihen. Ihre einzigen historischen
Elemente waren der Name des Heiligen, die Existenz seines Grabes, seiner

Reliquien und seines Heiligtums, sowie das Datum seines Festes, um die

nun ein geschickter Kompilator in freier Erfindung zur Erbauung des

Volkes und Hebung seiner Verehrung das Rankenwerk einer Legende

geflochten hat. Sie ist also in keiner Weise, wie z. B. die Vita s. Columbani,

St. Galli und s. Otmari, geschichtliche Quelle, sondern bloße

Erbauungsschrift, die einen Unterschied zwischen Legende und
Geschichte nicht kennt 2.

Über den hl. Florin läßt sich daher mit Sicherheit nicht mehr

sagen, als daß seit unvordenklichen Zeiten — ziemlich sicher schon

geraume Zeit vor dem 8. Jahrh. — in Remüs der Leib eines hl. Bekenners
Florinus verehrt wurde, der dort wahrscheinlich ein zurückgezogenes
Leben der Buße geführt, vielleicht auch an den spärlichen Ansiedlern
Seelsorge geübt und vielleicht sogar zu Ehren des hl. Petrus ein Kirchlein

gebaut hatte. Alle Angaben über sein Leben sind unsicher, sogar
seine Priesterwürde und sein pfarrliches Wirken können bezweifelt
werden. Über seine Lebenszeit dürfte nur feststehen, daß sie nicht
in die christliche Frühzeit Graubündens fällt, da nicht einmal die

Legende etwas von einer — sonst sicher in der Tradition fortlebenden —
Glaubensverkündigung weiß, also eher nach Ende des 6. Jahrh., dem

Abschluß der Christianisierung, anzusetzen ist und daher mit einer

gewissen Wahrscheinlichkeit dem 7. Jahrh. angehört.

1 Vgl. darüber Delehaye 106 f. — Berther 116.
2 Günter, Christi. Legende 178.


	Der hl. Florin von Remüs

